





SE T S S SR e e e e e e







Fritz Honlmel

Aufsiitze und Abhandlungen

i, 1.

Mit zwei Kartenskizzen und zwei Abbildungen,

INHALT:

Nr. 8. Vier neue ‘arabische Landschaftsnamen im A. T. nebst
einem Nachtrag iiber die vier Paradiesesfliisse in ali-
babylonischer und altarabischer Ueberlieferung 8. 273--343

Nr. 9. Das babylonische Welthild S SR A g

Nr. 10. Die Astronomie der alten Chaldier (mit einem Nachwort
[= 8. 434—474] vermehrte Neuausgabe der im pAusland ¢
1891 u. 1892 erschienenen Artikel) . . . §. 350—474

Verlag von Hermann Lukaschik
G. Franz'sehe Hofbuchhandlung
Miinchen 1901,

—= Nr. 8 wird gleichzeitig in einem Sonderabdruck zum Preis

von 3 Mark 50 Pfennig ausgegeben, —







8.

Vier neue arabische Landschaftsnamen
im alten Testament.

Die Zeit ist nicht mehr fern, wo man die #lteste Geschichte
der Israeliten und der israelitischen Religion und Literatur einfach
nicht mehr verstehen wird ohne die genaueste Beriicksichtigung
der arabischen Altertumswissenschaft. Und je mehr die letztere
an neuen sicheren Resultaten zu Tage fordert, in dem gleichen
Mass wird auch neues Licht auf die alttestamentliche Geschichte
fallen. Es war durchaus kein Paradoxon, wenn ich 1896 am
Schluss meines Artikels ,Discoveries in Arabia® in Hilprecht's
Recent Research in Bible Lands den Satz schrieb: ,Hs ist meine
Ueberzeugung, dass Arabien selbst uns noch die directen Beweise
liefern wird, dass die moderne Pentateuchkritik absolut irrig ist.
Damals haben selbst manche meiner besten Freunde zu diesem
Satz den Kopf geschiittelt, indem sie nicht recht einsahen, inwiefern
gerade die stidarabischen Inschriften solche Beweise gegen die
»hthere Kritik® bringen sollten. Als dann 1897 mein Buch ,die
Altisraelitische Uberlieferung* erschien, da war es vielen schon
klarer geworden, was ich mit jenem Satz gemeint hatte.l) Es
erhellt ja schon aus der Volkertafel und aus #hnlichen genea-
logischen Listen z. B. Gen. 25, 1—4 und 13 —16, dass die Araber
von jeher nur als #ltere oder jiingere Briider und Vettern der
Israeliten betrachtet worden sind. Wenn sich nun durch die In-
schriften zeigt, dass sowol in Siidarabien als in Midian, der
Heimat Jethro’s, des Schwiegervaters Mose, zur mosaischen Zeit

1) So beispielsweise Rudolf Zehnpfund in seiner von tiefem Verstindnis
und weitem Blick zeugenden Besprechung meines Buches in der ,neuen
Kirchl. Zeitschrift, Bd. VIIT (1897), S. 870—889, ferner W. Larfeld (in der
Zeitschrift fiir den evang. Religionsunterricht 1898, S. 159—162) u. a.

Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen. 18




274 —

keineswegs nur rohe nomadische Zustinde herrschten, sondern
bereits eine relativ hohe Kultur, und in religioser Hinsicht sogar
ein reicher Kultus, der wiederum detaillirte Ritualvorschriften
voraussetzt, so kann nun jedermann leicht daraus fiir die gleich-
zeitigen israelitischen Zustdnde die ndtigen Consequenzen ziehen.

Ich erinnere hier nur an das schon in meiner Alfisraelitischen
Uberlieferung S. 278 ff. und 322 ausgefiihrte und ausserdem noch
an verschiedene wichtige Nachtrige dazu in diesen ,Aufsitzen
und Abhandlungen® II (Miinchen 1900), z. B. den Exkurs iiber
das alte, schon den Mindern bekannte Kultusgestell malkdinat
S. 222—229, den siidarabischen Ausdruck maslam ,Altar® (eigentl.
,Ort des Shiilim-Opfers“) S. 138 und 182, an das Wort mabsal
Heiligtum (eigentl. Ort wo das Opferfleisch gekocht wird, vgl.
Ezech. 46, 23) S. 178 — und &ahnliches mehr. Man bemiiht sich
in neuester Zeit ausserordentlich, das levitische Ritual des sog.
Priestercodex auf babylonische (nach der Anschauung der modernen
Pentateuchkritik natiirlich erst im Exil wirksam gewesene) Einfliisse
zuriickzufiihren; vgl. z. B. den Aufsatz Paul Haupt’s, des Heraus-
gebers und Begriinders der Regenbogenbibel, ,Babylonian Elements
in the Levitic Ritual® Journal of Biblical Literature, Jahrg. 1900,
p. 55—81. Es ist aber leicht nachzuweisen, dass eine Reihe der
dort angefiihrten babylonisch-hebriischen Entsprechungen, wie z. B.
thorah - #éréu, weit #lter sind als das babylonische Exil (vgl. dazu
schon Altisraelitische Uberlieferung S. 17) und dass ausserdem der
Zusammenhang der hebriischen und arabischen Ritusausdriicke ein
weit directerer und innigerer ist. Auch ist zu bemerken, dass so
manches im babylonischen Kultus umgekehrt westsemitischen (ost-
arabischen) Ursprungs ist, wie z. B. der uralte Opferausdruck sadug
aus sadakat Np=¥, was angesichts des arabischen Ursprungs Sargon’s
und Naram-Sin’s von Akkad wie spiter der ganzen ersten Dynastie
von Babel (der sog. Hammurabi-Dynastie) auch gar nichts ver-
wunderliches hat.

Es ist nun ganz unméglich, etwa in einem einzigen Aufsatz
all das aufzuziéihlen, worin die arabische Altertumskunde fiir die
alttestamentliche Geschichte und Literatur von Bedeutung ist. Mein
heutiger Zweck ist auch nur, einiges besonders wichtige, und zwar
zuniichst aus dem geographisch-historischen Bereich, herauszu-
greifen, wodurch zugleich die so wichtige Frage nach der Gegend,




wo sich die alten Westsemiten das Paradies dachien, endgiltig
beantwortet wird; insofern kniipfen diese Ausfihrungen direct an
den 1891 erschienenen vierten Beitrag meiner inschriftlichen , Glossen
und Exkurse an. Dabei ist meine Absicht die, vor allem auch
weitere Kreise davon zu tiberzeugen, dass sich kiinftig jeder, der
im - alten Testament mitreden will, weit mehr als bisher um die
Resultate der -Arabienforschung zu kiimmern hat. HEs gehorte ja
bisher schon zum guten Ton, dass auch ein Theologe wenigstens
einiges von der nahen Beziehung des hebriischen zum phonizischen
wusste; dass er wenigstens eine Ahnung davon hatte, wie das
phonizische Alphabet, von dem ja das hebriiische Alphabet direct
abstammt, aussah; dass er endlich das wichtigste @iber die beriihmte
moabitische Inschrift des Konigs Mesa kannte. Ferner konnte
man bisher voraussetzen, dass auch eine gewisse Kunde von dem
epochemachenden Funde der sog. Tell-el-Amarna-Briefe (ca. 1400
v. Chr.) schon zum Gemeingut wissenschaftlich gebildeter Theo-
logen geworden ist.

In England und America ist man in dieser Hinsicht uns weit
voraus, wie die (neuerdings reich illustrirten) Anhiinge zur Bibel,
die auch einzeln zum billigen Preise von einer Mark zu haben
sind, die sog. Bible Helps (Helps to the study of the Bible, Oxford,
Univ. Press) oder Bible Aids (the Queens Printers Aids to the
Student of the Holy Bible, London, Eyre & Spottiswoode) be-
weisen, die in Millionen von Exemplaren sowol unter dem Klerus
als in christlichen Laienkreisen dort verbreitet sind. Dieselben
enthalten ausser einem kleinen archiologischen Bilderatlas und
einem kleinen geographischen Atlas eine gedringte Kinleitung ins
Alte wie Neue Testament, eine Menge Verzeichnisse, zwei kurz-
gefasste Concordanzen etc. ete. In America folgt jetzt das Bible
Publishing House von A. J. Holman & Co. in Philadelphia mit
seiner ,New Gallery of Illustrations portraying recent archaeol.
excavations and discoveries in Babylonia, Egypt, Arabia, Syria and
Asia Minor, revised, selected and described by H. V. Hilprecht*
(Appendix to the Holman self-pronouneing Teachers Bible) wiirdig
nach. Aber es ist hochst characteristisch, dass in den genannten
» Hilfsmitteln“ (nur Hilprecht macht durch die Reproduction einer
spitsabiiischen Inschrift und eines mindischen Fragmentes eine
Ausnahme) das vorchristliche arabische Altertum mit seiner bis

18*




276 —

ins 2. Jahrtausend zuriickgehenden Kultur durch vollstindige Ab-
wesenheit glinzt. Auch in dem prichtigen, mir gewidmeten
Werke des gelehrten Revd. C. J. Ball ,Light from the East®
(London, Eyre & Sp., 1899, Preis 15 Mk.), sucht man vergebens
nach mingischen oder sabiiischen Denkmilern,

Es ist aber hinfort ebenso notwendig, dass ein Bibelforscher
tiber die Hauptpuncte der Geschichte und der Altertiimer des alten
Arabien orientirt ist. Inschriften, wie die in meiner Altisraelitischen
Uberlieferung S. 248 ff. (und oben S. 103 f. und 230 £.) iibersetzte
minéische Weihinschrift des “Ammi-zadok, haben, wie ich das kiirz-
lich (oben 8. 231—235) auseinandersetzte, mindestens die gleiche
Bedeutung fiir das Alte Testament wie die bertihmte Mesa-Inschrift;
und der von mir gefiihrte Nachweis vom urspriinglichen Mond-
kult der Siidaraber wie {iberhaupt der #ltesten Westsemiten,?)
bedeutet mit dem, was Revd. G&. Margoliouth vorher iiber den
ehemaligen Monddienst der Israeliten ausgefiihrt hatte,?) geradezu
eine Umwilzung in den bisherigen Anschauungen iiber die alt-
israelitische Religionsentwicklung, und zwar wesentlich zu Gunsten

der biblischen Uberlieferung gegentiber der in den letzten Jahr-
zehnten mehr und mehr zur Herrschaft gelangten Auffassung der
modernen Pentateuchkritik.

Gleich zu Beginn meiner heutigen Auseinandersetzungen muss
ich darauf aufmerksam machen, dass es nicht nur die stidarabischen
Inschriften sind, die uns tiber die alte Geschichte Arabiens auf-
klaren. Sondern gerade iiber die dlteste Zeit, die noch vor den
sog. miniischen Inschriften liegt, kurz gesagt tiber die Jahrhunderte
unmittelbar vor und nach Abraham, liefern uns andere Quellen,
an die man frither gar nicht gedacht hatte, die iiberraschendsten
Aufschliisse, nimlich die altbabylonischen Keilschrifttexte. Aus
ihnen erhellt, dass die Beziehungen Babyloniens zum Nachbarland
Arabien damals weit intimere waren, als man je vorher sich hitte

1) Vgl. meine Schrift ,Der Gestirndienst der alten Araber und die
altisraelitische Ueberlieferung®, Miinchen 1901 — 382 Seiten in Octav; was
die eingehenderen Nachweise anlangt, so finden sich dieselben in diesen
meinen ,Aufsitzen und Abhandlungen® II (in dem von den Siidarabischen
Altertiimern des Wiener Hofmuseums handelnden Aufsatz No. 5).

2) Vgl. die Hinweise S. 31 ff. meiner Broschiire ,Der Gestirndienst ete.*




e T

traumen lassen;!) denn die Beriithrungen des Euphrat- und Tigris-
gebietes mit Arabien datirte man bisher gewdhnlich erst von den
Kriegen des Assyrerkonigs Tiglatpileser IIL, d.i. vom 8. vor-
christlichen Jahrhundert an, wihrend sie in Wirklichkeit bis ins
vierte, ja vielleicht bis ins fiinfte Jahrtausend zuriick gehen.

Und je mehr sich nun in dieser Hinsicht, aus altbabylonischen
wie siidarabischen Denkmilern (welch letztere bekanntlich auch
im Land Midian gefunden wurden) unser Gesichtskreis erweitert,
um so besser konnmen wir jetzt auch eine Reihe von alttestament-
lichen Angaben wiirdigen und verstehen. Ks gibt nimlich eine
ganze Anzahl von Stellen in der Bibel, deren directe Beziehung
su Arvabien jetzt erst sich uns klar enthiill. Durch diese neue
Brille betrachtet, gibt das Alte Testament nun weit mehr Auf-
schluss als frither iiber das enge Verhiltnis, das schon von Abra-
hams Zeiten an zwischen dem Volk Israel und Arabien bestand.

Um dies an einem recht handgreiflichen Beispiel darzuthun,
will ich fiir heute nur auf die wichtige Thatsache hinweisen, dass
mindestens vier neue arabische Landschaftsnamen sich durch das
Zusammenwirken assyriologischer und sabdistischer Forschungen
im alten Testament haben feststellen lassen. Ks sind dies Ashur
— Bdom und das in Zusammenhang damit stehende ‘Eber-Nahar
= babyl.-ass. Kibri-Nari, Kosh = Gebel Shammar in Central-
arabien, MoBar (bezw. Maflor) = Midian, und endlich Jareb, der
nordarabische Dschof, das alte Stammland der Sabier.

Was nun erstens die Bezeichnung Ashur fir die Edom
westlich und ostlich umschliessende Landschaft, oder fiir das Grenz-
gebiet zwischen Siidpalistina, Aegypten und Nordwestarabien an-
langt, so ist der Gleichklang mit Ashur = Assyrien insofern nicht

zufillig, als sich jetzt durch neue Funde herausstellt, dass wirk-
lich dies edomitisch-arabische Asbur das Stammland der circa
2000 v. Chr. nach dem Tigris ausgewanderten Assyrer gewesen
ist.2) Einige besonders wichtige Stellen fiir Ashtir = Edom habe

1) Genaueres hieriiber gibt schon mein Buch ,Die altisraelitische Ueber-
lieferung®, Kap. I und IIL. Seitdem (1897) haben sich aber die betreffenden
Materialien bedeutend vermehrt, was auch nur zu skizziren wieder einen be-
sonderen Aufsatz erfordern wiirde; es muss daher fiir heute die einfache
Constatirung gentigen.

9) Dass die Assyrer urspriinglich Westsemiten waren, habe ich schon
Altisraelitische Uberlieferung S. 141—145 aus ihren Personennamen sowie




ich schon im achten Kapitel meiner , Altisraelitischen Uberliefe-
rung namhaft gemacht und ebenda auch schon bemerkt, dass
die ,Wiiste Shtr“ ostlich von Agypten eigentlich die zwischen
Agypten und dem Lande Shir (Verkiirzung aus Ashiir) liegende
Wiiste bedeutet.!) Unstreitig die wichtigste dieser Stellen ist der
a.a. 0. S. 245 besprochene und iibersetzte Passus aus den alten
und sicher echten Spriichen Bileams; da diese Verse kiirzlich von
Seiten der modernen Pentateuchkritik in geradezu unglaublicher
Weise behandelt und gar fiir ein Product der Seleucidenzeit er-
klirt worden sind,?) so will ich, zugleich auch der Vollsténdigkeit
halber, sie nochmals hersetzen: (Num. 24,21 —24) ,Und als Bileam
auf die (Streitschaaren) der Keniter blickte, trug er folgenden
Spruch vor:

Fest sind deine Wohnsitze

und auf Felsen ist dein Nest gebaut,

(22) und doch wird Kain dem (Land) ‘Eber3) gehéren

und wie lang wirds dauern, so wird Ashur (= Kdom) dich
gefangen fortfiihren ?
[(23) und als er Og von Basan sah (LXX)] trug er folgenden
Spruch vor:
Schalkale (Zjjin) werden heulen) von Norden her
(24) und Wildkatzen (s3jjZm) von der Seite von Kittim,
die werden demiitigen (das Land) Ashfr (= Edom) und
(das Land) ‘Eber,
und auch er (nimlich Og) wird (bei dieser Gelegenheit)
dem Untergang verfallen.*

aus ihrem physischen Typus nachgewiesen; vgl. auch das weiter unten zur
Grindung Nineveh's durch den Araber Nimrod-Gisdubar (Gen. 10, 11) be-
merkte. Ich hoffe niichstens Gelegenheit zu haben, die durchschlagenden
Griinde, die fiir ihre Herkunft gerade aus Ashar-Edom sprechen, der Reihe
nach vorzufiithren.

1) Gen. 25,18 ist iibrigens nicht »Shitir, welches vor (d. i. sstlich von)
Agypten liegt*, zu tibersetzen, sondern ,Shir, welches vor MofBar (Midian)
liegt®, d. h. vom palistinensischen Standpunct aus: welches man durch-
ziehen muss, wenn man (iiber Kadesh Barnea und Ailat) nach Midian geht.

2) A. von Gall, Zusammensetzung und Herkunft der Bileam-Perikope
in Num. 22—24 (in: Festgruss an Bernhard Stade, Giessen 1900, S. 3—47),
daselbst S. 43. :

3) Diese auch von Gall acceptirte Conjectur Klostermann's (‘13;}5 statt
des sinnlosen jyjb) spricht, zumal im Hinblick auf Vers 24, fiir sich selbst,

4) Dies ist die natiirlichste und am wenigsten gewaltsame Wieder-
herstellung des urspr. Consonantengerippes S8mW1 I D', wobei St




— 279

Der hier angekiindigte Einbruch nordischer Schakale vom
Hethitergebiet her kann sich nur auf die gerade in den Tell-el-
Amarna-Briefen (also kurz vor Bileams Auftreten) so drastisch
drohende Hethitergefahr, die ja bald daraof, unter Ramses IL.
und III., in den Anstiirmen der sog. Seevolker (Sardinier, Lykier,
Dardaner, Mysier, Jonier und wie diese Hilfsvolker der Hethiter
alle sonst heissen) auch fiir den Siiden actuell wurde, beziehen.
Dass ich diese in Bileams Zeit gehorenden geschichtlichen That-
sachen in Beziehung zu Num. 24, 23 f. bringe, nennt A. von Gall
,Phantasien“; ,ungeheuerlich gilt ihm meine Reconstruction dexr
Verse, und wolfeil ist sein Spott, es sei schade, dass nur ich so
scharf wie Bileam sehe. Ob ich nun mit den von selbst sich er-
gebenden 4jjim und sijjim Recht habe oder nicht, Thatsache ist,
dass von irgend welchen von Norden und von Kittim kommenden
feindlichen Michten die Rede ist, welche Ashar und ‘Eher be-
driingen werden. Ungeheuerlich wire nur, dass in diesem Zu-
sammenhang, selbst wenn ihn ein Spéterer nachgedichtet hitte,

< . o .
Assyrer und ‘Eber?) gemeint wiren, noch ungeheuerlicher aber

ist A. von Gall's Verlegenheitsauskunft, Ashir und ‘Eber seien
die zwei grossen, durch den Kuphrat getrennten Hilften der
seleucidischen Monarchie,?) und Kittim nach der symbolischen

defective Schreibung fiir ') (vgl. arab. waik, wal wal und vgl. auch DYIN
Synon. von DY und o) ist. Die DM und oMY stehen ebenso beieinander

Jes. 84, 14 und Jes. 50, 39, und zum Heulen der Schakale vgl. Jes. 13, 22.
Dazu ist oW zugleich ein Wortspiel (Wildkatzen, aber auch Schiffe), wie
ich bereits Altisraelitische Uberlieferung 246, Anm. 2 bemerkte, so dass
also die Belehrung Gall's, V. 24 bedeute einfach ,und Schiffe von Seiten
Kittim’s* unnotig war. Dass die massoretische Lesung (,wehe, wer wird
leben, wenn Gott ihn einsetzt‘) ein Unding ist, dirfte wol jedem Unvor-
eingenommenen von vornherein klar sein.

1) Wobei noch ganz offen gelassen sein soll, was mit diesem ‘Eber, das
gleich Ashir ein Moab (dem Schauplatz) nahe gelegenes Gebiet sein muss,
genauer gemeint ist; siehe dariiber nachher ausfithrlich (Verkiirzung aus
vollerem “Eber ha-nahar, wie ja auch in der altmindischen Ammi-sadok-
Inschrift A’shir und ‘Ibr naharin als Grenzgebiete Midian’s nebeneinander
stehen). ;

9) Ebir ndri nimlich ist seit der Perserzeit (aber nach mnoch dlterem
Sprachgebrauch) der officielle Terminus fir Syrien und Palistina; dass
A. von Gall darauf aber nur durch meine ,Phantasien® hatte kommen




— 280 —

Sprache des spiiteren Judentums die Romer, die betreffenden Verse
aber tiberhaupt eins der jiingsten Stiicke im alten Testament, also
noch jinger als Gen. 14 es nach Wellhausen sein muss! Das
also ist die neueste Weisheit dieser beim vollstindigen Bankerott
angelangten Schule. Sowie ein alttestamentliches Stiick durch
Herbeiziehung altorientalischer Parallelen die viel verliumdete
Tradition zu bestiitigen droht, dann unterliegt es dem gleichen
Schicksal wie Gen. 14, nimlich fiir ganz spét und fiir jiinger als
alle tibrigen Quellen decretirt zu werden, und wenn es auch sprach-
lich so unanfechtbar archaischen Character aufzeigt, wie die
Spriiche des edomitischen Sehers und Konigs Bileam.?)

Ebenso wie in Num. 24, 24 ist auch im Psalm 83, Vers 9

6. Denn sie beraten sich einmiitiglich,
wider dich ein Biindnis schliessen sie:

. die Zelte Edoms und der Ismaeliter,
Moab und die Hagarener,

. die Grenzen (?) “Ammons und ‘Amalek’s,
Peliishet mit den Bewohnern MoBar’s; 2)

. auch Aghfir hat sich ihnen angeschlossen,
leihen ihren Arm den S¢hnen Lot's

Ashur, das dort unter lauter arabischen Violkern steht, nicht
Assyrien, welch letzteres schon zur ganzen Situation nicht passt.

Sogar die Propheten verwenden oft alte Formeln, in denen
Ashur urspriinglich Edom bedeutete, in denen aber fiir die Horer
offenbar eine Anspielung auf Assyrien beabsichtigt war. Ja, bei
Hosea und Jesaja scheint Ashur = Edom und MoBar = Midian
sogar noch ganz lebendig gewesen zu sein, wie sich spiter zeigen

konnen (‘Eber in der That oben nur Verkiirzung aus vollerem “Eber ha-
nahar), wird natiirlich nicht hervorgehoben.

1) Man vergleiche noch Franz Wobersin, Die Echtheit der Bileam-
spriiche, Giitersloh 1900, S. 45 f., wonach eine Weissagung auf den Unter-
gang der assyrischen Weltmacht, bezw. deren Erben, die Perser, durch
Alexander den Grossen vorliegen soll. Meine Deutung wird durch Berufung
auf die ganz unzutreffenden Einwiinde Ed. Kénigs von Wobersin, der also
damit zeigt, dass er tiberhaupt kein eigenes Urteil iiber den alten Orient
hat, abgelehnt.

2) Siehe tiber MoBar (Midian) statt Sir (Tyrus) weiter unten, ebenso

tiber die Lage MoBar’s (nordwest-arabische Kiiste von Leukekome bis “Akaba);
zu Pelidshet vgl. S.285 Anm. 1,




wird. Die interessanteste dieser Prophetenstellen ist unstreitig
Hos. 10, 6
das (von Ephrajim angebetete) Stierbild wird nach
Ashur gebracht
zum Geschenk an den Konig von Jareb

und #dhnlich 5, 13

Ephrajim zog nach Ashur

und sandte um Hilfe zum Kénig von Jareb
wo schon Jareb, das keilinschriftlich Aribi genannte Grenzland
Edom-Ashur’s, auf das nordwest-arabische Ashur hinweist.

Auch in der Aufzihlung der Paradiesesstrome, Gen. 2, 14,
ist mit dem ,Chid-Dekel (urspr. Chadd-Dekel, d. i. Wadi oder
Flusstal der Palmen), der vor Ashur fliesst® nicht der Tigris,
sondern das Wadi Sirhan mit seiner Fortsetzung, dem sog. Dschof,
gemeint. Arabien galt ja sowol den Babyloniern als auch den
Agyptern von alters her als das ,Gottesland* — babyl. Din-
girra-ki; dg. Ta-nuter. Dass bei den alten Agyptern Arabien
,CGottesland“ (Ta-nuter) hiess und als Synonym von Pa’unt (urspr.
Ostarabien, dann die stidarabische Weihrauchkiiste, dann endlich
die ebenfalls Weihrauch producirende Somalikiiste Afrika’s) ge-
braucht wurde, ist bekannt; vgl. zuletzt Glaser’s Punt (Berlin
1899), S. 26 f. und im Anschluss daran meine berichtigenden und
bestiitigenden Ausfiihrungen oben 8. 215—217. Aber auch die
alten Babylonier hatten einen Ausdruck ,Gottesland®, Dingirra-ki
(geschr. mit den Zeichen an und ki), den sie, wie jetzt aus einer
neuen von Pater Scheil entdeckten Inschrift hervorgeht, speciell
auf Centralarabien anwendeten. Denn dort heisst es von der sonst
zu Ki-mash gerechneten Gegend Abul-abi (,Ahnenthor®, siehe
Altisr. Uberl. 8. 34) ausdriicklich, sie sei gelegen gewesen ,im
Osten von Dingirra-ki® (in siti D., wortl. im Ausgang oder Auf-
gang von D.). Bereits der alte Konig Lugal-zag-gi-si (c. 4000
v. Chr.) rithmt sich, Ur, Larsa, Gishban, und die Léander Ki-
Ninni-abba (oder Challabi) und Ki-Dingirra-ki erobert zu haben;
wenn auch der Name Ki-Ninni-abba (,Gebiet der Istar des Meer-
lands“) noch nicht befriedigend localisirt werden kann (urspriinglich
wol Name derjenigen arabischen Landschaft, wo Nimrod her kam),
so ist doch kein Zweifel, dass das letztgenannte Ki-Dingirra-ki
,Gebiet des Gotteslandes® mit dem oben besprochenen arabischen




— 282 —

Dingirra-ki identisch ist, und dass also die Babylonier gleich den
Agyptern seit uralter Zeit Arabien als Gotterheimat schlechthin
(weil eben dort das Paradies lag) angesehen haben.

Da nun die Hebriier wie fast alle iibrigen Westsemiten ur-
spriinglich in der Gegend westlich vom Kuphrat, wo auch ,Ur
der Chaldder lag, wohnten, also in dem nordlichsten Teile Ost-
arabiens, an der babylonisch-arabischen Grenze, so ist es ganz
natiirlich, dass sie den Kuphrat als die Ostliche Grenze ihres
,Gotteslandes“, d. i. des Paradieses betrachteten, und dass dann
die drei ibrigen Fliisse, zu denen auch allein hesondere Grenz-
angaben gemacht werden, westlich vom Euphrat, im alten Gottes-
lande Arabien, gesucht werden miissen. Fiir den Pishon, der
Chavila umfliesst, und woselbst Gold, Gummi (Bedolach) und
Edelsteine gefunden werden, und ferner fiir den Gichon, der Kosh
umfliesst, hat seiner Zeit schon Eduard Glaser mit Recht auf die
beiden grossen centralarabischen Wadi’s, das stidlichere, Wadi
Dawasir (bei Hamdéni, ca. 900 n. Chr., heisst noch ein Teil seines
Flussgebietes Faishan), und das nordlichere, das Wadi er-Rumma,
hingewiesen.') Da nun in der Tat ein arabisches Ashur existirt,
so ist nur folgerichtig, auch den ,vor Ashur fliessenden Chid-
dekel nicht wie spéter (Daniel 10, 4) im Tigris, sondern in dem
ostlich vom arabischen Ashur laufenden Wadi Sirhin zu erblicken.
Es gab ja in der Tat ein arabisches, Diklah (Palmenland) ge-
nanntes Gebiet, Gen. 10, 27, und der Arabienreisende Palgrave
berichtet ausdriicklich, dass man im Dschof-Grunde iiberall, soweit
das Auge reicht, dunkelgriine Flecken mit Hainen buschiger
Palmen sieht; auch die bekannte Lady Anne Blunt berichtet, sie
habe nirgends in Arabien so schmackhafte Datteln zu essen be-
kommen als gerade im Wadi Sirhaun.?) Wellhausen kennt diese
Angaben nicht, wenn er in seiner Rec. meiner Altisr. Uberliefe-
rung meine Aufstellung mit dem wolfeilen Spotte abzumachen

1) Vgl. meinen ausfiihrlichen Bericht dariiber in der Neuen Kirchlichen
Zeitschrift, Band II, S. 884 und 888—893 (in meinen ,Inschriftlichen Glossen
und Exkursen zur Genesis® IV, = Band II, S.881—902); zum Chad-Dekel
= Wadi Sirhan vgl. schon Altisraelitische Uberlieferung S. 815 f.

2) A Pilgrimage to Nejd, Vol. I (London, Murray, 1881), p.110 (,a hand-
ful of the best dates I have ever eaten“). Die Stelle bei Palgrave steht in
der deutschen Ubersetzung Band I, S.58—60.




2053

glaubt: ,der Vadi Sirhan, der freilich weder Wasser noch Palmen
hat¢. Allerdings ist das W. Sirhdn zunichst nur der Zugangs-
weg zum Dschof selbst, der aber ebenfalls voller Dschof es-Sirhin
heisst; dass ich aber W. Sirhan im weiteren Sinne (incl. Dschof)
in meinem Buche meinte, geht klar aus dem dort S.315 und
Anm. 3 ausgefiihrten hervor. Der Palmenreichtum des Dschof
und die Giite seiner Datteln ist also auch fiir heute noch aus-
driicklich bezeugt, trotz Wellhausens Widerspruch. Krst als die
Assyrer in grauer Vorzeit von hier nach den Ufern des Tigris
auswanderten, haben sie dann den Namen ihres alten Palmen-Wadi,
des Chad-Dekel, auf den ihnen neu entgegentretenden Zwillings-
bruder des Fuphrat, ndamlich den Tigris, tibertragen.t)

Mit dieser Anschauung von den arabischen Paradiesesstromen
und dem vor Ashur-Edom fliessenden Palmen-Wadi hingt nun
aufs engste eine bisher falsch gedeutete Prophetenstelle zusammen,
nimlich Jer. 2, 18:

‘Was hilfts dich, dass du nach MofBar ziehst

und willst des Wassers Shichor trinken?

Und was hilfts dich, dass du nach Ashur ziehst,

und willst des Wassers des Stromes (M) ohne Artikel,
also Eigenname) trinken?

Die Situation ist @hnlich motivirt wie 2. Kon. 5 in der Ge-
schichte vom syrischen Hauptmann Na‘man; wie dort ein sieben-
maliges Baden im Jordan als besonders heilkriftig gilt, so will
hier der Prophet den Israeliten sagen: was hilft es euch, selbst
vom Wasser der Paradiesesstrome Gichon und Chadd-Dekel zu
trinken; gar nichts, ist die Antwort, denn lediglich die Siinden
und Uebertretungen des Volkes zogen die gerechte, durch keine
Wallfahrten nach heiligen Wassern mehr abzuwendende Strafe
herbei (Vers 19). Am Schluss des Kapitels, Vers 36 f. kommb
dann der Prophet nochmals auf MoBar und Ashur zuriick, indem
er sagh:

36. Wozu ldufst du doch so eilig fort,
um wieder einen andern Weg zu gehen?

Auch in Betreff MoBar’s wirst du enttiuscht werden
wie du in Betreft Ashur’s enttiiuscht wurdest.

1) Vgl. das oben iiber das alte Stammland der Assyrer ausgefiihrte;
in #ihnlicher Weise haben sie auch das an Ashfr siidlich angrenzende Musur
(MoBar) sowol bei Niniveh als auch in Kappadokien neu localisirt, ebenso
Rehobot (Gen. 36, 37) bei Niniveh (Gen. 10, 11).




284 —

87. Auch von dort wirst du herauskommen die Héinde auf dem Kopf;
denn Jahve hat die verworfen, auf die du dein Vertrauen ge-
setzt hast,
und so wird es dir nicht mit ihnen gliicken.

Hier liegt wol bereits ein Wortspiel mit Misrajim (Agypten)
und Ashur (Assyrien) vor, aber die Stelle Jer. 2, 18 ist um so
sicherer ein alter, urspriinglich auf die Paradiesesstrome gehender
Spruch, wenn gleich die Zuhorer Jeremias wol zuniichst dabei an
die etwa von Agypten oder Assyrien zu erwartende Hilfe denken
sollten. Das wird vor allem dadurch bestéitigt, dass die Sept. fiir
den Shichor, das siidlich von MoBar entspringende Wadi er-Rumma,
geradezu Iy, d.i. Gichon setzt, also den (das an MofBar gren-
zende Kosh umfliessenden) Strom von Gen. 2, 13, und weiter da-
durch, dass der wahar schlechthin genannte Strom von Ashur-
Edom noch in den siidarabischen Inschriften durch den geographi-
schen Terminus “br nahardn, das ist ,die Gegend, die Uferland-
schaft des Stromes®, babyl. -assyr. kibri ndri,') geradezu als
Nachbarland des edomitischen Ashtir bezeugt ist. Nebenbei sei
bemerkt, dass dieser offenbar mit dem Chadd-Dekel von Gen. 2, 14

identische ,Strom® nach der deutlichen Angabe der Paradieses-
erzihlung nicht durch Ashur, sondern vielmehr ,vor“, d.i. dstlich

von Ashur, fliesst, wie ja denn auch in der erwithnten miniischen
Inschrift?) deutlich “Ibr nahardn neben A’shiir genannt wird.
Schon im vierten (iiber das Paradies handelnden) Aufsatz
meiner ,Glossen und Excurse* (Neue Kirchliche Zeitschrift IT),
S. 891, habe ich auf die Identitit des Namens Shichor (aus
Shichon) Jer. 2, 18 (worin ich allerdings damals noch eine Uber-
tragung auf den Nil erblickte) mit dem arabischen Paradiesesfluss-
namen Seihan hingewiesen. Wenn die arabischen Dichter der Zeit
Mohammeds den Faishidn vielmehr SethAn nannten, so ist das eine
leicht begreifliche Verwechslung; der Name Faishan war obsolet
geworden, und ein Synonymum von Gaihan, nimlich Seihan, trat

1) Dass das assyr. kibré ndri (in einem von Jamani's Flucht von Asdod
nach Muflri handelnden Fragmente Sargon’s) ,Uferrand, Gegend des Flusses®
einfach Ubersetzung des arab. Terminus ‘Ibr nahardn ist, hat Winckler,
Muflri I, S. 55 nachgewiesen. [Dass es aber auch schon altbabylonisch ist,
dariiber siche unten im ,Nachtrag®.]

2) Siehe die Ubersetzung des betreffenden Abschnittes weiter unten,
und zum Nahar ausfihrlicher gleich nachher,




an seine Stelle. Dass Shichor (= Saihan) urspriinglich wirklich
ein Beiname des Gichon und nicht etwa des Pishon war, beweist
nicht blos die Wiedergabe der LXX durch Iy, sondern auch
die Zusammenstellung mit MoBar. Ubrigens finden sich sowol
Shichor-Seihan, als auch Gichon-Geihan noch in keilschriftlicher
Wiedergabe: nimlich (offenbar von den Chaldiern von Ur) tber-
tragen auf den Euphrat (nar Sachan 2. Rawl. 35, 6¢) und auf
den Euphratkanal Arachtu (nar Kachan-dé 2. Rawl. 51, 42 und
50, 9, d.i. Kachan-Kanal), also #hnlich wie spiter die Araber die
Namen Saihan und Gaihan auf den Sarus und Pyramus in Cilicien,
oder noch spater Saihtn und Gaihtin auf den Jaxartes und Oxus
in Centralasien iibertrugen.
Zum Schichor vergleiche man noch Jos. 13, 3

9. Dies ist das Gebiet, das noch iibrig geblieben (noch micht in

Besitz genommen) ist:

simmtliche Bezirke der Philister!) und das ganze Geshiir?)

. vom Shichor an, der an der Vorderseite (d.i. dstlich) von

MoBar (fliesst)

und his zur Grenze von “Ekron nach Norden zu
bis Hamath

womit die Grenzangabe 1. Chron. 18, 5 ,David versammelte das
ganze Israel vom Shichor von MoBar (als dem #ussersten Siiden)
an und bis nach Hamath (iusserste Nordgrenze)“ parallel lduft.®)

1) Hier und an verschiedenen anderen Stellen (Gen. 26, 1,8 das Gebiet
von Gerar bei Kadesh Barne'a; Ex. 15, 14 parallel mit DY, den ‘Amu der
iig. Inschriften; Richt. 10, 6,7, 11; Ps. 60, 10 =108, 10; Ps. 83, 9; Ps. 87, 4)
sind nicht die von Kaphtor her gekommenen Philister (assyr. Pilistu),
sondern ein semitisches im nérdl. Theil der Sinaihalbinsel wohnendes Volk
(assyr. Palastu) gemeint. Die Sept. unterscheidet sie (abgesehen von den
Psalmstellen, in denen alte, spiter falsch gedeutete Formeln vorliegen)
noch deutlich bis Richt. 13 (wo die Philisterkriege beginnen), indem sie
die sinaitischen Philister durch @uvlwwniein, die der Mittelmeerkiiste durch
aAddpulov iibersetzt. Auch Jos. 18, 2 (nachgeahmt von Joel 4, 4) wird das
alte Pelashet gemeint sein, withrend 13,3 (wenigstens im vorliegenden Text)
von den spiteren Philistern die Rede ist.

92) Zu Geshiir aus Gé (= Dschof ,Niederung®) -Shitr (= Ashur-Edom)
5. Altisraelitische Uberlieferung, S. 249,

3) An diesen beiden Stellen, Jos. 18, 8 und 1. Chron. 18, 5 scheint der
Shichor ungenau statt des nachal MoBar (iiber diesen siehe gleich nachher)
eingesetzt zu sein. Vgl. auch unten zu Exod. 28, 31, ferner 1. Kon. 8, 65,
wo geradezu ,von Hamat bis an den nachal MoBar® steht.




— 286 —

Und Jes. 23, 3, wo vom Handel der Stadt Tyrus die Rede ist,
heisst es:

die auf dem grossen Wasser die Aussaat des Shichor,

die Ernte des Je’or (Syn. von Nahar) einheimste, 1)

80 dass sie zum Handelsgewinn der Volker ward

wo zuniichst wol die reiche Dattelernte des Dschof (vgl. auch
Jes. 18, 5 die Wein- und Obsternte von Kosh) gemeint sein wird.

Und zu Nahar endlich sind noch folgende Stellen?) zu erwithnen.
Einmal Gen. 15, 18, wo dem Abraham verheissen wird:

»Deinen Nachkommen will ich dieses Land geben vom nakar
Moffar’s an bis zum grossen Strom (Glosse: Strom Euphrat),
wobei zu heachten, dass bei der nun folgenden Aufzihlung zuerst
die an jenem wnahar (bezw. nachal, s. unten S. 287) MofBar’s
wohnenden Keniter, Kenizziter und Kadmoniter (= benc Kedem,
s. iiber diese weiter unten) genannt werden. Dann Exod. 23, 31:

oich will dein Gebiet rveichen lassen vom Schilfmeer (bei
Ailat) bis zum Meer der Philister, und (parallel mit dem vorigen!)
von der Wiiste bis zum Strome (nahar mit Artikel)“, néimlich da,
- wo das Philisterland beginnt, beim sog. nachal MoBar (ihnlich
oben Jos. 13, 3); es stand jedenfalls nakar ohne Artikel im #ltesten
Text, spiter aber hat man dann den Artikel vorgesetzt und in
tibertreibender (an Gen. 15, 18 sich anlehnender) Weise den Euphrat
verstanden.

Da die Minier (gewiss schon vor Salomo’s Zeit) “ibr nahardn
d. i. die Gegend des Flusses (mit angehiingtem Artikel) sagten,
so wiire auch im hebriiischen &a-nahar nicht undenkbar, ja eigent-
lich das zu erwartende; ha-naZar = Euphrat wire eben dann erst
ein spiterer Sprachgebrauch. Aber Thatsache ist, dass Nahar
(ohne Artikel) an verschiedenen Stellen gut bezeugt ist; der Sache
nach kommt ja Nahkar (als Eigenname) und ha-nahar auf dasselbe
hinaus (vgl. im arabischen die Diptota). Vielleicht wurde ha-nahar
blos im volleren Ausdruck ‘eber ha-nahar beibehalten, wihrend

" 1) Vgl. zu Je'or besonders Jes. 19, 6 und 7 (s. spiter), wo speciell von
Moflar die Rede ist.

2) Eine weitere interessante Stelle, Micha 7, 12 (vgl. auch Sach. 9, 10)
siehe spiiter, und wieder eine andere und zwar sehr alte, Num. 24, 6, siehe
ebenfalls spiiter. Auch Jes. 19, 5 begegnet Nahar (in Parallelismus zu der
midianitischen Gegend Majim), also genau wie in Num. 24, 6.




— 287

man Nahar speciell fiir das ganze Stromgebiet (= Edom im wei-
testen Sinn, vom Wadi Sirhan an bis ans Mittelmeer), gewisser-
massen als Ortsname, sagte.

Ubrigens scheint gerade Gen. 15, 18 der Text nicht ganz in
Ordnung zu sein; vergleicht man Jes. 27, 12

12. an jenem Tage wird Jahve Korner ausklopfen
von der Aehre (?) des Stromes!) bis zum nachal MoRar’s,
ihr aber werdet einzeln aufgelesen werden, ihr Sohne Israel’s;
. an jenem Tage wird die grosse Posaune geblasen werden,
dass alle, die sich in Ashur (= Edom) verloren haben
und die nach MofBar verstossen wurden,
kommen und Jahve auf dem heiligen Berge?) anbeten 3)

so wird klar, einmal, dass Vers 12 (sei es nun, dass Nahar her-
zustellen, oder dass ha-nahkar, vgl. oben, beizubehalten) nur der
,vor Ashur fliessende® Chadd-Dekel von Gen. 2, 14, das Wadi
Sirhan oder der Dschof, gemeint sein kann*) — das ganze
zwischen diesem und dem nachal MoBar gelegene Gebiet war eben
Ashiir, bezw. ‘Eber ha-nahar —; und zweitens, dass auch Gen.
15, 18 ,vom nachal MoBar’s bis zum Nahar® als #lteste Lesart
herzustellen ist.

Ferner ist zu Nahar noch der Gen. 26, 22 erwiihnte, siid-
lich von Beer-seba’ vom Patriarchen Isaak gegrabene Brunnen

1) shibbolet ha-nahar, d.i. vom fruchtbaren Abrenland des Nahar?
Falls das getreidereiche Gebiet an der Ostseite der “Araba, zwischen Kerak
und Petra, das eigentliche Edom, gemeint ist (zur Fruchtbarkeit dieses
Landstrichs vgl. Buhl, Geschichte der Edomiter, S. 15 und 43), so wire hier
Nahar in weiterem Sinne als Gebietsname (= “Ibir naharin der Miniier) zu
nehmen, also ,vom Aehrenland des Nahar an bis zum nachal Mofar®.
Andernfalls wiire die Psalm 69, 3, 16 vorliegende Bedeutung von shkibbolet
SHlut (vgl. altarab. sublat ,reichlicher Regen“ und im heutigen arabisch
sebil ,Brunnen®) heranzuziehen; aber auch der gewdhnliche Name des edo-
mitischen Berglandes, 'ﬂp‘fé’ (der ,reich bewachsene“ und vgl. ,"Dyw, arab.

shatir ,Gerste®, urspr. die behaarte) liisst die zuerst angefiihrte Bedeutung
wenigstens in Erwiigung ziehen.

2) Glosse: ,in Jerusalem®. Zuniichst war aber der ja zwischen Ashur
(Edom) und MoRar (Midian) gelegene heilige Berg Sinai (oder Horeb, vgl.
zu diesem Namen oben S.158, Anm: 2) gemeint.

8) Vgl. zu der in Vers 13 ausgesprochenen Anschauung das spiiter
zu Jes. 19, 24, 25 ausgefiihrte.

4) Falls shibbolet mit ,Flut® zu iibersetzen (vgl. dazn Anm. i), dann
gibt es ohnehin keine andere Moglichkeit.




— 288 —

Rechobdt heranzuziehen, weil er ndmlich Gen. 36, 37 geradezu
Rechobot ha-nahar heisst.?) Schon Winckler hat mit Recht be-
tont, dass hier, wo es sich um die Heimat eines edomitischen
Konigs handelt, unmoglich ein am Euphrat gelegener Ort gemeint
sein konne, so wenig wie die Heimat Bileams, ,Petor, welches
oberhalb des nahar* Num. 22, 5, Bileam’s, der ja mit dem Edomiter-
konig Bela’, dem Sohn Be'ors identisch ist,?) wo anders als in der
Nihe Edoms zu suchen ist,®) ndmlich in irgend einem der Fathtir
,Schale (LXX @adovpa, also besser Patur statt Petor) genannten
Orte.*) Hochstens konnte man bezweifeln, ob wirklich Rechobot
ha-nahar und das Rechobot von Gen. 26, 22 idenfisch sind, und
ob nicht ersteres etwa gar im Wadi Sirhan gelegen gewesen war;
dann hiitten wir eine #hnliche Ubertragung wie bei dem im Gebiet
des Stammes Simeon in der Nahe Beerseba’s gelegenen Shartichen
(eigentlich Shardchen aus Sarahin, Plural von Sirhan), welches
nebenbei bemerkt, nicht blos in den #g. Inschriften, sondern auch
bei Asarhaddon als ,Shi-ri-cha-na (also hier Sing. Sirhan) an
den Grenzen des nachal Mullri* Cyl. A, Col. 1, Z. 54 f. vorzu-
kommen scheint.

Winckler fiigt noch 1. Kon. 5, 1 zu diesen Stellen, wo iibrigens
mit II. Chron. 9, 25 gewiss ,vom Strom bis zum Land der Philister
und bis zur Grenze Moflar’s® zu lesen ist. Der ganze Vers ist
aus einem andern Zusammenhang hieher versprengt (er fehlt auch
in der LXX) und gieng selbstverstindlich urspriinglich nur auf
Edom. ,Dagegen steht eine #hnliche (von Winckler iibersehene,
obwol von mir schon Altisr. Uberl. 253 £. hinreichend gewiirdigte)
Angabe wenige Verse weiter, 1. Kon. 5, 4, als Begriindung der
Vers 3 sich findenden Notiz von dem fiir Salomo’s Tafel geliefer-
ten Wildreichtum des Negeb und des angrenzenden Edom (vgl.
TIBAN I ‘D:b_#!, also lauter Tiere der Wiistengebirge): ,denn

1) Winckler, Mufri I, S. 10.

2) Altisr. Uberl. S. 154 und 222 (S. 222, Anm. 1 noch die alte irrige
Erklirung von ha-nahar).

3) Marquart, Fundamente, S. 74 (auch schon von Winckler, MuBri I,
S. 10 citirt); Num. 23, 7 ist natiirlich zu lesen: ,aus Edom hat mich Balak
holen lassen, von den Bergen (der bené) Kedem®.

4) Vgl. zu Fathtir als Ortsname meine Aufs. u. Abh. S. 33.




— 289 —

Salomo hatte Gewalt tiber das ganze ‘Eber ha-nahar (Glosse der
LXX: von Raphi bis Gaza, siehe Klostermann zur Stelle, aber
nicht etwa aus ,von Raphis bis Gane“ verlesen, sondern hier
die Westgrenze bezeichnend) und hatte Frieden auf allen Seiten
ringsum*. Es ist dies zugleich die einzige Stelle im Alten Testa-
ment, wo in dem uns vorliegenden Text noch der volle Ausdruck
‘Eber ha-nahar (= “br nahardn der weiter unten iibersetzten
mindischen Inschrift) in dieser Anwendung auf Edom und als
Synonym von Ashur vorkommt.?!) Dass Salomo’s Machteinfluss
wirklich bis zu den Grenzen Mofar’s (Midian’s), bezw. iiber das
ganze von den Mindern ‘br nahardn genannte Gebiet reichte,
wird dadurch in eklatanter Weise bestiitigh, dass er Ezeon-Geber
am Golf von ‘Akaba besass.

Ubrigens wird vielleicht auch 2. Chron. 20, 2 ,von ‘Eber
ha-nahar, von Edom® (letzteres erklirende Glosse, vgl. auch
20, 10: vom Gebirg Se‘ir), statt ,von jenseits des Meeres, von
Aram* herzustellen sein; auf Aram (so auch LXX) statt Edom
kamen die Abschreiber wol nur, weil vorher ‘Eber ha-nahar (sonst
ja = Mesopotamien, Aram naharajim, z. B. 2. Sam. 10, 16) dastand,
welch letzteres dann wieder andere in D5 "2yH dnderten; ausser-
dem kamen die Feinde nach ‘En-gedi gar nicht ,von jenseits des
(todten) Meeres“ heriiber, sondern zu Land von der Siidspitze des-
selben her, wo sich den Edomitern (bezw. Me‘unitern) die Moabiter
und “Ammoniter angeschlossen hatten.

Jetzt, da wenigstens an einer Stelle (1. Kon. 5, 4) ‘Eber ha-
nahar = Edom noch direct bezeugt ist, wird nicht blos diese meine
Conjectur zu 2. Chron. 20, 2, sondern auch eine andere, von Hugo
Winckler?) schon vor sieben Jahren zu Gen. 50, 10 gemachte,
nicht mehr bezweifelt werden konnen: es ist niamlich dort das
sinnlose ,jenseits des Jordan“, wo Goren ha-atad, der Ort, wo die

1) Falls wie ich glaube, Jes. 7, 20 nur ein altes, auf Assyrien um-
gedeutetes Citat ist, so kiime auch diese Stelle noch dazu; denn auch
Jes. 7, 18 gieng wol urspriinglich auf Mofar und Edom. Der hebr. Aus-
druck lautet in Jes. 7, 20 =N 7‘5733 TS MAYA; es ist von dem dort
gemietheten Schermesser die Rede. Und Jes. 7, 18 werden die =up &)
(vgl. Jes. 87, 25 = 2. Kon. 19, 24, und unten Jes. 19, 6) mit Ashtr in Parallele
gesetzt.

2) Altoriental. Forschungen I, 8. 35; Mufri I, S. 10.

Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen.




— 290 —

Leiche Jakobs zuerst den edomitischen Boden betrat (wol unweit
Raphia’s oder Beerseba’s), gelegen haben soll, vielmehr in ,in ‘Eber
ha-nahar® zu #ndern; es liegt kein Grund vor, dass der Leichen-
zug von Gosen aus einen andern als den directesten Weg nach
Hebron gemacht haben sollte, und dieser Weg fiihrte eben durch
das ‘ibr-naharan = ‘Eber ha-nahar genannte Gebiet, nicht aber
durch das Ostjordanland.

Das waren die wichtigsten Stellen, wo Nahar in enger Be-
ziehung zu Edom und MofBar (Midian) steht; hinzuzufiigen wire
nur noch Jes. 19, 5

und versiegen werden die Wasser
und der Strom (Nahar) wird bis auf den Grund austrocknen

welche Stelle ich spiter in ihrem ganzen Zusammenhang noch
mittheilen und besprechen werde, und ferner der alte, Jes. 11,
11—16 schon in erweiterter und vermehrter Form vorliegende
Spruch, dessen urspriinglicher Wortlaut sich aber gliicklicherweise
noch ziemlich annéhernd wiederherstellen ldsst:

11. Und an jenem Tage!) wird der Herr wiederum seine Hand

ausrecken,
um den Rest seines Volkes loszukaufen,

der von Ashur (= Edom) und von Mo $ar (Midian) ibrig sein wird.?)
. Br wird ein Panier fiir die Volker aufstecken,
und die versprengten Israeliten sammeln,
und die zerstreuten Judierinnen von den vier Siumen der
Erde zusammenholen.
. Und der Neid gegen Ephrajim wird verschwinden,
und die welche Juda befehden, werden ausgerottet werden;
Ephrajim wird Juda nicht beneiden
und Juda Ephrajim nicht befehden.
. Vielmehr werden sie sich auf die Schulter der Philister stiirzen,
vereint werden sie die bene Kedem pliindern;

1) Vgl. genau dieselbe Einfithrung in dem sich mit unserem Passus
tiberhaupt sehr nahe beriihrenden Stiick Jes. 19, 18 ff. (speciell Vers 18, 19,
23, 24, siehe die Ubers. unten).

2) Dazu die in LXX noch vorliegenden weiteren zwei Ausdriicke xai
dmo fAlov dvaroddy xai 3E ApaBlas (d. i. hebr. die bene Kedem und ‘Arab)
als alte Glosse; dagegen sind die dazwischen stehenden Worte ,und von
Patros und von Késh (falls nicht etwa Kosh zu lesen) und von Elam®
spitere Glosse, die erst dann als Erweiterung eingefiigt wurde, als man
schon lingst das ganze auf Assyrien und Aegypten deutete.




— 291 —

iiber Edom und Moab werden sie ihre Hand ausstrecken
und die “Ammoniter werden ihnen unterthan sein.1)
5. Und Jahve wird die Meereszunge von MoBar2) austrocknen,
und seine Hand mit starkem Sturme wider den Nahar schwingen
und wird sieben Wadi’s schlagen %)
und mit Sandalen zertreten;%)
. Und es wird eine Strasse geben fiir den Rest seines Volkes, der
von Ashur iibrig sein wird,
wie eine solche fiir Israel am Tag seines Heraufziehens aus Mo Bar.

Das Jes. 19, 23 gebrauchte Bild lag auch hier vor und wurde
dann auf Assyrien und Agypten leicht umgebogen; der urspr.
Wortlaut war gewiss dem von Jes. 19, 23

An jenem Tage wird eine gebahnte Strasse von Moflar nach
Ashur (Edom) gehen,
und es besuchen die von Ashur MoBar und die von Moflar Ashur
(vgl. auch Micha 7, 12)
und die Mofariter werden zugleich mit Ashur Jahve verehren
(etc., 8. noch spiiter)
(vgl. auch Jes. 27, 13) &hnlicher, wenn nicht nahezu mit ihm
identisch. Wenn Jes. 11, 10 ff., wie z. B. in Kautzsch’s Ubers.
angenommen wird, Nachtrige aus der Zeit des Exils sind, dann
liegt die Sache sehr einfach: ein alter jesajanischer Spruch, #hn-
lich dem in Jes. 19, wurde hier absichtlich auf eine andere Zeitlage
ohne grosse Eingriffe umgearbeitet — ein wichtiger Fingerzeig
zugleich fiir die richtige Auffassung des sog. Deutero-jesajah,
Jes. 40 ff., wo vielleicht mehr, als man denkt, nur weitere Aus-
fithrungen alter jesajanischer Gedanken ist, und wodurch sich
auch die Anhingung dieser Kapitel als Appendix zu Jes. 1—35
am leichtesten erkliren wiirde.

1) Vers 14 greift deutlich auf Vers 11 zuriick; vgl. auch das S. 290,
Anm, 2 ausgefiihrte.

2) Vgl. Jes. 19, 6; gemeint ist der Golf von Akaba.

3) So nach LXX (27 ohne Suffix, xai mavdfse énze gdoayyas); die
sieben Wadi's sind wol die Nebenwadi’s des nachal MoBar oder Wadi el-
‘Arish auf der Sinaibalbinsel, etwa da wo Kadesh Barne'a lag. Das wurde
spiter micht mehr verstanden und in Folge dessen zu dem jetzt im Text
stehenden umgeindert.

4) Vgl. Jes. 87, 25 = 2. Kon. 19, 24 "oy 722, wo von den Fliissen
Mofar’s die Rede ist; festtreten, so dass sie vertrocknen, vgl. auch
Psalm 60, 10.

19%




292

Um nun das ganze im Anschluss an Ashur = Edom iiber den
Nahar und das Gebiet ‘Eber ha-nahar ausgefiihrte zu recapituliren,
so ist meine Anschauung folgende:

Es gab schon zu Abrahams Zeit eine von den Babyloniern
ostlich des Huphrat gepriigte Benennung des westlich (jenseits)
des Euphrats gelegenen Gebietes von Chaldia, “Ibir ndri; daher
die Bezeichnung des von dort ausgewanderten Abraham und andrer,
seinem Stamm verwandter Stimme als Thri; vgl. schon Alfisr.
Uberl. S. 323 ff. (Appendix) und Aufs. u. Abh. S. 222, Anm. 1
(welch letztere Anm. ich besonders zu beachten und zu erwigen
bitte). Dann wurde durch Abrahams Auswanderung dieser Aus-
druck auf das Negeb und auf Edom iibertragen, und dabei wurde
_ natiirlich der Euphrat, der jetzt keinen Sinn mehr hatte, gegen-
standslos, und man localisirte nun den Nahar irgendwo in den
neuen Wohnsitzen. Hier setzt nun die oben gegebene, durch
simmtliche im Augenblick eruirbare alttestam. Citate gestiitzte
Ausfibrung ein; ich halte es fiir das jenen Beweisstellen ent-
sprechendste, unter dem so oft sowol in Verbindung mit Ashur-
Edom als auch mit Mofar-Midian erwihnten Nahar jenes Wadi
zu verstehen, welches ohnehin noch Gen. 2, 14 unter die neharim
(und vgl. anderwérts die nehare Kosh) gehort, und welches, obwol
nur an der Vorderseite, d. i. ostlich von Ashur-KEdom fliessend,
doch gerade mit Ashar aufs engste verbunden wird,?) némlich
das Wadi Sirhan. . Dass iibrigens Ashur gelegentlich auch noch
auf das Wadi Sirhan und den Dschof mit ausgedehnt wurde, also
nicht blos Edom und das westlich davon liegende Gebiet des nachal
MoBar bezeichnete, lehrt der Hos. 5, 13 und 10, 6 vorliegende
Parallelismus mit Jareb (s. oben 8. 281).

Aber doch erfordert es eine gewissenhafte Berichterstattung,
noch zweier anderer Moglichkeiten, die fiir die Erklirung jenes
Nahar in Betracht kommen konnten, zu gedenken. Die eine ist
von Hugo Winckler, dem wir ja iiberhaupt die Kruirung eines
alttest. Mofar und damit den Anstoss zu vielen weiteren wichtigen
BErkenntnissen verdanken, und die andere werfe ich selbst auf,

damit mir ja niemand vorriicken kann, nicht alle hier denkbaren
Eventualitéiten ins Auge gefasst und gepriift zu haben.

1) Vgl. vor allem die eigentlich entscheidende, oben mitgeteilte Stelle
Jer. 2, 18.




s

Betrachten wir zuniichst Winckler’s Ansicht, nach welcher
,die Gegend am Nahar® von dem bekannten, so oft im A.T.
erwihnten nachal Misrajim, genauer nachal MoBar, dem ,Bach
Koyptens unserer Ubersetzungen, ihren Namen hitte.r) Fs wurde
bisher allgemein, und wie ich glaube, mit vollem Rechte, an-
genommen, dass dieses stets nachal (Wadi), niemals ndru ,Strom*
genannte Flussthal mit dem langen und verzweigten Wadi, welches
bei el-"Arish miindet und am nordlichen Abhang des Gebirgstocks
im Siiden der Sinaihalbinsel entspringt, zu identificiren sei. Wenn
man vom Golf von Suez zu dem von Akaba eine gerade Linie
zieht, so durchschneidet diese gerade in ihrer Mitte das genannte
Wadi, und zwar bei dem Ort Kalat en-Nachl (,Festung der
Palmen“), der sowol von einer ehemals dort befindlichen Palmen-
pflanzung als auch vom Wadi selbst seinen Namen haben wird.?)
Bs hiess das Wadi von Moflar wol deshalb, weil durch sein Strom-
gebiet die alte Karavanenstrasse von Stidpaldstina nach Akaba und
damit dann weiter nach Midian fiihrte; man miisste denn an-
nehmen, dass sich urspriinglich MoBar von Midian heriiber auch
noch iber einen Teil der Sinaihalbinsel, namlich gerade den stlich
vom Wadi (bis zum Meer zwischen el-Arish und Raphia) hin-
laufenden von den vielen Seitenwadi’s durchschnittenen Streifen,
in welchem auch Kadesh Barne’a lag, erstreckt hitte. Diese An-
nahme ist aber nicht so wahrscheinlich, da dieses Gebiet vielmehr
Shiir (aus Ashfir), nicht MoBar, hiess, wie schon der Name der
Wiiste Shiir (heute at-Tih) beweist; man vergleiche auch die
parallel laufenden Grenzangaben:

Gen, 10, 30: von Mesha’ an bis nach Sephar,3) den
Berg des Kedem *)

1) Altorient. Forsch. I, 29. 36, Mufiri I, S.9—11 u. 6.

2) Das arabische Collectivwort machl ,Palmen“ liegt ja iiberhaupt
urspriinglich * dem hebr. Wort nachal ,Wadi® (eigentl. mit Palmen be-
standenes Wadi) zu Grunde; vgl. dazu ‘Abid, Vers 11 (Aufs. u. Abh. S. 56).
Kal‘at en-Nachl ist vermutlich mit der Hxod. 15, 27 genannten Station
Elim mit ihren zwolf Quellen und siebzig Palmbiumen identisch.

3) Wol der gleiche Berg, welcher Num. 33, 23 (in der Stationenliste)
-5t heisst und zwischen “Akaba und Kadesh gesucht werden muss; die in
der Geschichtserzihlung (Num. 10 ff.) fehlenden Namen 33, 18—36 gehiren
alle zwischen Kadesh und “Akaba und sind in der Stationenliste wahr-

scheinlich vom Rand an eine falsche Stelle in den Text eingesetat.
4) Vgl. Num. 28,7 die Berge Kedem’s und die a.t. Stellen, wo die




294 —

Sargon:?) von Mash bis zum nachal Muf3ri
Gen. 25, 18: von Chavila nach Shir vor MoBar.

Die letztere Angabe erklirt uns zugleich, wieso dieses die Wiiste
Shir durchziehende Wadi den Namen nachal MoBar fithrte, weil
es eben hinter Shiur lag. Wenn Gen. 12 aus der Geschichte von
Abraham und Abimelek von Gerar?) ein Begebnis zwischen Abr.
und dem Pharao von Misrajim?®) gemacht ist, so gab dazu nicht
etwa der Umstand Anlass, dass Gerar bereits zu MoBar gehorte,
sondern es war in der Gen. 12 zu Grunde liegenden Variante der
Erzihlung oflenbar von Gerar am Nachal MoBar die Rede.

Wihrend nun Winckler 1898 noch das Nachal Mufri mit
dem Wadi el-"Arish identificirte,*) so setzt er es 1898 einem ganz
unbedeutenden (wenn iiberhaupt existirenden) Wadi bei Raphia
an der heutigen #g.-syrischen Grenze gleich, %) und zwar auf Grund
einer falsch aufgefassten Stelle Asarhaddons. Dort heisst es nach
Winckler’s Wiedergabe: ,von Mufur (Midian) entbot ich mein
Feldlager, nach Miluch (Nordwest-Arabien 6stlich und siidlich von

bene Kedem (z. B. Job. 1,8 im Land Us; Jes. 11, 14; Richt. 6, 8; 1. Kon.
5, 10 = Edom) genannt werden; Kedem ist hier nicht Osten, sondern Hypo-
coristicon eines Namens wie Kadmi-el. Ks deckt sich durchaus, wie auch
die #g. Sinuhe- Erziihlung (Altisr. Uberl. S. 49, wo nur Sthne des Ostens
und Ostjordanland zu streichen) beweist, mit Edom und dem Gebiet zwischen
Se‘ir und Kadesh Barnea.

1) Cylinderinschrift, Z. 13, als allgemeines Resumé statt der spiter
namentlich aufgefihrten Avaberstimme Tamfid, Ibadid, Marsiman und
Chajappa (‘Epha).

2) Nicht bei Gaza, sondern im Wadi Dscheriir zwischen Kadesh und
der Wiiste at-Tth (Wiiste Shtr) zu suchen; vgl. Guthe (zu Trumbull)
Z.D.P. V., VIII (188b), S. 215.

8) Beildufig bemerkt, bedeutet die hebr. Dualform Misrajim urspr.
,die beiden Misr“, namlich Misr (Agypten) und MuBur (Midian, vielleicht
hier in weiterem Sinn, incl. der Sinaihalbinsel), #hnlich wie die Araber
Hasanein fiir Hasan und Husain (vgl. auch kamardni die beiden Monde fiir
kamar wa-shams Mond und Sonne) sagten; erhalten hat sich der Ausdruck
MufSur noch in dem Namen der arabischen Stammesgruppe der bani Mudar
in Nordwestarabien (siehe noch spiiter). Zu Gen. 12 und seinem Verhiiltnis
zu Gen. 20 vgl. Winckler, Altorient, Forsch. I, S. 32 f.

4) Altorient. Forsch. I, S. 36.

5) MuBri I, S. 11 oben; Ubers. des betr. Textes ebendas. S. 6.




L

Midian) liess ich marschiren.l) Dreissig Meilen Landes von der Stadt
Apku, welche im Bereiche von Saména (Simeon) liegt, bis zur Stadb
Rapichi, an der Seite des nachal von MufBlur, einen Ort, wo ein
Fluss (ndrw) nicht ist, liess ich etc.® Hs steht aber deutlich im
Original: ,bis zur Stadt Rapichi, [und weiter] bis zu den Grenzen
des nachal M. ete.* Also kann der nachal Muflri rubig das erst
stidlich von Raphia einmiindende Wadi el-"Arish bleiben, fiir
welches es auch Winckler friiher noch gehalten hatte. Aber auch
wenn Winckler’'s Ubersetzung correct wiire, so wiirde erst recht
alles gegen die Identificirung des nachal Muflri mit dem Nahar
der win. Inschrift und des A. T. sprechen; wie konnte denn je
ein so kleines, auf keiner Karte verzeichnetes Wadi, wie es das
vermeintliche Wadi von Raphia (Tell Rifah) sein miisste, Anlass
zu der Benennung ‘Ibr naharin (‘Eber ha-nahar) gegeben, bezw.
wie konnte dieses selbst je den Namen Nahar gefiihrt haben?
Aber auch das die ganze Sinaihalbinsel (mit Ausnahme des Hoch-
gebirgs im Stiden) durchschneidende und mit seinen ostlichen Seiten-
wadis beherrschende Wadi el-"Arish kann jener Nuhar nicht sein,
weil es eben stets nachal heisst; der Umstand, dass Asarhaddon
es geradezu ,das nachal Mullri, wo ein Fluss (ndru) nicht ist
nennt, schliesst eine solche Identification geradezu aus, trotz
mancher sonstiger Griinde, die fiir dieselbe zu sprechen scheinen.
Weiter schliessen es Stellen aus, wie die oben S. 286 und 287
angefiithrten, wo es ,vom Strom bis zum nachal Mofar’s“, bezw.
umgekehrt ,vom nachal M.’s bis zum Strome“ heisst; hier wird
doch in deutlichster Weise der sog. ,Bach Agyptens® vom Strome
(Nahar), nach welch letzterem ‘Eber ha-nahar seinen Namen hat,
unterschieden.

Weit eher kénnte das Wadi es-Seba’, an welchem Beerseba
liegt und welches als Wadi Ghazza siidlich von Gaza ins Mittel-
meer miindet, ja zu welchen aller Wahrscheinlichkeit nach auch
das Wadi er-Ruhébe (mit dem Ort er-Ruhébe = Rechobot ha-
nahar, siehe oben S. 288) gehort, ?) fiir den Nahar in Betracht

1) Das Ziel ist das nachher genannte Aribi (Jareb) im nordarab. Dschof.
Dieser Satz ist als Wiederholung der Uberschrift zu betrachten; der Bericht
greift sodann zuriick zu der nun nachgeholten Schilderung des Weges von
Aphek in Simeon nach Mufur.

2) Vgl. die Karte Paléstinas von Hans Fischer in Wagner's u. Debes’
Atlas und dazu die Bemerkungen Fischer’s Z.D.P. V., VIII, 57.




— 296 —

kommen, zumal wenn wirklich das edomitische R. ha-nahar mit
er-Ruhébe (Rechobdt Gen. 26, 22) identisch ist, was aber keines-
wegs sicher steht. Und andrerseits spricht gerade die S. 287 be-
sprochene Grenzangabe ,vom Nahar bis zum nachal Mofar’s“
nicht fiix den Nahar als ein Wadi, welches so nah am nachal
MoBar und zudem mit ihm in einem rechten Winkel liegt, statt
in gehoriger Ferne mehr parallel mit ihm zu laufen. Das Ver-
héltnis, in welchem die Verse 12 und 13 des 27. Jesajacapitels
doch offenbar zu einander stehen, fordert, dass Ashur (Edom) wie
auch Mofar (Midian) zwischen den beiden genannten Wadi’s liegen,
und das trifft fir Edom und wenigstens den nordlichsten Teil
Midians nur zu, wenn wir die beiden langgestreckten Wadi's Sir-
han und el-‘Arish als Husserste Grenzen nehmen, das erstere als
Ost=, bezw. Nordost- und das zweite als Westgrenze.

Wenn endlich Jes. 19, 5 (siche spiter) das Meer mit dem
Nahar in Parallelismus steht (es ist vor- und nachher vom Land
Mofar die Rede) und ebenso Jes. 11, 15 die Meereszunge von
MoBar (d. i. der Golf von ‘Akaba) mit dem gleichen Nahar, so
konnte man auch auf den Gedanken kommen, dass der Nahar
geradezu den zwischen der Sinaihalbinsel und Midian befindlichen
Arm des roten Meeres bezeichnet hitte. Wire die sog. “Araba
(zwischen der Stidspitze des todten Meeres und ‘Akaba-Ailat) ein
einheitliches Wadi, dann konnte sogar auch dieses noch mit in
Frage kommen; aber es ist durch eine Wasserscheide gelrennt,
indem es zu zwei Dritteln nach dem todten Meer zu sich abdacht,
zu einem Drittel nach dem Golf von Akaba zu. Wenn ich aber
mit der Gleichsetzung von MuBur (hebr. MoBar) und Midian, die
allerdings den Ausgangspunct aller meiner Erwigungen bildet,
Recht habe,?) dann ist in Anbetracht der oben betonten Aussage

1) Wenn Tiglatpileser, um die von ihm unterworfenen Sab'ier (82D,
nicht Bir'der), Mag'ier, Teimier, Sabier (821), Chaiappier (‘Epha), Badanier,
Chattider und Idiba’ilier in Schach zu halten, den Idibi'il als Statthalter
iber Muflri setzt, so kann dieses letztere nur Midian und nicht etwa die
Sinaihalbinsel oder Edom sein; Mufri lag ja nach Sargon’s Inschriften
,im Gebiet von Meluch®, d. i. West-Arabiens. Und wenn die Miniier, die
in el<0la (Medajin Salich, vgl. Midian, Plural davon Medajin) Inschriften
setzten, Ma’an Musran (Min&er von MuBran) heissen und Kabire (Oberpriester,
Gouverneure, vgl. den ,Priester® Jethro) iiber Mufran aufstellten, so kann
dies MuBrén wiederum nur Midian sein. Und wenn die arabische Stammes-




E e

von Jes. 27, 12 und 13 eine Lage westlich von Midian fiir den
Nahar ausgeschlossen und seine Identification mit der “Araba oder
dem Meerbusen von ‘Akaba von vornherein unmoglich. Auch ver-
schiedene andere der bereits citirten a.-t. Angaben lassen sich viel
schwerer mit letzterer Annahme vereinigen, wihrend sie sich bei
meiner Erklirung (Nahar = W. Sirhan, dem Paradiesesstrome Chad-
Dekel) weit ungezwungener zu einem Gesammtbilde fiigen. Nach
Jer. 2, 18 (siche Seite 283) gehort der Nahar zu Ashur, wie der
Shichor (Gihon) zu MofBar; ebenso gehort nach Gen. 2, 14 der
Hiddekel (das zvm Stromgebiet des Euphrat zu rechnende W.
Sirhan) zu Ashtir. Ashur aber reichte im weiteren Sinne bis zum
Dschof, der Fortsetzung des W. Sirhan, da ja sonst die S. 281
citirten Stellen Hos. 5, 13 und 10, 6 keinen Sinn hétten. Die
genaue und endgiltige Eruirung der Lage des Nahar, von dem
das oben besprochene edomitische ‘Eber ha-nahar schon zu Ende
des 2. vorchristlichen Jahrtausends seinen Namen hatte, bildet eins
der interessantesten Probleme der alttestamentlichen Forschung;?!)
ich masse mir nicht an, es in obigem definitiv gelost zu haben.
Aber ich habe gezeigt, dass dies Nahar zu dem von mir nach-

gewiesenen neuen biblischen Landschaftsnamen Ashur in naher
Beziehung steht, und das mag vorderhand gentigen. ?)

gruppe Mudar (arab. d ist hebr. s) hauptsichlich dem Hidschaz angehort
und ihr erster Stamm Muzaina (die Alwwaloreic von 2. Chron. 14, die Truppen
des Koshiten Zerach) in der sog. Tihama ist, so kann dies Mudar = Mofar
wiederum nur Midian sein. Auch wiirde die midianitische Gemahlin Mose’s
nicht eine Koshitin genannt werden, wenn das a.-t. Midian (wie man der
falsch angenommenen Lage des Sinai zu Liebe gewthnlich folgerte) auf der
Sinaihalbinsel zu suchen wire. Endlich entspricht der engen Verbindung
von Mofar und Késh bei den Propheten die Verbindung von Koshan und
Midian bei Hab. 8, 7, und ebenso weist auf eine directe Nachbarschaft MoBar’s
und Kosh’s die Verbindung Mofar’s mit dem Wasserlauf Kosh's, dem Schichor
(I'mcdv, Geihan), Jer. 2, 18 und Jos. 13, 8.

1) Dass die berufenen Vertreter derselben von der Existenz dieses
Problems bisher keine Ahnung hatten, findert nichts an der Sache, aber
vielleicht beteiligen sie sich kiinftig, falls sie dazu fihig sind, um so eifriger
an seiner Losung; es kann ja leicht eine oder die andere Stelle existiren,
die ich trotz eifriger Umschau iibersehen habe, und die vollends die Sache
entscheidet.

2) Ubrigens ist immer noch eins méglich, nimlich dass das min#ische
‘Ibhr nahardn das Dschof oder Wadi Sirhan bezeichnete (im Unterschied von




— 298 —

Der zweite arabische Landschaftsname, der uns bisher uner-
kannt im A. T. an vielen Stellen begegnet, ist Ktish oder richtiger
Kosh, bezw. Kevosh. Auch hier weht Paradiesesluft, denn dieses
Kosh ist das Gebiet, welches vom Strome Gichon umflossen wird.
In der Volkertafel werden von ihm die arabischen Stimme Seba,
Chavilah, Saba und Dedan abgeleitet, und ehenso der habylonische
Nationalheld Nimrod, dessen Urbild Gisdubar oder Gilgamis im
sog. Nimrodepos in einer Weise mit Centralarabien, dem Lande
Ki-mash (d.i. Gebiet von Mash) oder Mashu in Verbindung ge-
setzt wird,') dass man deutlich sieht, die Babylonier haben ihn
selbst fiir einen Araber gehalten; dazu stimmt auch das fremd-
artige, ganz unbabylonische Aussehen Gisdubar’s auf den altbaby-
lonischen Siegelcylindern.?) Nun klingt Ki-mash in babylonischer
Aussprache fast wie Kivash, und aus diesem Kivash ist das hebriii-
sche Kevosh, contrahirt Kosh, entstanden. Wir wissen jetzt auch
genau, welche historische Situation dem Nimrodepos sowol als dem
biblischen Bericht, Gen. 10, 8—12, zu Grunde liegt: Nimrod
herrscht zuerst (dem unbefangenen Eindruck der ganzen Schilde-

dem mehr westlich gedachten A’shitr) und vielleicht auch noch Moab,
‘Ammon und Dedan einschloss (vgl. Altisr. Uberl. S.239), und so urspriing-
lich auch das hebr. “Eber ha-nahar, dass dann aber die Israeliten den
Sprachgebrauch vertauschten, und umgekehrt den Ausdruck ‘Eber ha-nahar
fir die Gegend um Beer-seba® (vgl. oben 8. 287 f.), Ashtir aber fir Edom und
den Dschof anwendeten. Wo der Nahar selbst eigentlich lag, wusste man
zur Zeit der Propheten vielleicht tiberhaupt nicht mehr genau; die Aus-
driicke, wo er bei ihnen vorkommt, waren uralte stehende Formeln, die
jeder von seinem Vorg#inger wol schon seit den Zeiten Bileams (Altisr.
Uberl. S. 245 und. oben S. 278) unbesehen heriibernabm, hichstens mit dem
unbestimmten Bewusstsein, jener ,Strom® liege noch iiber Hdom hinaus
irgendwo im n.-w. Arabien.

1) Vgl. meinen Vortrag ,Die Insel der Seligen“, Minchen 1901,
S. 26 f. und schon vorher Altisr. Uberl. S. 35.

2) Vgl. iiber diesen merkwiirdigen Typus schon meine Gesch. Bab.’s
und Ass.’s, S.292. Das dort noch als ,ungelsst* bezeichnete ,ethnologische
Problem® wird nun durch obige FErwigungen befriedigend aufgehellt: der
lockentragende Gisdubar-Nimrod ist derselbe lockentragende Uraraber,
wie er noch heute durch die Kara-Beduinen der Weihrauchkiiste repriisentirt
ist (vgl. Glaser, Punt, S.9) und wie er im fgyptischen Altertum uns in den
Punt-Leuten, welche geradezu Chabasti ,Lockentriiger genannt wurden,
entgegentritt.




=g

rung nach deutlich als ein von aussen gekommener Tyrann) tiber
Erech, Babel, Kalneh (= Nippur?) und Akkad (Sippar-Agadi),
also iiber Mittel- und Nordbabylonien, und dann geht er nach
Assyrien und griindet dort Niniveh; zur selben Zeit hatten die
Elamiter in Babylonien einen Einfall gemacht, werden aber von
Nimrod zuriickgeschlagen und bis in ihre heilige Cedernstadt Susa,
den Sitz des Gottes In-Susinak und der Géttin Irnini, verfolgt. Das
sind Ereignisse, welche sich um 2200 v. Chr. abspielten, zu der Zeit,
da eine arabische Dynastie sich in Babylonien festsetzte;!) und
die gleiche arabische Invasion hatte dann auch die ebenfalls arabi-
sche Besiedelung des spiteren Assyrien zur Folge. Man sieht
daraus zugleich auch deutlich, in wie alte Zeit jene Partie der
Volkertafel zuriickgehen muss; denn schon unter Mose hétte man
unmoglich ohne ltere, genaueste Uberlieferung jenes aus Abra-
ham’s Epoche stammende Spiegelbild der damaligen politischen
und ethnologischen Umwilzungen mehr entwerfen konnen.

Ferner wird Num. 12, 1 die Gattin Mose’s, die Midianiterin
Zipporah, ein koshitisches, d. i. arabisches, Weib genannt. Von
einer Athioperin oder Mohrin kann in diesem Zusammenhang keine
Rede sein.?)

Im Buche Hiob wird 28, 19 der Topas Kosh’s mit dem Gold
in Parallele gesetzt:

15. Mit gediegenem (Golde) wird sie (die Weisheit) nicht erkauft,
noch wird Silber dargewogen als ihr Preis.

16. Sie lasst sich nicht aufwiegen mit Ophir-Gold,
mit kostbarem Shoham und Sapphir.

17. Gold und Glas kommen ihr nicht gleich,
noch tauscht man sie ein fiir ein giilden Geschirr.

18. Korallen und Krystall kommen (gegen sie) nicht in Betracht,
und der Besitz der Weisheit geht tiber Perlen.

19. Kosh’s Topas kommt ihr nicht gleich,
mit reinstem Gold wird sie nicht aufgewogen

wozu man einerseits die traditionelle Weisheit Edoms, andererseits
den Reichtum Arabiens an Gold und Edelsteinen vergleiche;

1) Uber die arabische Herkunft der sog. Hammu-rabi- Dyn. vgl. aus-
fiihrlich meine Altisr. Uberl. S.88 —110.

2) Winckler, Mufiri II, S. 8,




— 300 —

werden ja doch auch im Paradiesesberichte Gold und Kdelsteine?)
als Producte der arabischen Landschaft Chavilah erwihnt, womib
wiederum oben Vers 16 die Gegeniiberstellung des Goldes von
Ophir (in Ostarabien) und des Shoham-Steines (Gen. 2, 12) par-
allel lauft.

Dass 2. Chron. 14 unter dem Koshiten Zerach nur ein arabi-
scher Hiuptling, wahrscheinlich ein Konig von Jareb, dem Stamm-
land der Sab#er, gemeint ist, beweisen die Vers 14 des gleichen
Kapitels genannten Schafe und Kamele, und der Zusatz der Sep-
tuaginta von den Alimasoniten, einer arabischen Vilkerschaft;?)
auch ist 2. Chron. 21, 16 klar von Arabern, ,die neben den Koshiten
wohnen, die Rede,®) wo also wiederum keine Athiopen gemeint
sein kdnnen. .

Ganz unzweideutig sind weiterhin mit den Strémen von Kosh,
Jes. 18, 1 die Paradiesesstrome Gichon und Pishon, d.i. die zwei
oben erwihnten grossen centralarabischen Wadis gemeint:

1) Vgl. zu Arabien als einer Hauptheimat der Edelsteine, Glaser’s Skizze
II, S. 324. Nach den Keilinschriften kommt der.sdmdu (aus suhamtu) von
Meluch (N.-W.- und Centralarabien) wie nach Gen. 2 der shoham von Chavila,
und fiir den mushgarru (Schlangenblitzstein, vgl. hebr. barekat Smaragd?)
werden die arabischen Berge Akkala (Agald, also genau wie aus Agadi
Akkad) und Malikanw (Malakan) als Herkunftsorte angegeben. Zu den
,Perlen (Vers 18) stehen auch Prov. 8, 15 und 8, 11 die D\_ggr_'l. (eine be-

stimmte Sorte von Edelsteinen, = Jes. 54, 12 Vg)ﬁ [J;}_e) in Parallelismus,

das sind die aus Miluch stammenden silim-Steine (aban rdmi) der Babylonier.

2) Vgl. schon meine Ausfilhrungen in den Acten des X. Intern. Orient.-
Congresses (Genf 1894), II, p. 112 f. (ausgegeben Leiden 1896); dass ,Kush
eine auch sonst im Alten Test. belegte Benennung Centralarabiens ist®,
habe ich mit Hinweis auf obige Stelle (,z. B. 2. Chron. 14%) bereits in meiner
Altisr. Uberl. S. 815 ausgesprochen, wie ja auch vorher schon Ed. Glaser
(Skizze II, Miinchen 1890) an verschiedenen a.-t. Stellen (so z B. vor allem
Gen. 2, 13, Gen. 10, 7 und Jes. 45, 14) ein arabisches Kiish angenommen
hatte; tiberhaupt bildete Glaser’s Erklirung der Paradiesesfliisse Pischon
und Gichon den Ausgangspunct fiir die richtige Auffassung von Kush, bezw.
Kosh, an den vielen fiibrigen Stellen, genau wie meine Krklirung von
Ashur = Edom und die Winckler's von Mofar fiir die vielen iibrigen Stellen,
in denen Ashur mit Edom und MoBar mit Midian zu iibersetzen ist.

3) Glaser, Skizze II (1890), 338 f. und iiber diese und #hnliche Stellen
(2. Chron. 16, 8; 22, 1) meinen Genfer Congressvortrag, Actes II, 112 f. und
schon vorher Winckler, Alttest. Untersuchungen (1892), p. 165.




— 301 —

1. Ha, Land des Fliigelgeschwirrs,
jenseits der Strome von Kosh,
2. das auf dem Meer und in Schilfkihnen
iiber die Wasserfliiche ,Schiffe‘ entsandte!
geht hin ihr schnellen Boten
zu der hochgewachsenen und glatten Nation,
zu dem weithinaus gefiirchteten Volke,
zu der riesenstarken und niedertretenden Nation,
deren Land Stréme durchschneiden!

und weiter Vers 7:

Zu jener Zeit werden dem Jahve der Heerscharen
Geschenke (d.i. Weihrauch) dargebracht werden

von dem hochgewachsenen und glatten Volke

und von dem weithinaus gefiirchteten Volke,

von der riesenstarken und niedertretenden Nation,
deren Land Stréme durchschneiden —

nach der Stidtte des Namens Jahves der Heerscharen,
dem Berge Zion!) [bezw. Horeb, s. S. 287 u. Anm. 2°?]

womit man zunichst Zephanja 3, 10, vergleiche:

Jenseits der Strome von Kosh
werden die, die mir riuchern (vgl. Ezech. 8, 11),
Weihrauch (3235~12) bringen als mein Speisopfer.?)

Die hier genannte, jenseits der Strome von Kosh wohnende
hochgewachsene Nation sind die Sabder Stidarabiens, die dann
Jes. 45, 14 geradezu die hochgewachsenen Sabéer heissen:

So spricht Jahve: Der Erwerb MoBar’s (s. unten)

und der Handelsertrag von Kosh

und die Sabier, die hochgewachsenen Minner —

auf dich werden sie iibergehen und dir angehéren,

in Fesseln werden sie dir nachfolgen,

und sie werden vor dir niederfallen und dich anflehn:

nur in dir ist Gott, und ausserdem gibt es keinen, keine weitere
Gottheit

1) Vgl. schon Hugo Winckler, Alttest.Untersuchungen (1892), S.146—156:
Das Land Kug und Jes. 18, Wo bereits richtig die Identification mit Athiopien
verworfen, aber dagegen eine Anspielung auf Chaldéa als das Land Merodach-
baladan’s erblickt wird. Da wir indess mit dem eigentlichen Chaldda (im
Unterschied von -Babylonia propria) schon in Ostarabien uns befinden, so
war Winckler bereits damals nicht mehr weit von der Wahrheit entfernt.

2) Vgl. meinen Aufsatz ,'¢\9~m3 Zeph. 8, 10“ in den Expository
Times XI, p. 92 (Nov. 1899).




— 302 —

also ein Ruf der frommen Athiopier Homers von den fernen Ge-
staden Stidarabiens!) und zugleich das Vorbild des fanatischen
Glaubensbekenntnisses des Muslim: La dldha 4lld ’ldhu. Wenn
ich statt Sebaiten (mit Samech) stillschweigend, und so auch an
der verwandten Stelle Jes. 43, 3

ich bin Jahve, dein Erretter,
ich gebe MoBar als Losegeld fir dich,
Kosh und Saba (Mass. Text: Seba) an deiner Statt?2)

vielmehr Sabier iibersetze, so ist das dadurch motivirt, dass eben
jenseits der Paradiesesstrome nur die Sabder Siidarabiens, auf die
ja auch die frommen Weihrauchopfer weisen, wohnen, nicht aber
die im Ostlichen Centralarabien zu suchenden Sebaiten.3)

Endlich stehen Heb. 8, 7 die Zelte Koshan’s (d.i. Kosh mit

1) Vgl. meinen Vortrag ,Die Insel der Seligen®, S.12. Die ,zwiefach
getheilten* Athiopier Homer's sind die Punti der siidarabischen und der
afrikanischen Weihrauchkiiste; die ersteren wohnten nach Homer im dussersten
Osten, die letzteren im #Hussersten Westen der damals bekannten Welt
(Odyssee 1,22—25), beide aber draussen am erdumflutenden Okeanos, da
wo fiir die Alten die Welt aufhorte. Diese Athiopen werden von Homer
als besonders fromme Menschen, welche den Gottern mit Opfern und Fest-
hekatomben Ehrung erwiesen und deshalb wiederum von ihnen, und zumal
vom Meergott Poseidon, geliebt und besucht wurden, dargestellt (z. B.
Tlias 1, 428 f.; 23, 206; Od. 5,282 u. 287). Das hingt natiirlich mit der alten
Heiligkeit Arabiens als des ,Gotteslandes®, als der Heimat des den Gottern
im ganzen Altertum gespendeten Weihrauchs zusammen; darauf spielt sogar
der Name AvJlomes selbst an, der nach Ed. Glaser’s gliicklicher Deutung das
arab. afjab ,Wolgeriiche, Specereien® (voller, wie ich glaube, habashat atjab
,Binsammler der Weihraucharten®, daher Habash, Abasene, als einer der
alten Namen der Weihrauchkiiste) enthiilt, und darauf weisen auch die oben
mitgeteilten prophetischen Stellen. Vielleicht ist auch noch Nectar von
Tp (der Weihrauch als Gottertrank, wie bekanntlich die Araber vom
Tabakrauchen ,trinken“ sagen), von welchem Verbum auch wol Sokotra
kommen wird, zu vergleichen — eine Moglichkeit, die ich in meiner ,Insel
der Seligen“ leider anzufiihren iibersehen habe.

2) Jes. 48,3 und 45, 14 schon von Winckler, MufBri II, 8. 9 richtig auf
Arabien bezogen.

8) Eigentlich liegt die Sache wol so, dass beides in gewissem Sinn
berechtigt ist, §2¥ sowol als 89D; das Volk ,dessen Lande die Strome
durchschneiden®, sind die Sebaiten (NapD); die ,Leute jenseits der Strome®
dagegen sind die von Jareb nach Stidarabien ausgewanderten Sabier (N21).




s o U8

stidarabischem hinten angehiingten Artikel) in Parallelismus mit
den Zeltdecken der Midianiter:?)

7. Unter [der Last von] Unheil erblicke ich die Zelte Koshans;
hin und her schwanken die Zeltdecken im Midianiterland.
8. Ist denn Jahve gegen Strome (niiml. die Kosh’s) entbrannt
oder gilt den Stromen dein Zorn? ete.
wobei wiederum die deutliche Anspielung auf das Kosh umfliessende
Wadi ar-Rumma und das stidlich davon Chavila umfliessende Wadi
Dawdsir (und endlich V. 8, Schluss, den noch weiter stidlich ganz
Arabien umspiilenden Okeanos) bemerkenswert ist.

Und so gibt es noch manche Stellen, wo ,Ktsh® nicht das
erst seit dem Konig Tirhaka in den Gesichtskreis getretene stidlich
von Agypten gelegene afrikanische Athiopien oder Nubien, sondern
vielmehr das seit #ltester Zeit den Israeliten wolbekannte central-
arabische Kosh bezeichnet.

Eine dritte, ganz neu fiir das Alte Testament nachgewiesene
arabische Gegend ist MofBar (mit Sade), wofir allerdings in
unserm hebriischen Text stets Misrajim ,Agypten® steht, da

man eben spiter den Ausdruck Moflar?) nicht mehr verstand,
sondern mit Misrajim verwechselte. Keilschriftlich heisst Mif3ru
(ganz selten MuBru) Agypten, wihrend in den gleichen Texten
(speciell den assyrischen Konigsinschriften) MufBlur einen Landstrich
Nordwestarabiens bezeichnet.?) Da der Plural von Mofar auf
hebriisch Mofarijim (die MoQariter) heissen misste, so war die
Verwechslung mit Misrajim ,Agypten® in dem urspringlich ohne
Vokale geschriebenen Bibeltext um so leichter moglich; denn
0M¥n konnte in der Tat sowol Misrajim als MoBarijim gelesen
werden.*)

Die Lage dieses neu nachgewiesenen biblischen Mofar ist wie
schon oben (bei Besprechung Ashur’s) des ofteren (vgl. bes. S. 296,

1) Vgl. schon Winckler, MuBri I, S. 47, Anm. 4.

2) An einigen Stellen steht noch jetzt Mafor im Text. Zum Ver-
hiiltnis der Formen Mofar (arab. Mudar, assyr. Musur, Musri) und Masor
vgl. hebr. haris ,Gold“, bab.-ass. hurdsu oder hebr. tappih ,Apfel®, arab.
tuffah.

3) Vgl. bes. S.296, Anm. 1.

4) Vgl. auch das schon oben S. 294, Anm. 3 bemerkte.




— 304 —

Anm.1) vorwegnehmend bemerkt wurde, siidlich von Edom, im nord-
westlichen Arabien zu suchen; es deckt sich also ungefiihr mit
dem Ausdruck Midian, der Heimat des Priesters Jethro. Vom
palistinensischen Standpunct aus kam also zuerst Hdom-Ashur,
und zwar wird Ashur ein etwas weiterer Begriff gewesen sein, da
es ausser Hdom wol auch noch Dedan mitumfasste; dann kam
MoQar-Midian, und &stlich von Ashtr lag Jareb (Aribi)- Diklah,
wahrend Ostlich von Midian und siidlich von Jareb Kosh (heute
Djebel Shammar) einzuzeichnen ist.

Auch hier sind es nun eine ganze Reihe von Stellen, die in
Betracht kommen, darunter solche, die bereits bei Ashur und bei
Kosh erwahnt wurden; ich will von den iibrigen noch die wich-
tigsten hervorheben. So ist z B. weit begreiflicher, dass die
Sclavin Abrahams, Hagar, aus Nordwestarabien statt aus Agypten
stammte,*) sowie dass der 1. Sam. 30, 13 genannte amalekitische
Sklave ein Moflariter war.?) Besonders aber sind alle Stellen, wo
M. in engem Parallelismus mit Edom steht,®) auf Nordwestarabien
zu beziehen, so Joel 4, 19

MoBar soll Wiiste
und Edom ein Hindde werden %)

oder Psalm 60, 11

wer will mich fiithren nach MofBar,
wer geleitet mich nach Edom? )

Hs ist interessant, dass schon der Prophet Ezechiel 29, 9 diesen
alten Vers nicht mehr verstanden hat, da er ihn (und zwar mit
Auslassung des nun nicht mehr passenden Edom) in einem Zu-
sammenhang citirt, der nur auf Agypten deutet: ©)

8. Firwahr ich will das Schwert iiber dich bringen
und Menschen (9=§) und Vieh aus dir hinwegtilgen.

9. Und Misrajim soll zur Wiiste und Ode werden,
damit sie erkennen, dass ich Jahve bin,

1) Hugo Winckler, Altorient. Forschungen I, S. 29—31 (1893).

2) Winckler, Mufiri IT (Sommer 1898), S. 6.

8) Vgl. oben die Stellen, wo es in Parallelismus mit dem Syn. von
Edom, nimlich mit Ashtr, steht.

4) Ebenda, S. 8.

5) Winckler, Altorient. Forschungen, S. 195; Mufiri II, S. 8.

6) MuSri II, S. 8.




o B e

weil du gesagt hast: mein ist der Strom (q§Y, hier = Nil?)
und ich habe ihn gemacht.
. Darum, fiirwahr, will ich an dich und an deine
Strome (-|w-mw)
und will Misrajim zur Einode machen
von Migdol bis Syene und
bis an die Grenze von Kiish (Athiopien).

Man sieht aber trotzdem den urspriinglichen Wortlaut des Citats
noch deutlich hindurchschimmern; vgl. 8b urspr. ,und will die
Kdomiter von dir hinwegtilgen®, und besonders 10, wo die Vor-

lage war:
darum will ich an dich und an deine Strome
und will MoBar zur Eindde machen
bis an die Grenze von Kosh

von Kosh, dessen Strome uns ja schon oben als die central-
arabischen Wadis begegneten.

In Gen. 13,10 wird die fruchthare Jordanniederung mit dem
»,Garten Jahve's, also mit dem Paradiese,!) verglichen, und dieser
Ausdruck ,gleich dem Garten Jahve's® hat noch den Zusatz oder
die alte Glosse ,gleich MoBar“*) — zugleich eine treffliche Be-

stitigung des oben tiber die arabische Lage des Paradieses aus-
gefilhrten, da ja der Siiden Midians bereits zum Stromgebiet des
Wadi ar-Rumma oder Gichon gehort; mit dem Lande des Frohn-
dienstes, mit Agypten, hiitte sicher kein Israelite jemals den
Garten Gottes verglichen.

In Psalm 68, 82 ist zu iibersetzen:

sie kommen mit (= sie bringen) hadman aus MoBar,
Kosh lésst seine Hénde zu Gott eilen

1) Ein dhnlicher Vergleich liegh in dem alten Bileamspruch, Num. 24, 6
vor: ,gleich Palmen (so nach Felix Perles), die sich ausbreiten, gleich den
Gérten (LXX mapddeiool, wie Gen. 13, 10 s 6 wapddsioos w0t Jeov) oberhalb
des Nahar; gleich Kardamomen (?), die Jahve pflanzte (vgl. oben den Garten
Jahve’s), gleich Cedern oberhalb Majim’s (in Midian, s. S.3812, Anm. 2);
vgl. oben S. 286, Anm. 2.

2) Winckler, Mufiri II, S.7, wo aber Winckler entschieden zu weit
geht, wenn er auch ha-Jarden (Jordan) in ha-nahar (= nachal Mofar) um-
dndern will. Beachtenswert ist aber der Zusatz ,da wo man nach Zo‘ar
geht®. In Zoar hatten néimlich die MofBariter von Alters her Grenzbeamte
(Ashur wird auch noch zu Moffar in weiterem Sinn gehort haben), wie aus
Jes. 80, 4 (sieche unten) hervorgeht. Zu Jes. 19, 11 vgl. das weiter unten
ausgefiihrte.

Hommel, Aufsitze und Abhandlungen. 20




— 306 —

wo also MoBar wie ofter in Parallelismus mit Kosh steht, und
wo zudem der Ausdruck jwn (entweder Weissgold, Electrum,
spiter Snwr, oder aber eine Specerei, wozu man dann das in den
dgyptischen Pyramidentexten als arabisches Lehnwort begegnende
1on Natron, eigentlich ,Reinigungsmittel vergleichen konnte)
gut zu Arabien passt. Fir die Zusammenstellung mit Kosh ist
besonders beachtenswert die Stelle Amos 9, 7, wo es heisst:

Seid ihr mir nicht wie die (frommen, weihrauchspendenden)

Koshiten, ihr Israeliten? )
denn habe ich nicht Israel aus MoBar (wo der Sinai lag) hergefiihrt,

und die Philister aus Kaphtor (Kreta, ig. Keft)
und die Aram#er aus Kir (zwischen Tigris und Elam)?

Hier ist nédmlich die Erwihnung MoBar’s nur eine weitere
Ausfiihrung zu dem vorher genannten Kosh, wihrend ja an und
fiir sich auch ebensogut von einer Herfithrung Israels aus Agypten
geredet werden konnte; aber es ist zuniichst der Berg der Gesetz-
gebung und die umliegende weitere Umgebung gemeint, wozu zu
bemerken, dass man jetzt mehr und mehr sich hinneigt, den Sinai
irgendwo zwischen Edom und Midian zu suchen, statt auf der

Sinaihalbinsel, wohin ihn erst die spitere Monchstradition ver-
legt hat.

Auch Jes. 20, 5 ist anders als bisher zu erkliren. HEs heisst
dort aus Anlass der Belagerung und Eroberung Asdod’s durch
den Assyrerkonig Sargon:

3. Gleichwie mein Knecht ohne Obergewand und barfuss einher-
gegangen
als Zeichen und Sinnbild gegeniiber Mufur und Kosh auf drei Jahre,
. so wird der Konig von Assyrien die gefangenen MofBariten
und die weggefiihrten K6shiten einherziehen lassen,
Junge und Alte, blos und barfuss — zur Schande MofBar’s.
. Da wird man dann erschrocken und enttiuscht sein iiber Kosh,
nach welchem man ausblickte,
und tiber MoBar, mit dem man sich briistete,
. und die Bewohner dieser Kiiste werden an jenem Tage sprechen:
wenn es so denen ergieng, nach denen wir ausblickten,
zu denen wir um Hilfe, uns vor Assyrien zu retten, geflohen waren
— wie konnen wir da entrinnen?2)

1) Vgl. dazu auch Winckler, Mufri II, S. 8.

2) Diese Erkldrung von Jes. 20,8—6 schon in meinem 1896 geschrie-
benen, 1897 gedruckten und in Sep.-Abziigen verschickten Artikel ,Assyria“




— 307 —

Denn zur Zeit Sargons kommt sowol Athiopien als auch
Agypten fiir den politischen Horizont noch gar nicht in Betracht,
sondern vielmehr hatten auf die Nachricht von einem Heranriicken
der Assyrer gegen Asdod die iibrigen Philisterstidte nebst Juda,
Edom und Moab beim Kionig Piru von MuBur (Midian) Hilfe
gegen die Assyrer gesucht, und darauf beziehen sich denn auch
die obigen Verse, bes. 5 und 6.

So sind auch die schon oben mitgeteilten und besprochenen
Stellen Jes. 43, 3 und 45, 14 (MoBar, Kosh und Saba) alte, spiiter
falsch gedeutete Citate, die urspriinglich nur auf Arabien gehen.
Auch die Angabe Jer. 25, 20 von der Lage des Landes Us, der
Heimat Hiob's, zwischen M. und Philistaea, gibt sich jetzt unge-
zwungen als = zwischen Midian und Ph., d. i. als in Edom.
Endlich gibt es auch Stellen, wo Str (Tyrus) deutlich verschrieben
st fiir unser Mof3ar,*) so Amos 1, 9 (zwischen Gaza Vers 6 des
gleichen Kapitels und Edom Vers 11, wo also Tyrus ganz iibel
angebracht wire), Psalm 83, 9 (s. schon oben 8. 280) und endlich
Psalm 87, 4:

Ich nenne Rahab und Babel meine Bekenner,
ja Peliishet?) und MoBar’ samt Kosh

in welcher Stelle, nebenbei bemerkt, Rahab (urspr. Name des
Urwasser-Drachens Tihdmat) nichts mit Agypten zu thun hat,
sondern im Gegenteil Synonymum von Babel ist (vgl. spiter den
»Drachen von Babel“). Jes. 51,9 ist dann Rahab auf das rote
Meer, durch das die Israeliten heil durchzogen, iibertragen, nicht
etwa auf Agypten selbst, wozu moglicherweise erst Jer. 30, 7
Anlass gegeben hat. Aber auch an letzterer Stelle ist urspriing-
lich selbstverstindlich nur MoBar = Midian gemeint; dieselbe ist

in Clark’s Dictionary of the Bible, vol. I (Edinb. 1898), p. 187, und in der
Frithjahr 1898 ausgegebenen, aber schon 1897 fertig gedruckten zweiten
Auflage meiner Gesch. des alten Morgenl. (Samml. Goschen), S. 135 f;
dann Winckler, MuBri I, S. 35—387 (hier Kush noch als Athiopien aufgefasst)
und II, S.4f Auch den Sib’i (hebr, §)D) hatte ich schon in der 2. Aufl.
der Gesch. des alten Morg., S. 132 u. 134 als Statthalter von MufBur erklirt
(dagegen im Artikel ,Assyria“, p. 187, noch ,Sib'i of Egypt®).

1) Von Winckler erkannt, vgl. Mufiri II, S.9 (Amos 1,9 u. Ps.87,4).
2) Vgl. oben S. 285, Anm. 1.
20*




— 308 —

zu lehrreich; als dass ich sie nicht in ihrem ganzen Zusammen-
hang?!) zum Schluss dieser Auseinandersetzung noch mitteile:

1. Wehe den widerspéinstigen Shnen — ist der Spruch Jahve's —
die einen Plan betreiben, der nicht von mir ist
und ein Biindnis schliessen, das nicht nach meinem Willen,
so dass sie Siinde auf Siinde hiufen;
. die sich auf den Weg nach MofBar gemacht haben,
ohne meinen Mund zu befragen,
um sich mit dem Schutz des Pir‘u2) zu schiitzen
und im Schatten MoBar’s Zuflucht zu suchen.
. Aber der Schutz des Piru?) wird euch zur Enttiuschung
und die Zuflucht im Schatten MoBar's zur Schmach gereichen.
. Mogen auch seine Beamten in Zo‘ar?) sein,
und seine Boten bis nach Chinnam#4) gelangen

1) Jes. 80, 6 hatte schon Winckler, MuBri I, S. 6 und 33 auf Arabien
gedeutet, dagegen 1—5 noch auf Agypten (ebenda S. 34); es geht aber das
Ganze auf das n.-w.-arabische MoBar. Auch Jes. 31 (nach Winckler, MufBri I,
S. 33 Zeit Taharka'’s) wird besser auf Arabien (und dann Vers 8 Ashur —
Edom) zu beziehen sein.

2) Siehe auch schon oben §.286 und Anm. (Jes. 19). Uber das keil-‘

inschriftl. MuBur vgl. man Winckler, Altorient. Forsch. I (1893) S. 24—41:
»Das mnordarabische Land Mufri in den Inschriften und der Bibel®; die
damals von Winckler beigezogenen hibl. Stellen waren nur Gen. 16 ff.
(Hagar), Gen. 12 (vgl. mit 20 und 26, die Geschichte, wie der Patriarch
sein Weib fiir seine Schwester ausgibt), Gen. 50, 4—11 und endlich die
a.-t. Tradition tiber den isr. Aufenthalt in Agypten (nach W. auch hier
urspr. = MoBar). Den keilinschriftl. Piru von Mufur indes habe erst ich
1896 und 1897 (in Weiterverfolgung von Winckler’s ,Idibi'il Statthalter
iiber Mufiri = Nabataea® und ,des Landes MuBur im Bereich von Miluch®
bei Sargon) richtig als den Personennamen eines n.-w.-arabischen Kénigs
erklirt (statt der bisher iblichen Deutung: Pharao von Agypten); siche
die oben S.306, Anm. 2 gegebenen Citate, und fast gleichzeitig damit und
unabhingig davon Winckler, Mufiri I, S. 2ff. Auch 2. Kén. 18, 21 ist Piru
von MofBar gemeint (und 18, 24 MoBar, nicht Agypten, wihrend erst mit
Tirhaka, 2. Kon. 19, 9 Agypten in den politischen Gesichtskreis tritt).

8) Vgl. schon oben S. 305, Anm. 2.

4) Da’ hier von Boten oder Gesandten die Rede ist, so braucht dies
aus LXX erschlossene Q3 nicht notwendig ausserhalb Judda's zu liegen;
weil aber in Paléistina kein Ort p3rj bekannt ist, so stand vielleicht g3,
Hinnom, urspriinglich im Text, und es ist damit einfach Jerusalem gemeint.
Boten aus Arabien langen ja 'zuerst im Thal Hinnom an, bevor sie in die
Stadt selbst Hinlass finden. Eine andere, auch noch zu erwiigende Mog-
lichkeit wire die, dass statt des masor. Chanes (D3f) vielmehr pnp da-




— 309 —

5. alle werden ‘enttiuscht iiber ein Volk, das ihnen nichts niitat,
das keine Hilfe und keinen Vorteil,
sondern nur Enttiuschung, ja Schande bringt.

. Durch ein Land der Not und Angst,
wie sie dort Lowe und Lowin, Obtern und fliegende Drachen!)

bringen,

schleppen sie ihre Reichtimer auf dem Riicken von Eseln
und ihre Schitze auf dem Hocker von Kamelen
zu einem Volke, das (ihnen) nichts niitzt.

7. MoBar’s Hilfe ist ja eitel und nichtig,
darum nenne ich es ,das geschweigte?) Rahab®.

Dieser ganze Passus ist eine vollstindige Parallele zu dem
oben hesprochenen Texte Jes. 20, 83—6 aus der Zeit Sargon’s
(711 v. Chr.), nur dass hier noch der Konig von Mofar, wie in
den Sargonsannalen zu 720 und 711, mit Namen genannt ist —
nimlich genau wie in den Keilschrifturkunden: Pir'u von Mufur!

Eine #hnliche Prophezeiung ist nun zweifelsohne Jes. 19,
welche schon durch ihre Stellung zwischen dem Stiick iiber Kosh,
Kap. 18, und dem tiber MoBar und Kosh, Kap. 20, von vornherein
eine Deutung auf Moflar statt auf Agypten als das Wahrschein-

lichste und Natiirlichste erscheinen lésst.

1. Siehe da, Jahve fahrt daher auf leichter Wolke
und kommt nach Mofar;
da beben vor ihm die Gotzen Moflar’s
und das Herz MoBar’s schmilzt (verzagt) in ihrer Brust.
. Dann werde ich MoBar wider Mofar aufstacheln
dass sie gegen einander kdmpfen:
Bruder gegen Bruder, Freund gegen Freund,
Stadt gegen Stadt, Konigreich gegen Konigreich.?)
gestanden hitte, dann dieselbe Stadt, die in #hnlichem Zusammenhang
Jes. 19, 18 (siehe unten S.3811, Anm. 4) genannt ist; aber trotzdem erscheint
mir die Lesung D3 oder DN wahrscheinlicher.

1) Man vergleiche einen #hnlichen fabelhaften Bericht itber den Zug
durch eine Wiistenei Arabiens in einem Annalenfragment Asarhaddon’s,
Winckler, Untersuchungen S. 97; ders., Gesch. Bab.s und Assyr. S. 335,
Anm. 61; MufriI, S. 6, an welch letzterem Orte Winckler auch bereits auf
die Ahnlichkeit des assyr. Berichtes mit Jes. 30, 6 aufmerksam macht.

9) Gunkel, Schopfung und Chaos S. 89.

3) Vgl. als interessante Parallele die in Delitasch’s Paradies S. 234
mitgeteilte Stelle aus der babyl. Legende vom Pestgott: ,den Assyrer soll
der Assyrer, den Elamiten der Elamite etc., ein Land das andere, ein Haus




— 310 —

. Und der Geist MoBar’s soll ausgeleert werden
und ihre Uberlegung will ich zu nichte machen,
dass sie die Gotzen und Beschworer,
die Totengeister und die Wahrsagegeister befragen. 1)

. Und ich will MoBar in die Hand eines harten Herren geben,
und ein strenger Konig soll iber sie herrschen,
so lautet der Spruch des Herrn, Jahve's der Heere.
- Und versiegen werden die Wasser2)
und der Strom (7] ohne Artikel) wird bis auf den Grund
austrocknen 3)
. und es werden stinken die Strome,4)
es werden seicht werden und vertrocknen die Fliisse MoBar's

(MEn M8
Rohr und Schilf werden verwelken.

. Die Auen am Fluss (qj§Y), an der Miindung des Flusses
und alle Saaten des Flusses werden verdorren, zerstieben und
verschwinden %)
. und es werden #chzen die Fischer
und es werden trauern alle die Angel auswerfen im Fluss,
und die das Netz iiber die Wasserfliche breiten, werden
sich hirmen.
. Und bestiirzt werden die Bearbeiter gehechelten Flachses
und die Spinner des Weisszeugs.
. Und es werden seine Weber zerknirscht
alle Lohnarbeiter sind betriibter Seele. 6)

das andere, ein Mensch den anderen, ein Bruder den Bruder nicht ver-
schonen, sondern gegenseitic sich toten, und dann soll der Akkadier
kommen (vgl. die #hnliche Weiterfihrung oben Vers 4) und sie alle iiber-
wiltigen und niederwerfen“. Siehe den vollstéindigen Text Beitr. z. Assyr.
IL 8- 429,

1) Echt arabisch; vgl. auch hebr. J7j2 Priester, arab. kdhin Wahrsager,
Zauberpriester.

2) D1 Minaismus, und dazu als erklirende (urspr. am Rand stehende)
Glosse p¥a; vgl. unten S. 8312, Anm. 2 (Hos. 11, 10 DD M2 parallel mit
MoBar und Ashur). ;

8) Vgl. das oben zu nahar (ohne Artikel) anlisslich Jer. 2, 18 bemerkte;
gemeint ist der Fluss von Ashur, das Wadi Sirhan.

4) Vgl. anderwérts die Stréme Kosh's; der sidliche Teil MoBars ge-
horb ja schon zum Stromgebiet des Wadi er-Rumma.

5) Vgl. je'or Jes. 23, 8 (parallel mit Shichor = Gichon, wie Jer. 2, 18
nahar parallel mit Shichor) und Ezech. 29, 9 (s. oben).

6) Die Verse 9 und 10 konnen ebenso gut auf die alte mingische Kultur
Midians, statt auf die der Agypter, gehen,




— 31 —

11. REitel Thoren werden die Fiirsten (Beamten) von Zoar’,!)
die weisen Berater des Pir‘u;
jhre Ratschlige werden dumm.
Wie konnt ihr zu Pir‘u sagen: ich stamme von den Weisen ab
und von den Konigen von Kedem??)

. Wo sind denn deine Weisen? sie mogen dir doch kundthun

und erkennen, was beschlossen Jahve der Heere tiber Mofiar.

3. Als Thoren stehen da die Firsten (Beamten) von Zo®ar’?)
getiuscht sind die Fiirsten (Beamten) von Noph;8)
ins Taumeln bringen MoBar die Zinnen (d.i. die Hiuptlinge)

. geiner Stimme
und weiter Vers 18:

An jenem Tage werden fiinf Stadte im Lande MofBar die Sprache

Kana‘an’s reden
und zu Jahve der Heere schworen,

eine davon wird ‘Ir ha-cheres heissen.*)
. An jenem Tage wird es einen Altar Jahve's mitten im Lande MoBar
und eine Masseba Jahve's an seiner Grenze geben, ete.
. An jenem Tage wird eine gebahnte Strasse von MofBar nach
; Ashur (Edom) gehen,
und es besuchen die von Ashur MoBar und die von MoBar Ashur®)
und die MoBariten werden zugleich mit Ashur Jahve verehren.

1) Vgl. Jes. 30, 4 (dort wie hier Zo'ar stath Zo“an herzustellen). Nach-
dem man einmal spiter Mofar zu Agypten (Migrajim) umdeutete, ergab sich
die Verschreibung von Zo‘ar zu Zo'an von selbst.

9) Ebenso 1. Kon. 5, 10 die Weisheit der MoRariter und der bené
Kedem; vgl. sonst die sprichwortliche Weisheit der Hdomiter. Proben
arabischer Weisheit liegen ja noch in Prov. 30 und 31 vor (Spriiche Agur’s
und Lemuel's von Magsa); vgl. auch das Buch Hiob.

3) Noph ist ein echt arabischer (hier wol midianitischer) Ortsname,
and zwar wol derselbe, der amderwirts (z. B. Hos. 9, 6 und dazu S. 312,
Anm. 2) Moph (urspr. Mopha) heisst. Noph (urspr. Nophd) ist aus Moph
dissimilirt wie Naphtali aus Maphtali oder wie babyl. narkabtw aus mar-
Fabtw. Will man das nicht annehmen, dann bietet sich Janaf (bei Jakut),
Manaf in SAbd Manaf und der siidarab. Konigstitel Jantiph zur Vergleichung.
Spiiter wurde dann allerdings Noph (vgl. Jer. 2, 165 44, 1; 46, 14. 19;
Bzech. 80, 13. 16) des #hnlichen Klanges halber fiir Memphis gebraucht.

4) Man wird an die Pentapolis Gen. 14 erinnert, zu der bekanntlich
auch Zo'ar gehorte. Jedenfalls liegt eine Anspielung auf Zo'ar (s. Vers 11
und 18) und vier weitere mehr stidlich (in Dedan ?) gelegene Stidte Muliur’s
(letzteres hier in weiterem Sinn, mit Einschluss Ashur’s?) vor. Zu ‘Ir ha-
cheres (Var. ‘Ir Heres) in Dedan vgl. die dedanitischen mit §#9m (,Sonne?)
susammengesetzten Personennamen, Altisr. Uberl. 8. 240. 2

5) Vgl. auch Micha 7, 12: ,An jenem Tage werden deine Zeugen
kommen von Ashfir nach Mofar und (umgekehrt) von Mofar nach dem




— Sl —

24. An jenem Tage wird sich Israel als der Dritte zu MoGSar und
zu Ashur gesellen
als ein Segen inmitten der Erde,

. welchen Jahve der Heere auf es gelegt hat, indem er sprach:
Gesegnet sei mein Volk Mofar
und das Werk meiner Hiinde Ashur
und mein Erbbesitz Israel! 1)

In erster Linie werden es Stellen wie die obigen sein, die die
ganze Verwechslung von MoBar mit Misrajim verschuldeten, indem
jener Pir'u von Mofar spiiter nur zu leicht zu einem Pharao von
Misrajim-Agypten wurde.

Die zwei Stellen, wo das vierte neu im A. T. nachgewiesene
arabische Gebiet erwihnt wird, ndmlich Hos. 5, 13 und 10, 6,
wurden schon oben S. 281 ihrem Wortlaut nach mitgetheilt.
Uber dieses bisher rithselhafte Jareb ist schon viel Tinte ver-
schrieben und viel Druckerschwiirze verbraucht worden. Dass
kein Personenname vorliegen kann, lehrt schon die' hebriische
Syntax — das hat bereits Winckler mit Energie betont —, nach
welcher vielmehr nur ,Konig von Jareb* (niemals Konig Jareb)
iibersetzt werden darf. Die richtige Erklirung wird aber erst
durch das Versténdnis des vorhergehenden, mit Jareb in Paralle-
lismus stehenden Ashur?) angebahnt. Ist letzteres hier ein arabi-
sches Gebiet, dann muss auch Jareb ein solches sein. Nun treten
uns von ca. 730 v. Chr. an in der assyr. Gleschichte K6niginnen
von Aribi entgegen, und das keilinschriftliche Aribi kann zZwar

Nahar (scil. von Ashur); und von Majim (so ist herzustellen in Vergleich
mit Hos. 11, 10; Jes. 19, 5; Num. 24, 6) bis zum (heiligen) Berge (lies ity
)¢ vel. auch die Nachahmung und Umdichtung dieses alten Spruches
bei Sach. 9, 10 ,und seine Herrschaft wird sein vom Meer (urspr. von
Majim) zum Meere und vom Nahar bis zu den Enden der Erde“. Der
heilige' Berg (cf. Jes. 27,18) d. i. der Sinai oder Horeb, lag ja in MoBar-
Midian.

1) Vgl. ganz denselben Gedanken Ps, 68, 32; 87, 4; Jes. 18, 7; 27, 13;
Zeph. 8, 10; Jes. 45, 14, welche Stellen alle man oben nachsehen moge.
Von den Agyptern wire solches nie gesagt worden, wol aber von den
stammverwandten, an den ehemaligen Paradiesesstromen und in der Nihe
des heiligen Sinaiberges wohnenden Arabern!

2) Eine sehr schwierige Frage ist, ob bei Hosea mit Misrajim und
Ashur wirklich Agypten und Assyrien, oder (wie sicher noch bei dem ebwas
spiter anzusetzenden Jesaja) Midian (MufBur) und Edom gemeint sind; fiir




— 313 —

im Notfall einfach “Arab (mit ‘Ajin) ,Arabien“ bedeuten, wie man
es bisher erkldrt hatte, aber es kann gerade so gut ein fremdes
Jareb wiedergeben, da die Assyrer sehr oft ein am Anfang eines
Wortes stehendes Jod in der Schrift einfach tibergehen. Mit der
Gleichsetzung von Aribi und Jareb geht es nun wie mit dem Ei
des Columbus; ist sie einmal aufgestellt, so muss sie auch sofort
jedermann einleuchten, zumal die Identification von Aribi, dieses
ganz hestimmt umgrenzten nordarabischen Gebietes (des heutigen
Dschof) mit dem ganz allgemeinen Ausdruck ‘Arab (urspr. wol nur
= Beduinen) ohnehin sehr starken Bedenken unterlag.

Wir wissen nun durch andere Combinationen, dass dieses Aribi-
Jareb das urspriingliche Stammland der nachher so bertihmt ge-
wordenen Sabfer gewesen ist. Von hier wanderten sie im 9.
oder 8. vorchristl. Jahrhundert nach Stidarabien aus, wo sie das
alte Reich von Ma'an (spiter Ma‘in oder Me'in ausgesprochen,
daher die Benennung Mceivaior, Minier) iiber den Haufen warfen
und iiber tausend Jahre hindurch das politische Brbe der Minfer
ithernahmen. Sogar ihre neue siidarabische Hauptstadt Marjab
nannten sie nach ihrem Stammland, denn Marjab ist genau von
dem gleichen Verbum #2706 gebildet wie Jareb selbst, das urspr.
Jarib (vgl. Jeribai = Jaribder 1. Chron. 11, 46) hiess und daraus
lediglich verkiirzt ist. Es wire das #hnlich, wie wenn man aus
miilil ,Konig® (arab. malik) einen Gebietsnamen Jamilek und von
diesem dann weiter einen neuen Stidtenamen Mamlek bilden wiirde.
Da in Aribi-Jareb, dem nordarabischen Stammland der Sabier
gegen Ende des 8. Jahrhunderts Koniginnen regierten und zu
Salomo’s Zeit die Sabder kaum schon nach Siidarabien ausge-
wandert waren, so ist es, wenn anders die Geschichte der Konigin
von Saba, was ich nie bezweifelt habe, historisch ist, ausserordent-
lich wahrscheinlich, ja nahezu gewiss, dass diese Sab#erfiirstin in

ersteres konnten niimlich Stellen wie 9, 6 (Moph = Memphis) sprechen. In
diesem Fall wire dann 5, 18 und 10, 6 nur eine alte, erst von Hosea auf
Assyrien bezogene Formel. Aber vielleicht meint Hosea dennoch ein Biind-
nis mit Edom oder Mufri, moglicherweise sogar dasselbe, wie Jesaja; dann
ist Moph 9, 6 gar nicht Memphis, sondern ein Name wie arab. Mafijat
(vgl. auch Aufs. u. Abh. S. 192 Mophs) in Mijah (Jakut s. v.), wodurch zu-
gleich die véxva Gddzov Hos. 11, 10 (und cf. Jes. 19,5 D) parallel mit dem
Nahar) erklidrt wiren. S. auch oben S, 811, Anm. 8.




— 314 —

Wirklichkeit eine Konigin von Jareb gewesen ist.!) Denn vor
jener Auswanderung wird eben Jareb noch Saba geheissen haben.
Dafiir spricht auch, dass die alten genealogischen Traditionen der
Israeliten Saba stets in engstem Zusammenhang mit dem edomitischen
Dedan nennen, so Gen. 10, 7 (und zwar hier beide als Enkel
Kosh’s!) und Gen. 25, 3; diese Angaben miissen also aus einer
Zeit stammen, wo Saba und Dedan noch Grenznachbarn waren.

Es ist gewiss von grossem Interesse, auf Grund der in obigem
neu gewonnenen Erkenntnisse sich nun einmal die Volkertafel,
Gen. 10, anzusehen. Schon Hugo Winckler sagte in seiner Bro-
schiire MuBri II S. 9 oben: ,Ferner wird das Wirrsal von Kush
und Misrajim in der Volkertafel nun unter diesen Gesichtspuncten
zu betrachten sein“, ohne jedoch die Sache weiter auszufithren. Ich
will in folgendem zugleich versuchen, die urspriingliche Gestalt dieser
(die #ltesten Anschauungen der frisch von Ostarabien, bezw. Chaldia,
hergekommenen Hebrier wiedergebenden) ethnologisch-genealogi-
schen Liste herzustellen:

1. Und dies sind die ¢dledoth (genealogischen Verzweigungen)

der beng Noach, (ni#mlich des) Shem, Cham und Japhet [und es
wurden ihnen Sthne geboren nach der Flut]:

2. Die Sthne Japhet’s (sind):
Magog (vgl. Gag TA), Javan und Tiras?)
4, und die Sohne Javans (sind): Elisha (Alashia TA) und
Kittim. ®)

1) Vgl. dazu diese Aufs. und Abh. 8. 231 und Anm. 1 (und 235 Anm. 1)
wie auch noch das S.272 dazu bemerkte (nfimlich, dass ich in einem im
vorigen Sommer geschriebenen und heuer in der Deutschen Rundschau zum
Abdruck gelangenden Aufsatz iber ,das Land der Kénigin von Saba“ noch
meine friihere Anschauung, wonach Saba bereits zu Salomo’s Zeit in Siid-
arabien zu suchen wire, vertrat; damals hatte ich aber noch nicht die
jetzt die Sache in neues Licht setzende Gleichung Jareb = Aribi entdeckt).
Vgl. iibrigens auch schon Winckler's Mufri I, 8. 18 und bes. S. 22 unten,
durch welche Stellen ich auf die directe Gleichsetzung Aribi’s und Jareb’s
(und zwar nicht blos als Verbiindeter der damals noch nérdlicher zu suchen-
den Sabier, sondern geradezu als des Stammlandes derselben) gefiihrt wurde.

2) Die bekannten sog. Seevolker (Tiras = Thyrsener). Dagegen sind
Gomer, Madai, Tubal und Meshek, und ebenso Vers 3 (die Sthne Gomer’s:
Ashkenaz, Riphat und Togarmah) wol erst spitere Einschiibe.

3) Tarshish (aus Tarchish?) und Rodanim sind wol erst spiterer Einschub.




3156 —

5. Von diesen zweigten sich ab die Inseln der GOjim in
ihren Lindern, jeder nach seiner Sprache, nach ihren Stimmen,
in ihren Volkerschaften.

6. Und die Sohne Cham’s (sind):
Kosh (Gebel Shammar) und MoBar (Midian) und Put?)

und Kana'an. 2)

7. Und die Sthne Kosh’s (sind): Seba’ und Chavilah und
Sabta’ und Ra'mah ?)
und die Schne Ra'mah’s (sind): Sheba’ (Saba) und
Dedan.

Am Rand: (18) Und MoBar erzeugte die Lidim und die
‘Anamim und die Lehabim ¢)
R iued) (15) und Kana'an erzeugte den Sidon, seinen Erst-
geborenen, und -den Chet
(16) und die Jebusiter, Amoriter, Girgasiter
(17) und Heviter )
5 und danach breiteten sich die
Stimme der Kana'aniter aus (19) und dag
Gebiet der Kana'aniter erstreckte sich von
Sidon bis nach Gerar. 6)

1) Pat aus =9 (vgl. tggip)? Vgl. den aus Kosh stammenden Edel-
stein |19 i LY

2) Urspr. ein Theil Chaldia’s (bab. Ki-Ingi); vgl. meinen Vortrag
,Die Insel der Seligen® (Miinchen 1901), S. 34, Anm. 2. Schon Hugo Winckler
hat (Alttest. Unters., 1892, S. 147) fir den Umstand, dass Gen. 10, 6 Kiish
(nach ihm hier = Ostarabien) und Kana’an Briider sind, auf die Sage der
Ursitze der Phonizier am pers. Meere bei Herodot hingewiesen.

8) Sabteka ist spitere Glosse (der bekannte #thiop. Kénigsname Saba-
taka); Sabta’ dagegen ist ein arabischer Ortsname (Bekri 65), den schon
Glaser, Skizze II, S. 252, verglichen hat.

4) D. i. bantt Ldd (vgl. Laudhdn und Lot), banft Ghanam und banit
Lahab oder Lihb — lauter echt arabische Stimmenamen. Die iibrigen,
oben ausgelassenen Namen: ,Patmuchim (fgyptisches Nordland, so nach
Erman), Patrosim (fgyptisches Siidland), Kasluchim und Kaphtorim (Glosse:
von denen die Philister ausgegangen sind, nimlich aus Kreta, dg. Keft)*
sind zu einer Zeit hinzugefiigt, wo man bereits aus MoBar (Midian) Mis-
rajim (Agypten) gemacht hatte.

5) Die “Arkiter, Sejaniter, Arvaditer, Zemariter und Hamathiter sind
gewiss erst spiterer Zusatz.

6) Gaza wol blos Var. zu Gerar; das weitere (Sodom, Gomorrha, Adma,
Zebojim bis Lasha’) wahrscheinlich spiterer Einschub,




— 316 —

20. Das sind die Sohne Cham’s nach ihren Stimmen, nach
ihren Sprachen, in ihren L#ndern, in ihren Vblkerschaften.

[21. Und dem Shem wurden geboren ebenfalls (S6hne), und
er ist der Vater aller Sthne ‘Eber’s, (er) der iltere Bruder Japhet's.]

22. Die Sthne Shem’s (sind):
‘Elam, Ashir (Edom), ‘Eber,?) Ltd?) und Aram
23. und die Sohne Aram’s (sind): “Us, Chl, Geter und Mash.?)

24. Und Arpa-keshad erzeugte den Shelach und
Shelach erzeugte den “Eber. £)
[25. Und dem ‘Eber wurden zwei Sohne geboren:
der Name des einen (war) Peleg ®)
und der Name des anderen Joktan.]

81. Das sind die 96, Und Joktdn erzeugte Almodad, Shaleph,
Sohne Shem’s Jerach 6)

1) So wol, wegen V. 25, urspr. statt Ar-pa-keshad; letzteres Glosse zu
‘Eber. Der urspriinglich am Rand stehende J, der tiberhaupt nur als
Ergénzung beigeschrieben wurde, las aber Vers 22 bereits Arpa-keshad
statt “Eber.

2) Lad in der andern Quelle schon bei MoBar (Vers 13). Es ist natiir-
lich Unsinn, an die Lydier zu denken.

3) Falls mit LXX Meshek zu lesen, so wire das arabische Mishku
Altisr, Uberl. S. 183 und 185 zu vergleichen; es entsprechen aber diesen
vier S6hnen Aram’s offenbar die vier ersten Sthne Nachor's Gen. DO
‘Us, Boz (= Hol, Havila), Kemf-el (bezw. Aram) und Keshed (Chaldia), welch
letzteres auf v (statt @), cof Maisan, talm. ypy, bei Basra (Strabo’s
Meonpoi) fiihrt — also ganz Nord- und Centralarabien! Gen. 22, 24 werden
dann, eingesprengt in den urspr. Text ,und sein Kebsweib war Ma‘akah®
die Producte Arabiens aufgefiibrt: und dort (D)) gibt es Perlen (Rnnm),
Weihrauch ()1 21, eigentl. Wolgeruch des Réucheraltars, vgl. Hal. 188),
Stibium'(Dn:.) und kostbare Lederwaaren (). Auch 22, 22 sind in §tm
und =195 (Firdaus) Glossen zu $§3 und =g zu erblicken; urspringlich
war nur von Jidlaph und Betuel als den Sohnen Nachor's die Rede.

4) Zn diesen Namen vgl. das Aufs. u. Abh. S. 222 und Anm. 1 be-
merkte — einen Passus, den nachzulesen und durchzudenken ich jedem
hiemit hesonders nahelege.

b) ,weil sich zu seiner Zeit die Erde zerteilte® ist spitere etymo-
logische Glosse.

6) s ist klar, dass hier urspriinglich zw61f Namen vorliegen, genau
wie bei den zwolf S¢hnen Midian's, Gen. 25; dann ist aber einer der dreizehn
Namen Glosse, wahrscheinlich Hasramdt zu Jerach oder umgekehrt (vgl.
Jerach ,Mond“ und den Namen des hadhram. Hauptgottes Sin).




nach ihren Stdmmen, 27. Hadoram, Uzal, Diklah
nach ihren Sprachen, 28. “Obal, Abi-ma-el, Sheba

29. Ophir, Chavilah, Jobab
diese alle (sind) Sthne Joktan’s
30. und es waren ihre Wohnsitze von Mesha’,
schaften. bis du kommst nach Sephar, dem Berg von
Kedem. 1)

in ihren Lindern,
nach ihren Volker-

32. Das sind die Stimme der Sthne Noach’s, nach ihren
toledoth, in ihren Volkerschaften, und von diesen zweigten sich
ab die Gojim auf Erden nach der Flut (vgl. oben Vers 5).

Die in eckige Klammern gesetzten Stiicke, {iber deren Zu-
theilung man verschiedener Meinung sein kann, gehéren entweder
dem links stehenden Grundstock (P der Kritiker), oder aber (was
mir weniger wahrscheinlich erscheint) erst einem spiiteren Re-
dactor, der das am Rand stehende (J und die verschiedenen tibrigen
Glossen) in den Text aufnahm. Ubrigens gibt gerade die Volker-
tafel im Licht der neu gewonnenen Erkenntnisse ein iiberaus lehr-
reiches Bild von der Entstehung des Alten Testaments. Wie auch
die Flutgeschichte lehrt, so sind da, wo wir zwei ineinander ver-
arbeitete Parallelberichte sog. verschiedener Quellen besitzen, die
J zugeschriebenen Partien stets das jiingere und urspriinglich nur
am Rand einer alten Rolle beigeschrieben. Gerade hier, Gen. 10,
ist dies Resultat mit Hinden zu greifen. Und ferner sieht man
deutlich, wie nun auch diese zwei einzelnen Hauptpartien im Lauf
der Zeit immer wieder durch Zusitze (wann und von welchen
Hinden, 1st natiirlich nicht mehr festzustellen) erweitert werden.

In eine ausserordentlich frithe Zeit weist uns der Grundstock.
So bei Japhet in die Tell-el-Amarnaepoche und die Zeit der Ein-
briiche der Seevolker, d. 1. aber mit andern Worten die mosaische
Periode; bei Cham (Hypocoristicum aus einem volleren Chemu-el,
wie Shem aus Shemu-el, also echt altwestsemitische Personen-
namen) in die Zeit, wo noch die grossen westsemitischen Volker-
bewegungen vor der Zeit Abrahams, die mit der Festsetzung der
Kana‘aniter in Palistina ihr vorliufiges Ende erreichten, im Flusse
waren, und endlich bei Sem reicht die Erinnerung bis in die Zeit
zuriick, wo ‘Eber oder die Leute Abram’s noch in Chaldia zelteten

1) Vgl. das oben S. 293 f. bemerkte.




Lo ole

und wo ‘Elam noch vorwiegend semitische Bevolkerung besass
(drittes Jabrtausend v. Chr., wie wir jetzt aus den durch Pater
Scheil zuginglich gemachten neuen Texten wissen). Unter die
so0hne Cham’s“ hat der Verfasser die élteste Beviolkerung Arabiens
subsummirt, ndmlich Kosh (= Centralarabien, hier incl. Chavila),
MoBar (Westarabien), Pat (vgl. Fat bei Hamdani 125, eine stid-
arabische Gegend, wo das zu Bogen verwendete nab™-Holz wuchs,
vielleicht in Asir, dem Quellgebiet des Wadi Dawésir ?) und Kana‘an
(Chaldia, bezw. Ostarabien), also ganz parallel der Zusammenfassung
‘Us, Chol, Geter, Mésh (s. dazu S. 316, Anm. 3), wo ebenfalls
Ostarabien (Bahrain) den Abschluss bildet, etwa den altbabyloni-
schen Bezeichnungen Miluch (= MofBar), Ki-mash (Kosh), Magan
(Chavila) und Ki-Ingi, woftir noch allgemeiner blos Miluch und
Magan gesagt werden kann, entsprechend.

Auch in den sog. jahvistischen Zusiitzen ist MoBar zuniichst
noch Midian, wie die rein arabischen Stammesnamen Ltd, ‘Anam
(Ghanam) und Lahab nahe legen; aber schon haben weitere Hinde
hier die Umdeutung auf Misrajim (Agypten) hinzugefiigh (s. oben
die Anm.). Dagegen ist hier Kana'an bereits Palistina, bezw.
Phonizien, und zwar noch mit der Vorherrschaft von Sidon (vgl.
Homer, und den Titel des Hiram ,Konig der Sidonier“). Die
alte Notiz tiber Kaphtor als Heimat der Philister scheint urspriing-
lich Glosse zu Kittim (also zum Japhet-Abschnitt), die sich dann
in spiteren Abschriften merkwiirdigerweise weiter herunter zu
Agypten verirrt hat, gewesen zu sein. Kine offenbar alt tber-
lieferte Liste von zwolf stid-, central- und ostarabischen Stimmen
(wobei zu beachten, dass hier Siidarabien zum erstenmal in den
Gesichtskreis tritt) wurde zu Joktan beigeschrieben, wihrend an-
dere mehr auf Nordarabien weisende Listen (Gen. 25, 1—4 und
18—15) der Tradition als Resultate spiterer Vélkerentwicklung
gegolten haben und deshalb erst mit Abram und Ismael verbunden
wurden. Dass das Gen. 10, 7 und 25, 3 mit Dedan (Tidanu der
alten Babylonier, westlich vom Wadi Sirhan) eng verkniipfte Sheba
(Saba) noch die nordlichen Sitze der Sabier (im Dschof oder dem
Land Aribi-Jareb) voraussetzt (also vor 750 v. Chr.), darauf habe
ich schon oben hingewiesen; Gen. 10, 28 ist dagegen wol schon
das stidarabische Sheba gemeint. Es wire nun freilich ganz ver-
kehrt, deshalb gleich alle sog. jahvistischen Randbemerkungen




— 319 —

erst in die Zeit nach 700 zu versetzen; denn wenn dieselben auch
eine einheitliche Sprachfirbung (den sog. jahvistischen Sprach-
gebrauch) aufweisen, so konnen sie sich doch ebensogut auf sehr
verschiedene Zeiten verteilen, und festzuhalten ist hochstens das
eine, dass sie jiinger sind als die #ltesten Partien des sog. P.
Wenn z B. P. noch %olid ,er erzeugte“ sagt, so wird das noch
ein Rest der alten (noch nicht kanaaniischen) Sprache der Israeliten
sein, wihrend jalad der Epoche von Josua an angehort; #hnlich
ist ja wol auch ani ,ich“ neben anoki u.a. mehr aufzufassen,
trotz des eigensinnigen Widerspruchs mancher siebengescheiten
Hebraisten. Die altisraelitische Sprache war ein arabisch-araméi-
scher Dialekt, wie er zu Abram’s Zeit von den aus Bahrain,
Chaldia (westlich vom Euphrat) und Mesopotamien ansgewanderten
semitischen Stimmen gesprochen wurde; in diesem Dialekt sagte
man z. B. jahvi ,er ist*, ,er existirt* (eigentlich ,fallt vor®)
statt des kanaaniischen jikjé und des bab.-assyrischen ikdn, wie
der aus Abram’s Zeit stammende P.-N. Jahvi-ilu beweist.t) Wenn
daher Mose statt des alten Namens des Mondgottes, 4¢ (mit den
ebenfalls durch P.-N. bezeugten Varianten Ja, Ja'w) und um das
‘noch in der Patriarchenzeit iibliche Epithetum Shadd-ai (keil-
schriftlich Shadfi-Ai, d. i. der heilige ,Berg Ai, vgl. dazu Sin-Ai,
Sinai) zu verdringen, Jahve als die von nun an gelten sollende
Bezeichnung Gottes proclamirte, so folgt daraus fiir den gesunden
Menschenverstand, dass die Israeliten diesen Namen doch auch
noch verstehen mussten, bezw. dass sie damals noch jahvd (stath
des spiiter in Kanaan tiblichen jikjd) sprachen. Und dass Mose
in Midian sich der min#ischen Schrift bediente, sieht man noch
deutlich aus dem im hebriischen iiblichen sog. graphischen Hg,
welches die Hebriier neu in die von ihnen in Kanaan itibernom-
mene phonizische Schrift einfiihrten und nur durch mindischen
Einfluss (vgl. Jethro) bekommen haben konnen. Das sind alles
aus monumentalen Thatsachen hergeleitete Gesichtspuncte, die nur
denen unverstindlich sind, welche von vornherein sich die Er-
kenntnis des alten Orients durch eine vorgefasste geschichtsphilo-

1) Anlich gebildete Namen aus derselben Zeit sind Ja Tub-tlw, Jambi-
ilu (bab.-ass, miisste er Imbi-ilu lauten), Jabnik-ilw, Jamar-ilw, Jarsi-ilu,
Jakbar-ilu, Jarbi-iu, Ja zar-ilw und Ja'zir-ilw. ,Unser Gott* hiess in diesem
Dialect ilu-na (gegeniber -ni bab.-ass. und -ni kanaaniisch).




— 320 —

sophische Theorie versperrt und vernagelt haben. Wenn ich oben
sagte, dass gerade die Zusammensetzung der Volkertafel ein lehr-
reiches Bild von der Entstehung des Alten Testaments iiberhaupt
gibt, so ist damit zugleich auch das Urteil tiber die im Augenblick
geltende Quellenscheidung und vermeintliche Quellenerkenntnis ge-
sprochen. Hine einheitliche Quelle J hat es iiberhaupt wol nie
gegeben, wol aber verschiedene mit Prosa-Erzihlungen untermischte
Gedicht-Sammlungen (nach Analogie des arabischen Hudheiliten-
Divans) zur Verherrlichung Israels und seines Gottes Jahve, deren
Tritmmer von Hsra (oder schon vorher) zu den alten Priester-
iiberlieferungen (die fiir die Zeit vor Mose stets Elohim beibehalten
hatten), anfinglich wol mit kleinerer Schrift und an den Rand,
gefiigh wurden. Da kann es z B. aus der Zerstorung Jerusalems
nach Babylonien gerettete Schriften gegeben haben, die halb ver-
brannt oder sonst beschiidigt waren, oder von denen nur einzelne
aus dem Zusammenhang gerissene Fragmente sich erhalten hatten,
und aus dem allen entstand der Neubau, den Esra zuriickbrachte.
Dass unter solchen Umstéinden, und wo wir ja gar nicht mehr im
Stande sind, von Mose und Josua an bis auf Hsra eine Text-
geschichte der #ltesten Bestandteile des Pentateuchs zu schreiben,
das Unternelimen von genauen Quellenscheidungen nach Art der
modernen Pentateuchkritik eine Chimiire ist, sollte doch endlich
einmal eingesehen werden. Nur an solchen Stiicken, die man
durch ausserbiblisches controlliren kann,') aber da auch fast immer,
zeigt sich, dass dieses Gemisch von teils Elohim, teils Jahve sagen-
den, teils trocken annalistisch und rituell-formelhaft teils in volks-
timlichem Ton redenden ﬁberlieferungen im allgemeinen ein
(trotz aller Umgiessungen und Erweiterungen) durchaus treues
Bild der Geschichte Israels von den iltesten Anfingen an gibt.

Zum Schluss will ich nun noch kurz anfiihren, wie man
eigentlich darauf aufmerksam geworden ist, dass Ashfir und MoBar
an so vielen alttestamentlichen Stellen arabische Gegenden be-
zeichnen. Dass die neue Auffassung dieser heiden Namen sowie
auch die von Kosh und von Jareb den ganzen geographischen und

1) Geographisches, historisches, sprach- uud religionsgeschichtliches;
vgl. zu letzterem die so wichtigen Personennamen (Altisr. U berl., Kap. IIT)
und den Mondkultus der alten Westsemiten.




— 821 —

geschichtlichen Horizont des Alten Testaments verindern, erweitern
und in ganz neuem Licht erscheinen lassen, ist ja jedem denken-
den Leser schon aus den zahlreichen vou mir gegebenen Beispielen
klar geworden; aber um so mehr wird nun mancher auch den
Weg wissen wollen, auf dem man zu so interessanten Resultaten
gekommen ist.

Da ist es nun in erster Linie die schon oben S. 276 erwihnte
‘Ammi-zadok-Inschrift (Hab. 535 = Gl 1155), die durch ihre
geographischen Angaben zur Entdeckung eines nordwestarabischen
Ashir und Mufir4n®) auch in der Bibel gefilhrt hat.” Denn diese
Inschrift lehrt uns, dass die Minder schon vor 1000 v. Chr. im
Lande Midian eine Mufiran genannte Colonie zur Sicherung ihrer
Weihrauchkaravanen besassen, und dass sie dann weiter von dort
aus mit Agypten (Misr), Gaza (Ghazzat, z wie franzds. z zu
sprechen), Ashor (Edom) und “Ibr naharin?) Handel trieben. s
heisst nimlich (um noch einmal die betreffenden Partien im Zu-
sammenhang mitzuteilen) in der genannten Inschrift nach der
(auch schon-S. 230 f. ibersetzten) Eingangspartie

‘Ammi-sadok .... und Sa'd ...., die beiden. Kabire
(wortl. iibersetzt: die beiden Grossen) von Mufiran, und
Ma‘n (d. i. die Minder) von MufBran unter dem Schutz
(?, oder: im Nachbargebiet?) von Misr (Agypten) — und
es standen in Handelsgeschiften mit ihnen beiden Misr
(Agypten) und A’shar und ‘Ibr-naharin wihrend . des
Kabirats (hier = BEponymats) des N. N. von Rida‘, dessen
Kabirat (an Rang dem Kabirat der beiden genannten Stifter
der Inschrift) vorangeht — weihten und bauten dem
Gotte “Athtar (th wie engl. th zu sprechen) die Platform
Tan‘am ete.

folgendermassen :

1) Mufirén ist nur die mit dem angehiingten Artikel versehene siid-
arabische Form des oben ausfiihrlich behandelten geographischen Terminus
MoBar (MuBur), verhilt sich also zu letzterem genau wie Koshan Hab. 8,7
(s. oben 8. 3802 f) zu Kosh, oder wie Kénan Gen. 5,9 zu Kain Gen. 4.

2) Siehe schon oben an verschiedenen Stellen, bes. aber S 284 ff,
Eine andere Inschrift spricht vom Handel der Mindier von MuBrén »mit
Misr, Ghazzat (Gaza) und A'shfir® (s. Altisr. Uberl. S. 828; Aufs. u. Abh.
S. 230, Anm, 8 und S. 272).

Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen. 21




— 322 —

am Tage, da sie und ihre Habe rettete “Athtar (der
Gott des Abendsterns als Herold des Mondgotts) und Wadd
(= ,Freund“, der Mondgott, Hauptgottheit der Miner)
und an-Karih (der Gotterbote) und ihr Emir (= Anfiihrer)
vor den Heeren, mit welchen sie und ihre Habe und ihre
Kamele bekriegt wurden von (den Stdmmen) Saba und
Chaulan auf der Karavanenstrasse zwischen (den Orten)
Ma‘an (hier nicht das Land Ma‘4n, sondern die bekannte
Karavanenstation Ma‘4n bei Petra) und Ragmat (in Ned-
schran, an der Nordgrenze des siidarabischen Minierreichs),
und wihrend des Krieges, welcher stattfand zwischen dem
Herrn des Stidlands (= dem Konig von Ma'4n) und dem
des Nordlands (Jareb oder Midian)

und am Tage da sie und ihre Habe rettete ‘Athtar
mitten aus Misr (Agypten) heraus wihrend der
Feindseligkeit, welche stattfand zwischen Madhai und Misr,
indem sie und ihre Habe rettete heil und wolbehalten
‘Athtar bis bin zur Grenze ihrer Stadt Karna.?!)

Wie ich schon Aufs. u. Abh. S. 284 ausfithrte, so behandelt
der erste durch die Worte ,am Tage etc.* eingeleitete Abschnitt
die Begebnisse auf der Hinreise, wozu ich dort (S.231) noch
bemerkte, dass, ,da Ragmat nach Glaser ein Ort und nicht ein
Land ist, nfimlich die Hauptstadt von Nedschran, natiirlich auch
Ma'an dann in der Grenzangabe (auf der Handelsstrasse zwischen
Ma‘an und Ragmat) nicht das in Stidarabien gelegene Reich Ma‘an
sein kann, sondern den bei Petra liegenden nordlichen Endpunct
der bei Ragmat beginnenden miniisch-paléstinensischen Weihrauch-
strasse bezeichnen muss, der ja heute noch Ma'4n heisst“; und
ferner, dass dann, was historisch von der grossten Bedeutung ist,
auch Saba und Chaulan®) noch in N.-W.-Arabien zu suchen sind,
dass also diese Inschrift noch aus der Zeit stammt, wo die Sabier
noch in ihrem alten Stammland Jareb sassen, von wo aus sie von

1) Den Schluss der Inschrift in Ubers. siehe Altisr. Uberl. . 250;
Aufs. u. Abh. 8. 231 f.

2) [Frither habe ich dieses Iviaulc‘m (auch L{Iavildn transseribirbar) mit
dem bibl. Chavilah identificirt. Letzteres aber ist, wie sich jetzt aus dem
»Nachtrag® ergibt, vielmehr Havilah (von I6l), und nicht Havilah.]




—r 3208 —

Zeit zu Zeit eintrigliche Uberfille auf die westlich vor Jareb
vorbeiziehenden mindischen Weihrauch-Karavanen machten. Der
zweite mit ,am Tage da ete.“ beginnende Abschnitt dagegen
deutet kurz ,die Begebnisse am Reiseziel (Agypten) und auf
dem Heimweg an; und zwar sind den dort gebrauchten Worten
nach die niiheren Umstinde der in Agypten erlebten Gefahren
offenbar innerigyptische, so dass also Glaser’s friihere Erklirung
der Madhai (dh wie engl. weiches th zu sprechen) durch die
dgyptische Polizeitruppe der Matoi oder Mazoi, auf die der Konig
von Oberdgypten sich stiitzte, immer noch die meiste Wahrschein-
lichkeit fiir sich hat“ (oben S. 234).

Wihrend es nun mir gelang, von dem am Anfang unserer
Inschrift erwéhnten Ashir aus das biblische Ashtir = Hdom nach-
zuweisen,') so verdanken wir Eduard Glaser den Anstoss zu
einer richtigen Auffassung von Ko6sh?) wie tiberhaupt der Nach-
richten der Bibel und der Inschriften iiber Arabien, und Hugo
Winckler durch sein gliickliches Herbeiziehen der assyrischen
Angaben iiber Muflur die Eruirung des biblischen Mofar = Mi-
dian;®) nur gieng letztgenannter Gelehrter leider insofern viel zu
weit, als er auch den #gyptischen Aufenthalt der Kinder Israel
in einen blos mofaritischen abschwiichen wollte, so dass durch
dieses radicale Vorgehen nun auch die Erklirung der iibrigen
Stellen in den Augen vieler ohne Not discreditirt worden ist.?)

Es diirfte nun nach all dem gesagten auch den weitesten
Kreisen, sofern sie nur noch einen Funken von Begeisterung fiir
die alttestamentliche Geschichte haben, einleuchten, wie wichtig
es ist, der stidarabischen Inschriftenkunde ihr wiirmstes Interesse
zuzuwenden. Jede neugefundene Inschrift kann die merkwiirdig-
sten Aufschliisse auf biblischem Gebiet bringen und Anstoss zu

1) Vgl. Aufs. u. Abh. S.8f. (1892) und dann weiter in meiner Altisr.
Uberl. S. 237 fi.

2) Skizze II, 8. 327 ff.

3) Hugo Winckler, Altorient. Forschungen I, S. 24 ff.

4) Ubrigens will Winckler auch in der oben iibersetzten Inschrift
Misr = Agypten eliminiren, indem er dafiir MuBur zu vocalisiren vorschligt.
Dass aber hier wirklich Misr (im Gegensatz zu Mufirin) vorliegt, habe ich
definitiv, und zwar durch die Namen der von dort her stammenden Sclavinnen,
bezw. Hierodulen, Aufs. u. Abh. (II), S. 283 nachgewiesen.

L




- 324: —

den weittragendsten Entdéckungen geben. Wenn man nun hort,
dass es-sich nur um die verhiiltnissmiissig?) geringe Summe von
ca. 60000 Mark (= 15000 Dollar = 3000 Pf. Sterl.) handeln wiirde,
um einer Universitéit oder Academie den Erwerb und die Heraus-
gabe von etwa 1000 neuen siidarabischen Texten, die der bekannte
Arabienreisende Eduard Glaser in Abklatschen und vorziiglichen
Copien von seinen letzten drei Reisen her besitzt, zu sichern, so
diirfte dieser Appell an hochherzige Forderer der Wissenschaft
und speciell der Bibelkunde und Apologetik (wobei ich in erster
Linie an America und England, in zweiter aber wegen des Corpus
Inscriptionum Semiticarum an . die Pariser Akademie denke) gewiss
nicht umsonst verhallen,

Verzeichnis
der in obigem tibersetzten und besprochenen Bibelstellen.

(A. = Ashur, M. = MoB4r, K.= Kosh.)

Gen. 2, 14 281 Num. 12, 1" (K.) 299
AEa ) 335 2847 OSBEAC S

Gen. 10 314 ff. 293, A. 4
LS 293 24, 6 (Nahar u. Majim)
13,10 (M.) 305 986, A. 25305, A. 1
15,18 (M.) 286 f. 24,21—24(Eberu.A.) 2781
99, 91241111316, A8 33,23 (Sephar) 293,A.3
25, 18 294 Jos. 18,3 (M) 285
50, 10 . 289f. 1. Sam. 30, 13 (M.) 304

Ex. 23, 31 (Nahar) 286 1. Kon. 5, 1. 4 (M.) 288
15,27 (Elim) 293, A.3  1.Kon, 5,10 (M) ~ 311,A.2

1) Beispielsweise betrugen die Kosten der leider ziemlich ergebnislosen
stidarabischen Expedition der Wiener Academie (mit, wenn es hoch kommt,
ca, 50 neuen, immer noch nicht publicirten: Inschriften) weit iber 60000 fl.
Schon Winckler bemerkte treffend, dass auch nur ein Teil dieser Summe
hingereicht h#tte, uns jene unschitzbaren neuen Materialien Glaser’s zu-
ginglich zu machen, und dem Entdecker derselben ein sorgenfreies Alter
zu verschaffen (was ja auch mit einer lebenslinglichen Jahvespension statt
mit der oben genannten Summe geschehen konnte).




— 325 —

Hiob 28, 15—19 (K.) 299
Prov.3,15; 8,11 300,A.1; 331
Ps. 60, 11 (M.) 304
68, 32 (M. u. K.) 305
83,6—9 (M.u. A) 280
87,4 (M. u. K.) 307
Jes. 7, 18. 20 (M. u. A.)
289, A.1.
11,11—16 (A.u. M.) 290f.
18 (K.) 301

19 (M. u. A.) 290 £f.; 809 ff.

20,3—6 (M. u.K.) 306
23, 3 (Schichor) 286
27,13 (A. u. M) 287
30,17 (M.) 308 f.
4337 (Mou. ' K.) 301
45, 14 (M. uv. K.) 301
54, 12 300,A.1; 331

Jer. 2,18. 36.37 (M:u.A.) 283 {.

" Zeph. 3, 10 (K.)

Jer. 25, 20 (M.) 307

Kzech. 29, 8—10 (M. u.K.) 304 £.

Hos. 5, 13 (A.) 23E RS

9,6 . 311,A.3:312 4.2

10, 6 (A.) 281. 312

11, 10 (Majim) 312, A. 2

Joel 4, 19 (M.) 304

Amos 1, 9 .(M.) 307

9,7 (K.u M.) 306

Micha 7,12 (A.u.M.) 286,A.2

311,A.5

Habakuk 3,7 (K.) 296, A.1; 302f.

301
Sach: 9, 10 (Majim u. Nahar)

286, A.2; 811, A. 5

1. Chron. 13, 5 285

2. Chron. 14 (K.) 300

21,16 (K.) 300

20, 2 289




Nachtrag:

Die vier Paradiesesfliisse

in altbabylonischer und altarabischer ﬁberlieferung.

Eben kurz bevor diese Seiten (273 ff.) in Druck gehen, bin
ich durch einige wichtige von mir Ende Februar und Mitte Mirz
dieses Jahres gemachte Funde in die Lage versetzt, den eben ge-
gebenen Ausfiihrungen iiber den Nahar als dritten?) Paradieses-
strom weitere Bestitigungen und Ergiéinzungen hinzuzufiigen. Ich
lege Wert darauf zu constatiren, dass all das vorhergehende genau
so wie es vor diesen neuen Funden zu Anfang dieses Jahres (im
Auszug sogar schon im Spétherbst des vorigen fiir die Newyorker
Homiletic Review) niedergeschrieben wurde, und ohne jede Beein-
flussung durch dieselben, auch hier abgedruckt worden ist.

Es handelt sich nimlich zunéichst um den Nachweis, dass
die 2. Rawl. 56, 26—30cd genannten vier Flussgdtter nichts
anderes als die vier Paradiesesstrome der Westsemiten sind. Die
Liste lautet wie folgt (unmittelbar vorher waren die vier Hunde
des Merodoch d. h. die vier Jupiter-Monde, aufgezihlt):

L. Flussgott xar’ eloyijv (ohne weitere Bezeichnung).
II. Flussgott si-gal.
IIL. Flussgott silim (Zeichen di mit der Glosse silim).
IV. Flussgott des ru-dig-Mannes (d. i. Asphalt-Mannes).

Als Anhang werden des weiteren noch genannt die Gemahlin des
Flussgottes, Ki-Sagga (Sag Ideogramm fiir ,Dattelpalme), sein
Sohn Sha (Herz)-#i und sein Bote Nisa-i-takmil (d.i. ,ihrer
Stromung, nitw, zirne nicht“?, im Text allerdings Ne-¢-ir statt

Ne-¢-sa).

1) Hebriiischer Zihlung; nach babylonischer und siidarabischer Zahlung,
wie sich zeigen wird, des vierten.




Mit dieser Liste ist zuniichst zu vergleichen eine 5. Rawl. 22,
27—30 stehende Aufzihlung von vier Fliissen:

1. Naru (Fluss) xoz’ eEoyiv,

9. Fluss gal (vgl. oben si-gal, also si eine Art Determinativ,
was auch fehlen kann),

. Fluss silim (Zeichen di),

.. Fluss Idignuw (sonst Tigris).

woran sich weiter folgende Flussnamen anschliessen: 5. Kuphrat,
6. Sirara (sonst = Tornadotus, ein Nebenfluss des Tigris), 7. I-fur-
ru-in-gal) oder Lag'-ga (die folgende Zeile gibt nur eine Variante
des gleichen Namens, nimlich I-fur-ru-bi?-in-gal, wéhrend der
betreffende Fluss oder Kanal sonst I-furw-ungal wnd Dur-angal
heisst) und endlich 8. Ku-ni-ga-ra (d.i. Kunin-garra ,Asphalt
machend*), worauf noch vier leider abgebrochene Synonyma des
gleichen ,Asphaltflusses® folgten.?) Da, wie sich zeigen wird, der
oben erwihnte vierte Flussgott (des ru-dig-Mannes) ebenfalls der
, Asphaltfluss® ist, so entspricht jedenfalls No. 8 dieser Liste der
No. IV. der ersten, und die Nummern 1—3, wie ohnehin klar ist,
den Nummern IL.—III. der ersten. Die Nummern 4—7 sind dann
ein Binschub, falls nicht, worauf verschiedenes fithrt, die Num-
mern 5—8 nur eine andere Beinamen bringende Wiederholung der
Nummern 1—4 ist, in welchem Fall wir folgende Gleichungen
hétten:

. ,Fluss“ an sich (d. i. Euphrat) == 5. Kuphrat,
. Fluss gal (Nr. IL: Si-gal) 6. Si-rara,
3. Fluss silim (,Zuneigung®) = 7. ,Band des Konigs*
(siehe die Anm.),
. Fluss Idignu — 8. ,Asphaltmacher.

1) Dieser Name ist (wie die Variante Dur-angal beweist, Zeichen dur
— riksu ,Band") I-turru-nugal ,Fluss (i) des Bandes (dwr, bezw. turru, turw)
des Konigs“ zu analysiren. Da riksw auch ,Freundschaftsband, Bund® heisst,
S0 ist vielleicht dies hier gemeint, und mit ungal (Var. ingal, angal) der
Mondgott; vgl. Aufs. u. Abh. 8. 220 I-dur-mir (Mir =Ramm#n), welcher Name
erst jetzt seine richtige Erklirung findet. Das Synonym Lag'ga heisst sonst
einfach ,glénzend, hell®.

2) Es ist auch zu beachten, dass unmittelbar vor den 8 (oder besser
9><4) Flussnamen das Zeichen fiir Naphtha erklirt wurde (5. Rawl. 22, 25).




— 328 —

Wir hétten dann in diesem Fall anzunehmen, dass bei den Num-
mern 4 und 6 zwei #ltere Bezeichnungen vorliegen, und nicht
die Namen fiir den Tigris und seinen Nebenfluss, den Turnat.
Das ist um so -glaublicher; als ja die Babylonier wol gewusst
haben werden, dass die Westsemiten ihren dem Asphaltfluss ent-
sprechenden Paradiesesfluss mit dem Namen Chadd-Dekel (= Wadi
Sirhan, bezw. Dschof, wie wir oben gesehen haben) benannten,
und diesen Namen dann gelegentlich auch auf den Tigris (Diglat)
tibertrugen. Und #hnliches wird vom Sirara®) gelten; haben sie
ja doch auch, wie wir frither sahen (S. 285), den -arabischen
Flussnamen Gaihan in der Verhiirtung Kalhan auf den grossen
babylonischen Kanal Arachtu in #hnlicher Weise tibertragen.?)

Um nun wieder zu der zuerst mitgeteilten Liste der vier
Flussgotter zurtickzukehren, so ist es schon an sich bemerkenswert
und bereits eine sehr zu beachtende Parallele zu den biblischen
Paradiesesstrémen, dass die Babylonier gerade vier Strome als
besonders heilig ansahen und sie deshalb zu Gottern erhoben, und
dass sie in dem ersten derselben, da sie ihm keinen weiteren Zusatz
gaben, offenbar ihren Hauptstrom, den Buphrat, erblickten. Die
tibrigen drei Benennungen (si-gal, silim und amélu-ru-dig) schienen
zuniichst ganz riitselhaft; da sie in den landliufigen, auch schon

1) Das s in Sirara ist wol ebenso zu beurteilen wie dag $ in si-gal.
Dann ist aber rara (also ohne Vocalverlingerung rar) der eigentliche Name
und urspr. wol nur das Hauptproduct der Gegend dieses Flusses (des bib-
lischen Pishon), der nach Glaser, Skizze IT, 8. 76 ff. und 222 mit dem Lar
der Classiker identisch ist. Da es ein w$éi-Holz und einen uSii-Stein in
Arabien gab, und ersteres vielleicht nur ein Syn. des kostbaren lijdru-Holzes
war, so hat wol auch der Stein Wjdru (contrahirt ldru) geheissen, und wir
hitten dann in 7drw nur eine dialectische Variante des also erschlossenen
larw. Spiter wurde dann, wie bemerkt, der arabische Flussname Si-rara
auf den Turnat tbertragen. Ubrigens ist die Analyse si-rara vielleicht nur
babyl. Volksetymologie (vgl. auch tak-Sid-ra-ra = kandku »siegeln®, also si-
rara Siegelcylinderstein, d. i. Diorit?); urspriinglich wird Sirara ein ara-
bisches Wort sirdr vorstellen. [Zur Ubertragung des geogr. Begriffs Sirara
von Arabien auf Erech und dann auf den Fluss Turnat vgl. auch noch die
Ausfiihrung am Schluss dieses ,Nachtrags®.]

2) Es ist dann wol auch kein Zufall, dass in einer babyl. Flussliste
(2. Rawl. 51, No. 2) unmittelbar auf den Kahan (-dé) = Arachtu der I-tur-
ungal-Fluss (= Wadi ar-Rumma oder Gichon), wol nur als weiteres Synonym
desselben, folgt.




s SOON L

in Delitzsch’s Paradies 8. 189 f. besprochenen Fluss- und Kanal-
listen Babyloniens nicht begegnen, so lag die Vermutung nicht
fern, sie mochten gar nicht nach DBabylonien, sondern einem
der Nachbarlinder (Elam oder Arabien) angehdren. Aber auch
die elamitischen Flussnamen sind uns bekannt, und unter ihnen
begegnet keiner der drei fraglichen Namen. Also spricht schon
von vornherein alles fiir drei westliche (arabische) Huphratneben-
fliisse, und es handelte sich nur darum, ob es noch moglich ist,
den Nachweis dafiir zu erbringen.

Noch bevor es mir gelang, in si-gal und silim die Namen
der Hauptprodukte von Magan und Miluch (Ost- und Westarabien,
bezw. Chavila und Kosh) zu erkennen, fand ich die Beweise, dass
der vierte Fluss, der den seltsamen Namen 7ru-dig-Mann trigt,
uns nach dem fernen Westen, das oben besprochene ‘Ibir nahardn
(assyr. Kibri-ndre bei Asarhaddon, hebr. ‘Eber ha-nahar) fiihrt.
Den Gegenstand ausfiihrlich zu behandeln, wiirde einen besondern
Aufsatz erfordern, weshalb ich fiir heute nur die Hauptergebnisse
kurz darlegen will.

Der altbabylonische Herrscher Gudea von Sirgulla (Altisr.
Uberl. S. 33—35) erwiihnt im Anschluss an seine Bxpeditionen
nach Martu (Tidanv, Dedan), Arabien (Ki-masch, Meluch) und
Gubin?) auch eine solehe nach dem Lande Madga, der Gebirgs-
landschaft (wortl. char-sag ,Bergkette) des Flusses des ru-da-
Mannes,?) um dort Asphalt zur Herstellung der Platform seines
Tempels zu holen (vgl. Altisr. Uberl. S.195). Dass der ,Fluss
des 7u-da-Mannes® und der ,Fluss des ru-dig-Mannes® identisch
sind, liegt auf der Hand und war auch schon lingst von Amiaud

1) Wenn Gudea anderwiirts von den aus dem Ausland bezogenen Bau-
holzern spricht, so nennt er stets die vier Namen Magan, Meluch, Gubi
und Nituk, letzteres die Bahrain-Insel Dilmun, heut Samak, im pers. Meer-
busen. Also lag Gubin, bezw. Gubi, wo die chalup-Biume wuchsen, wol
auch in Arabien, oder in dessen N#he. Vielleicht ist Kiab Ezech. 30, 5
(Agypten und seine Stldnertruppen Pt und Liid, und Kib und das Land
der boroth d.i. der Asphaltgruben?) zu vergleichen.

2) Von Amiaud und mir selbst (Altisr. Uberl. S. 195) frither gur-ru-da
transseribirt und fragend mit dem Jordan identificirt. Da es aber ein Wort
ru-dig (rudi gesprochen?) Mortel, Asphalt od. #hnl. gibb, so ist das erste
Zeichen (wie auch sonst in #hnlich gebildeten Namen) das Determinativ
»Mensch, Mann®*.




— 330 —

bemerkt worden. ') Nun kommt aber das wichtigste. In der
mythologischen Literatur der Babylonier spielt némlich dieser
Asphaltfluss eine grosse Rolle,?) und ebenso das ganze Gebiet des-
selben, welches stereotyp den uns von Asarhaddon her (als Uber-
setzung des westsemit. 73 713Y) wolbekannten Namen Kibri-ndri
fiihrt! Und was noch eine weitere interessante Ubereinstimmung

bildet: genau wie die Israeliten und Minsier das Wadi Sirhan,
welches in seinem Oberlanf stidlich des valkanischen Hauran-Gebirgs
den Namen Wadi Ragil (,Mannes-Wadi“, vgl. oben den Namen
ru-da-Mann) fiihrt, schlechthin Nahar (,Fluss“) nannten, so
sagten die Babylonier statt des volleren Ausdrucks ,Ki-a (= Kibri)
des Flussgottes Na-ru-di“ auf semitisch abkiirzend Kibri-Nari, d. i.
, Uferlandschaft des Flusses® (so z. B. 5. Rawl. 27, Z. 12). Uber
die geologisch wichtige Frage, an welcher Stelle das Wadi Sirhan
oder der ,Asphaltfluss® dereinst in den Euphrat einmiindete, kann
ich mich heute nicht verbreiten, und will nur das eine betonen,
dass es kaum bei Hit®) war, wo noch jetzt Naphthaquellen sich

1) Vgl. meine Geschichte Babyl. u. Assyr.’s S. 329; Amiaud hatte mich
dort auf die Beschworungsformel 4, Rawl. 14, No. 2 verwiesen, wo ,der ru-
dig-Mann“ als Flussgott vorkommt. Das dort dem Wort ru-dig nachgesetzte
Zeichen dim soll offenbar andeuten, dass man ru-dim sprechen solle; die
Variante ru-da wird dann um so erklérlicher. Da ,Mensch®, ,Mann“ im
sumerischen auch na hiess, so war moglicherweise zugleich auch ein Rebus
mit dem Gottesnamen Naridw beabsichtigt.

2) Ich verweise fiir heut nur auf Makla 8, 18; 2, 63 u. 68; 3, 83; 5, 79;
6,82 u. 91; Zimmern, Beitr. IT, 112 u. 190; 4. Rawl. 4, 60; 5. Rawl. 27, 12
und andere Stellen mehr. FKine Parallelstelle zu Guden B, 6, 51 ist Cyl.
A, 16, 3 ff. Eine weitere Ausfithrung behalte ich mir fiir einen anderen
Ort vor.

8) Im Altertum Ihi-de-Kéra (d. i. Ihi des Asphalts), so im Talmud,
oder Aei-polis (Isidor von Charax). Ein sicher von Hit zu unterscheidender
Ort war die Stadt Is (Herodot 1, 179), ,8 Tagereisen von Babel“; ,dort ist
ein nicht sehr grosser, ebenfalls Is genannter Fluss, der sich in den Euphrat
ergiesst und zugleich mit seinem Wasser zahlreiche Asphaltbrocken (also
handelt es sich hier nicht um Naphthaquellen!) ausspiilt“. Das ist die in
neubabyl. Contracttafeln genannte Stadt Nar-e$si (oder blos H$si; e$Su
heisst ,neu“, wie auch der ,Asphaltfluss® 4. R. 14, 22 Ndru iddi$i ,Neu-
fluss“ genannt wird), wol = Nedmolis des Isidor von Charax, 34 oyoivor siidl.
von Aei-polis. Soll mit dem Namen ,Neufluss, Neustadt gemeint sein,
dass er sich in historischer Zeit ein neues Bett gegraben, in grauer Vor-
zeit aber viel weiter siidlich eingemiindet habe?




— 331

befinden, sondern gewiss viel weiter siidlich, unweit Basra’s, wo
der zu Muhammed’s Zeit viel genannte Ort Dhi-kdr (,Asphalt-
Ort*) noch deutlich auf die ehemalige Einmiindung eines Asphalt
fithrenden Flusses hinweist.

Was nun die Namen des zweiten und dritten Flusses, die den
Pischon und Gichon vorstellen, anlangt, so geben uns zunéchst fiir
silim die Keilschriftdenkméiler den erwiinschtesten Aufschluss. Von
dem stets aus Meluch (N.-W.-Arabien) bezogenen Hdelstein sdmdu
(sumerisch gug) gab es eine besondere Art, welche gug-silim oder
»Zuneigungs-Stein“ (aban-rdmi) hiess und mit den , Wolgefallens-
Steinen® Jes. 54, 12 (s. oben S. 300, Anm. 1) identisch ist, Dieser
silim-Stein ist also das Hauptproduct des Landes, welches diesem
dritten Flussgott angehort. Das stimmt nun vortrefflich zum Wadi
er-Rumma oder dem Gichon, zumal auch ruwmmae im arabischen
,Strick® (dann tibertragen Zuneigung, Liebe,!) daher auch rummdan
Granatapfel als Liebesapfel und wahrscheinlich auch der Gotb
Ramméan oder Rimmon, vgl. S. 21, Anm. 1, Schl. u. S. 270) heisst,
wie auch babyl. gichinnu (sumerisch gichan) dasselbe (vgl. z. B.
Meissner’s Suppl. S. 39 s. v. chinnu), nimlich ,Strick® bedeutet.
Die Einmiindungsstelle des Silim-Flusses wurde wahrscheinlich durch
die stidbabyl. Stadt Bdb-saliméti bezeichnet (vgl. Sulaimanin am
Schatt el-"Arab?).

Ist das richtig, dann muss patiirlich auch si-gal, Var. blos
gal, ein Product sein, nach welchem der betreffende Fluss genannt
ist. Das Hauptproduct von Chavila oder Ostarabien war der sog.
usi-Stein oder” Diorit, sumerisch fak-kal, was aber, wie verschie-
dene Glossen lehren, si-kal ausgesprochen wurde (s¢ heisst ,Stein®

1) Bine #hnliche Bedeutung hatte wenigstens rumin (syn. hamm). Im
arab. gibt es zwei ganz verschiedene Stimme ramm, einen mit der Bedeutung
,morsch sein“ (so auch hebr.), und den andern mit der Bedeutung ,fest-
binden®, daher rumma ,Strick“. Die Angabe der Lexicographen ,morsch
gewordener Strick“ ist erst eine Combination beider Bedeutungen, die z. B.
in der R. A. ahada-hit bi-rummati-hi (erklirt durch bi-habli-hi) unmdglich
vorliegen kann. Bei dem Syn. habl ,Strick, Band® ist die Ubertragung auf
,Freundschaftsband, Bund, Liebe* ganz gewdhnlich. Man vergleiche weiter
rimm Pflanzenwuchs einer Gegend und #hnlich abl, und endlich die bei
Dichtern begegnende Zusammenstellung von al-hubaldt wa-r-rumman ,Wein-
stocke und Granatbiume®. Dem Araber waren eben die Wurzeln ramm und
hbl durchaus Synonyma,




— 332 —

und kann daher als Determinativ auch weggelassen werden, %al
dagegen war der eigentliche Name). Mit kal wechselt aber hiufig
gal, wie z. B. in der Sintflutepisode Z. 97 der gleiche Gott Girra-
gal und Girra-kal geschrieben wird. Wir haben tibrigens einen
directen Beweis, dass es einen arabischen Fluss Kal, von dessen
Uferlandschaft der Diorit gebracht wurde, gegeben hat, nimlich
die Hilprecht, No. 33 veroffentlichte, bisher noch uniibersetzte In-
schrift des babylonischen Kassitenkonigs Burnaburias. Es heisst
dort Z. 15 ff.:

» vom Ufer des Flusses Kal des Gottes Latarak (d. i. ,micht
nachlassend“) bis zum Ufer des Mondgottflusses (und weiter)
vom Ufer des Mondgottflusses bis hin zur Mauer von Nippur
am Ufer des Kanals Kis-Mar-biti (d. i.- Geschenk des Unterwelt-
Gotbes) bei der Grenze des Gartens von Nippur (es bringend) hat
er ein Gefiss aus Kal-Stein (Diorit) fiir den Tempel Charsagka-
lamma (in der Stadt Kish), den Tempel seiner Liebe, um damit
fir die Uferlandschaft des Flusses Kal des Gottes Latarak reine
Wasser auszugiessen,?) (diese Schale) angefertigt.

Da zwischen Nippur und Magan von grosseren Fliissen nur
der Euphrat in Betracht kommen kann, so muss der Mondgott-
fluss notwendigerweise der Euphrat sein; lag doch nicht weit von
seinem Ufer das beriihmte Mondheiligtum, die Stadt ,Ur in Chal-
dda“, die Heimat Abram’s. Es ist also von einem Transport von
Diorit aus der Landschaft des Diorits oder Latarakflusses, d. i.
Magan oder Chavila, nach dem Euphrat und von da nach Nippur
(wo die Inschrift gefunden wurde) die Rede, aus welchem Material
dann in Nippur eine Trankopferschale angefertigt wurde.

Wir kénnen also die oben S. 326 mitgeteilte Liste mit voller
Sicherheit auch in folgender Weise paraphrasiren:
L. ,Fluss® schlechthin (vom babyl. Standpunct aus) d. i.
FEuphrat, auch Fluss des Mondgottes (von Ur) genannt.
II. Fluss des Diorits oder des Hauptproductes von Magan-
Chavila, d.i. also der bibl. Pischon oder das Wadi
Dawasir.

1) Also: um Trankopfer fiir die Wolfahrt des Landes Magan oder
Chavila zu spenden.




III. Fluss des silim-Steines, eines der aus Miluch (N.-W.-
Arabien) stammenden Edelsteine, d. i. also das Wadi
er-Rumma (vgl. das oben zur Bedeutung ,Strick®
bemerkte) oder der bibl. Gichon.

IV. Asphaltfluss oder W. Sirhan, bibl. Chadd-Dekel oder
schlechthin Nahar; der Fluss der ‘Ibir-Nahardn
oder ‘Eber-ha-nahar genannten Gegend, die auch

von den Babyloniern Kibri- Nir: genannt wurde.

Die gleiche Vorstellung von vier heiligen Fliissen oder Fluss-
gebieten kann ich nun aber weiterhin auch fiir das stidarabische
Alterthum nachweisen. Sowol in den min#ischen als auch den
altsabiischen Inschriften begegnet ein alter formelhafter Ausdruck
fiir ein heiliges, Gaww genanntes, Land,') aus vier Gliedern be-
stehend und folgendermassen lautend:?)

1. Dha-ilim, d.i. ,der (oder das) Gottes,
2. Dhi-Sajimin, d.i. ,der des Gotterboten®,?)

1) Ein Synonym von Gaww (bezw. von der stereotypen Verbindung
,Saba und Gaww®, vgl. im A. T. Saba und Dedan) ist Juhablih (bezw.
,Saba und Juhablih®) Hal. 51, 5 und 12 (oben S. 282, Anm. 1); Jubablih
heisst ,Palmen erzeugend®, wozu man Chadd-Dekel und Diklah wie andrer-
seits die babyl. Gemahlin des Flussgottes, die Gottin Ki-§agga (Sag = gifim-
maru ,Dattelpalme® und damdku ,gut schmecken®, Syn. banit) vergleiche.
Das babyl. Verbum damdku halte ich fiir transponirt aus dakdmu und letzteres
fiir eine Spielform aus dakdnu (westsemit. 57"1, und vgl. arab. dakr); eine
Analogie ist arab. damaka und dakama jem. die Zihne zerbrechen, wihrend
zum Wechsel von auslautendem % und m es Beispiele genug gibt; ebenso
sind ja arab. gahsma ,brennen‘ und hebr. 5m3, was dlteres 33 (vgl. aunch
gullu Antimon, hebr. wahrscheinlich D3, oben S. 316, Anm. 3) voraussetat,
identisch. Und wie damdkw ,wol schmecken® mit 5=, Odxzvlos, Dattel,
so ist auch sein Syn. banit (urspr. ,siiss sein“, dann idbertr. ,rein, heiter
sein, glinzen) mit balah ,Datteln® (aus banah, vgl. altig. benre, benne)
aufs engste verwandt. — Zu dakl gehort vielleicht auch altig. dkr ,Frichte“.

2) Siehe Aufs. u. Abh. S. 146 und die betr. inschriftl. Stellen Stidarab.
Chrestom. S.111. Der Eingang der Formel wa-hausata (vgl. hebr. mwim

yanziinden*) kulla Gawwim etc. ist wahrscheinlich zu iibersetzen ,und er
brachte Brandopfer (oder Weihrauchopfer) dar dem ganzen Paradiesesgau
ete.”, also #hnlich wie es in der Burnaburias-Inschrift heisst ,um fiir Magan
(Chavila) reine Trankopfer zu spenden®.

8) Sagim (von DY) heisst eigentlich ,der (von Gott als Stellvertreter)
eingesetzte. Vgl. dazu Aufs. u. Abh., S. 157.




— 334 —

3. Dhi-hablim, d.1i. ,der des Stricks*,
4. Dhii-humarim, d. 1. ,der des Asphalts®.

Dass der an erster Stelle genannte , Gottesbezirk® oder , Gottes-
fluss“ sich anf den Mondgott bezieht, geht daraus hervor, dass
gerade der Mondtempel in Shabwa, der alten Hauptstadt von
Hadhramot, Ilum, daher dann der Mondgott (Sin) selbst Dhgi-ilim
hiess (Os. 29 = Siidar. Chrest. S. 119). Dann ist aber der Gotter-
bote in No. 2 ebenfalls der hadhramautische, nimlich Hol (Aufs.
u. Abh. 8.157), und nicht etwa der mindische an-Karii oder
der katabanische Anbdj (Nebo); und nach diesem Hol, dem Phonix
von Job 29, 19,1) ist Chavila benannt! Hs ist nun von vornherein
klar, dass der Mondgottfluss der Euphrat und der Hol-Fluss der
von Chavila oder der Pishon ist, und dass dann (genau in der-
selben Ordnung wie in der babylonischen Liste!) der Gichon oder
das Wadi er-Rumma (,der Strickfluss“) und der Asphaltfluss
folgen miissten. So ists aber in der That, denn die ritselhaften,
bisher ungedeutet und unverstindlich gebliebenen Beinamen fabl
und humar sind die gewdhnlichen arabischen Worter fiir ,Strick®
und ,Asphalt®!

Hier liegt also eine uralte Erinnerung an die einstige ost-
arabische Heimat der siidarabischen Kultur vor, sei es nun, dass
diese Namen in historischer Zeit tiberhaupt nicht mehr verstanden

wurden oder dass man die alten Paradiesesstréme irgendwo in
Stidarabien neulocalisirt hat,?) wie der stidarabische Flussname

1) Siehe meinen Vortrag ,Der Gestirndienst der alten Araber und die
altisrael. Uberl.* (Miinchen 1901), S. 11f. und oben zum Phénix S. 217, wo
Z.18 in Zusammenhalt mit dem iibrigen nun folgendermassen zu formuliren
ist: Phonixvogel, dg. bennu, altarab. ol (ilteste Heimat: Ostarabien, bezw.
Havila, dann die siidarab. Weihrauchkiiste), mit der interessanten Variante
bulah (aus bunah) und bulat (aus bunat?). Dem Wort @owit entspricht
also im arabischen in der Bedeutung Phénixvogel bulal (vgl. LA) und in
der Bedeutung Dattelpalme balak (aus banah, s. S. 333, Anm. 1). Wenn
neben Bulal Phénix auch Bulat tberliefert ist, so ist das moglicherweise
durch Lubad, den Geier des Lukman, veranlasst; oder ist etwa gar Lubad
eine dialectische Nebenform von Bulat?

2) Ahnlich ja z. B. in Jerusalem, wo die Gichonquelle, die Rogelquelle
(cf. Wadi Régil, den Oberlauf des Wadi Sirhén) und das G¢é (s. oben Gaww)
der Hinnomsshne (vielleicht urspriinglich Weber, vgl. 4th. anama »weben®,
weil man den Pishon volksetymologisch mit peéshet ,Flachs® zusammen-
brachte) ebenfalls nur alte Erinnerungen an die Paradiesesfliisse enthalten.




— 3835 —

Orman (vgl. das Wadi er-Rumma oder Ermek) bei Ptolemius
nahelegt. Alle Westsemiten haben diese Hrinnerungen an den
heiligen Gottesgarten und die dort miindenden, im Altertum ge-
wiss noch viel wasserreicheren Wadis auf ihre Wanderungen mit-
genommen; es ist deshalb auch eine ganz absurde Annahme, dass
die Israeliten hier allein eine Ausnahme gemacht haben und gerade
diese Partie des 2. Kapitels der Genesis erst von den Kanaaniern oder
gar erst zu Ahas’ Zeit von den Assyrern iibernommen haben sollen.

Zium Schluss dieses , Nachtrags“ mochte ich noch auf den bisher
missverstandenen Anfang des biblischen Paradiesesberichtes ganz
kurz die Aufmerksamkeit lenken. Es heisst da (Gen. 2, 8 und 10):

(8) und Gott pflanzte einen Garten in “Eden im Osten (év°Edéu xazo
avavolds, vielleicht aber besser: im vorderen, siiddstlichen Teil
von Gu-idinna, 8. zu letzterem unten)
(10) und ein Nahar (Strom) war ausgehend von ‘Eden, um zu
bew#issern den Garten,
und von dort breitete er sich aus;1)
und er hatte (wortl. es waren ihm) vier Stromhiupter (die dort
in ihn einmiindeten),
(11) der Name des ersten war Pishon etec. etc.

Was am Schluss von Vers 10 im Text steht (,und er wurde
zu vier Stromhiuptern“), ist eine innere Unmoglichkeit; macht
man aber die leise Anderung DWNT PPN §5 s (als Uberschrift
zu der nun folgenden Aufzihlung), statt 1‘!}73‘1&\‘5, so ist alles in
Ordnung. Der Nahar, von dem zuerst die Rede ist, ist der babyl.
Nar marrati, der heutige im Altertum noch viel breiter als jetzt
gewesene Schatt el ‘Arab; die ganze Gegend westlich vom Euphrat
hiess bei den alten Babyloniern Gu-idinna oder ICishad edini (daher
wahrscheinlich auch der Name Kasdu, Kaldu = Chaldia). Ge-
rade da, wo der Nar marrdéi beginnt, lag die altheilige Stadt
Bridu oder Nun-ki*) mit ihrem bertihmten Orakelbaum ,an der

1) Vgl. vulgirarab. farada bes. auch ,étendre® und infarade (hebr.
Niphal) ,s’étendre, se déployer® (Bocthor, Dictionnaire; Dozy, Suppl.).

92) Die Ruinen am 0stl. Euphratufer, aber die #lteste Ansiedelung wol
gegeniiber am westl. Ufer (auf der chaldiischen Seite), wie die Existenz
eines Namens Edin-Nun-ki 2. Rawl. 50, 18 (,Fluss von Edin-Nun-ki“ =
»Surukka®, sonst Str-marréti, Talm. §ID) beweist; auf der babyl. Seite,
in nichster Nihe von Eridu, lag wahrscheinlich Surippak des Nimrodepos
(Sintflutepisode) und die Miindung des Surappu.




— 336 —

Mindung der Strome*, Eridu ,das wie ein Hain seinen Schatten
ausbreitet, in dessen Inneres niemand eintritt* (4. Rawl. 15, 52 f£.),
und dort miindeten auch die drei grossen arabischen Wadi’s, Sirhan,
Rumma und Dawasir (so von Nord nach Sid aufeinanderfolgend)
ein. Vom Wadi Dawasir sagt allerdings Glaser, dass es in den
persischen Meerbusen in der Gegend von Katar gemiindet habe,?)
constatirt aber, dass nach einheimisch-arabischer Anschauung auch
dieses Wadi sich dereinst in den”Euphrat ergossen; die oben mit-
geteilte Burnaburias-Inschrift scheint das direct zu bestiitigen.
Uberhaupt stellt sich mehr und mehr heraus, dass in ganz
Ostarabien im Lauf der Jahrtausende eine grossartige Versandung
eingetreten ist, die das geographische Bild dieses Teiles von Arabien
(zwischen Nedschd und Jemama einerseits und dem persischen
Meerbusen, bezw. Bahrain, andrerseits) vollkommen veriinderte.
Es hingt dies gewiss auch mit dem Umstand zusammen, dass im
Altertum da, wo heut der Schatt el-Arab ist, bereits der Anfang
des persischen Meerbusens, das sog. Ner marrdti (s. die Karten-
skizze), sich befand, ausserdem mit dem Verschwinden der auch
in Centralarabien wie anderwiirts im Orient frither vorhandenen
ausgedehnten Waldungen und wol noch anderen” Griinden. Analoge
Vorgiinge haben sich in Centralasien (Turkestan) im Gebiet der
beiden Flisse Oxus (Amu-darja, Gaihiin) und Jaxartes (Syr-Darja,
Seihtin) abgespielt. ,Die zahlreichen, allenthalben in Turkestan
verstreuten Uberreste von Stidten und ausgedehnten Kanalsystemen
beweisen, dass diese Lénder in fritheren Zeiten dicht bevdlkert, ja
von Hunderten von Millionen Menschen bewohnt gewesen sein
miissen, und zwar von Ansiissigen, und nicht von Nomaden, wih-
rend sich gegenwiirtig die gesammte Einwohnerzahl nur auf einige
Millionen berechnet, von denen die meisten’ gezwungenerweise
Nomaden [geworden] sind® — o sagt einer der besten Kenner
Turkestans, Franz von Schwarz, in der Einleitung seines klassi-
schen Werkes ,Turkestan“ (S. XX), wozu noch eine ganze Reihe
anderer Stellen aus demselben Buche zu vergleichen sind.?)

1) D. h. dass sich heut, wo keiner dieser Strome mehr das Meer er-
reicht, durch Vegetationsstudien eine Mindungsstelle bei Katar als das
wahrscheinlichste ergiibe.

2) So beispielsweise S. 317, wo die szahlreichen, iiber ganz Turkestan
und selbst iiber die gegenwiirtig ganz unbewohnten und unbewohnbaren




— 337 —

Eine andere Analogie bietet uns das Tarim-Becken im (chinesi-
schen) Ostturkestan, wo die Englinder (in Khotan) und die Russen
(in Turfan) kiirzlich eine bisher ganz unbekannte Kultur auf-
gedeckt haben; hier finden sich in heute von Wiiste bedecktem
Lande noch die Trimmer alter Stidte, und da, wo jetzt die Wiiste
allein herrscht, erstreckte sich einst alter Kulturboden (vgl.
K. Futterer, Durch Asien, Band I, Berl. 1901, S. 91). Der Tarim
selbst versickert in seinem unteren Laufe in der Wiiste, und das-
selbe gilt heute von seinem siidlichen Nebenflusse, dem Khotan-
darja (vgl. ebendaselbst S. 106) — also ganz #hnliche Verhilt-
nisse wie hei den centralarabischen Wadis! Auch von einem
Teile der Sahara soll das gleiche gelten.

Es haben also obige Ergebnisse von den vier heiligen simmt-

lich unweit Eridu’s in den Ndr marrdti einmiindenden Stromen
Eden’s auch fiir die geologische und geographische Forschung her-
vorragende Bedeutung, und die aus den Nachrichten der Alten
und ihren iiltesten Uberlieferungen von mir an’s Licht geforderte
Kunde bietet auch fiir diese Wissenszweige eines der interessante-
sten Probleme, das bis auf alle Einzelheiten natiirlich erst dann
vollstindig gelost werden kann, wenn einmal auch Ostarabien ein
fiir europaische Forschungsreisende zuginglicheres Gebiet geworden
sein wird. Wenn Glaser nach seinen Erkundigungen es fiir das
wahrscheinlichste ansieht, dass das Wadi Dawasir schon von Riad

Sandwiisten verbreiteten Ruinen von Stidten und von ausgedehnten Wasser-
leitungen, welche bei dem heutigen niedrigen Wasserstand der Fliisse von
diesen nicht mehr gespeist werden kénnen® erwihnt werden, und wo aus-
gefithrt wird, wie sich allmiihlich eine Strecke Landes nach der andern in
eine vegetationsarme Steppe verwandelte. Vgl. auch S. 576 ff., wo u. a. von
dem stetigen kleiner werden des Aralsees und von dem frither viel hoheren
Niveau des Syr-Darja (Jaxartes) die Rede ist und ausserdem mnoch auf das
1894 erschienene Werk des gleichen Verfassers ,Sintflut und Volkerwande-
rungen“ S. 483—b17 verwiesen wird. Die oben erwihnte Einleitung des
1900 erschienenen Buches ,Turkestan® enthiilt iibrigens auch sonst manches
bemerkenswerte, so z. B. auf 8. XVII die treffende Ausfithrung iiber die Ver-
wilderung, die notwendigerweise bei einem Volk eintreten muss, das durch
Naturereignisse gezwungen wurde, auf weite Strecken auszuwandern, oder
das 8. XVIII-iiber das Nomadenleben bemerkte — Ausfiihrungen, deren Nutz-
anwendung auf die dltesten Wanderungen und auf die Urgeschichte und
Ursitze der Indogermanen ich nur aus vollem Herzen beistimmen kann.

Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen, ox)




— 388 —

in Jemama an (statt nord- und nordostwirts dem Schatt el-Arab
zu) ostwiirts direct nach dem persischen Golf, bezw. der Halbinsel
Katar zu (s. das oben bemerkte), im Sand versickernd und teil-
weise unterirdisch fortlaufend, sich wende, und dass das Wadi
ar-Rumma in #holicher Weise statt nordostwirts zuerst siidost-
wiirts dem Gehirgsstock von Jemama entlang und dann ebenfalls
direct Ostlich nach dem persischen Golf zu zu verfolgen sei, so
widerspreche ich dem nicht, halte das aber erst fiir eine Folge
der bereits eingetretenen physikalischen Verinderung der ganzen
Gegend westlich und siidwestlich von Bahrain. Nachdem einmal die
complete Versandung dieses Teiles von Arabien eingetreten war,
haben sich die nun ohnehin viel spirlicher gewordenen Wasser
der beiden Wadis (Rumma wie Dawésir) den nichsten Weg ost-
wirts zum Meer gesucht.

Ein anderes geologisch-geographisches Problem, das mit dem
»Asphaltfluss“, der in dem vulcanischen Haurin entspringt, in
engem Zusammenhang steht, bietet die Erklirung der Asphalt
wie Naphtha zu Tag foérdernden Quellen bei Hit. Hat hier etwa
auch, nachdem das Wadi Sirhan in seinem unteren Lauf vollstindig
versandet und versickert war, der ehemalige ,Fluss“ sich andere
Auswege nach dem Euphrat hin gesucht, deren einer bei Hit
seine letzten Spuren hinterlassen hat? Ich betone hier iibrigens
nochmals ausdriicklich, dass, wie der zu Mohammeds Zeit ofter
genannte Ortsname Dhtt Kar bei Basra beweist, dort dereinst eben-
falls eine Asphaltfundstelle #hnlich wie bei Hit gewesen sein
muss;') hier war also jedenfalls die Stelle, wo der alte ,Asphalt-

1) Vgl. oben 8. 331 und S. 330 Anm. 8. In Né6ldeke’s Tabari (Leyden 1879)
ist auf 8. 811, Anm. 1 anléisslich der ca. 604 n. Chr. stattgefundenen Schlacht
von Di-Kar folgendes bemerkt: ,Dhu-Kar liegt nach Jakut nicht weit von
Kufa in der Richtung nach Stiden; es muss noch in der Wiiste liegen, aber
nicht zu weit vom BEuphratgebiet. Der Name bedeutet einen Ort mit Pech
oder Asphalt, welcher ja im Gebiet des unteren Euphrat und Tigris auch
sonst mehrfach vorkommt und wonach auch andere Orte mit Kar oder Kir
benannt sind. [Noldeke denkt hier wol in erster Linie an Hit und Thi-de-
Kira.] Der Wasserreichtum der Gegend, der auch fiir den Sommer vorhielt,
war sprichwortlich, s. Hamasa 811, 1 [Riickert No. 843, Vers 3]°. Besonders
letztere Notiz ist interessant und spricht fiir das ehemalige Vorhandensein
eines Flusses an dieser Stelle; vgl. auch Bekri 166 und 728 ("Aus 12, 27).




— 339 —

fluss* (Wadi Ragil, bezw. Sirhan, hezw. Dschof, bezw. 5[31?'1 oder
9m3) in grauer Vorzeit in den Euphrat, bezw. in das Nar marrati
einmiindete.

Von ungleich grisserer Bedeutung sind aber meine Nachweise
fiir die alttestamentliche Wissenschaft. Die Erwihnung und Auf-
zéhlung von vier bei Ur und Edin-Nun-Ki (Eridu) in den ,Meeres-
strom“ einmiindenden heiligen Fliissen muss mit zu dem Grund-
stock der Paradieseserzéthlung?) Gen. Kap. 2 und 3 gehort haben;
denn sie bildete einen integrirenden Bestandteil der friithesten Kr-
innerungen der Semiten. In Babylonien wurde durch die Chalder,
westlich vom Euphrat, diese uralte Tradition stets lebendig ge-
halten, und sogar im fernen Stidarabien klang sie sowol bei Mi-
niern als Sabiern mindestens bis ca. 700 v. Chr. im Kultus nach,
wie die oben mitgeteilten Formeln beweisen. Jetzt erklirt sich
auch, wieso die vier Landschaften: Edom-Ashur, MofBar-Kosh,
Boz-Chavila und das westliche Euphratufer mehreremale zusammen

genannt werden (vgl. schon oben 8. 316); wie man vom Trinken

des Wassers der Strome von Kosh Heilung erwartete, so sollte
7. B. auch der dem Job gespendete Zuspruch von den genannten
vier Gebieten ausgehen, nimlich von Theman (Edom), Man
(Mogar), Stach (dem FKuphratufer) und zuletzt noch von Boz.?)

Damit sind wir wieder bei den neuen Landschaftsnamen Ashur
(Edom), Mosar (Midian) und Kosh, deren zusammenhéngender
Nachweis ja den Anlass zu diesem ,Nachtrag® gab, angelangt.
Erst das dort ausgefiihrte hat den Boden bereitet fiir das richtige
Verstindnis der biblischen Angaben iiber die vier Paradiesesfliisse.
Auch hier war Ed. Glaser, wie schon so oft, mit genialem Blick

1) Es ist zu beachten, dass hier (mit Ausnahme des Gespriiches Eva's
mit der Schlange 8, 1—5b) iiberall urspr. nur Jahve im Text stand; ein
Spiterer hat dann zu jedem Jahve ein Elohim an den Rand gesetzt, um
damit anzudeuten, man solle hier iiberall Elohim statt Jahve lesen, da ja
nach Kapitel 4, 26 erst von Enos’ Geburt an der heilige Name Jahve an-
gerufen worden sei. In Gen. 2 und 8 wird iiberhaupt nur eine einzige
Quelle vorliegen (gegen Budde und Gunkel).

9) Es sind deshalb auch die Reden KElihu's, Kapitel 82—87, kein
spiterer Zusatz, sondern das Auftreten eines vierten Freundes aus dem
Lande B0z gehorte von vornherein zum Plan der ganzen Dichtung, die
sich die Patriarchenzeit zum Schauplatz wihlt.

22*




— 340 —

der Forschung vorausgeeilt, als er (was nun nicht linger zu be-
zweifeln ist) den Gichon mit dem Wadi ar-Rumma und den Pischon
mit dem Wadi Dawasir identificirte. Was mich bei der ganzen
Sache am meisten freut, ist, einmal wieder aufs nachdriicklichste
gezeigt zu haben, wie vom alten Arabien aus immer aufs neue
die iiberraschendsten Lichtstrahlen sowol auf das Alte Testament
als auch auf das babyl.-assyrische Altertum fallen. Wird man
nun endlich die grosse Wichtigkeit des Studiums der siidarabischen
Inschriften fiir die biblische Exegese einsehen? Oder wird man
sich ferner Sand in die Augen streuen lassen von jenem Assyrio-
logen, der mit seiner Unkenntnis in diesem wichtigen Wissenszweige
geradezu prahlt,’) nichts desto weniger aber sich ein Urteil anmasst
iber Fragen wie die nach dem Ursprung der Hammurabi-Dynastie,
die er nach wie vor fiir echt babylonisch ausgibt? Und wahr-
scheinlich noch weniger als Jensen verstehen vom arabischen Alter-
tum die vielen Alttestamentler, welche tiber meine Altisraelitische
Uberlieferung herfielen und mir vorwarfen, mir fehlen die Grund-
principien alttestamentlicher Forschungsmethode. Wenn meine Zeit
es gestatten wiirde, so wire es mir wahrlich leicht, mit manchem
dieser Buchstabenklauber und Quellenzerteiler so abzurechnen, wie
er es verdiente. Ich glaube auf einer hoheren Warte zu stehen
als sie alle?) und iiberlasse die Entscheidung dariiber, wer recht
hat, ruhig der Zukunft.

1) P. Jensen in der Wochenschrift fiir klassische Philologie, 1899, S.897
(No. 83/4, in seiner Rec. meiner Altisr. Uberl.). Ubrigens wiirde niemand
so sehr sich freuen als ich, wenn ein so gescheiter Mann wie Jensen es
iiber sich gewinne, noch jetzt sich in die siidarabischen Inschriften ein-
zuarbeiten, oder wenigstens sich von solchen, die drin sind, belehren zu
lassen, statt blos ,ewig zu verneinen‘.

2) Es ist geradezu unglaublich, auf welch niederem Niveau die a.-t.
Wissenschaft in ihren derzeitigen Vertetern mit nur wenigen Ausnahmen
sich befindet. Oder gehort Israel etwa micht zum alten Orient und die
a.-t. Philologie etwa nicht zur Orientalistik? Nur wenn das nicht der Fall
wire, dirfte ein Alttestamentler es wagen, nicht in erster Linie Orientalist
zu sein. Nicht ich allein fiihre seit langem diese Klage; man vergleiche
nur die ganz #hnlichen Auslassungen Hugo Winckler’s, eines Gelehrten, den
gewiss kein Wellhausenianer als meinen Parteigenossen ausgeben kann, an
verschiedenen Orten. Jene traurige Tatsache ist zuniichst nicht die Schuld
Einzelner (es soll sich deshalb auch keiner personlich beleidigt fiihlen), sondern
des ganzen Systems. Frst wenn man einmal einsieht, dass ohne griindliche




— 341 —

Zum Schluss einiges, was mir erst seit Drucklegung des Ganzen
noch als bemerkenswert erschienen ist.

Zu 8. 274, 7. 14 _und #hnliches mehr“ wire vor allem noch

der von mir Altisr. Uberl. S. 322 besprochene stidarab. Terminus
hat'at ,Siindopfer* (vgl. auch Aufs. u. Abh. S.136 f) zu er-
withnen gewesen. Vgl auch noch Altisr. Uberl. S. 278 f. (miniisch
lawi'w ,Priester® = W5 ,Levit“; olah = ghdlijat, azkarah =
adkar).
Y Zu S.278, Anm.4 (Num. 24, 1) mochte ich noch darauf
aufmerksam machen, dass nicht blos in sijjim (Wildkatzen, aber
auch Schiffe) ein Wortspiel vorliegt, sondern auch schon in jjim
(Schakale, aber auch Inseln); der Ausdruck ,Inseln® steht ja im
Alten Testament sowol fiir die Mittelmeerinseln, als auch fiir das
griechische und kleinasiatische Kiistenland, bedeutet also ungeféhr
dasselbe, was in der #dgyptischen Geschichte die ,Seevolker® oder
die Ha’-nebu ausdriicken.

Zu der oben S. 328 besprochenen Ubertragung des Namens
Sirdr vom Wadi Dawasir auf den Tornadotus ist darauf hinzu-
weisen, dass auch Erech, die zuerst vom Araber Nimrod (oben
S. 208 ) eroberte stidbabylonische Stadt, den Beinamen Sirara
hatte (5. Rawl. 23, 7). Wenn Jensen, ZA. XV, 223 die Frage
aufwirft: ,Bestand ‘etwa irgend eine besondere Verbindung und
Beziehung zwischen diesen beiden Stidten (n#mlich Erech und
Mé-Turni) und ihren Gebieten?“, so ist diese Frage entschieden
mit Ja zu beantworten. Dem Zug des Gisdubar-Gibilgamis-Nimrod,
dessen Heimatstadt Marad in Chaldia war, von Ostarabien nach
Brech und von da nach Elam (oben S. 299) entspricht auch die
Ubertragung des Namens Sirar vom Wadi Dawasir oder dem Fluss
von Magan (bezw. des uSi-Steins) auf Erech und dann weiter auf
den Tornadotus. In dhnlicher Weise kionnen wir auch eine Uber-
tragung des Namens Marad und seiner Gottheit Lugalbanda ver-
folgen: urspriinglich war Lugalbanda (und seine Mutter Ninsun)
Stadtgottheit von Marad,!) dann wurden beide zu Gottheiten der

orientalistische Durchbildung, die natiirlich allein mehrere Jahre ausschliess-
liches Studium erfordert, jede berufsmiissige Beschiiftigung mit dem hebr, Alter-
tum Pfuscherei und Dilettanterei ist, wird es in dieser Hinsicht besser werden.

1) Unter dem Namen Dar-nugal (Tarnagol, ,Hahn®, vgl. das Huhn der
Grenzsteine, oben S. 262 und den Gott Z) wurde Lugalbanda (vgl. auch




— 342 —

Konige von Erech, und endlich finden wir in einer spiteren Re-
daction altbabylonischer Hymnen (Reisner p. 134, 9 £. und 136, 21 ff.)
die Ninsun und ihren Sohn Lugalbanda als Gottheiten von I&nunna
am Tornadotus-Dijala.’) Nur der Vollstiindigkeit halber erwihne
ich noch den Cedernberg Sirara, Delitzsch Paradies, S. 103 (dort
die Stellen, wonach er sowol in Verbindung mit dem Libanon als
auch mit dem Amanus genannt wird, was aber kaum hindert, ihn
ebenfalls am Turnat, in der Nihe der elamitischen Cedernberge,
zu suchen).

Diese ganze achte Abhandlung wird vielen, darunter auch
solchen, die nicht von vornherein gegen alles, was aus meiner
Feder kommt, mistrauisch und eingenommen sind, so viel Uber-
raschendes bringen, dass wol mancher kopfschiittelnd nach fltichtiger
Lectiire sagen wird: da kann ich nicht mit. Ich bitte aber drin-
gend jeden, das ganze drei- und viermal aufmerksam zu lesen
und zu tiberdenken und erst dann zu urteilen.?) Glicklicherweise
gehoren eine Reihe der hier zu einem Gesammtbild verarbeiteten
Brgebnisse zu solchen, die vorher schon Hugo Winckler neu auf-
gestellt oder zu denen er doch durch mein Ashur und sein Musri
schon auf halbem Wege war, und gliicklicherweise war nicht ich,

4. Rawl. 14, No. 1 Lugalbanda und Zd) in Kul-abba, einer arabischen Gegend
westlich vom Euphrat verehrt, 5. Rawl. 46, 27ab); auch der Name Kul-abba,
wurde spaterhin auf Erech iibertragen. Ebenso ist der Bergname Sibu stl.
vom Tigris (4. Rawl. 14, No. 1) erst eine Ubertragung vom arabischen Sabu
(N2D) des Nimrodepos (Tafel 10, Z. 1, nach Mash).

1) Vgl. zu letzterem Factum Jensen ZA. XV, 222 f., wozu ich
nachtrage, dass An-gig (geschr. am-mi), sonst Ideogramm fiir Monds- und
Sonnenfinsternis (atald@), auch ein Ideogramm fir I$nunnak ist (3. Rawl.
60, 43a; 2. R. 47, 16, an welch letzerer Stelle Mar-za mit Marad iibersetzt
wird, némlich das am Turnat in Jnunnak liegende Marad, anderwdirts
PA-AN = Marza 2. Rawl. 60, 27/6a b, oder Gar-za 4. Rawl, 2. Aufl,, 36,
Gol: 2,1.7::26).

2) Der Haupteinwurf, der gegen die ,Paradiesesstrome* gemacht werden
wird, néimlich der, dass die drei arabischen Wadis, zumal das W, Sirhan,
wol kaum je Fliisse gewesen sein werden (sie waren es aber doch), wird
von vornherein in eclatanter Weise abgeschnitten durch Stellen wie Jes. 19,
5—7 (oben S. 310), wo ja geradezu das Versiegen und Austrocknen vorher-
gesagt ist,




— 343

sondern Bduard Glaser derjenige, der zuerst den Pishon und Gichon
mit den zwei grossen centralarabischen Wadis identificirte; die
Leser mbgen sich doch sagen, dass an einer Sache, mag sie auch

noch so neu und merkwiirdig erscheinen — der ganze geographische
Horizont des Alten Testaments wird ja dadurch umgestaltet —
etwas sein muss, wenn zwei, so verschiedene Standpuncte ver-
tretende, Gelehrte, wie der jultra-conservative® und ,reactionire®
H. von Minchen und der ultra-radicale W. von Berlin, beide
aber wirkliche Kenner der altorientalischen Quellen, in den Haupt-
puncten so durchaus tibereinstimmen. ,Gliicklicherweise“ sage ich,

und freue mich dieser Bundesgenossen; denn wehe mir, wenn ich
das alles zuerst und als alleiniger aufgestellt hitte: ,ad acta
legen® dieser meuen ungeheuerlichen Phantasien wiire dann die in
unsern literarkritischen Zeitschriften ausgegebene Losung, bis ein-
mal einer spiter nach Jahrzehnten zufiillig entdeckt hitte, dass
schon 1901 in den ,Aufsiitzen und Abhandlungen® das richtige
erkannt und auseinandergesetzt war,




9.

Das babylonische Weltbild
(zu S. 255, Anm. 2).

Ich habe schon des fteren (z. B. in den Transactions des
9. Internat. Orientalisten-Congr., vol. II, London 1893, S. 218 ff.
verdffentlichten Abhandlung ,Die Identitit der #ltesten babyl. und
igypt. Gottergenealogie, zuletzt mehr nebenbei in meinen » Aufs.
u. Abh.“ 8. 255, Anm. 2) betont, dass die von mir lingst aufge-
stellte genealogische Deutung der grossen babylonischen Gotter-
trias Anu, Bel, Ea — oder besser: Anun (aus Nun durch Vocal-
vorschlag) oder Anum (ebenso aus Num, der jingeren Form von
Nun) oder Anw (ebenso aus Nu) »Himmelsocean“; sein Sohn
In-lilla (ilter Gun-lilla) ,Herr der Luft“?) und dessen Sohn In-%i
(ilter Gun-ki) ,Herr der Erde ) — in alle Wege feststeht. Man
hat bisher von dieser meiner Entdeckung (siehe meine Broschiire:

1) Die Benennung Bél (aus Ba'al) d. i. »Herr® xazreoyny ist erst eine
von den Semiten gemachte Ubertmgung; Ba‘al und El waren die iiltesten
Namen fiir die hochste Gottheit bei den Semiten, wenn auch Ba‘al wol in
begrenzterem Gebiet (nimlich urspr. wol nur bei den babyl. Semiten, aber
nota-bene bevor sie mit sumerischer Kultur durchtrinkt waren) gegeniiber
dem von Anfang an gemeinsemitischen El (Ilu). Dem Luft- und Wettergott
des #ltesten officiellen Gottersystems setzten sie also spiter ihren ,Gotter-
herrn“ gleich.

2) Auf ihn wurde dann im Laufe der Zeit der auch zu den West-
semiten Ostarabiens gedrungene alte sumerische Name des Mondgottes A7
oder Ja (Ha aus Aia) tibertragen, so in den (bereits in der Hammurabi-
periode vorhandenen) Interlineartibersetzungen der sumer. Zauberformeln
und Hymnen, aber auch schon in Personennamen der Epoche Sargon’s und
Naram-Sin's.




— 345 —

Der babyl. Ursprung der dgypt. Kultur; meinen eben citirten
Aufsatz: Die Identitit etc. und zuletzt die Ausfiihrungen in meiner
Altisr. Uberl. 8. 62—66) so viel wie keine Notiz genommen,
geschweige dass Jemand ihre Tragweite fiir die Religionsgeschichte
des alten Orients begriffen oder auch nur geahnt hitte. Dass
dann weiter der Gott der Friihsonne, Mirri-Dugga — in den
Interlineariibersetzungen mit dem wol arspr. lunaren?) Amar-udug
oder Marduk identificirt — zum Sohn des Erdgotts und der Gotter-
bote (Nusku oder Nabiu) zum Sohn Marduk’s gemacht wurden,
war schon lingst bekannt, wiihrend das Geschwisterverhéltnis von
Marduk (Schwester und Gemahlin: Istar) und Nirgal (Schwester
und Gemahlin: Ghanna oder Gula), soviel ich weiss, ebenfalls von
mir erst in’s richtige Licht gesetzt wurde. Um nun die mit jener
genealogischen Folge Anu, Bel, Ea verkniipfte kosmologische Vor-
stellung der Babylonier den Lesern deutlicher zum Bewusstsein za
bringen, will ich hier ein von mir zu diesem Zweck entworfenes
babyl. Weltbild (siehe die umstehende Illustration) mitteilen. *)
Das neue daran ist die richtige Hinzeichnung des am Nordpol
gedachten zweigipfligen Gotterberges, der, vom Gebiet des

Luftgottes rings umgeben (weshalb Bel selbst ,der grosse Berg*
heisst), das Firmament beriihrt, also durch die Wolken hindurch
bis zum Himmel reicht.

So ist auch die Stelle Aguk. 7, 34 ff.: ,Anu und (seine Ge-
mahlin) Tum mdgen ibn im Himmel segnen, In-lil und (seine
Gemahlin) Nin-lil mogen ithm im E-kur ein Lebensgeschick be-
stimmen, Ea und (seine Gemahlin) Damkina, die da den grossen

1) Einen Beweisgrund dafiir glaubte ich in meiner ,Gesch. Bab.’s u.
Ass’s® S. 416 gefunden zu haben; dort war jedoch in der Ubers. von
4. Rawl. 36, No. 58 (= B, 82, bei Strassm. No. 54) auf Grund einer Ver-
schreibung in meiner Abschrift irrig Uru-ki statt Marduk gelesen worden.
Bs ist aber aus andern Griinden wahrscheinlich, dass Marduk (eigentl.
,2Jungstier des Tages") erst ein fiir die Sonne neu aus dem Mondepithetum
,2Jungstier’ (AMAR = buru) gebildeter Name ist; auch der Stiergott des
Thierkreisanfangs war wol urspriinglich (wenigstens bei den Chalddiern von
Ur, und die sind ja wol die eigentlichen Schopfer der babyl. Sternkunde)
eher der Mond, als die Sonne, wozu jetzt Winckler, Altorient. Forsch. IT,
367 zu vergleichen.

2) Vgl. auch schon meine November 1900 erschienene Broschiire ,Die
Tnsel der Seligen“ S. 37.




— 346 —

apsi bewohnen, moégen ihm ein Leben langer Tage geben* zu
verstehen. Der Himmel ist der Himmelsocean iiber dem Firma-
ment; HBkur, wo Bel das Schicksal bestimmt, ist der ganze Gotter-
berg (vgl. schon Delitzsch, Paradies, S. 120), nicht aber die Erde,

\\.\\;\\\\\\\\\\k\(ﬂnvd) 3‘\ ”“ !

NN ulglhium\h& i

/ 2
¢’//////// //

\;ly \ e .\‘ \:“,
\ Il WA
(: "\‘ \t
e v U AL
niE B il ///"@ "{; ’/" /
ude #ly 1 //
AT / )
/
é///

‘,\d ,;/,'
s //// 4 /////

\‘_\‘ T e L
==y 7// : “EQQF\‘%’””
ffi“’}' /,///4// ¥ ///’///// / . / 7 w‘d?;;“'
7 nrbvrv‘({m& ///// /////%/////, //////
.
o0 // & lm € de, ‘WTAQX oA vv/\mflb- aLB‘MW;,/,/ /
/ ////// ///bﬂb ;ﬂﬂa? a )Di/a////////%/y//r
i / 5
s
Lz //4/ %ZZM

- _u~4.4

wie seit 1890 die meisten Jensen nachbeten, und der apsii, die
Wohnung des ,Herrn der Hrde“, Ea's, ist zunichst der die Erde
umstromende Ocean, dann aber weiter seine unter der Erde be-
findliche Fortsetzung. Bel ist und bleibt der babyl. Lufteott, und
war nie Erdgott. Die Stelle der Sintflutepisode, Z. 87—40 (nach
anderer Zihlung 83—385, bezw. 89—42) spricht nicht dagegen,
da dort Ea als der personliche Schutzgott Pir-napisti’s (Noah’s)




— 347 —

dem Bel als dem Gott des Stadt Surippak?!) und zugleich als dem
Landesgott Babyloniens (also deutlich Gegensatz zwischen Chal-
diiern und Babyloniern) gegeniibergestellt ist; ebenso ist in diesem
elften Gesang des Nimrodepos Istar (die Tochter Sin’s, bezw. Ea's)
deutlich Gegnerin Bel's. Nach Ea’s Anweisung soll also Noah,
wenn er von den Bewohnern Surippak’s wegen der Zuriistung der
Arche zur Rede gestellt wird, antworten: ,Hs verwarf mich
Bel und hasst mich, drum will ich nicht mehr wohnen in eurer
Stadt, auf den Boden (kakkar) Bel’s nicht mehr legen mein Haupt,
will hinabsteigen zum Ocean (d. i. in’s Meer hinausfahren), bei
Ea, meinem Herrn wohnen; euch wird er dann iiberschiitten mit
Wasserreichtum (nupdu) ete. Es ist ganz ungerechtfertigt, aus
dieser Stelle folgern zu wollen, Bel sei im Gegensatz zu Ea, dem
Meeresgott, der Gott der Erde gewesen. — Nach den Principien
der modernen Pentateuchkritik wire iibrigens der 11. Gesang

zweifellos eine spiite Zusammenarbeitung einer Ba- (Jahve)-Quelle
und einer Bel- (Elohim)-Quelle!

Unter jenem Berg befand sich die Unterwelt (oder der
Arallu) mit ihren sieben Mauern und Thoren, zu der der Kin-
gang von Stiden her (vgl. z B. die Reise Gishdubar’s durch
Arabien nach den Wassern des Todes) stattfand; so erklirt es
sich, dass auch der Gotterberg selbst Arallu genannt wurde.
Delitzsch (Paradies S. 117 ff.) war schon durchaus auf dem richti-
gen Wege, nur dass er sich die Pforte des im Innern des Arallu-
berges in der Tiefe der Erde gelegenen Hades (Land ohne Riick-
kehr, oder auch ,ohne Ausgang®, Lds,?) wie hebr. Belija'al,
babylonisirt Belili, d.i. ,wo man nimmer herauf kommt“) an
diesem Berg selbst, also aussen an der Oberfliche der Erde, statt
im unterirdischen Ocean (Apst, oder Gurra, Durra, ig. Du'a-?)
dachte. Ganz haltlos sind die von Jensen, Kosmologie, S. 203 ff.,
917 ff. gegen Delitzsch erhobenen, vom Geist der Odesten Ver-

1) Zur Lage der Stadt Surippak vgl. schon oben S. 835, Anm. 2. Der
Name klingt gleich Apirak (,das Ophirische®) elamitisch (Surip Plur. von
Stru, und dann die Adjektivendung -ak wie im Gottesnamen Tn-Susinak).

9) Name der Gemahlin Nirgal’s, des Todtengottes (bezw. wie Nin-ib,
der Siid- oder Nachtsonne, wie auch das Opp. von s¥tan Zenith, namlich
das aus 3aiildnu Scheol entstandene $ildn den Hohlraum unter der Erde
bedeutet), syn. Nin-Kigalla, bezw. Allatu (aus ‘Aralatu, Arlatu).




048

neinung (sog. ,Kritik*) dictirten Erwiderungon; sie haben die
Forschung leider Jahre hindurch nur irre geftihrt.  Dagegen
finden sich in dem nach Jensen (Kosmologie S. 229, Anm, 1)
pdusserst verworrenen und phantastischen Buche® William F.
Warren’s , Paradise found* (Boston 1886) eine Fiille von durchaus
richtigen Bemerkungen, und ich gestehe gern, gerade durch
Warren (wenn ich auch seine letzten Schlussfolgerungen iiber die
urspr. Nordpollage des Paradieses nicht anzunehmen vermag), auf
die allein richtige, in der obigen Abbildung niedergelegte An-
schauung gefiihrt worden zu sein.

Zum Schluss fiige ich noch einige Bemerkungen zur Gemahlin
des Himmelsoceans, der Gottin Tum (geschrieben an-Tum, bezw.
dtu-Tum, d. i. Gottesdeterm. und Zeichen fum oder 4b) an, und
zwar zur Rechtfertigung meiner oben bei Aguk. gegebenen Trans-
scription. Bisher umschriehen alle Assyriologen diesen nur selten
begegnenden Gottesnamen?) Antum oder Anatum, indem sie darin
eine semitische Femininbildung von Anu erblickten. Eine solche
miisste aber entweder Anumitu oder Nunitu (beides in der Tat
gewohnliche und wol bezeugte Gotternamen) oder aber Anitu
(was nicht vorkommt), bezw. Aéfu (aus Antu, was ebenfalls nicht
vorkommt) lauten.

Ich habe nun anderwirts (in den oben citirten Abhandlungen)
gezeigt, dass auch bei den Agyptern urspr. ein Num an der Spitze
der Gottergenealogie stand, dass aber schon von der Zeit der Pyra-
midentexte an statt dessen Zwm (spiter als Abendsonne aufgefasst,
da ja auch der Sonnengott R& selbst oft statt und mit Tum er-
scheint) auftritt. Bs unterliegt fiir mich nun keinem Zweifel, dass
wenu {iberhaupt dem Anu eine Gemahlin beigegeben wurde, ?)

1) Meist heisst es ja nur Anu, Bel und Ea (vgl. z. B. oben S. 246 ff.
die Aufziihlungen der Gétter auf den Grenzsteinen), und wenn Gemahlinnen
beigegeben werden, so erhiilt Bel die Nin-lil (oder Ba'u) und Ea die Dam-
gal-nunna (,grosse Gemahlin des Nun®, also eine weibl. Personification des
Himmelsoceans, vgl. dg. die Himmelsgottin Nu-t als Gemahlin des Erd-
gotts), withrend Anu (der miinnlich oder tiberhaupt ungeschlechtlich gedachte
Himmelsocean) ohne Gemahlin bleibt.

2) So in alter Zeit z B. in der Anu-banini-Inschrift (vgl. meine Assyr.
Notes § 39, P. B. A. 8., XXI, p. 116), obv. 13/4 (ilu) Nu-um w (iltw) Tum.
Vgl. auch den P.N. Ibik-Tum bei Samsu-iluna (Meissner No. 33 und 59).




— 349 —

diese dann mit der #gypt. Gottheit Zum identisch ist, bezw. als
eine weibliche Personification jemes #g. Tum zu gelten hat, dass
also schon deshalb die Lesung (iltw) Tum statt der unmoglichen
Aussprache An-tum den Vorzug verdient. Begegnet dafiir in
spiteren Texten gelegentlich Tw (statt Zum), so ist das als eine
Abschwiichung (genau wie Nu statt Num) anzusehen, falls nicht,
da es ja ein hie und da an-twm, an-tu geschriebenes Wort lfu
_Gottin“ gab, dieses missbriuchlich an die Stelle getreten ist.
Eine Bestitigung fiir die Lesung ZTwm konnte auch noch darin
erblickt werden, dass es eine Erscheinungsform des Gottes Ninib
gab, welche Nin-tum hiess, und zwar eine minnliche Gottheit
(vgl. meinen Nachweis, Assyr. Notes § 82, niémlich den NS
Nin-tum-a-bi), welche auch als sukal-mach (Diener) des Himmels
(gi$ = Sami) bezeichnet wird; wir haben ja dfter neben einem ein-
fachen Gottesnamen einen mit Nin- vermehrten, z B. Ib und
Nin-ib, Gal und Nin-gal, Gir und Nin-gir etc. Was die Etymo-
logie von Twm anlangt, so mochte ich es am ehesten fiir eine
dialectische Variante von Num, Num halten, die dann von den
Babyloniern fiir das Feminin differenzirt wurde; zum Ubergaug
von n zu d (und dann verhéirtet zu ¢) gibt es ja Beispiele genug
(vgl. meine Sumer. Lesest. S. 140, lit. m, wo ausser ana, ata
,was?“ noch zuzufiigen: 195 n¢ und dig; Postpos. da aus na;
Refl.-Stamm  -da- aus na; 241 gur, dir, nir; nin ,vier®, tirk.
diirs nun, nin, nir wnd dun = idlu, itille, rubd und zu nun den
Zeichennamen nun-tin d. i. nun und fin).




10.

Die Astronomie der alten Chaldier.

I. Der Tierkreis.})

Der Satz, dass die alten Babylonier die Lehrmeister des ge-
samten Abendlandes, ja nicht bloss dieses, sondern auch des
Morgenlandes, gewesen seien, stellt sich mehr und mehr als der
einzig richtige heraus. Sogar die altigyptische Kultur muss zu-

riickstehen vor der babylonischen, da sich jetzt unschwer zeigen
lisst,®) dass nicht bloss die #ltesten Sprachdenkmiiler der KAgypter

Jiinger sind als die der stidbabylonischen Sumerier und nordbaby-
lonischen Semiten, sondern dass auch die Wurzeln der #gyptischen
Kultur an den Ufern des Euphrat zu suchen sind. Wenn aber
irgendwo, so steht bei der Astronomie und ihrem Stiefkinde, der
Astrologie, der oben ausgesprochene Satz in unumstrittener Gel-
tung, seit der gut unterrichtete, um Christi Geburt lebende Diodor
von Sicilien gerade diese Wissenschaft als eigentlichste Domiine
der Chaldier bezeichnet hat.

Von den Zodiakalgestirnen oder Tierkreisbildern weiss jeder
halbwegs gebildete Mensch; denn auch wenn einer keine klare
Anschauung von der scheinbaren Bewegung der Gestirne und der

1) Ausland, Jahrgang 64 (1891), No. 12—14 (=§. 221 f£); vgl. oben
S. 267, Anm. 3.

2) Vgl. meine Geschichte Babyloniens und Assyriens, S. 12 bis 20. Die
Beweise haben sich mir seither so gemehrt, dass der einzig mogliche Schluss
der bleibt, es seien geradezu nordbabylonische [vielmehr: ostarabische] Se-
miten gewesen, welche vielleicht schon vor 4000 v. Chr. die Elemente der
Kultur (vor allem die Schrift) und mythologische Anschauungen an die Ufer
des Nil verpflanzt haben, wo sie sich dann eigenartic weiter entwickelten.




— 351 —

Sonne hat, so hat er doch schon in den Kalendern davon gelesen,
dass zur Zeit der Friihlings-Tag- und Nachtgleiche die Sonne im
Bild des Widders (bezw. jetzt der Fische) steht, dass weitere der-
artige Sternbilder der Stier, die Zwillinge, der Lowe u.s. w. sind.
Durch sie (um bei der populiren Anschauung, von der ja auch
die Alten ausgingen, zu bleiben) zieht die Sonne bei ihrem all-
jihrlichen Kreislauf, und zwar so, dass sie stets einen Monat um
30 Grad (d.i. die beiliufige Entfernung eines Tierzeichens vom
niichsten) weiter vorrtickt, bis sie nach zwolf Monaten die ganze,
Ekliptik genannte (gegen den Himmelsiiquator um 27![; Grad ge-
neigte) Strasse am Himmel durchlaufen und wieder bei dem Stern-
bild, von dem sie am 21. Mérz ihren Ausgang genommen, an-
gelangt ist. Die uralte Einteilung des Jahres in zwolf Monate
setzt die Einteilung der Sonnenbahn am Himmel in zwolf Teile
und damit eigentlich auch schon die Markierung dieser Abschnitte
durch zwolf besonders in die Augen fallende Sternbilder voraus.')
So hatten z. B. auch die alten Agypter trotz ihrer 86 sogenannten
Dekane (von denen stets drei auf ein Tierkreisbild gehen) dennoch
von Anfang an zwolf Monate; die Babylonier hatten, wie uns

Diodor glaubhaft versichert, heide Hinteilungen, von denen ja die
eine nur eine Erweiterung der anderen ist, nebeneinander.?) Auf
der erweiterten Einteilung in 36 Sternbilder (bezw. Hauptsterne)
beruht iibrigens, nebenbei bemerkt, die Einteilung der altiigypti-
schen Woche in zehn Tage.

In der gleichen Bahn bewegten sich auch die Planeten und
der Mond, welch letzterer dieselbe in einem Monat (statt wie die
Sonne in einem Jahr) durchliuft; deshalb wird von den Arabern
die Ekliptik in 28 Mondstationen, die dort die Stelle der Tier-
kreisbilder vertreten, eingeteilt.

1) Noch #lter mag allerdings die Einteilung des Jahres in zwolf Mond-
monate sein; doch sowie man beobachtete, dass das daraus resultirende
Mondjahr zu klein sei und durch Einschaltung ergéinzt werden miisse, so
ergab sich dann von selbst die Einteilung der Sonnenbahn in zwolf
Abschnitte.

9) Diodor IT, Kap. 80, Schluss, wo selbstverstéindlich die fehlerhaft
{iberlieferte Zahl 30 in 36 zu korrigiren ist, da ja Diodor ausdriicklich an-
gibt, dass alle zehn Tage ein anderes dieser Dekanbilder am Horizont
heliakisch (am Morgen kurz vor Sonnenaufgang) aufgehe.




(8. 222,
Col. 1.)

— 352 —

Kann man nun auch wirklich nachweisen, dass nicht etwa
die Griechen,') sondern die Babylonier die Erfinder des uns ge-
ldufigen Zodiakus oder Tierkreises (Widder, Stier, Zwillinge; Krebs,
Lowe, Jungfrau; Wage, Skorpion, Schiitze; Ziegenfisch, Amphora
und Fische) gewesen sind? Diese Frage kann unbedingt mit Ja
beantwortet werden.

Seitdem im Jahre 1866 der zweite, besonders aber, als 1870
der dritte Band der grossen englischen Sammlung der ,Cuneiform
Inscriptions of Western Asia“ erschien, konnten die damals moch
spiirlich gesiiten Assyriologen erkennen, dass unter den lexikali-
schen Tafeln der Bibliothek Sardanapals auch eine ganze Reihe
von Sternnamen (darunter auch mehrere Planetenlisten), und
ausserdem eine grissere Anzahl zusammenhiingender astronomischer
und astrologischer Texte (diese im dritten Band) sich befinde. Die
Professoren Oppert und Sayce, ersterer in einem kleinen Artikel
im Journal Asiatique Okt.-Nov. 1871, und letzterer in einer
grosseren Abhandlung im dritten Band der Transactions der Bibl.-
archiiol. Gesellschaft in London (1874), haben den Anfang zu der
Erklérung dieser interessanten Texte gemacht und legten so, wenn
auch viele einzelne ihrer Aufstellungen sich heute als unhalthar
erweisen, dennoch den Grund zu allen weiteren Forschungen auf
diesem Gebiete. So hat z. B. schon damals Oppert die Planeten-
namen dieser aus der Zeit vor Sardanapal stammenden Texte bis
auf zwei zu vertauschende richtig erschlossen, und es mag diesem
Bahnbrecher der assyriologischen Forschung zur besonderen Ge-
nugthuung gereichen, wenn ich in einem dieser Aufsitze gegen
ein neuerdings erschienenes Werk den Nachweis za fiihren im
stande bin, dass die dort vorgeschlagene Reihe: Jupiter, Venus,
Saturn, Mars und Merkur?) auf durchaus falschen Voraussetzungen

1) Die Inder kommen nicht in Betracht, das es jetzt schon durch die
Namen (z B. Krija fir Widder) feststeht, dass sie den Tierkreis wie 5o
manches andere, z. B. die dramatische Litteraturgattung, von den Griechen
entlehnt haben. Bei den Agyptern endlich taucht die Einteilung in zwolf
(statt 36 Bilder) erst in der rémischen Kaiserzeit auf.

2) Jensen, Kosmologie der Babylonier (Strassburg 1890) S. 100 £ und
8. 111—139, und schon vorher Wilhelm Lotz, quaest. de hist. sabbati libri
duo (Lips. 1883), S. 29—32. Da Jensen das vor ihm Aufgestellte, im Fall
er es annimmt und durch weitere Griinde bestdtigen zu konnen glaubt,




— 353 —

und Schliissen beruht, und durch die alte: Merkur, Venus, Mars,
Jupiter, Saturn (wo Oppert und Sayce nur statt der drei letzten
die Folge Saturn, Jupiter, Mars hatten, indem sie hier einer
spiteren Verwechslung der beiden babylonischen Kriegsgotter
Nindar-Saturn und Nirgal-Mars gefolgt waren) zu ersetzen ist.

Doch wir haben es fiir heute noch nicht mit den Planeten,
sondern vorerst mit den Fixsternen, speziell den Tierkreishildern,
zu thun. Auch hier versuchte bereits Oppert mehrere Identifika-
tionen, so die naheliegende des ,Skorpionsterns* der Keilschrift-
tafeln mit dem Antares (eben im Sternbilde des Skorpion), ferner
des ,treuen Hirten des Himmels* mit dem Regulus, des ,Sturm-
sterns“ mit dem Aldebarén, u.a.m., wovon aber nur die erst-
genannte als stichhaltig zu betrachten ist. Auch Sayce kam mit
Gleichsetzungen von babylonischén Sternnamen nicht viel weiter,
doch liess seine oben citirte Abhandlung mit ihren vielen Uber-
setzungen’ bereits gut den Charakter der astronomischen Texte,
besonders aber auch die Mannigfaltigkeit der Sternnamen (die
Sayce freilich nicht immer richtig iibersetzte) erkennen. Da konnte
man von Beobachtungen von Mondfinsternissen, vom Eintritt der
Planeten in gewisse Sternbilder, vom Zusammentreffen mehrerer
Planeten lesen, immer aber war fiir die in Aussicht genommene
Konstellation ein dann eintretender Gliicks- oder Ungliicksfall vor-
hergesehen und so die praktische astrologische Nutzanwendung
ad oculos demonstrirt. Da begegneten Namen von Sternen und
Sternbildern in bunter Menge, so ein ,Konigsstern®, ,Lanzen-
stern®, ,Bogenstern®, ,Hirte des Himmels“, ein ,Lastwagen®
neben dem ,Wagen“ schlechthin, ein ,Rabe“, ein ,Adler*, ein
,Fuchs, ein ,Leopard“, eine ,Schlange, ein ,Schakal®, ein
», Kohlenbecken®, ein ,Hundsmaul®, ein , Widder“ (dessen rechter
und linker Vorderfuss besonders genannt waren), grosse und kleine
,Lwillinge®, eine ,Ziege”, ein ,Fisch® (bezw. ,Fisch des Gottes
HBa“) und andere mehr.

meist nur richtige Ahnungen nennt, die erst durch ihn zu wissenschaft-

lichen Aufstellungen erhoben werden (vgl. gleich hier S. 100 ,von Lotz

richtig bestimmt, doch mit teilweise recht leicht wiegenden Griinden®) so

muss er sich’s auch konsequenterweise gefallen lassen, wenn ihm jetzt die

Hauptverantwortlichkeit bei dieser falschen Aufstellung zugeschoben wird.
Hommel, Aufsitze und Abhandlungen. 23




354 —

Im Juni 1879 gieng Sayce sodann einen bedeutsamen Schritt
weiter, indem er mit Hilfe eines Astronomen, des Mr. Bosanquet,
den ersten Fixstern durch Rechnung bestimmte. HEs war dies ein
von ihm Dilgan gelesener Stern, dessen richtige Lesung indes
wohl Ash-kar ist, indem dem ersten Keilschriftzeichen die Werte
ash wie dil, dem zweiten aber gan sowohl als kar eignen. In
dem betreffenden, in den Monthly Notices of the Royal Astron.
Society (Bd. 39, No. 8) erschienenen Aufsatz wurde dieser von
den Babyloniern in besondere Beziehung zum Monat Nisan und
dem Jahresanfang gesetzte Stern, den sie deshalb gelegentlich
auch ,Stern der Sterne“ nanuten, als die Capella (Ziege) im Stern-
bild des Fubhrmann errechnet.!) Nun ist es wohl kein Zufall,
dass es ein mit anderen Zeichen geschriebenes (mit dem Deter-
minativ des weiblichen versehenes) sumerisches Wort gibt, welches
ebenfalls ash-kar zu sprechen ist und mit ,Ziege® tibersetzt wird,?)
und auch der semitische Name des Ash-kar-Sternes, ika, stellt
sich unschwer zu einem hebrdischen Wort, akko, welches man
langst mit ,Ziege®, ,Gazelle* oder &hnlich iibersetzt hat, wenn
nicht gar der arabische Name fiir die Capella, “aijfik, in dem
babylonischen ikt (dann ikt voraussetzend) steckt.

Eine weitere Uberraschung gab Sayce im Januar 1880 in
dem gleichen astronomischen Blatte (Notices, Bd. 40, No. 3), in-
dem er daselbst in einem zweiten Aufsatze tiber ,The Babylonian
Astronomy“ die Bruchstiicke zweier Planisphéiren aus der Biblio-
thek Sardanapals verdffentlichte. Auf dem einen waren noch zwei
Kreisabschnitte zu sehen, der eine mit der Beischrift ,achter Monat,
140 Grad“, und darunter ,Skorpionstern, 70 Grad“, der andere
anstossende mit der Beischrift ,Monat Kislev (d. i. der neunte

1) Hier muss bemerkt werden, dass es moglicherweise noch einen
zweiten Ash-kar-Stern gab (speciell ,Ash-kar von Babel“ genannt), der dann
hochst wahrscheinlich in der Nihe des Steinbocks (Ziegenfisches) und des
Wassermanns zu suchen ist.

2) Dass die Lesung su-kar falsch ist, und dass die semitische Uber-
setzung ,Ziege (uniku, arabisch “anak) heisst, habe ich in meinen ,SHuge-
tiernamen® (Leipzig 1879), S. 435 gezeigt. [Jetzt, nach zwanzig Jahren, ist
diese Wahrnehmung durch die keinen Zweifel mehr {ibrig lassende Schreibung
der Tempellisten von Telloh aus der Zeit der sog. jingeren Konige von Ur
definitiv bestiitigh worden.]




— 355 —

Monat), 120 Grad“, und darunter ,lig-bad Schakal, 60 Grad*
[s. oben 8. 242]. Nun stehen, wie Sayce bereits in den Trans-
actions ausfiihrte, die babylonischen Monatsnamen in directer Be-
ziehung zu den zwolf Tierkreisbildern (man vergleiche nur den
sumerischen Namen des zweiten Monats ,Stier® mit dem Stier,
dem zweiten Tierkreishild, oder den des elften Monats ,Fluch des
Regens® mit dem Wassermann, bezw. der Amphora, dem elften
Bilde des Zodiakus); wenn nun in dieser ‘Planisphire dem achten
Monate gerade das achte Tierkreisbild, der Skorpion, entspricht,
so ist das nach dem Bemerkten kein Zufall, sondern es geht viel-
mehr mit der wiinschenswertesten Deutlichkeit fiir jeden, der zu
lesen versteht, daraus die Kxistenz unseres Zodiakus mindestens
fiir die Zeiten des Assyrerreichs, hochst wahrscheinlich aber, da
die Tafeln der Bibliothek Sardanapals fast siimtlich nur Kopien
fritherer Texte waren, fiir die altbabylonische Periode hervor. Dazu
kommt noch, dass, da die Bezeichnung 60 und 70 Grad (fir den
inneren Kreis, 120 und 140 fiir den #usseren) eine Einteilung der
Ekliptik in 120 (bezw. 240 Grade) voraussetzt, dann Grad 0
zwischen Stier und Zwillingen vorausgesetzt ist, was fiir den
Friihlingspunct auf eine Zeit von etwa 3000 [bezw. 4000!] v. Chr.
zurtickweist. Daraus folgt nun nicht etwa, dass das urspriingliche
Original dieser Tafel in so friithe Zeit gehort, wohl aber, dass man
sich bei ihrer (vielleicht in’s zweite Jahrtausend fallenden) Ab-
fassung mit Bewusstsein einer lingst vergangenen Zeit als der der
Anfinge der babylonischen Astronomie erinnerte und diese zum
Ausgangspunct der Gradeinteilung nahm, wie es auch Sayce an-
gesehen. Sayce wies dann weiter noch darauf hin, dass auch noch
die alten sumerischen Namen einiger Monate auf eine Zeit hin-
weisen, wo man vom Bild des Stieres (und nicht des Widders, wie
spater) ausgieng und mit ithm den ganzen Tierkreis beginnen liess-
So heisse der achte Monat ,opposite to the foundation“, d.i. ,ge-
rade gegeniiber der Gegend, welche ,Grundlage’ genannt wird*,
withrend der zweite Monat den Namen ,Stier der Richtung® trage,
was nur in einer Zeit aufgekommen sein kann, wo die erste Hilfte
des Jahres mit dem Zeichen des Stieres und die zweite mit dem
des Skorpions (denn dieser ist das Zeichen des achten, damals also
siebenten Monats) begann.

Anch die Ekliptik hat Sayce damals schon in den Keilschrift-

23*




— 356 —

tafeln der gleichen Periode aufgefunden; er sagt, an das Vorige
ankniipfend, dariiber wortlich folgendes: ,Es gibt anch einen Aus-
druck ,Pfad der Sonne‘, welcher verschiedene Male in den alten
Tafeln vorkommt; es ist unmdglich, ihn anders zu erkliren, als
durch Ekliptik. Die Ekliptik war also trotzdem, dass sie zweifellos
zuerst als Weg des Mondes und der Planeten aufgefasst wurde,
doch schon in sehr frither Zeit mit dem Weg der Sonne identi-
ficirt. Und dieser Ausdruck, Weg der Sonne, wurde wiederum
mannigfach mit dem ,Stier' zusammengebracht.“ Sayce verweist
wegen des letzteren darauf, dass der gewthnliche Name des Planeten
Jupiter wortlich ,Sonnenstier heisst und von den Babyloniern
gelegentlich auch als ,Furche des Himmels“ (pidnu sha shamé)
bezeichnet wurde.!) Wenn dann Sayce weiter eine Stelle anfiihrt,
worin stehen soll ,der Stier des Himmels aufgehend

im Pfad der Sonne“ (3. Rawl. 53, 56 f.), so ist dieselbe zwar hier
nicht ganz richtig aufgefasst, aber gerade eine genauere Analyse
kann das von Sayce Gesagte nur bekriftigen. Denn es muss ge-
lesen und {iibersetzt werden: ,Die Bahn (charran statt alpu!)
der Sonne she (Variante Z. 57 sag) pit (Variante Z. 57 bit)
tarbagi shut Anu“, worauf als Glosse folgt:%) ,Bahn der Sonne
= Bahn in Bezug auf den Gott Anu (d.i. den Himmelsgott)*;
dann wird die Phrase nochmals wiederholt: ,Die Bahn der Sonne
am Anfang (wortl. Haupt) des Hirtenhauses (bezw. der Hiirde)
in Bezug auf Anu®, und nun der leider verstimmelte und daher
nicht tbersetzbare Nachsatz beigefigh. Aus den nachfolgenden

1) Diese Ubersetzung von pidnu stammt schon von Oppert (1871), der
darin die Ekliptik, und im Jupiter, als dem sich am wenigsten von der
Sonnenbahn entfernenden Planeten, den eigentlichen Planeten der Ekliptik
erblickt hatte. Nach Sayce wurde der Stier fiir die Furche, die er (natiirlich
als Sonnenstier, nicht als Planet, vgl. oben) pfliigte, gesetzt. Bestitigt wird
das Ganze dadurch, dass Epping fiir die Arsacidenzeit den gleichen Namen
,burche® fiir den Aldebaran (Hauptstern des Stierbildes) nachwies.

2) Etwas anders fasst Jensen (Kosmologie S. 89, Anm.) die Stelle,
indem er Sepit als ein einziges Wort nimmt (in der Bedeutung ,am Kuss-
ende von“), in welchem Fall dann der Ausdruck ,am Anfang von* in der
folgenden Zeile den Gegensatz dazu bildet. Auf jeden Fall aber ist ,Bahn
des Sonnengottes® statt ,Stier des Sonnengottes‘ zu korrigiren, und der
Ausdruck ,Bahn in Bezug auf Anu“ Glosse dazu. Derartige (nicht kleiner
geschriebene) Glossen kann ich in diesen Texten noch mehrere nachweisen.




— OBl

Zeilen geht deutlich hervor, dass vom Monat Nisan, also vom (22
Jahresanfang, die Rede ist. Unter dem mythologischen Symbol
des Hirtenhauses, das auch anderwirts in einem babylonischen
Tempelnamen wiederkehrt (,Hirtenhaus der Welt“, i-tur-ka-
lamma) hat man sich jedenfalls eines der Sonnenhéuser zu denken,
welche auf den bildlichen Darstellungen des Tierkreises den iibrigen

Col. 1)

Bildern voranstehen (siehe nachher).

Zweifellos gebiihrt also Sayce der Ruhm, als der erste die
wirkliche Existenz des zwolfgeteilten Tierkreises keilinschriftlich,
und zwar mindestens schon fiir die Zeit vor Sardanapal, nach-
gewiesen zu haben. Denn wenn auch die einzelnen zwolf Zeichen
noch nicht aufgezeigh werden konnten, so geniigte doch allein
der Stier im zweiten Monatsnamen, der Skorpion beim achten auf
der Planisphire und die sonstigen Beziehungen der alten Monats-
namen zum Tierkreis (so z. B. noch ,Ernte der Gottin Istar® fiir
den sechsten Monat, Ahre und Jungfrau, Sayce ,Botschaft der
Istar“, also wenigstens die Beziehung zur Jungfrau) vollstindig,
um im Verein mit dem aufgezeigten Namen ,Bahn der Sonne*
Diodors Angabe aufs erfreulichste inschriftlich bestdtigh zu sehen.

Auch von einer anderen Seite her wurde dieses Resultat be-

stitigt, mimlich durch den offenkundigen Zusammenhang des In-
halts der zwdlf Gesinge des babylonischen Nimrodepos mit den
Zeichen des Tierkreises, wie das zuerst der beriihmte englische
Assyriologe Henry Rawlinson im Jahre 1872 hervorhob. —Mit
Recht sagte Paul Haupt in seiner Gottinger Antrittsvorlesung iiber
den babylonischen Sintflutbericht, ,dass es doch kaum nur zufillig
sein konne, dass z. B. Ea-bani, der weise Stiermensch, im
zweiten Gesang auf den Schauplatz tritt (er vergleicht dazu noch
den zweiten Monatsnamen, s. oben), dass ferner Nimrod mit Eabani
ein unzertrennliches Freundschaftsbiindnis schliesst im dritten Ge-
sang (Zwillinge!), dass Nimrod krank wird im siebenten Gesang,
wo die Sonne schwiicher zu werden beginnt, dass er auf der achten
Tafel mit den Skorpionmenschen zusammentrifft, dass endlich
die Sintflut erzihlt wird im elften Gesang (Rawlinson verglich
hier bereits auch den betreffenden Monatsnamen ,Fluch des Re-
gens“), der dem Sturm- und Regengotte Rimmon geweiht ist und
dem Zeichen des Wassermannes entspricht. Wie man hier noch
,von unbegriindeten Hypothesen statt Beweisen® sprechen kann,




(S. 225)

— 358 —

wie es erst im vorigen Jahr ein junger Assyriologe ad majorem
nominis ipsius gloriam mniederzuschreiben wagte,’) ist geradezu
unbegreiflich.

[Hier ‘ist ein jetzt gegenstandsloser Abschnitt ausgelassen. |

Um nun wieder auf den Tierkreis zuriickzukommen, so hat
der Jesuit Epping auf Grund assyriologischer Informationen, die

ihm sein Ordensbruder Pater Strassmaier in London machte, aus
einer Reihe astronomischer Keilschrifttafeln der Arsacidenzeit den
ganzen in dieser letzten Epoche der chaldiischen Weisheit (2. Jahr-
hundert vor Christi Geburt) iiblichen Tierkreis nebst einigen son-
stigen Fixsternnamen durch genaune Rechnung bestimmt in dem
glinzenden Werke ,Astronomisches aus Babylon“, welches im
Herbst 1889 als Erginzungsheft zu den Stimmen aus Maria-Laach
(190 8. in 8° nebst acht autographirten Tafeln und mehreren
Tabellen) erschienen ist. Es war dies dadurch moglich, dass dort
fir mehrere genau durch die seleucidische Aera fixirbare Jahre
Planetenaufginge nebst Angabe der in ihrer Nihe stehenden Tier-
kreisbilder angegeben waren. Wenn es z B. hiess, ,des Nachts
am 8. Tischri (des Jahres 201 = 110 v. Chr.) ist Planet x im
Sternbild bir im heliakischen Aufgang, am 11. ist Planet y im
Sternbild nangaru im Kehrpunkt“, so war es nun nur Sache der
Rechnung (allerdings einer sehr mithsamen), herauszufinden, dass
Planet x = Mars, das Sternbild bir = x der Wage, Planet y
= Jupiter und Sternbild nangaru [s. oben . 251, Anm. 1]
= Krebs ist.

Es ergab sich also fiir die Arsacidenzeit folgende Liste [s. oben
S. 238].

Ausserdem ergaben sich von Fixsternnamen narkabbu (2958
Wagen) = grosser Bir, sharru (K6nig) = Regulus, chabrud
= Antares, kak-ban (,Waffe des Bogens“) = Sirius. Fiir die

1) Peter Jensen, Die Kosmologie der Babylonier, Strassburg 1890,
546 S. in 89 (Preis 40 Mark), daselbst S. 94. Dieses Buch handelt von
8. 57—95 (bezw. noch die nach dem Erscheinen von Eppings Buch ,Astro-
nomisches aus Babylon“ geschriebenen Seiten 310—3820) vom babylonischen
Ursprung der Tierkreisbilder und weist dort fiir einzelne Tierkreisbilder
entsprechende babylonische Sternnamen (nimlich fir den Stier und die
Zwillinge, die Wage (Skorpionscheren), den Schiitzen, Ziegenfisch und die
Fische) neu nach.




— 359 —

Planeten endlich ergab sich Gud-bir (so ist Gut-tu zu um-
schreiben) = Merkur, Dilbat = Venus, An = Mars, Te-bir
(bezw. Mul-bir, Mul-babbar) Jupiter, und Ra (oder tur-dish,
d. i gin?) Saturn, wobei bemerkenswert ist, dass nur die Namen
Gud-bir und Dil-bat auch schon der friitheren (altbabylonischen)
Nomenklatur angehoren, und dass Gud-bir friher den Jupiter,
nicht den Merkur, bezeichnete. s lisst sich auch sonst erhérten,
dass (wahrscheinlich aus mythologischen Griinden) Jupiter und
Merkur (Merodach und sein Sohn Nebo), wie auch Saturn und
Mars (die beiden Kriegsgotter Nindar und Nirgal) ihre planetari-
schen Namen gegen frither vertauschten, worauf ich im zweiten
(speziell iiber die Planeten handelnden) Artikel noch zu sprechen
kkommen werde.

Man sollte nun denken, durch Eppings Arbeit sei die ganze

Frage nach dem Ursprung des Tierkreises mit einemmal und fiir

immer gelost. Das wire auch, trotz der spiiten Zeit, in welche
die von ihm als Grundlage benutzten Texte gehoren, der Fall,
wenn nicht die meisten Namen im Laufe der Zeit durch andere
(teilweise akrostichische Abkiirzungen, wie das Jensen von ku
— kusarikku, a = ar@i ziemlich sicher, fiir pa = pa-bil-sag
wenigstens wahrscheinlich gemacht hat) ersetzt worden wiiren.
Von den Tierkreisbildernamen der Arsacidenzeit sind bloss mash
(mash-tabba) ,Zwillinge, akrabu ,Skorpion“ und sughur
,Ziegenfisch, bezw. noch ku (insofern kusarikku die richtige
Lesung des alten Stern-Ideogrammes gud-alim, worin gud un-
gesprochenes Determinativ ist, da alim wie kusarikku , Widder®
heisst) auch schon in den ilteren Texten als Sternbildernamen
bezeugt. Andererseits hat Jensen fir die dltere Zeit noch ein
Sternbild des Stiers (als ,Boten der Zwillinge*), die Wage als
Skorpionscheren (zibanitu = arab. zubana, wie dort das be-
treffende Sternbild heisst) und zwei offenbar benachbarte Hisch-
sterne (Fisch schlechthin, und Fisch des Gottes Ea, d. 1. des
Wassergottes, auf den ohnehin die ganze stidliche Abteilung der
Ekliptik mit ihren Fischen, ihrer Amphora, ihrem Ziegentfisch und,
wie ich hinzufiigen kann, der Seeschlange im Bild des Ophiuchus
hindeutet) nachgewiesen.

Dass wenn auch nicht durchweg die Namen, so doch die
Reihenfolge der Arsacidenzeit der Hauptsache nach in eine viel




— 360 —

és(fzs’ iltere Zeit zurtickgeht, ist zwar von vornherein sehr wahrschein-
~ lich, wird aber weit mehr durch das oben aus den alten Namen
der Monate, dem Inhalt der zwolf Gesiinge des Nimrodepos und
durch das Planisphiirenbruchstiick (mit Skorpion fiir den achten
Monat) Beigebrachte als durch den Nachweis einzelner aus der
Reihe losgeloster Bilder gestiitzt. Ich bin nun in der Lage, durch
ein genaues vergleichendes Studium der bildlichen Darstellungen
von finf altbabylonischen Grenzsteinen den endgiiltigen
Beweis zu liefern, dass schon um die Mitte des 12. vorchristlichen
Jahrhunderts eine in wesentlichen Punlkten abweichende (und bei
einigen Bildern noch ein Schwanken aufzeigende) Reihe in Nord-
babylonien existirt hat, deren Anfinge selbstverstéindlich in eine
noch um Geraumes frithere Zeit zuriickgehen. Ich teile zuerst
das Resultat mit, um dann den Weg, wie ich zu demselben ge-
kommen, kurz anzugeben und zum Hinzelnen dje notigen Erliute-
rungen beizufiigen,’) und bemerke gleich jetzt, dass man zwar
von jeher in diesen Abbildungen, von welchen eine (der sog.
Caillou de Michaux) in meiner Geschichte Babyloniens und Assy-
riens 8. 74, und drei weitere bei Epping (zwischen S. 150 und
151) abgebildet sind, irgend welche Darstellungen des Tierkreises
vermutete, vor allem wegen des gleichmiissigen Vorkommens von
Sonne, Mond und Skorpion, dass aber bisher kein Versuch gemacht
wurde, das Dunkel der tibrigen aufzuhellen. Mein Ergebnis nun
ist folgendes:

1. Sonne, Vollmond (?) [vielmehr Venusstern] und Halb-
mond nebst drei (bezw. zwei) dazu gehdrigen Zelten.

2. Die grosse sich um die grossere Halfte der Tierkreisbilder
windende Schlange, d.i. die von der Milchstrasse (die ,Gegend
des Ka-sil¢, des Kesil des alten Testaments, die die Ekliptik beim
Stier und Skorpion, dem alten Friihlings- und Herbstpunkt, schneidet
und in die Sommer- und Winterhilfte teilt) bezeichnete, an den
Himmel versetzte Urwasserschlange Ti’amat der babylonischen Kos-
mogonie, die nebst ihren elf Helfern vom Stier als dem Symbol
des Sonnengottes besiegt wurde. &)

1) [Diese Partie wird im folgenden ausgelagsen werden, aus dem oben
8. 267, Anm. 3 angegebenen Grunde.]

2) Die elf Helfer sind die nach Eliminirung des Stiers tibrig bleiben-
den elf Tierkreisbilder, von denen bereits Jensen den Widder, Ziegenfisch,




— 361 —

3. Die zwolf Tierkreisbilder, nimlich

a) Stier (mit seinem Zelt und dem Symbol des Jahresanfangs),

b) Zwillinge (zwei auf einem einzigen Hals sitzende Drachen-
kopfe),

c¢) Spindel [richtiger: Streitkolben] (bezw. Geierkopf),

d) Hund (spiter Lowe),

e) Ahre (Jungfrau),

f) Joch (Wage),

g) Skorpion,

h) Pfeil (bezw. Skorpionmensch mit Bogen),

1) Ziegenfisch (bezw. Schildkrote),

k) Kohlenbecken oder Schmelztiegel (bezw. Amphora),

I) Vogel (einmal jedoch statt desselben ein Pferdskopf, wozu
man das von Jensen iiber den Pegasus Beigebrachte ver-
gleiche),

m) Widder (mit seinem Zelt und dem Symbol der am Himmel
iiber dem Widder stehenden Triangel).
4. Als 13. Bild (Symbol des Schaltmonats) ein auf einer Stange
sitzender Rabe.?)

Von den fiinf bildlichen Darstellungen des Tierkreises aus

dem 12. vorchristlichen Jahrhundert, von welchen ich oben ge-

Schiitzen (Skorpionmenschen) und Fisch (bezw. Fischmenschen) als mit den
betreffenden Tierkreisbildern identisch erkannt hat. Uber den Stier als
Ausgangspunct und seine Beziehung zum Jupiter (der Sonne) siehe schon
oben (Sayce); einen Schritt weiter gieng sodann spiter ebenfalls Sayce
(Babyl. mythology S. 48 und 291 ff.), indem er den Stier direct mit dem
Sonnengott identificirte. Letztern weiter als den Bekidmpfer jemer Unge-
heuer erkannt zu haben, ist das Verdienst Jensens (obwohl er auch hierin
in gewissem Sinn Lenormant und Sayce zu Vorgingern hatte, wie sich
spiter zeigen wird). Unzweifelhaft verkannt hat dagegen Jensen die Be-
deutung der Elfzahl der Helfer (vergleiche auch die aus dieser Elfzahl
stammende Notiz des Servius zu Virgil, die Chaldéier hétten nur elf Tier-
kreisbilder gehabt) und ferner die Existenz der Schlange (als Milchstrasse)
am gestirnten Himmel, wodurch der Zusammenhang der kosmogonischen
Sage (die dann spiter ein babylonischer Dichter zu dem uns vorliegenden
Weltschopfungsepos verarbeitete) mit astrologischen Anschauungen erst in’s
rechte Licht gesetzt wird.

1) Man vergleiche die Rolle, welche der Rabe bei verschiedenen V¢l-
kern als Ungliicksvogel spielt und dazu die gewiss in graues Altertum
zuriickgehende ungiinstige Vorbedeutung der Zahl 13.

(8. 227,
Col. 1)




(S. 250,
Col. 1)

sprochen, kommen zunéchst eigentlich nur vier, simtlich aus den
letzten Jahrzehnten jenes Jahrhunderts stammend, in Betracht, da
die finfte (etwa 1160 v. Chr.) einmal eine viel rohere Zeichnung
als die tibrigen bietet und auch viel schlechter erhalten ist, so
dass sich die Bilder nicht immer genau erkennen lassen und erst
durch die anderen vier Tierkreisabbildungen ihre Erliuterung, Fr-
ginzung und Deutung bekommen konnen. Ich bezeichne diese
finfte (élteste) Darstellung mit E (abgebildet bei Epping auf der
linken Halfte der Tafel zu S. 150—151) und lasse sie vorderhand
noch ausser Betrachtung [vgl. jetzt die oben S. 248 f., No. 3, ge-
gebene Beschreibung]. KEs kommen also zuniichst die folgenden
vier in Betracht:

A. Die grosse, ein lingliches Viereck vorstellende Tafel in
sechs iibereinander stehenden Kolumnen oder Fichern mit dem
sitzenden Konigsbild (Nebukadrezar I.) in der fiinften, verdffent-
licht 5. Rawl. 57 [s. oben S. 249 f.].

B. Die Darstellung auf dem sogenannten Caillou de Michaux
in Paris, einem ovalformigen Kiesel, dessen oberste spitzigere Partie
sie einnimmt (abgebildet in meiner ,Geschichte“, S. 74, und in
Perrot und Chipiez, Histoire de I’Art dans l'antiquité II, S. 610
und 611) [s. die Abbildung oben S. 252.].

C. Die Darstellung auf einem Stein aus dem 10. Jahre des
Marduk-nadin-achi (1127—1105 v. Chr.), 3. Rawl. 45, untere Hiilfte,
bei Epping rechte Seite der Tafel, untere Hiilfte.

D. Die ganz i#hnliche Darstellung tiber dem bekannten
stehenden Konigsbild (letzteres mit einem Teil der Tierkreisfiguren,
.Geschichte“, S. 457), verdffentlicht 3. Rawl. 45, obere Hilfte,
und ebenso bei Epping, rechte Seite der Tafel zu S. 150, obere
Hilfte [s. die Abbildung oben S. 251.].

[Es folgte nun die genauere Beschreibung der einzelnen Bilder. ]

Indem ich schon oben stillschweigend die Tierkreisbilder unserer
Grenzsteine in die richtige Ordnung gebracht, habe ich hochstens
noch zur Rechtfertigung einiger Identifikationen (so des Hundes
mit dem Léwen, der Ahre mit der Jungfrau und des Joches mit
der Wage) wenige Worte zu sagen, da sich ja anderes (wie Pfeil
= Schiitze) von selbst versteht, das iibrige einer Erliuterung Be-
dirfende (Pegasus statt Fische; Spindel) bereits erklirt worden ist.




363

Dass der Hund das Prototyp des spiteren Lowen ist, darf um so
eher als sicher angenommen werden, als das (aufs sumerische zu-
riickgehende) Ideogramm fiir den Liowen ,grosser Hund“ heisst;
nehmen wir den Stier als Ausgangspunct, so fiel in jener dltesten
Zeit der Hund mit der Zeit der grossten Hitze, also den ,Hunds-
tagen* zusammen, was wieder fiir die Gleichsetzung des Hundes
der Grenzsteine mit dem spiteren Lowen spricht. Dass die Jung-
frau die Ahre!) in der Hand hilt und deshalb das betreffende
Sternbild auch bloss Ahre genannt wurde, ist bekannt. Im alt-
babylonischen Namen des Monats Elul, kin (bezw. kim) Istar,
was nicht mit ,Geschift (oder Botschaft) der Istar (Astarte,
Venus)“, sondern vielmehr ,Ahre der Istar® zu iibersetzen ist,
ist beides vereinigt, und man sieht aus diesem Namen zugleich,
wie alt die betreffende Anschauung ist. Was endlich das Joch
anlangt, dessen eine Form (in B, C und D) iibrigens auch eine
Wage?) vorstellen konnte, so sei daran erinnert, dass der grichi-
sche Name unserer Wage Cvyds (,Joch*) ist; spiter (bei Griechen
und Arabern) hat man dann in dem betreffenden Bilde Skorpions-
scheren erblickt, wozu der in néchster Nihe stehende Skorpion
Veranlassung gegeben haben wird.

Wir haben nun noch einen Blick auf die fiinfte der Grenz-
steintierkreisdarstellungen (E) zu werfen [es folgte nun die ge-
nauere Beschreibung; s. oben S. 248 f.].

Schon oben wurde bemerkt, dass die urspriingliche Ordnung,
die wir doch auf dem Nimrodepos und den Monatsnamen, sowie
aus noch anderen bereits angefiihrten Indicien schon fiir die Mitte
des 2. Jahrtausends, wenn nicht fiir noch frithere Zeit erschliessen
diirfen, den Verfertigern der fiinf Grenzsteine nicht massgebend

1) Daher der Name Spica fir den Hauptstern in der Jungfrau.

9) Bs ist sogar sehr wahrscheinlich, dass das babylonische Wort zu-
banitu (sumer. bir) bereits ,Wage“ bedeutet hat, da eine Glosse: ,bir, seine
Mitte* gleich ,Mitte der zubanitu® (Fem.) setzt, und die Araméer davon
ein Verbum zebdn ,kaufen, verkaufen“ abgeleitet haben. Wenn die Araber
subdnay speciell von den Scheren des Skorpions brauchen, so haben sie
den den Babyloniern entlehnten (ihnen der Bedeutung nach unbekannten)
Sternnamen zubdnay erst spiter, durch die Griechen veranlasst, auf die
Scheeren iibertragen; denn im Arabischen gibt es sonst kein derartiges
Wort fiir Schere.

(8. 252,
Col. 2,
Mitte)




— 364 —

war,!) da sie auf jedem derselben wieder eine andere ist. So be-
finden sich auf B unter Sonne, Mond und Venus auf der einen
Seite zwei Reihen, deren erste die beiden Zelte fiir Sonne und
Mond, dann den Ziegenfisch und das Joch (die Wage), deren
zweite (ebenfalls von rechts nach links aufgeziihlt) Stier, Widder,
Ahbre und Pfeil enthilt; auf der anderen Seite (unter der Schlange)
sehen wir in einer Reihe sodann den Hund, die Zwillinge, Am-
phora und Adler (diese beiden tibereinander), den Raben und den
Skorpion. In den sechs iibereinander befindlichen Reihen von A
stehen in der obersten die drei grossen Glestirne (an ihrer Seite
der Kopf der Schlange, deren Schwanz an der Seite der fiinften),
in der zweiten die drei zu Reihe eins gehtrenden Zelte, in der
dritten Stier, Widder und Wage (von links nach rechts gezihlt),
in der vierten Geierkopf, Zwillinge, Pferdskopf und Rabe, in der
fiinften Hund (unter dem sitzenden Konigsbild) und der bogen-
schiessende Skorpionmensch, und endlich in der sechsten Kuh nebst
Ahre, Schildkrote und Skorpion (diese beiden tibereinander) und
Amphora. Ganz anders ist wiederum die Anordnung in den beiden
kreisformigen, nur auf den ersten Anblick gleichformig scheinenden
Darstellungen C und D, die unter sich auch noch dadurch unter-
schieden sind, dass D statt des Ziegenfisches die Schildkrote auf-
weist. Nur eines ist gewiss kein Zufall, dass nimlich auf A, B,
D und E Stier und Widder nebeneinander stehen, wie andererseits
auf B und E Zwillinge und Hund. Ebenso halte ich es fiir keinen
Zufall, dass in A die dritte Reihe mit dem Stier, die vierte mit
den Zwillingen (einschliesslich Spindel, s. oben), die fiinfte mit
dem Hund und die sechste mit der Ahre beginnt, also ganz die
zu erwartende Ordnung, wie andererseits der Widder (No. 12) in
A tber dem Pferdskopf (No. 11, Pegasus), der Schiitz (No. 8)
tiber dem Skorpion (No. 7) steht. Bei der Stellung der {ibrigen
(No. 6, Joch: drittes Bild der dritten Reihe; No. 9, Schildkrste:
links tiber dem Skorpion, aber in der gleichen, niimlich der letzten
Reihe; No. 10: Amphora, letztes Bild der letzten Reihe, um vom
Raben, dessen Nummer ja noch nicht feststeht, ganz zu schweigen)
hat sich der Verfertiger von A schon deshalb nicht an die sonst
offenbar von ihm beabsichtigte Folge gehalten, weil diese kleineren

1) Mit einer Ausnahme (bei A), woriiber weiter unten.




— 366 —

Figuren eben von ihm da untergebracht wurden, wo noch kleine
Liicken waren. Auch war der Kiinstler noch durch andere Griinde
gezwungen, von No. 6 an die Ordnung teilweise zu unterbrechen.
Denn in der vorletzten Reihe hatte er das sitzende Konterfei des
Konigs Nebukadrezar I. angebracht, zu dessen Fissen der Hund
(No. 4) ruht; vor dem Konig steht (in derselben vorletzten Reihe
die zweite Grappe) der bogenschiessende Skorpionmensch (No. 8),
wodurch die Reihe voll ist. Das ist aber beabsichtigt; der Konig
nennt sich in der Inschrift als Bezwinger Elams ,den Triiger
des michtigens Bogens®, und ebendeshalb wurde ihm der Schiitze
beigesellt.!) Und auch warum der Konig gerade mit dem Hund,
dem Symbol der Julihitze, verbunden wurde, geht mit Evidenz
aus der gleichen Inschrift hervor: ,im Monat Tammtz (Juli) —
so heisst es dort — unternahm er den Zug,?) die Macht der Hitze
sengte wie Feuer, und die Glut der Wege ziingelte wie Flammen,
nicht war vorhanden Wasser, abgeschnitten waren die Brunnen,
die Kraft der grossen Rosse nabm ab, und des tapferen Mannes
Mut wich zuriick; da zog hin der michtige Konig, die Gotter
trugen ihn, es riickt aus Nabt-kudurri-ugur, der keinen Neben-
buhler hat, u.s. w.* (vgl. meine Geschichte Babyloniens und As-
syriens S. 450). Vergegenwirtigen wir uns also nochmals die
Anordnung:

1) Auf dem Grenzsteine D halt der Konig selbst, der hier getrennt
von den Tierkreishildern dargestellt ist (vgl. die Wiedergabe in meiner
,Geschichte* S. 457) den Bogen in seiner Hand.

2) Eigentlich miisste man hier den darauffolgenden Monat, den Ab
(Juli-August) erwarten, da dieser dem Hunde (bezw. Lowen) zugehort. Doch
diese Monatsnamen setzen bereits (wie es ja im 12. Jahrhundert v. Chr.
schon nahezu der Fall war) den Widder als Friihlingspunct voraus, nicht
mehr den Stier; da nun aber die Anordnung der Bilder auf unserem Grenz-
stein einer #lteren Tradition zuliebe deutlich den Stier zum Ausgangspunct
nimmt, so ist es nicht undenkbar, dass, weil der Hund, vom Stier ange-
fangen, das vierte Bild ist, er hier in Beziehung zu dem vierten Monatb
(dem Tammuz) gesetzt wurde, obwohl ja der zweite (und nicht der erste)
Monat ([jar und nicht Nisan) dem Stier entspricht. Ubrigens kann der
Feldzug zwar im Tammuz (wo es auch schon sehr heiss war) begonnen,
aber doch den ganzen Ab hindurch gedauert haben, welche Annahme
schliesslich die einfachste Losung des anscheinenden Widerspruchs sein
wiirde.

(S. 253,
Col. 2)




(S. 270,
unten)

3. Rethe: (1.) Stier (12.) Widder;

4. Reihe: (2. 8.) Zwillinge (11.) Pegasus;
(incl. Spindel, bezw. Krebs)

5. Reihe: Konig mit (4.) Hund . . .. (8.) Schiitze;

6. Reihe: (5.) Kuh mit Ahre (7.) Skorpion.

Man sieht, wie schon vorhin hemerkt, die ersten Plitze auf jeder
der zur Verfigung stehenden Reihen mit den Nummern 1—35
besetzt. Nun war andererseits erforderlich, dass der die Reihe
beschliessende Widder neben den Stier zu stehen komme, also sein
(des Widders) Platz damit schon von vornherein festgenagelt; aber
auch der Ort des Schiitzen war von vornherein als zweites Bild
der vorletzten Reihe aus dem oben angefiihrten Grunde in Aus-
sicht genommen. ¥s war daher, um mnoch einigermaassen in der
Ordnung zu bleiben, jetzt nur natiirlich, unter No. 12 die No. 145
und unter No. 8 die No, 7 zu setzen, und fiir die noch iithrigen
Nummern 6, 9 und 10, bezw. auch noch 13 (den Raben), eben
wo noch Platz war, Unterkunft zu suchen. Kine grosse Auswahl
gab es nicht mehr. Auf Reihe drei, welche, nebenbei bemerkt,

viel niederer als die anderen ist, also zu niedrig fiir den auf einer
Stange sitzenden Raben wie fiir die in B mit einem Stiel ver-
sehene Amphora, war gerade noch Platz fiir das auf einem Ge-
hiuse liegende Joch (No. 6), auf der vierten Reihe neben dem
Pegasus gerade noch ein schmaler Platz fir den Raben, auf der

fiinften war gar kein Raum mehr, und auf der sechsten rechts
neben dem Skorpion gerade noch einer fiir die Amphora, und auf
der gleichen Reihe links tiber dem Skorpion fiir die niedere, aber
langgestreckte Schildkrote (die ebendeshalb an keiner der noch
Platz aufweisenden Reihen rechts am Ende mehr hitte unter-
gebracht werden konnen).

Es diirfte damit zur Gentige bewiesen sein, dass in A wirk-
lich und in der That (von No. 6, 9 und 10 aus den angegebenen
Griinden abgesehen) die noch spiter iibliche Anordnung der Tier-
kreisbilder das Maassgebende war.

Wir haben demnach aus den Grenzsteinen einen chronologisch
bis auf wenige Jahre hinaus sicher fixirharen Punkt fir die Go-
stalt der Tierkreisbilder und deren Anordnung gewonnen, Damals
war die Sonne zur Zeit der Friihlings-Tagundnachtgleiche zwischen




— 367

Stier und Widder, und der Widder ging an diesem Tage heliakisch
(d. i. kurz vor der Morgensonne) auf. Die Zeit, wo Ende Mérz
die Sonne an den Hornern des Stieres stand oder, besser: zwischen
Stier und Zwillingen (so dass der heliakische Aufgang des Stieres
damals beobachtet werden konnte), lag weit, weit zuriick,?) und
trotzdem war bei der Anordnung hie und da noch die alte Weise,
mit dem Stier zu beginnen, maassgebend, wie ja auch die alten
sumerischen Benennungen der Monate (wonach z. B. der spitere
zweite Monat Ijar, den Namen des ,Stieres der Richtung* fiihrt)
auf jene frithe Epoche noch weisen. Ja, einige derselben miissen
sogar als Ueberbleibsel einer noch fritheren Zeit bezeichnet werden.
Denn wenn der sumerische Name des vierten, bezw. vor 2500
v. Chr. dritten, Monats den Namen ,Aussaat®, der sechste (bezw.
fiinfte) aber ,Ahre der Gottin Istar®, was auf die Ernte und das
Dreschen weist, heisst, so passt hier den Landesverhiltnissen nach
weder der Juli (bezw. Juni) fiirs erstere, noch der September,
bezw. August fiirs zweite. Denn die erste Aussaat findet im
Dezember, die zweite, die hier nur gemeint sein kann, im Februar
dort statt, die Ernte aber Mai-Juni. Die Sonne muss mindestens
noch zu Frithlingsanfang im Zeichen des Krebses oder gar des
Lowen gestanden haben, wenn die alten Namen fiir den Tammuz
und Elul irgendwelchen Sinn haben sollen; damit sind wir aber
im 7. oder gar 8. vorchristlichen Jahrtausend; denn nach Littrow
nahm die Mitte des Krebses im Jahre 6770 v. Chr. den Friihlings-
punct ein. In der That sind auch solche Bezeichnungen wie Saat-
mond, Erntemond die i#ltesten und urspriinglichsten. Dass aber
die sumerische Kultur in so altersgraune Vorzeit, wenigstens in
ihren Anfingen zuriickgeht, wer wollte es bezweifeln? Wenn die
semitischen Vorfahren der alten Agyptel', bezw. der geistigen Elite
derselben, von Babylonien her mit den Elementen der bereits vom
Sumerismus beeinflussten Kultur etwa im 5. Jahrtausend (und
es wird aller Wahrscheinlichkeit nach eher frither als spiter ge-
schehen sein), wie ich das néchstens aus Sprache, Mythologie und
Schrift nachweisen werde, an die Ufer des Nils gezogen sind, so
konnen ganz gut die dltesten Erinnerungen der Sumerier noch

weitere zwei Jahrtausende zuriickdatiren.

1) Etwa 3800 v. Chr. stand die Sonne zu Jahresanfang (81. Mirz) an
den Hornerspitzen des Stieres, etwa 2470 schon in den Hyaden.

(8. 211,
Col. 1)




368 —

Ein weiterer Name, der fiir den zwolften Monat, den Adar
(Mérz, frither, d. h. vor 2500 v. Chr., Februar), niimlich ,Ernte-
monat®, scheint aller Erklirung zu spotten, da weder im Februar
noch auch, wenn wir in’s 7: Jahrtausend zurtickgiengen, im No-
vember fiir Babylonien eine Erntezeit (etwa die zweite Ernte, wenn
wir fiir Mai die erste annahmen) je denkbar wire. Hier aber
liegt offenbar jene schon in der vorigen Nummer beriihrte, zuerst
von Sayce beobachtete Eigentiimlichkeit der Babylonier vor, in
der zweiten Hilfte der Monatsnamen, die fiir die alte Zeit (vor
2500 v. Chr.) dem siidlichen Teil der Ekliptik, der Wassergegend
(Skorpion, Schiitze, Ziegenfisch, Amphora, Fische, bezw. Pegasus,
und Widder) entspricht, denen der ersten korrespondirende Namen
(wenigstens teilweise) zu geben. So entspricht dem Nawmen bar-
asag-ga yglinzendes Heiligtum* des Nisan der Name des Tishri dul-
azagga ,glinzende Behausung, dem Namen gud-siddi »Otier der
Richtung® des Tjar der Name ,der Grundlegung?) gegeniiberliegend
(korrespondirend)® des Marcheschwan (Arach-samna), dem Bei-
namen Kusallu des Sivan der Name Kisilinu (Kislev), dem Namen
»Feuermonat® des Ab der Name » Wassermond“ (wortlich ,Fluch
des Regens®) des Shebet, und so denn auch dem Namen »Ahre
der Istar“ des Elul der Name ,Erntemond“ des Adar. Auch der
Umstand, dass dem Gott Sin (Mondgott) der Monat der Zwillinge,
Sivan, heilig war, und dem Gotte Nirgal (Kriegsgott) der korre-
spondirende Monat Kislev der anderen Hiilfte des Jahres, gehort
hieher, insofern gerade Sin und Nirgal stets als Zwillingspaar an-
gesehen wurden und deshalb mit Vorliebe zusammen genannt
werden. [Vgl. jedoch zu diesem Absatz die Berichtigung in Ar-
tikel III (erste Ernte wirklich im Monat Adar).]

An die letstere Wahrnehmung (Korrespondenz des Monats
der Zwillinge, Sivan oder Kusallu) mit dem Monat des Schiitzen,
Kisilimu (Kislev), kniipft sich noch eine weitere, welche von hohem
Interesse sein diirfte. Beide Namen namlich, Kusallu und Kisi-
limu, hingen etymologisch (wie dies von Kisilimu schon Sayce
und Lenormant gliicklich erkannt haben) mit dem uns im alten

1) Sogar wenn man das betreffende Wort anders, némlich als ,Ochsen-
treiber, Ackerbauer® (ikkaru) fassen wiirde, lige die Korrespondenz mit
dem Stier auf der Hand. Nebenbei sei bemerkt, dass das ,Gestirn der Gr.“
die zum Bild des Stieres geh6renden Plejaden sind (siche Art. III).




369 —

Testament begegnenden Sternnamen Kesil, in welchem man bis-
her gewohnlich den Orion erblickte, zusammen. Dies scheint
sich jetzt dadurch zu bestitigen, dass nach Epping noch in

der Arsacidenzeit ein Beiname des Schiitzen mdatu $a Kasil
,Gebiet des Kasil® gewesen ist.l) Nun ist es doch wohl kein
Zufall, dass gerade das Bild des Ophiuchus (Schlangentriger),
welches bei den Babyloniern den Schiitzen vertrat, einen Riesen
darstellt, welcher eine grossmiichtige Schlange (deren Kopf fast
beim Bootes steht, deren Schwanzhilfte aber in die hier besonders
breite und innen hohle Milchstrasse hineingeht) in den Armen
hialt. Auch der alttestamentliche Kesil wurde bekanntlich als
Riese angesehen. Noch bedeutsamer aber ist, dass der Kesil, wie
wir fortan' den Ophiuchus nennen diirfen, mit seiner Schlange die
Stelle (iiber dem Skorpion) markirt, wo die Milchstrasse die Ekliptik
schneidet, und dass die gleiche Milchstrasse gerade an der gegen-
iiberliegenden Seite der Ekliptik zwischen Zwillingen und Stier
(wo um 3800 die Sonne im Frithlingspunkt stand, der Stier selbst
heliakisch am 21. Mirz aufgieng und die Gleichsetzung des Stiers
mit dem Anfang des Kalenders ihren Anfang nahm) wiederum
dieselbe schneidet und demnach die Sonnenbahn in ihre damalige
Sommer- und Winterhilfte teilt. Wenn der Monat der Zwillinge
eben vom Bilde des Kesil seinen Beinamen Kusalln bekommen
hat, wie der des Ophiuchus (Sechiitzen) seinen Namen Kislev, so
héingt das gewiss mit dem erwdhnten Umstand zusammen. Nun
tritt auch die Tatsache, dass die Urwasserschlange Ti’Amat, welche
der Lichtgott Marduk besiegt hat,*) an den Himmel als Milchstrasse
und speciell auch als die Schlange des Ophiuchus versetzt wurde,
erst in die rechte Beleuchtung. Auch dass der dem Stier (Symbol

1) Epping transscribirt Kas$ud $a Ka-tar (das Zeichen tar ist aber
hier sil zu lesen, da auch sonst die betreffende Gruppe ku-sil lautet, semitisch
nasakw, wozu man vergleiche, dass die Araber gerade den Ausdruck nasak
mit diesem Sternbild verbinden), worin ich zuerst die Bezeichnung ,Weg
in Bezug auf nin-Kasil“, das wire dann die ,Milchstrasse“, erkennen zu
diirfen glaubte. Es steht aber fir die irrige Transscription Ka$$ud nicht
Kash shu-ut im Original, sondern vielmehr das Zeichen mdtu ,Land, Gebiet*
(auch ,Osten®).

2) Als Episode des babylonischen Weltschépfungsepos, woriiber ich
voriges Jahr in einem Artikel der ,Neuen kirchlichen Zeitschrift® (Leipzig
1890, Juniheft, und dazu den Nachtrag, Januar 1891) gehandelt.

Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen. 24




— 370 —

des Marduk, wie schon Sayce erkannte) auf der anderen Hilfte
entsprechende Skorpion den gleichen Gott Marduk zum Patron
hat, gehort hierher, worauf zuerst, ohne noch an die Milchstrasse
zu denken, Lenormant aufmerksam gemacht hat.!) Die Berechti-
gung, auch die Urweltschlange am Himmel (und zwar in der
Schlange des Ophiuchus und weiter in der ganzen Milchstrasse)
zu suchen, gibt tibrigens nicht nur die Tatsache ihrer Abbildung
auf den oben besprochenen fiinf Tierkreisdarstellungen des 12. vor-
christlichen Jahrhunderts, sondern es existiren auch mnoch alte
Traditionen, welche dies geradezu fordern.

Einmal néimlich hat schon Sayce (Babylonian Mythology
S. 116) auf eine Stelle einer babylonischen Flussliste hingewiesen,
wo der ,Fluss der Schlange* dem ,Fluss des grossen Himmels-
oceans“ gleichgesetzt wird, und zweitens versteht auch die rab-
binische ﬁberlieferung (speciell der 1370 n. Chr. gestorbene Ral-
bag, d.i. Rabbi Levi Ben Gersom) unter der von Gott besiegten
Schlange im Buche Job (26, 18, vgl. Franz Delitzschs Kommentar,
2. Aufl, S. 339, Anm. 1) die Milchstrasse. Dass betreffs des an den
Sternhimmel versetzten Drachenkampfes die Ansicht Jensens (in
seiner , Kosmologie der Babylonier*) zuriickzuweisen ist, als handle
es sich hier bloss um die Tierkreisbilder der siidlichen Hilfte (der
sogenannten Wassergegend), speciell den Widder, Skorpion, Ziegen-
fisch und die Fische als ,Helfer* der Schlange des Abgrundes,
wird allein schon (wie ich das bereits oben bemerkt) durch die
Zahl elf dieser Helfer, und dadurch, dass unter ihnen auch der
Hund, die Zwillingsungeheuer, die Geierschlange und die der
Jungfran entsprechende Gottin Lachamu (das einzige weibliche
Wesen unter diesen Helfern) sich befinden, geniigend widerlegt,
ganz abgesehen davon, dass nach Jensen gerade die Hauptfigur,
die Schlange, fehlen wiirde.

Noch mochte ich zu dem vorhin erwihnien Umstande, dass
Marduk zum Schutzgott der Schlangengegend am Himmel ge-

1) Lenormant, Origines de 'histoire, I, S. 256 f.: ,Maroudouk, l'adver-
saire des démons (die als die elf Helfer der Schlange den iibrigen elf Tier-
kreisbildern entsprechen) est donc alors le soleil qui lutte encore contre
les progrvs du principe des tentbres . .. . a 6té choisi pour présider au
huititme mois.




- 8711 -

macht wurde,!) wihrend er doch der eigentliche Held des zweiten
(frither ersten) Monates, dem der Stier angehort, ist, bemerken, dass
umgekehrt als der Schutzgott des zweiten Monates in der gleichen
keilinschriftlichen Monatsgotterliste Merodachs (Marduks) Gegner Ea
auftritt; Ea namlich, dessen Symbol der Widder ist, ist zugleich der
Reprisentant des ganzen Urwasserbereiches und wird oft dem durch

die Schlange symbolisirten Chaos geradezu gleich gesetzt. Es ist
klar, dass eben dadurch, dass hier jedesmal der Feind (da, wo man
Marduk erwartet, Ka, und da, wo man eine auf die Abgrund-
schlange weisende Gottheit erwartet, vielmehr ihr Bekiimpfer Mar-
duk) eingesetzt wird, recht deutlich auf die Symbolisirung des
grossen Streites zwischen Licht und Finsternis am Sternhimmel
verwiesen sein soll. Jetzt erkldirt sich auch, wie schon in relativ
frither Zeit Ea und Marduk in Bezug auf die Schopferrolle, die
eigentlich zunéichst nur dem Marduk zukommt, vermengt und ver-
wechselt wurden. In der oben erwiihnten Monatsgotterliste heisst
nimlich Ba (als Patron des Stiermonats) ,Herr der Menschheit®,
und im Nimrodepos wird der Stiermensch, den die Gottin Artru,
damit er den Nimrod bekdmpfen solle, gebildet, Ea-bani d.i. ,Ha
ist Schopfer® genannt. Hs war also schon damals (etwa 2000
v. Chr.), wo iibrigens bereits der Widder (das Symbol Kas) im
Frithling heliakisch aufging, vergessen worden, dass Ea nur als
personificirte Wassertiefe und Gegner Marduks zum Patron des
Monates Ijar seiner Zeit gesetzt worden war, und man dachte
jetzt dabei nur noch an den eigentlichen Ea, den ,guten Gott*,
den Vater und Berater Marduks, den man deshalb auch ganz gut
an die Stelle seines Sohnes als des Erschaffers der Menschen treten
lassen konnte. Mit anderen Worten: die kosmogonische Rolle Has
als des Urwassergottes und Feindes des Lichtes hat hier seiner
gewohnlichen Rolle als zweiten Hauptgottes des babylonischen
Pantheons Platz gemacht. Man sieht daraus zugleich, dass min-
destens schon zur Zeit der Abfassung des Nimrodepos (etwa 2000
v. Chr. oder bald nachher) die Idee der Schopfung mit dem viel
ilteren (mit den Anféngen des Tierkreises in enger Beziehung

1) Links tiber dem Skorpion (ebenfalls noch westlich der Milchstrasse)
befindet sich der Schlangentriiger; die Schlange selbst nimmt fast den
ganzen Raum oberhalb des Schiitzen, Skorpions und der Wage ein!

24 *




— 372 —

stehenden) Mythus vom Kampf des Licht- und Sonnenstieres gegen
die Schlange und die tibrigen Chaosungeheuer in Verbindung ge-
bracht wurde. Das babylonische Weltschépfungsepos, welches Sayce
mit Unrecht in spitere (erst assyrische) Zeit setzen will, hat diese
Verbindung bereits zum Hintergrund und gehort seiner Abfassung
nach vielleicht sogar noch vor das Nimrodepos, auf jeden Fall
aber im. allgemeinen in die gleiche Periode, die Zeit der Bliite
der semitischen: Literatur Altbabyloniens, die wir etwa von Cham-
murabi (20. Jahrhundert v. Chr.) bis Mitte des 2. vorchristlichen
Jahrtausends ansetzen diirfen.

Soviel tiber den Tierkreis im astronomischen System der alten
Chaldier, fiir welchen ich durch den Nachweis der Symbole der Grenz-
steine den ersten unverriickbaren chronologischen Punct in obigem
fixirt. habe. Dabei war es mir eine besondere Freude, so viel schon
von dem trefflichen Sayce, diesem unermiidlichen Pionier der assyrio-
logischen Forschung, Aufgedecktes teils bestitigen, teils ergiinzen und
erweitern zu konnen, was ich hier um so mehr hervorhebe, als Jensen
in seiner Kosmologie derartige Funde Sayce’s entweder ganz (und oft
sehr zum Schaden seines Buches) ignorirt oder in beliebter Manier zu
nur zufillig Erratenem ober blos Geahntem herabdriicken méchte.
Es hat sich aber in gerechter Vergeltung solchen Vorgehens nun
gerade umgekehrt herausgestellt: Jensen hat eben in dem Punkt,
auf den er selbst (nebst seinen in althabylonischer Astrologie und
Mythologie nur ungentigend orientirten TLobrednern) das meiste
sich zu gute gethan, niimlich der Verkniipfung der Chaosungeheuer
mit dem Tierkreis, hochstens nur das Richtige geahnt, das meiste
(und gerade die eigentlich entscheidenden Facta) aber iibersehen.

Im niichsten Artikel werde ich iiber die Planeten und ihre
Beziehungen zu dem babylonischen Pantheon und zu unseren
Wochentagen handeln, um dann in einem letzten Artikel noch
tiber die wichtigsten Fixsterne (soweit sie micht schon bei den
Tierkreisbildern in Frage kamen) zu sprechen, vor allem iiber den
»Lanzenstern“, tiber welchen sich in den letzten Jahren eine ganze
Literatur aufgehiiuft hat, von welchem ich aber (gegen Jensens
Antares) die Identitiit mit dem Prokyon (unweit siidlich der Zwil-
linge) durch zwingende Griinde nachzuweisen in der Lage bin,

[Bis hierher in den Nummern 12—14, 16.—30. Miirz 1891,
abgedruckt. ]




II. Die Planeten

und Nachtriigliches zum Tierkreis. ')

Die alten Babylonier kannten und beobachteten ausser Sonne (gofqll)
und Mond noch fiinf weitere Himmelskorper, die im Gegensatz
zu den tbrigen sich nur mit dem ganzen Firmament weiter be-
wegenden Sternen (eben den Fixsternen) nach bestimmten Gesetzen
ihre Bahnen am Himmel ziehen, niimlich die sog. Planeten, den
Merkur, die Venus, den Mars, den Jupiter und den Saturn. Neptun
und Uranus, die mit blossem Auge kaum zu entdecken sind, blieben
begreiflicherweise ausserhalb des Gesichtskreises der Alten. Die
Reihe, in welcher die Planeten gewthnlich aufgeziihlt werden und
in der auch ich sie eben vorgefiihrt habe, ist eine uralte und in
der scheinbaren Entfernung von der Erde (in Wirklichkeit ja von
der Sonne) begriindet. Denn mnach dieser populéren Anschauung
ist der Mond der uns nichste, dann kommen die zwei zwischen
Sonne und Erde sich bewegenden Planeten Merkur und Venus,
dann, getrennt durch die Sonne (in° Wirklichkeit durch die Hrde),
die drei tibrigen, Mars als der niichste, Jupiter als der mittlere,
und Saturn als der entfernteste. Damit hingt auch die schon in
der Apostelgeschichte, niimlich in der Erzihlung von Pauli Be-

kehrung und seiner Entziickung in den ,dritten Himmel* (2. Kor.12, 2
als Ergiinzung zur Apostelgesch. 9, 4) zu Tage tretende Anschau-
ung von den sieben Himmelsphéiren zusammen, hinter denen
dann erst die achte, die der Fixsterne, gelegen gedacht war. Diese
Anschauung muss aber in der Tat viel viel dlter sein, ja muss
schon in die Anfinge der semitischen Volkerbildung zuriickgehen,

da nur so sich erklirt, inwiefern Babylonier wie Hebrier nie ,der
Himmel® (Sing.) sondern stets ,die Himmel“ (Mehrzahl) sagen,
was dann auch von den griechisch schreibenden Verfassern der
neutestamentlichen Schriften, die auch stets oi ovparoi sagen, nach-
geahmt wurde. Auch bei den Arabern finden wir als altchaldéi-

1) Ausland 1891, No, 20 und 21 (10. und 18. Mai).




— 3874 —

sches Erbe diese Sphéreneinteilung, und zwar ist bei ihnen, ganz
den oben erwihnten Entfernungen entsprechend, die erste Sphire
die des Mondes (al-kamar), die zweite die des Merkur oder des
Utirid, die dritte die des Morgen- und Abendsterns oder der
Zuhara, die vierte die der Sonne, die fiinfte die des Mars oder
des Mirrily (pers. Bahrdm), die sechste die des Jupiter oder des
Mushtari (pers. Birgis), und die siebente die des Saturn oder des
Zuhal (pers. Kaiwdn); an diese sieben schliessen sich nun noch
eine achte und neunte, nimlich die der Fixsterne und endlich die
Sphiire der Sphiren oder die Wohnung des Allmichtigen. Dass
diese bei den Arabern sich findende?) Anschauung nicht etwa erst
aus dem Mittelalter stammt, lehrt eine Stelle aus den Poesien des
Mu‘allakadichters Lebid, eines noch vorislamischen Zeitgenossen
Mohammeds, welche in wortlicher ﬁbersetzung also lautet:

In schonstem Gleichmass hat er (Gott) geschaffen und dann vor

seinen hellleuchtenden Thron als Riegel gesetzt

sieben Schichten iiber den hichsten Piigsen,

wihrend unter ihnen die Erde sich ausdehnt in fester Fliche

und ihre glatten Berge in hartem Gesteine starren.2)

Und ein anderer, ein frithislamischer Dichter des Stammes
Hudhail, Abu Cakhr, schwort ,bei Gott, dessen Thron iiber den
sieben (Sphiren) sich bewegt¢. [Eine dritte Stelle endlich stammt
aus emem Gedicht des Umaija ibn abi s-Salt (Cheikho, Kit. $u‘ara
an-nasr., p. 230 f.,, wo aber der betr., LA s. v. samd citirte Vers
fehlt) und lautet:

Ihm (dem Mose?) gehért an das was das Auge des Sternkundigen
erblickt hat, withrend tiber ihm (sich wolbte)

der Himmel Gottes (der sich befindet) iiber sieben Himmeln
mit der Variante ,tiber sechs Himmeln* und der Glosse ,und
der siebente ist dann der, der iiber den sechsten sich befindet“;
dieser Umaija erwihnt wie al-Asha ofters biblisch - jiidische
Legenden in seinen Gedichten.] Hs wire [daher], da sonst
die Planeten in den iltesten Gedichten der Araber wenig ge-
nannt werden, wihrend die verschiedenen Tierkreisgestirne und

1) Vgl. z. B. Ethés Ubersetzung von el-Kazwinis (f 1283 n. Chr.) Kos-
mographie (Leipzig 1868), S. 81—112 (darin die ersten sieben Sphiiren
S. 88-"59). :

2) Lebid 42, Vers 8 und 4 (nach der Ausgabe Dr. Anton Hubers).




3o

sonstigen Fixsterne eine um so grossere Rolle in ihnen spielen,
nicht unmoglich, dass die Vorstellung der sieben Sphiren mit so
manchen anderen jiidischen, aus dem Talmud stammenden An-
schauungen zu den Arabern lkurz vor Mohammed gedrungen wire;
in diesem Falle aber geht dann erst recht die in Rede stehende
Vorstellung auf das Entstehungsgebiet des Talmud, Babylonien,
and somit auf das alte Heimatland der Astronomie und Stern-
deuterei, Chaldia, zurtick.

Die gleiche Ordnung, nur dass die Sonne gleich nach dem
Mond kam, liegt dem sogen. thema mundi, welches auch in die
griechische Astrologie tibergegangen war und auf den beiden
vechtwinkeligen Darstellungen der Himmelsbilder der stidlichen
und nordlichen Himmelszone im Pronaos des Tempels von Dendera
erscheint, zu Grunde. Danach befand sich am ersten Welttag der
Mond im Krebs, die Sonne im Lowen, Merkur in der Jungfrau,
Venus in der Wage, Mars im Skorpion, Jupiter im Schiitzen und
Saturn im Steinbock,!) was, wenn wir fiir die Sonne den Friih-
lingspunect annehmen, uns auf eine bis in’s 8. oder 9. Jahrtausend
v. Chr. zuriickreichende Zeitperiode als spiiter angenommenen Aus-
gang?) fithren wiirde. Auch die Varianten in anderen agyptischen
(zum Teil aus dlterer Zeit als die Darstellungen von Dendera
stammenden) Planetenlisten lassen wenigstens die Zweiteilung (in
die zwei nahen und die drei fernen Planeten) deutlich erkennen,
so: Jupiter, Satarn, Mars; Merkur, Venus (Brugsch a. a. O.
S. 836) oder: Venus, Merkur; Saturn, Jupiter, Mars (S. 337, wo
im ersteren Fall nur durch die Umstellung der beiden Gruppen
die urspriingliche, aber von binten herein zu ziihlende Ordnung
hergestellt zu werden braucht) oder endlich: Merkur, Venus;
Jupiter, Mars, Saturn (S. 338 £).

Es ist klar, dass diesem allen eine uralte feste Anordnung,
welche selbstverstindlich wiederum auf keinen andeven Ursprung
als babylonischen zuriickzufiihren ist, zu Grunde liegen muss,
eben diejenige, welche Arabern, Griechen (bezw. Romern) und
Agyptern (deren Astronomie anerkanntermassen zu einem grossen

Astronomie, daselbst S.817—3847).
9) Man vergleiche damit das von mir im letzten Teil des ersten Auf-
satzes (Tierkreis) Bemerkte.




— 376 —

Teil griechischen und damit dann auch wieder chalddischen Ut-
sprungs war) gemeinsam ist.!) Wenn wir nun bei den Babyloniern
(und zwar in Kopien aus der Zeit Sardanapals) eine stets wieder-
kehrende feste Anordnung der Planeten (incl. Sonne und Mond)
finden, in welcher der Mond voransteht, dann die Sonne folgt,
und die in No. 4 sicher die Venus aufweist (vgl. oben: Mond,
Sonne; Merkur, Venus; Mars, Jupiter, Saturn!), in No. 3 und 6
aber wenigstens hochst wahrscheinlich, ja, wie ich zeigen werde,
gewiss, den Merkur (Gott Dun-ghadda-uddw d. i. ,Held, der den
Schreibgriffel ausgehn lasst, also doch wohl Nebo = Merkur)
und den Jupiter (GQud-bir d. i. »Stier des Lichtes*, wozn man das
in Aufsatz I iiber die Gleichstellung von Sonne, Jupiter und Stier
Beigebrachte vergleiche) enthilt, wenn, sage ich, also fiinf von
den sieben (bezw. drei von den finfen) in der zu erwartenden
Anordnung auftreten, dann ist es doch fir die noch restierenden
zwel von vornherein wahrscheinlich, dass sie sich ebenfalls diesor
Anordnung fiigen, dass demnach der drittletzte der rotschimmernde
Mars und der letzte der ringumgebene Saturn sein werde. In der
Tat hat schon Oppert im Jahre 1871 die babylonische Planeten-
liste richtig so erklirt, mit der einzigen Ausnahme, dass er den
drittletzten mit dem Saturn und den letzten mit dem Mars identi-
ficirte; aber auch, dass der drittletzte Mars und der letzte der
Satarn war, lisst sich unschwer beweisen.

Bevor ich weitergehe, muss vorausgeschickt werden, dass die
Babylonier verschiedene Bezeichnungen der Planeten hatten, die
aber sdmtlich eine mehr oder weniger innige Beziehung zu einer
Reihe von Gottheiten trugen. So hiess der oben schon erwiihnte
erste Planet Gott Dun-g‘adda-uddu oder auch dainu  (letzteres
= ,Richter) und entsprach dem besonders in Babel als Sohn
Merodachs hochverehrten Gotte Nebo, dem Patron der Schreib-
kunst und Boten der Gotter. Der zweite, der Morgen- und Abend-
stern, hiess Dilbat (d. i. eigentlich » Verkiinderin®) oder auch 219
(bezw. 2ib ,Abend*) und war der Gottin Istar (Astarte) geweiht.
Der dritte hiess lubad (d. i. Planet) kaiwdnu (d. i. ,der Bestiindige“)
oder auch lu-alimma ,Widder* und war der Planet des babyloni-

1) Von den zwolf Tierkreisbildern auf den Darstellungen von Dendera
ist jetat der durch die Griechen vermittelte chaldische Ursprung allgemein
angenommen,




— 377 —

schen Kriegsgottes und Gemahles der Liebesgottin Istar (Astarte).
Der vierte hiess lubad (Planet) Gud-bir (d.1i. ,Stier des Lichtes®)
oder auch bibbu ,Stier®, hatte aber auch noch eine Reihe anderer
Namen, unter denen Mushtarilu deswegen bemerkenswert ist, weil
daraus die Araber al-mushtari verstiimmelt haben (was ebenfalls
schon Oppert erkannte); er war dem Gotte Merodach (eigentlich
Amar-uduk ,junger Stier des Tages“, vgl. oben gud-bir ,Stier
des Lichtes“), dem urspriinglich solaren Hauptgotte der Stadt
Babel, geweiht. Der fiinfte endlich hiess Zalbad-Anu, auch
simuitu, und war dem Gotte des Totenreiches und des Ackerbaues,
dem Nirgal, gleichgesetzt worden. Jetzt verstehen wir auch,
wieso es kam, dass die Griechen bei der Heriibernahme den ersten
Planeten Hermes (Merkur), den zweiten Aphrodite (Venus), den
dritten Ares (Mars, Kriegsgott und Gemahl der Venus), den vierten
Zeus (Jupiter) und den letzten Kronos (Saturn) nannten, weil
eben diese Gottergestalten des griechisch-romischen Pantheons den
oben aufgezihlten des babylonischen dem Wesen und den Attributen
nach am besten entsprachen. Wie die gleichen (und damit ihrem
Ursprung nach also die uralten babylonischen) Gottheiten noch
heute in den Namen unserer Wochentage (nur wieder in anderver,
aber wahrscheinlich ebenfalls auf die Babylonier zuriickgehender
Anordnung) fortleben, werden wir weiter unten sehen.

Bei der eben vorgenommenen Identificirung der babylonischen
mit den griechisch-romischen Gottheiten ist nur eines kurz zu
rechtfertizgen, némlich die Zuteilung des Gottes Nindar an den
drittletzten Planeten, den kaitwdnu, und des Gottes Nirgal an den
letzten, den Zal-bad-Anu, und dann die Gleichsetzung des Nindar
mit Ares-Mars und des Nirgal mit Kronos-Saturn. Denn man
hatte bisher stets den Nindar dem Saturn und den Nirgal dem
Mars entsprechend geglaubt. Beide babylonische Gottheiten, Nin-
dar und Nirgal, sind urspriinglich Sonnengbtter, heide gelten als
erstgeborene Sthne des Bel, und beide konnten auch in mancher
Hinsicht als Kriegsgottheiten aufgefasst werden. = Darin lag eine
gewisse Schwierigkeit. Da aber doch Nindar, wie aus den reli-
giosen Texten zur Geniige hervorgeht, der eigentliche Kriegsgott
ist (wie bei den Griechen Ares) und stets als Gemahl der Istar
(wie Ares als der der Aphrodite) auftritt, withend andererseits
Nirgal der Gott sowol des Totenreiches als auch der Fruchtbar-




— 378 —

keit des Bodens ist, welche beide Rollen ja auch Kronos-Saturn
in sich vereinigt, so ist es das einzige Richtige, in Ares-Mars den
Vertreter des Nindar und in Kronos-Saturn den des Nirgal zu er-
blicken, und nicht umgekekrt. Nun erklirt sich auch aufs beste,
wieso die babylonischen Gelehrten den Namen des Planeten Zalbad-
Anw (unseres Saturn) durch ,der sich an den Toten Sittigende*
auslegten und ihm eine Reihe von Beinamen gaben, welche ihn
als den Feind, den Widersacher, den Schakal (als Leichenfresser)
u. s. w. bezeichnen. Aber bei der grossen Verwandtschaft beider
Gotter, des Nindar und des Nirgal, ist es wiederum leicht erkliir-
lich, wieso in spiiterer Zeit (ganz sicher von Kambyses an und
dann durchgiingig in der Arsacidenperiode) die Rollen vertauscht
wurden, und die aus Zalbad-Anu entstandene Abkiirzung An den
Mars, und die Benennung kaiwdnu (in der ideogr. Schreibung
gin, welch letztere, wie Jensen erkannte, hier die Aussprache
Kaiwanu wiedergibt) den Saturn vertritt. Rine ganz ihnliche
Vertauschung (oder vielmehr hier nur einseitige Ubertragung)
konnen wir bei den Namen der zwei Planeten Merkur und Jupiter
in der spiteren Zeit beobachten, was seinen Grund darin hat, dass
man die Planetenreihe nicht mit dem Sohne Merodachs, Nebo,
sondern mit dem grossen Vater, dem Hauptgotte Babyloniens,
beginnen lassen wollte. Man liess dem Planeten Jupiter seinen
alten Namen ,Stier des Lichtes* wenigstens der Bedeutung nach,
indem man ihn statt Gud-bir mit dem synonymen Ze-bir (ge-
sprochen aber Mul-babbar) benannte, gab dagegen den alten Namen
des Jupiter, Gud-bir, nunmehr dem Merkur, so dass also nun die
zwel grossen Sonnengdtter, Merodach und Nindar, zu Anfang und
am Schluss der Reihe (Merkur nun = Merodach, Venus= Istar
wie vorher, Mars nun = Nirgal, Jupiter ebenfalls = Merodach,
Saturn nun = Nindar) als Patrone der Planeten zu stehen kamen.
Selbstverstindlich haben die Griechen ibre Planetennamen lange
vor Einfiihrung dieser Anderung von den Chaldiern entlehnt, ge-
wiss schon Jahrhunderte vor Eudoxus (4. Jahrhundert), ja vielleicht
schon vor Pythagoras (6. Jahrhundert).

Um nun eine bessere Ubersicht zu ermoglichen, seien noch-
mals nacheinander dem Zusammenhang nach simtliche Planeten-
namen (nebst Synonymen) mit den ihnen entsprechenden Gottheiten
vorgefiihrt, wobei sich dann auch die beste Gelegenheit ergiebt,




— 379 —

noch manche Einzelheiten nachzutragen, sowie die durchaus falschen
Neuerungen Jensen’s (wie schon vor ihm Lotz’s) kurz zu wider-
legen. Sollte ich dabei hier und da einiges schon oben Gesagte
1 wiederholen gezwungen sein, so moge das mit der Wichtigkeit

des Gegenstandes entschuldigt werden, zumal die Untersuchungen

fiber die richtize Bedeutung der Planetennamen (um hier absicht-
lich Jensen's Worte anzufiihren) ,als die Grundlage fiir simtliche
Forschungen iiber babylonische Himmelskunde zu betrachten sind‘,

Es ist kein Zufall, dass simmtliche Planetengttter urspriing-
Jich Sonnengottheiten sind, denn auch Istar ist als Gemahlin und
Sehwester des Sonnengottes hier mit eingeschlossen (ganz abgesehen
davon, dass Venus als Morgenstern urspriinglich minnlichen Cha-
rakter hatte, und in der Tat ihre Beinamen Nindar-anna und
U-dar sich formell in nichts von der einen Schreibung des Gottes
Nindar, ihres Gemahls, unterscheiden). Es wird deshalb auch der
Name lu-bad (semitisch bibbu, ,Bock* oder ,Widder), welchen
simtliche Planeten, insbesondere aber die zwei Hauptplaneten
Mars und Jupiter, die beiden Stiergottheiten, tragen, mit diesem
solaren Charakter der Planetengttter zusammenhiéngen. Betrachten
wir nun nacheinander die einzelnen derselben.

1. Merkur, mit seinen babylonischen Namen [da-pi-nu, sprich]
dainu (4. 1. ,Richter, wie ich vermuten mochte entweder als
Totenrichter der Unterwelt oder aber als urspriinglicher Sonnen-
gott, wie ja sonst letzterer auch stets der Richter genannt wird)
und Dun-ghadda-uddu. Dass unter letzerer Gottheit nicht etwa
Merodach zu verstehen ist, lehrt vor allem die von Jensen griind-
lich missverstandene 1) Stelle eines astrologischen Textes: ,Der
Stern des Gottes Merodach (also Jupiter) heisst, wann bei seinem
Sichtbarwerden Dun-ghadda-uddw [x] Grade hochsteht (d. h. also,
wann er zugleich mit dem, bezw. an der Stelle oder in der Hohe
des ja nie sehr weit sich iiber den Horizont erhebenden Merkur
erscheint), Sag-me-gar, wenn er in der Mitte des Himmels (also
viel hoher) steht, heisst er Nibirw (d. h. der Durchschreiter).”

1) Jensen’s Ubersetzung ,Marduk bei seinem Erscheinen ist D., (wenn
er) X Stunden hoch steht, Sag-me-gar, wenn er im Meridian (eigentlich in
der Mitte des Himmels) steht, Nibiru“ widerspricht den ersten Regeln der
babylonischen Syntax. Dass Nibiru ein Beiname des Merodach, hat Sayce
schon 1874 ausgesprochen,




— 380 —

Ebenso werden in einem mythologischen Texte {4. Rawl. 23, No. 1)
nacheinander die Gotter Ea, Merodach, Ramman und Samas
(Sonne), Nindar und Dun-ghadda-uddu aufgeziihlt, was wiederum
eine Gleichsetzung des D. mit Merodach (Jupiter) ausschliesst.
Der Name Dun-ghadda-uddu (,Held, der den Griffel ausgehn
lisst*) giebt sich unschwer als ein Synonymum sowol von dainu
(sumerisch ud-al-kud), als auch als ein solches von dingir ghaddao
(»Gott des Griffels“), dem gewdhnlichen Ideogramm fiir den Gott
Nebo-Merkur.') — Spiterhin wurde, wie schon oben erwihnt,
der Name des Jupiter, Gud-bir, auf den Planeten Merkur iiber-
tragen, womit es vielleicht zusammenhiingt, dass in der Liste
3. Rawl. 53, No. 2 dem Merodach als Gott des 1., 2. und 4. Monats
(falls hier Merodach nicht einfach die Sonne in ihrem Lauf durch
die zwolf Tierkreiszeichen bedeuten soll) die Beinamen Dun-ghadda-
uddu, ud-al-kud [vgl. das Syn. di-kud, bezw. sa-kud] und ddinu
gegeben werden,

2. Venus. Uber die Deutung der Namen dieses Planeten
war tberhaupt nie ein Zweifel bei den Assyriologen. In altbaby-

lonischen Texten heisst Venus Nindar-anna, gewshnlich aber (in
iilberer wie noch in der jiingsten Zeit) Dilbat, womit genau die
griechisch - babylonische Glosse des Hesychius: Delephat stimmt,
Vielleicht hat ganz urspriinglich Nindar-anna die Venus als (ménn-
lich gedachten) Morgenstern hezeichnet, da das oben erwiihnte bei
Dilbat stehende zig im Gegensatz dazn ,Abend® heisst.

3. Mars. Dariiber, dass der ihm in Babylonien urspriinglich
entsprechende Gott Nindar (und nicht Nirgal) ist, wurde schon
oben gehandelt. ®) Sein eigentlicher Name war schon in alter
Zeit kaiwdanu (meist ideographisch sag-ush geschrieben, wie schon
Oppert erkannt hatte). Da gerade Nindar schon im 14. Jahr-
hundert v. Chr., wie wir jetst aus den beriihmten Tell-Amarna-
Briefen wissen, den kanaaniischen Sonnengott (Moloch oder Baal)

1) Noch die arabischen Lexikographen wussten, dass der Planet “Utarid
(Merkur) der ,Stern der Schreiber® gewesen sei. “UtArid hat Wellhausen
ansprechend mit Herodots Orotal identificirt.

2) [Nin-dar vielleicht die babyl. Aussprache. Jedenfalls sagten die
Assyrer Nin-ib, da sie davon den Namen ihrer Hauptstadt Niniveh (Ninua)
ableiteten; vgl. meine Assyr. Notes § 42, und auch das Verhiltnis des Gottes
Ib zum Tempel Imbi-Anu, Ihi-Anu, oben . 246, Anm, 2.]




— 38l —

bezeichnete (vgl. Bet-Shemesh dort Bit-Nindar), so ist auch be-
greiflich, wie in der zuerst von Eberhard Schrader in Berlin richtig
erkliirten?) Prophetenstelle Amos 5, 26 der Kult des kanaangischen
Baal als einer des Sakkut und Kaivan aufgefithrt werden konnte.
Dort sagt nimlich der Prophet zu den von Goth abtriinnig ge-
wordenen Tsraeliten: ,So werdet ihr denn mehmen (andere: und
nahmt ihr zugleich) den Sakkut (d. i, wie Schrader zuerst nach-
wies, ein Beiname des Gottes Nindar und, iibertragen, dann somib
auch des Baal), euren Konig, und den Kéwan, euren Sternengott
(d. i. den Stern des Nindar oder Baal), eure Bilder, die ihr euch
gemacht.® Spiter, wo die Namen des Mars und Saturn vertauscht
wurden, ist dann Kaivan die Benennung des Saturn (so bei den
Persern wie auch bei den auf babylonischem Boden wohnenden
Mandgern) geworden.

4. Jupiter. Wenn auch in der spiteren Zeit der Name
- Stier des Lichtes* (Gud-ud geschrieben, aber Gud-bir zu sprechen,
da wd auch den Lautwert bir hat, und der Name Gudi-bir aus-
driicklich fiir den Gott Marduk, dem wiederum der Name ,Planet
Gud-ud® zugelegt wird, bezeugt ist) auf den Planeten Merkur
(Nabit oder Nebo als Sohn Marduks oder Merodachs, s. schon
oben) iibertragen wurde, so lehren eine ganze Reihe von Stellen
unzweideutig, dass in der dlteren und &ltesten Zeit der ,Stier des
Lichtes® nur Merodach, bezw. Jupiter gewesen sein kann. Kin
ganz nebensiichliches Epithetum ,der Tapfere“ (wie sonst gewdhn-
lich Nindar heisst) hat Jensen dazu verleitet, hier Lotz zu folgen
und in Gud-bir den Mars zu erblicken, obwol es eine Stelle gibt
(2. Rawl. 47, 21—23), wo deutlich nach Anfiihrung des ,Planeten
Gud-bir“, der dort dem Gott Mushtarilu (arab. al- Mushtari,
,Jupiter®) gleichgesetzt wird, noch ,Gott Merodach (also hier
nicht Nindar!) der Tapfere* steht. Uber die Beinamen Sag-me-
gar und Nibirw wurde schon oben gesprochen, dariiber, dass
Merodach-Jupiter als ,junger Stier des Tages® (d. i. als Morgen-
sonne) zugleich ein Symbol des Herrn der beim Tierkreisbild des
Stieres beginnenden Elliptik ist, schon im ersten dieser Aufsitze,
wozu noch zu bemerken ist, dass wie Jupiter als Stier, so der un-

1) Theologische Studien und Kritiken, 47 (1874), S. 324335 (Assyrisch-
Biblisches, 1. Kewan und Sakkuth).




mittelbar vorhergehende Mars als , Widder* in der Liste bezeichnet
wurde, und zwar lediglich aus dem einen Grund, weil wie im Tier-
kreis der Widder dem Stier vorangeht, so auch in der Planetenreihe
Mars dem als Stier gedachten Jupiter. Auch der spitere Name
des Jupiter, Te-ud, welches Ideogramm Mul-bir, bezw. Mul-babbar
(Molo-babbar des Hesychius) zu lesen ist, bezieht sich auf die Rolle
des Gottes Merodach, die er als Sonnenstier und Patron des alten
Tierkreisanfanges hat; denn fe (eigentlich #imin , »Fundament®),
ein Name der Plejaden (vgl. den anderen Namen ,Stern der Grund-
legung*), wurde auch mul gelesen, weil ,Stern mul ein weiterer
Name der (der Capella niichst benachbarten) Plejaden war, bekam
aber weiterhin (eben in dieser Lesung mul) auch die tibertragene
Bedeutung ,Stier* (so z. B. schon in den sumerischen Zauber-
formeln), zu dessen Bild im Tierkreise ja die Plejaden?) gehorten.?)
Dieses gleiche Zeichen f¢ (Plejaden, dann in der Aussprache mul
»Stier®) ist tbrigens in den Arsacidentexten die gewdhnliche Be-
zeichnung fiir das Tierkreisbild des Stieres geworden, wiihrend,
wenn es einen einzigen Stern bedeutet, dieser 5 der Plejaden?) ist.

Noch ist hier einer Tatsache zu gedenken, bei deren Kr-
withnung es mich freut, einmal Jensen, dem ich in diesen Aufsitzen
in allen Hauptpuncten widersprechen musste, riickhaltlos beistimmen
zu konnen. Dem Gott Merodach werden nimlich in der babyloni-
schen Mythologie vier Hunde beigegeben, Ukkumu (,Pack an“),
ALkl (5 Vielfrass®), Ikshuda (,Einholer®) und Iltipu (vielleicht
»Schnapper), deren Namen*) modernen Hundeliebhabern hiermit

empfohlen seien; Jensen hilt es nicht fiir unmoglich, dass hiermit
die vier Monde des Jupiter gemeint sind. In der Tat sind die-
selben fiir besonders scharfe Augen wohl wahrnehmbar, wovon
man sich durch die bei Littrow, Wunder des Himmels (ich besitze

1) Man vergleiche den arabischen Namen al-debaran, d.i. ,der un-
mittelbar (den Plejaden) folgende“ fiir den roten Stern o tauri, den Haupt-
stern des Stieres.

2) Nach Sayce wiire ,Stern mul® (was er ,Stern der Sterne® iibersetzt)
nur ein anderer Name des ash-kar-Sternes, d.i. der Capella. Das war bei
der benachbarten Lage von Plejaden und Capella kein grosser Irrtum, zumal
beide eine wichtige Rolle unter den Sternen spielten.

8) Epping, Astronom, aus Babylon, 8. 149 und 120; statt fe kommt
auch die Doppelschreibung te-te vor.

4) Vgl. schon Delitzsch, Wo lag das Paradies, S. 152.




— 383 —

nur die 6. Auflage, Berlin 1878) S. 521 gegebenen Beispiele
(Arago, Boguslawski, Mason und Stoddart) tiberzeugen moge, und
ich glaube, dass Jensen's Vermutung keineswegs fiir ,sehr ver-
wegen“ gehalten werden darf (wie er selber meint), sondern dass
eine andere Erklirung geradezu ausgeschlossen ist; denn etwa an
die vier Jahreszeiten (bezw. die vier die Tag- und Nachtgleichen
und die kiirzeste und lingste Nacht markirenden Tierkreisbilder)
denken zu wollen, wire doch ziemlich gezwungen.

5 Saturn. Dariiber, dass der ihm entsprechende Gott nicht
der Kriegsgott Nindar, sondern Nirgal, der Gott des Totenreichs
(daher auch der Pest) und des Feldbaus ist, wurde schon oben das
Niotige bemerkt. Spiter allerdings, nachdem lingst Mars und Saturn
ihre Rolle vertauscht hatten, nannten die Mandier den Saturn Kevan
und den Mars Nerig, welch letzterer Name eine Verstiimmelung von
Nirgal darstellt. Daher kommt es auch, dass der babylonische Name
des Saturn, Zalbad-Anu (s. dariiber schon oben), der gewiss in des

~Hesychius Glosse Belebatos (dann natiirlich in Zelebafos zu korri-
giren) = Mars steckt, schon zu Kambyses’ Zeit den Mars bezeich-
nete, wie auch die Abkiirzung An der Arsacidenperiode dies thut;

letzteres lag um so niher, als auch sonst der Gott Nindar dem
Himmelsgott Anu (der der Schreibung nach Zalbad-Anu vor-
zuliegen schien) gleichgesetzt wurde. Die nahe Verwandtschaft der
beiden Gotterpatrone des Mars und Saturn spiegelt sich tibrigens
auch noch bei den Arabern wieder, insofern niimlich beide bei
ihnen als Ungliickssterne gelten, der Mars als das kleinere, der (35

Saturn als das grossere Ungliicksgestirn.
Hs stellt sich demnach die stereotype alte Planetenreihe der
Babylonier fir die frithere und spétere Zeit also dar:
Mond,
Sonne,
Dun-ghadda-uddu, frither: Merkur, spiter: Jupiter, 1)
Dilbat ’ Venus, ’ Venus,
Kaiwanu, A Mars, Saturn,

1) Aber mit anderem Namen (niéimlich Te-bir, beaw. Mulu-babbar,
siche oben); dass auch Dun-ghadda-uddw spiter fiir den Jupiter (statt
Merkur) gebraucht worden wiire, ist nicht undenkbar, aber bis jetzt noch
nicht nachgewiesen.

Col. 2)




— 384 —

Gud-hir, frither: Jupiter, spiter: Merkur,
Zalbad-Anu, Saturn, f Mars.

Ganz die gleiche Ordnung, wie sie in fritherer Zeit in Baby-
lonien die allein gebriiuchliche war und wie sie sich bis zu den
Griechen und Arabern hin erhalten hat, kehrt auch in den
Planetenfarben wieder, welche der grosse Nebotempel in Borsippa,
den in den Ruinen gefundenen farbigen Backsteinen nach zu
schliessen, in der Umkleidung seiner sieben Stufen enthalten
hatte: 1)

Oberste Stufe:
silbern (Mond),
dann: dunkelblau (Merkur),
weissgelb (Venus),
golden (Sonne),
rosenrot (Mars),
braunrot, bezw. gelb- oder sienabraun (Jupiter).

Unterste Stufe:
schwarz (Saturn).

1) Vgl. H. Rawlinsons Aufsatz On the Birs Nimrud or the great temple
of Borsippa (Journal R. Asiat. Soc., vol. 18, 1860, S. 1—34) S. 18—28 (wie
auch schon 8. 8) und meine Geschichte Babyloniens und Assyriens S. 116
(wo Zeile 10 statt ,nach den Beschreibungen der Alten“ vielmehr ,nach
den von Rawlinson gefundenen Uberresten® zu korrigiren ist). Ausserdem
beschreibt der persische Dichter Nizimi in seinem Haft Paikar einen sieben-
fachen vom Sassanidenkénig BahrAm Gor errichteten Palast, dessen sieben
Teile in je sicben Farben gebaut und je einem Planeten geweiht waren:
schwarz Saturn, sandelfarben (sandali) Jupiter, scharlachrot Mars, Gold
Sonne, weiss Venus, azurblau Merkur und grim (,a hue which is applied
by the orientals to silver‘) Mond; vgl. H. Rawlinson im Journ, Roy. Geogr.
Soc. 10 (1841), S. 127. Mit sandelrot ist hier gelb- oder rotbraun, mit
scharlach hellrot (Farbe des Mars) gemeint, genau wie bei Herodot cavda-
odxwos (sandelrot) das Gelbbraun des Jupiter, und gowixsoc das Rot des
Mars bezeichnet. Jensen hat es sich mit dem Discreditiren der sehr klaren
und exacten Ausfiihrungen Rawlinson’s sehr leicht gemacht, indem er Kos-
mologie 8. 143 schreibt: ,Ich fiir meine Person habe aus der Darstellung
Rawlinson’s absolut nichts Sicheres entnehmen konnen, so dass ich nicht
im Stande bin, aus der zum grossen Teil doch nur vermuteten urspriing-
lichen Fiirbung der Stockwerke irgendwie auf die Reihenfolge der zugehorigen
Planeten zu schliessen. Es geniigh, dieses mnaive Selbstbekenntnis hier
wortlich angefiihrt zu haben,




— 385 —

Nun ist es hochst merkwiirdig, damit die Reihe der Farben
zn vergleichen, welche nach Herodot (1, 98) die Zinnen der sieben-
fachen Mauer von Ekbatana, von denen je eine iiber die andere
hervorragte, hatten:

Oberste Reihe:

golden (Sonne),
silbern (Mond),
sandelfarben (Jupiter),
blau (Merkur),
purpurrot (Mars),
schwarz (Saturn),
weiss (Venus),

womit die Farbe der vier untersten mnoch erhaltenen Stufen des
Observatoriums des Sargon (721—705 v. Chr.) zu Khorsabad:
weiss (von unten auf gezihlt), schwarz, rot und blau, genau zu-
sammenstimmt.?) Wenn man damit die unseren Wochentagen
zu Grunde liegende Ordnung der Planetengbtter vergleicht, die
zunchst anf die Romer, selbstverstéindlich aber (wie schon die

ganz gleiche Ordnung bei den sogenannten Sabiern von Harran
in Mesopotamien beweist, vgl. Fihrist I, 321 und II, 159) ur-
spriinglich ebenfalls auf die Babylonier zuriickgeht, so ist die
Ubereinstimmung mit obiger (schon in Assyrien zu Ende des
8. Jahrhunderts nachweisbaren) Ordnung unverkennbar:

Unsere Ordnung:
[Sonne Sonne
\Mond Mond

Jupiter Mars #)
Merkur Merkur *)
Mars Jupiter #)

fSaturn Venus
Venus Saturn. ®)

. Perrot et Chipiez, Histoire de I’Art dans 1'Antiquité, II, S.287f.
. franz. Mardi.
. Mercredi, d.i. Merkurstag (engl. Wednesday, d. i. Wodanstag).
. ital. Jovedi, franz. Jeudi (Jovis- oder Jupiterstag).
gl. engl. Saturday, d.i. Saturnstag.
Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen, 25

(S. 386,
Col. 1)




(. 886,
Col. 2)

— 386 —

Wie die linksstehende Anordnung zu erklaren ist, d. h. welches
Prinzip ihr zu Grunde liegt, ist schwer zu sagen; um so sicherer
ist sie aber durch die Ubereinstimmung der Farben des Sargon-
denkmals und der Angaben Herodots bezeugt. Dagegen ist leichter
zu begreifen, warum man bei No. 3—5 und wieder bei 6 und 7
eine Umstellung (so jedoch, dass man bei No. 3—5 den Merkur
in der Mitte liess) gemacht hat; es liegt némlich in der bei den
Harraniern und bei uns tiblichen Folge der Planeten als Patrone
der Wochentage offenbar der Versuch vor, immer einen der niheren
und einen der ferneren Himmelskorper abwechseln zu lassen, was
durch die oben ersichtliche leichte Ab#nderung unschwer erzielt
wurde. Man bekam sogar auf diese Weise wieder die alte, nur
in zwel (ineinander geschobene) Reihen gebrochene Ordnung (wo-
bei ich der Amnschaulichkeit halber die ferneren mit Kapitilchen,
die niiheren aber mit gewohnlichen Lettern drucken lasse):

SoxNE, Mond, MARS, Merkur, JUPiTER, Venus, SATURN.

Vermutlich war eine der beiden oben gegeniibergestellten
Reihen auch schon die Anordnung der seit Kambyses sicher be-
zeugten, wol aber schon gegen Ende der Assyrerzeit neben der
alten Ordnung aufgekommenen neuen Planetennamen; dann hat
sie sich aber zu einer Zeit gebildet, als jene oben ausfithrlich be-
sprochenen Namensvertauschungen (nfimlich von Jupiter und Mer-
kur, Mars und Saturn, und, was oben nicht erwihnt wurde, auch
von Venus und Merkur, insofern Dilbat nicht bloss durch Nabat,
, Verkiinderin“, sondern auch durch nabs#, ,Verkiinder“, d. 1. aber
= Nabft oder Merkur, tiibersetzt wird) noch schwankend waren.
Denn wenn man in der alten Liste statt Dun-ghadda-uddu (Merkur)
Jupiter einsetzt, Dilbat statt mit Nabat = Venus mit Nabt =
Merkur tibersetzt, Kaiwan = Mars aber stehen lisst, und endlich
statt Gud-bir (Jupiter) Merkur und nun konsequenterweise statt
dessen weiter Venus einstellt, so bekommt man die Reihe:

Mond, Sonne (bezw. Sonne, Mond); Jupiter, Merkur, Mars,
Venus, Saturn,
in welcher eine Kombination der Reihe des Sargondenkmals und
der spéteren Folge der Wochentage vorliegt. Andererseits liisst ein
Tifelchen aus der Bibliothek Sardanapals (3. Rawl. 57, 57—61),
eine Liste von sieben Zwillingssternen,!) noch deuflich genug die

1) Dass es sieben Zwillingssterne (bezw. sieben Paare) sind, hat Jensen




— 387 —

darini beabsichtigte Reihenfolge der Planeten erkennen, welche
(wie das schon Oppert im Jahre 1871 gesehen) mit der unserer
Wochentage iibereinstimmt. Die Liste, die nicht aus dem grossen
althabylonischen Werke iiber Astrologie stammt, sondern offenbar
erst assyrischen Ursprungs ist, lautet folgendermassen:

[l. die grossen Zwillinge,
12, die kleinen Zwillinge,
13 die Zwillinge in der Nahe des Sib-zi-na-Sterns (lies
Sib-zi-an-na) [nach Epping y Gemin.],
. Stern Ninsar, Stern Urra-galla,
5. Stern Nebos, Stern des Konigs (d. i. Merodachs),
6. Stern An-shar Urra, An-shar Gazza,
7. Stern Ziba-anna (¢ und p der Wage),
(zusammen) sieben mdashi (d. i. Sternpaare).

Nun sind die Zwillinge oft nicht blos verschiedene Sternpaare

(so vor allem das bekannte Tierkreishild), sondern gelegentlich
auch symbolisch Sonne und Mond;*) Ninsar ist die Gemahlin
Urragallas, letzterer aber Nirgal oder Mars (in spiiterer Zeit),
Nebo ist Merkur, Merodach Jupiter, Anshar Urra und Anshar
Gazza Istar oder Venus als Abend- und Morgenstern, und den
Ziba-anna endlich (vgl. den Anklang an Zalbad-Anu) lisst eine i“o]“*;)’
andere Liste symbolisch den Kaiwan d. i. (in spéterer Zeit) den
Saturn?) bezeichnen, so dass wir also hier, wenn wir nur an-
nehmen, Nirgal habe bereits den Mars und Kaiwdn (urspr. Mars)
den Saturn dargestellt, genau schon die Ordnung Sonne, Mond,
Mars, Merkur, Jupiter, Venus, Saturn (wie bel unseren Wochen-
tagen) haben; [oder mit anderen Worten, der Verfasser der Liste
hat die sieben Zwillingspaare, die er aufzihlen wollte, was No. 1
und 4—7 anlangt (2 und 8 sind nur als Nachtrag zu 1 zu be-

zuerst erkannt, die Beziehung zu den Planeten aber merkwiirdigerweise in
Abrede gestellt.

1) Ingofern niimlich gerade die Tierkreiszwillinge selbst als Nirgal
und Sin (d..i. Sonne unter dem Horizont und Mond) von den Babyloniern
gedeutet werden, was selbst Jensen (nur in anderen Zusammenhang, z. B.
Kosmologie S. 151) zugibt.

9) [Vgl. Zibanna = Zibanitu = Sag-u$ Samas 2. R. 49, No, 8;i%: 48
Sag-u$ ist aber Kaivin, s. oben S. 380.]

26*




— 388 —

trachten), offenbar im Hinblick auf die Reihe ,Sonne, Mond;
Mars; Merkur, Jupiter; Venus; Saturn angeordnet.]

[Uber eine andere Erklirung unserer Wochentagreihe siehe
E. Mayer, Z.D. M. G. 37, 1883, S. 455, nach Dio Cassius rom.
Gesch. XXXVII, 18 u. 19.]

Es gehen also nicht nur die noch jetzt iiblichen Gotterbezeich-
nungen unserer Wochentage, die bei den germanischen Volkern
nur mit den entsprechenden deutschen Gotternamen vertauscht
wurden (Mars mit Ziu, Merkur mit Wodan, Jupiter mit Thor,
Venus mit Freia), auf das alte Babylonien zuriick, sondern sogar
die Reihenfolge lisst sich als babylonisch noch nachweisen, und
es gehort, da anch die Babylonier eine siebentiigige Woche hatten,
durchaus nicht zu den Unmbglichkeiten, dass dereinst noch eine
Liste entdeckt wird, worin den babylonischen Wochentagen ge-
radezu die entsprechenden Planetennamen beigeschrieben sind.?)

Nachdem in obigem gezeigt wurde, wie auch in Babylonien
die uralte Anordnung der Planeten: Mond, Merkur, Venus, Sonne,
Mars, Jupiter, Saturn (bezw. auch Mond, Sonne, Merkur u. s. w.),
wo also das Prinzip der niheren und weiteren Entfernung zu
Grunde liegt, die gerade in der &lteren Zeit herrschende war, ja
dort recht eigentlich ihre Heimat und ihren Ursprung hatte, so
sei es nun erlaubt, noch einmal auf jene siebenstufigen Tempel
zuriickzukommen, an deren einem, dem beriihmten Nebotempel in
Borsippa, wir ja die Planetenfarben, und zwar genau in der alten
Ordnung, reprisentirt gefunden haben. Die Ruinen dieses Tempels
rithren (und darauf weisen auch die Stempel der Backsteine hin)
von der Restauration desselben durch Nebukadrezar (604—562 v.Chr.)
her, und da erhebt sich nun sofort die Frage, ob es vor Nebukad-
rezar, vor allem in altbabylonischer Zeit (also im 3. vorchristlichen
Jahrtausend) auch schon solche Tempel mit sieben Etagen gegeben
hat. Denn wenn diese Frage bejaht werden kann, dann ist es

1) Einstweilen mache ich nur darauf aufmerksam, dass bei den Baby-
loniern jeder siebente Tag als unheilbringend galt, weshalb keine Arbeit
an ihm verrichtet werden durfte, und dass dies gewiss mit dem Charakter
des Saturn als des grossen Ungliickssterns (vgl. oben) zusammenhiingt.
Dass auch der Ausdruck Sabbath von Babylonien herstammt (shabattu
= ,Tag der Beruhigung des Herzens® scil. der ziirnenden Gotter), ist
bekannt.




—— 380 —

von vornherein wahrscheinlich, dass dann auch schon in so alten
Zeiten die Kenntnis und Beobachtung der Planeten damit in
engstem Zusammenhang gestanden hat.

7u diesem Zweck miissen wir in erster Linie an den Namen
ankniipfen, welchen bei Nebukadrezar der betreffende Stufentempel
filhrte; derselbe, ein Teil des grossen Neboheiligtums I-zidda, fithrte
nimlich den Namen I-gimmi-VII-an-ki, auf semitisch Bét-ur-sibitti
shamé u irciti, d. i. ,Haus der sieben Orakel-Verkiinder (Diodors
sieben founeis, als die den Menschen die Zukunft kiinden) Himmels
und der Erde®, also deutlich Tempel der sieben Planeten.

Dass schon in altbabylonischer Zeit die Tempel Stufenform (- 401

hatten, demnach auch der beriihmte ,Turm von Babel®, an wel-
chen die Hebrier die Sprachverwirrung ankniipften, das geht aus
den erhaltenen Resten derselben in den stidbabylonischen Ruinen-
stitten, in Ur, Larsa, Hrech und Eridu, klar hervor; da aber
iiberall nur die untersten Stockwerke erhalten sind, so konnte man
nicht wissen, ob es Tempel mit nur drei bis vier Stufen waren
(wie es solche gewiss auch gab) oder ob sich schon damals sieben-
stufige darunter befanden. Dieser Ziweifel ist nun aber gelost durch
eine Stelle aus den vor zehn Jahren von de Sarzec entdeckten,
rein sumerisch abgefassten Statueninschriften von Telloh (dem alten
Sirgulla) in Stidbabylonien (etwa 3000 v. Chr.), eine Stelle, auf
welche zuerst der leider zu frith verstorbene franzosische Assyrio-
loge Arthur Amiaud aufmerksam gemacht hat. Es heisst dort
von dem uralten, dem Gotte Nin-girsu geweihten Tempel I-ghadda
(vielleicht ,Haus des Lichtes® zu tibersetzen): ,Dem Gotte Nin-
girsu, seinem Konig, hat er (scil. der Priesterfiirst Gudia, der
Stifter der Inschrift) den Tempel I-ghadda, das Haus der sieben
Stufen (bezw. stufenartig sich iibereinander auftiirmenden Stock-

werke), — jenen Tempel I-ghadda, zu dessen Spitze herauskom-
mend,!) der Gott Nin-girsu ein giinstiges Geschick bestimmt —
(neu) erbaut.‘ (G 1, 13; vgl. auch B 5, 15—20.) Einer anderen
Stelle nach (Statue B 1, 14) scheint dieser Tempel mit dem oft-
genannten ,Tempel der Zahl Fiinfzig® (der heiligen Zahl des
Gottes Nin-girsu oder Nirgal wie auch der seines Vaters In-lilla

1) Oder aber: dessen Besteigern, Auf dem obersten Stockwerk nidmlich
befand sich das Heiligtum des Orakel spendenden Gottes.

Col. 2)




= i el

oder Bel) geradezu identisch zu sein: ,Gudia, welcher den Tempel
Fiinfzig: des Gottes Nin-girsu, I-ghadda, den Tempel der sieben
Stockwerke, erbaut hat, und eine dritte Stelle (Statue D 2, 9 ff,
schon von ‘Amiaud citirt) verbindet ebenfalls die beiden Namen:
sDen Tempel der Zahl Fiinfzig . ... hat er erbaut, darin seine
geliebte Grabstitte!) mit Weihrauch (?) und Cedernholz ausge-
stattet, (nmlich?) seinen siebenstufigen Tempel I-ghadda erbaut
und darin die Morgengabe der Gibttin Ba'u, seiner Herrin, nieder-
gelegt.“ Vielleicht hiess ,Haus Fiinfzig* der ganze Tempelcomplex,
und I-ghadda der darin sich erhebende Stufentempel, #hnlich wie
in Borsippa der Tempel der sieben Planeten zu dem grossen Nebo-
heiligtum I-zidda gehorte. Doch sei dem, wie ihm wolle, so ge-
niigh - es zu wissen, dass schon zu Gudias Zeit siebenstufige Tempel
existirten. Das hier ,Stufe, Stockwerk ausdriickende Wort heisst
wb und bedeutet zunichst allgemein ,Hohe*, dann aber speciell
»Stockwerk. Das damit wirklich die Planeten, bezw. die Sphéren
des Himmels sinnbildlich dargestellt sein sollten, zeigt nicht nur
die Analogie des Tempels in Borsippa, sondern auch die baby-
loniseh-semitische Ubersetzung des sumerischen Wortes ub, nim-
lich {ubuktw (eigentlich » Aufschiitbung“); letzteren Ausdruck ent-
lehnten némlich spiter die Araber fiir ,Sphiire (babylon. plur.
fubulcati, arabisch fabakdt) sowol wie fiir ,Stufe, so dass also
auch hier wiederum die enge Verbindung zwischen arabischer und
chaldéischer Astrologie deutlich zu Tage tritt. Und ebenso wie
bei den muslimischen Arabern (z. B. bei dem Historiker Masidi)
die vier Weltquadranten als von den Planeten beherrscht (Ost von
Mond und Venus, West von J apiter und Merkur, Siid von Mars
und Sonne und Nord von Saturn, so bei Mas™idi) gedacht werden,
wurden auch bei den Babyloniern die Sphiren mit den Welt-
quadranten in Beziehung gesetzt in dem Ausdruck an-ub-da?)
shibba, die ,vier Himmelsphirenseiten® (oder auch blos ub-da-
shibbe, ,die vier Sphirenseiten®) fiir die vier Weltgegenden (bezw.
fir die ganze von den Konigen Nordbabyloniens sich unterworfen
gedachte Welt). i

Aber sogar bis in die friihesten inschriftlich beglaubigten

1) Sumerisch gi-gunnu (woriiber weiter unten).

2) Eine Variante ist an-ub-te; te ist nur ein Synbnym von da ,Seite”.




— 391 —

Anfinge der babylonischen Geschichte zuriick, ndmlich bis in die
Zeit des aus Ovids Metamorphosen (4, 212) bekannten, also noch
in der griechisch-romischen Sage (als Vater der schonen Leukothoe
und Gemahl der arabischen Prinzessin Burynome) fortlebenden
Konigs Orchamus oder Ur-Ghanna von Sirgulla (etwa 4000 v. Chr.)
Kinnen wir die Existenz jenes Planetentempels I-ghadda verfolgen.t)
Denn in der Imschrift, welche beginnt ,Ur-Ghanna, Konig von
Sir-gulla, Sohn des Ghal-ginna, hat den Tempel des Gottes Nin-
Sugir (= Nin-Girsu) erbaut, einen Palast erbaut®, heisst es im
weiteren Verlauf: ,den Tempel der Ninni (Istar) hat er erbaut,
den Tempel I-ghadda erbaut, seinen Bruder (d. h. einen ihm #hn-
lichen, also wol einen zweiten Tempel mit sieben Stockwerken)
[vielmehr sis-bi alabastergleich] erbaut® u.s. w., u.s. w.

Jedoch in noch grauere Vorzeit zuriick verlieren sich die
ersten Anfinge solcher siebenstufigen Tempel, néimlich in die pré-
historische Epoche, wo von Nordbabylonien aus bereits mit sume-
rischer Kultur durchtrinkte semitische Kolonisten sich auf die
Wanderung machten, um an den Ufern des Nils Gesittung und
Bildung zu verbreiten und dort, mehr oder weniger mit fremdem
Blute vermischt, zu den I&gyptern der Geschichte zu werden.
Bereits im Jahre 1885 fiithrte ich in der ersten Lieferung meiner
Geschichte Babyloniens und Assyriens (S. 16—18) ats, dass das
architektonische Vorbild der #gyptischen Pyramiden die Stufen-
pyramiden, wie deren noch einige auf dem Boden Agyptens existiren,
im letzten Grunde aber die Stufentempel Altbabyloniens gewesen

seien. Der Entwicklungsvorgang ist dabei: E'_lh’ A’ A

Nun haben sich als schonste Bestitigung meiner Ausfihrungen
gerade die beiden von mir damals abgebildeten Stufenpyramiden,
die von Meidam und die von Sakkara (Gesch. S. 17), durch neuere
Forschungen als die thatséichlich dltesten aller uns bekannten
Pyramiden des Nillandes herausgestellt. Nimlich die von Sakkara

als dem Konig Zoser der dritten Dynastie?) angehorend, die von

1) Vgl. auch meine Geschichte Babyloniens und Assyriens S. 284—286,
wo ich Oppert folgend I-ghadda als Temple du Burin, bezw. eine Arf
Schreiberschule, aufgefasst hatte, withrend ghadda hier gewiss besser mib
Amiaud ,Licht‘ (oder mit Jensen als ,Spitze, Gipfel*) denn als Schreib-
griffel zu nehmen ist.

9) Erman, Zeitschr. fiir digypt. Sprache, 28 (1890), S. 111 f.

(S. 402,
Col. 2)




— 392 —

Meidam aber (wie schon frither vermutet worden war) als dem
Pharao Snofru (4. Dyn., Vater des Chufu oder Cheops, des Ei-
bauers der grossen Pyramide von Gizeh). Bei letzterer hat sich
aber, dank den Nachgrabungen des Engléinders Mr. Flinders Petrie,
noch eine bedeutsame Tatsache herausgestellt.!) Die Sache ist
so wichtig, dass ich hier seine cigenen Worte anfiihre: it (the
pyramid) consists of a small stone mastaba (Grabdenkmal), heigh-
tened and built around repeatedly until there were seven steps
(sieben Stufen!) of construction, Over all these a continuous
slope of casing was added, so that it appeared with one long face
from the top to the ground. This bears out what I had sug-
gested years ago that the mastaba repeatedly added to has origi-
nated the pyramid form. Also nicht blos, dass die Stufenform
die Grundlage der agyptischen Pyramiden ist, was nebst dem
vielen anderen (in Schrift, Sprache und Mythologie) die sofort in
die Augen fallende ]jbereinstimmung mit den Stufentiirmen Baby-
loniens nicht mehr als Zufall ansehen ldsst,?) sondern sogar auch
noch die auf die gleiche astronomische Grundanschauung weisende
Siebenzahl der Stufen, die tibrigens auch hei der Pyramide von
Sakkara noch deutlich zu erkennen ist, tritt uns, wie schon in
ltester Zeit in Babylonien, so nun auch in den ersten Dynastien
des alten Reiches in Agypten entgegen. Das ist mehr, als ich
Je zu ahnen wagte, und ich hin der festen ﬁberzeugung, dass,
wenn man einmal auch von agyptologischer Seite dieser Frage
niher trith, immer weitere Bestitigungen sich ergeben werden.
ﬁberhaupt wiisste ich nur noch einen Einwaund, der meiner Auf-
stellung von der Abhiingigkeit der Agypter auch hierin von Baby-
lonien gemacht werden kénnte und in der Tat auch wirklich
gemacht worden ist: dass es sich namlich in Agypten in diesem
Falle um Grabdenkmale (denn die Pyramiden sind ja nichts anderes
als gigantische Kénigsgriiber), in Babylonien aber um Gottertempel
handle, und dass es nicht angehe, Griber und Tempel, auch wenn

1) Vgl. die Notiz in der »Academy, 18. April 1891,

2) Der gegen mich in’s Feld gefiihrte Satz, dass »analoge Verhiltnisse
auch hier mit Naturnotwendigkeit zu analogen Resultaten fiihren* (Eduard
Meyer, Geschichte Agyptens 8.2, wozu noch S. 55 und 105 f. des gleichen
Werlkes zu vergleichen), hat seine Grenzen und kann hier unmoglich mehr
zur Erklérung ausreichen,




— 393 —

die Grundform eine und dieselbe sei, direct zu vergleichen. Dieser
Einwand nun wiirde mich, auch wenn ich ihn nicht widerlegen
konnte, wenig storen, da ja bei der Ubertragung von Bauvorlagen
aus einem Land in ein anderes (bezw. von einem Volk zum an-
deren) ganz wohl der Zweck der Bauformen wechseln kann. Aber
was ich schon lingst vermutete, dass nimlich auch die babyloni-
schen Stufentempel ganz urspriinglich Grabdenkmale (sei es nun
als Gottergriaber gedacht, oder als wirkliche Konigsgriber ver-
wendet) gewesen seien, das scheint wirklich in &ltester Zeit der
Fall gewesen zu sein. Denn wenn, wie ich oben mitteilte, Gudia
in dem dem Gotte der Unterwelt, Nin-girsu, geweihten Tempel
seine eigene Grabkapelle (gi-gunnu) unterbrachte, und gerade der
Siebenstufentempel in Zusammenhang mit dieser Grabkapelle (so
dass etwa gar das gi-gunnu und der im Tempelbezirk ,Fiinfzig*
gelegene Planetenturm identisch sind) gebracht wird, was anders
waren dann diese Bauwerke urspriinglich, als eine Vereinigung

von Gottertempel und Mausoleum? Nun wird auch klar, wieso
noch in spitester Zeit das oft abgebildete Grabmal des Kyros in
Pasargadae ebenfalls sieben Stufen aufweist, als deren oberste

das eigentliche Grab des grossen Perserkonigs erscheint. Und wie
in Babylonien also Grab und Tempel urspriinglich entweder ge-
radezu vereinigt oder doch (insofern némlich der Stufentempel
I-ghadda das Grab, das ,Haus der Zahl Fiinfzig® der Tempel) in
unmittelbarer Nithe waren, so befand sich auch in Agypten gleich
bei der Grabpyramide ein Gotterheiligtum, wie das Mr. Petrie ge-
rade fiir die Pyramide von Meidtim nachgewiesen hat.

In die Zeit, wo die Elemente der Kultur von Nordbabylonien
nach den Nilufern gebracht wurden, eine Zeit, die natiirlich noch
um Geraumes (vielleicht um Jabrtausende) vor 4000 v. Chr. zu
denken ist, fallen also schon die Anfinge der astronomischen Be-

obachtungen; wenn letztere selbstverstéindlich noch nicht die spitere ©- 403,

Hohe erreicht hatten, so war doch ‘gewiss ausser den Planeten
und ihren ungefihren Umlaufszeiten die Kunde der sechsunddreissig
Dekane (des spiter zwdlfgeteilten Tierkreises), welche Babyloniern
(vgl. Diodor) wie Agyptern gemeinsam ist, und anderer Sternbilder
schon damals vorhanden. Auch der Umstand, dass bei Babyloniern
die Istar, bei Agyptern die Isis (Is-t, auch diese beiden Gottheiten
halte ich fiir urspriinglich identisch) die Gottin des hellglinzenden

Col. 2)




— 394 —

Sirius, also der Venus unter den Fixsternen, war, ist hei Fest-
stellung des iltesten gemeinsamen Inventars beider Kulturen mit
zu beriicksichtigen.

Es sei mir nun gestattet, zum Schluss dieses zweiten Artikels
noch einmal auf die Tierkreisbilder der altbabylonischen Grenz-
steine, deren Symbole ich in Artikel I zum erstenmal in ihrer
Gesamtheit' zu deuten wagte, zurtickzukommen. Denn wenige
Tage, nachdem mein Artikel gedruckt und verschickt war, kam
mir durch Freundesgiite aus Berlin die getreue Abbildung (bezw.
Bleistiftzeichnung) dreier weiterer solcher Grenzsteindarstellungen,
die noch unversffentlicht in dem Berliner Museum liegen, zu
Handen, und mit ihnen die volle Bestiticung der Richtigkeit
meiner Deutung, wie ich das in folgendem kurz darlegen werde.
Es kam mir diese {iberraschende, bis aufs einzelne sich erstreckende
Bestiitigung um so willkommener, als fast gleichzeitig mit meinem
Aufsatze die finfte Nummer der Proceedings der Londoner Biblisch-
Archiologischen Gesellschaft (Sitzung vom 3. Miirz, aber ausge-
geben erst Anfang April 1891) in S. 246 —271 des XIII. Bandes
eine Abhandlung tber die Namen der babylonischen Tierkreis-
zeichen aus der Feder eines englischen Gelehrten brachte.!) Auch
Mr. Brown unterzieht dabei die grossere Hiilfte der Grenzstein-
symbole einer Besprechung und bildet sogar die Ahre (nebst der
darunter liegenden Kuh), die Schildkréte, die Schlange, den Skor-
pion, die Amphora, den Schiitzen und den Hund mit ab. Aber
er erkannte einmal nicht den eigentlichen Charakter dieser ,Tier-
kreise® (wie sie ja seit Anfang dieses Jahrhunderts, zuletzt noch
von Epping und Strassmaier, richtig genannt worden waren), in-
dem er sie vielmehr als ,combinations of constellations and other
figures, e. g. Sun and Moon, pourtrayed in their character of
daimonic guardians and not according to astronomical position*
bezeichnete, und zweitens erklirte er die von ihm abgebildeten
Zeichen (mit Ausnahme natiirlich des Skorpions und des Schiitzen)
irrig, indem er z. B. die Ahre (trotz des auf einem Siegelcylinder
dartiber stehenden Keilschriftzeichens an = shubultu ,Ahre®),
verfihrt durch die drunter liegende oder stehende Kuh, fiir das

1) Remarks on the Euphratean astronomical names of the signs of the
Zodiac. By Robert Brown jun,




— 395 —

Zeichen des Stieres,!) die Schildkrite, einer falschen Vermutung
Jensens folgend, fiir den Krebs, die Amphora fiir die Wage und
den Hund (spiteren Lowen) fiir den grossen Hund (canis major)
oehalten hat.

[Es folgte nun in den Seiten 404 — 406, zusammen 6 Columnen,
die hier weggelassene Beschreibung der Nummern 11—18 (siehe
oben 8. 256—258 und vgl. dazu S. 261 und Anm. 1) und ferner
die Besprechung der Agu-kak-rimi-Bilder und der elf Zodiakal-
dimonen des Weltschopfungsepos (jetzt ebenfalls ersetzt durch das
oben 8. 265—2067 ausgefiihrte). Zu Lahdmu, fem. von Luhmu,
s. oben S. 266, citirte ich schon damals, Ausland 1891, S. 406,
Col. 2, Anm. 1, ,den Beinamen La-ha-mun, den die Istar gelegent-
lich fithrt“, und zwar in Ostarabien, auf der Insel Dilmun; wie
ri-ha-mun (oben S. 224, Anm. 2) fiir »igdmu® und Dilmun fiir
Dilmu™, so steht auch Lahamun fir Lahdinu™ — also alle drei
babylonisirte echt arabische Mimationsformen.]

Jetzt ist es moglich, eine Geschichte der Entwicklung der
Tierkreisbilder bei den Babyloniern zu entwerfen, wie ich es in
obigem zum erstenmal unternommen habe. Und doppelt interessant

ist es nun, das uns vorliegende babylonische Weltschopfungsepos,

die althabylonischen Monatsnamen und die aus den zwolf Gesingen
des Nimrodepos resultivenden Beziehungen zu den Tierkreishildern
diesem Rahmen einzufiigen. Jedenfalls ist das Schopfungsepos #lter
als die Zeit Agukakrimis;?) dagegen diirfte die Abfassung des

1) Der betreffende Siegelcylinder (mit an iiber }ﬁhre) war mir unbe-
kannt, (wie iberhaupt Mr. Brown eine Reihe noch unverdffentlichter bild-
licher Tierkreisdarstellungen aus dem Britischen Museum zug#nglich waren),
und dennoch hatte ich auf den ersten Blick das betreffende Bild als Ahre
erkannt, was jetzt durch die Beischrift bestitigh wird.

2) Die Art und Weise, wie in der Inschrift Agu-kak-rimis die Namen
der (urspr. elf) Helfer der grossen Urweltschlange aufgefiihrt werden (vgl.
ausser der Unterbrechung der im allgemeinen eingehaltenen Ordnung durch
die Versetzung des Widders an dritte Stelle besonders noch den Plural
bashmi statt des Sing. bashmu, ebenso das Gattungswort luchmi statt La-
chamu), macht auf mich den Eindruck, dass die im Weltschipfungsepos an-
gegebene Ordnung damals, zu Agu-kak-rimis Zeit, also etwa 1600 v. Chr.,
eine liangst antiquirte war, so dass nichts im Wege steht, seine Abfassung
um 2000 v. Chr. oder gar noch frither anzusetzen. Zu luchmi und [dem dazu
gehirenden Feminin| Lachdmu [s, oben S. 266 und schon vorher meine Assyr,

(S. 404,
Col. 1)

(S. 407)




— 396 —

Nimrodepos schon deshalb erst in die Zeit zwischen Agukakrimi
und dem 12. Jahrhundert, jedenfalls aber spiiter als die des Welt-
schopfungsepos, gesetzt werden, weil darin bereits der Widder den
Anfang bildet. Von den Monatsnamen endlich gehen die semiti-
schen (Nisan, Ijar u.s. w., welche bekanntlich auch von den Juden
im babylonischen Exil tibernommen und bis heute beibehalten
wurden) nicht bis in’s 8. vorchristliche Jahrtausend zuriick, da
Nisan und Tishri, beide ,Eroffnung, Anfang® bedeutend, ebenfalls
schon den Widder als Frihlingspunct voraussetzen, wihrend die
sumerischen, wie nicht anders zu erwarten, vom Stier als Anfang
ausgehen und demnach weit, weit #lter sind. Im iibrigen ver-
weise ich auf das schon im ersten Artikel Beigebrachte, zu dem
ja die letzten Seiten nur einen Nachtrag bilden.

Der nichste (Schluss-) Aufsatz wird sich noch mit den (ur-
spriinglich 24) Mondstationen, sowie den Namen der ausserhalb
der Ekliptik befindlichen Fixsterne beschiiftizen, um so den Nach-
weis, dass auch, was die Astronomie anlangt, die Wurzeln unserer
Kultur bei den Babyloniern liegen, zu Ende zu fiihren.

III. Die ibrigen Sterne.?!)

a) Nordpolarstern; Bahnen des Anu, Bel und Ea; der Sibzianna-
und der Wagenstern.

Um das Jahr 3000 v. Chr. Geburt und noch geraume Zeit
nachher befand sich der Nordpol gerade zwischen dem grossen
und kleinen Béren. Wenn man vom Stern a des grossen Biren
durch den Stern § des kleinen Biiren eine Linie zieht und diese
dann nach dem Wega (masc., d.i. dem ,fallenden®, scil. Adler)
zu verlingert, so befindet sich da, wo diese Linie den Drachen
schneidet (etwa zwischen ¢ und & Draconis), das Centrum oder
der Nordpol der Ekliptik. Zieht man von letzterem als Mittel-
punct aus einen Kreis, dessen Peripherie die Sterne a des kleinen

Notes § 14] mochte ich bemerken, dass noch bei den Arabern luchm einen
menschenfressenden Fisch, also ein mehr oder weniger fabelhaftes Ungeheuer,
bedeutet. [Sayce verglich auch Lechem in Beth-lechem.]

1) Ausland, Jahrg. 65 (1892), No. 4—7 (23. Januar bis 13, Februar).




L e

Biren (unsern Nordpolarstern) und « Draconis (den Nordpolar-
stern um 8000 v. Chr. Geburt) beriihrt, so hat man zugleich die
Bahn, innerhalb deren alle 26000 Jahre der Nordpol des Aquators
(oder schlechthin Nordpol) wieder die gleiche Stelle einnimmt.
Denn der Pol des Aquators bewegt sich um den Pol der Ekliptik,
wenn auch unmerklich langsam, aber doch immerhin so, dass er
in 5000 Jahren einen Bogen von a Draconis bis a des kleinen
Biren durchlaufen hat. Mit dieser Verinderung des Nordpols
hingt dann auch die Verinderung des Friihlingspunctes im Tier-
kreis zusammen; vor 5000 Jahren stand die Sonne am 21. Mirz
in der Nihe der Plejaden, um Chr. Geburt im Widder, und heute
steht sie bereits in den Fischen.

Das Verdienst, in dem babylonischen Sternnamen Musir-sar-da
(sprich Musir-sadda) oder, wie ihn die babylonischen Gelehrten
spiter lasen, Musir-kisda, dem ,Grossen Got Anu des Himmels®,
beziehungsweise dem ,Joch des Himmels®, den Nordpol (und zwar
den der Zeit circa 3000 v. Chr., o draconis) erkannt zu haben,
gebithrt A. H. Sayce (Babylonian Mythology p. 291 u. Anm. 1).
Sayce sagt unter anderem daselbst: ,der Himmel wurde von den
Babyloniern als ein zweites chaldiisches Tiefland betrachtet, iiber
welches die Sonne ihre Bahn lings der Elliptik, der ,Furche des
Himmels*, pfligte. Der Polstern war ihr Joch (dazu die An-
merkung auf 8. 291, wo die betreffenden Stellen der keilschrift-
lichen Literatur angefiihrt werden), und Jupiter, der néchste
der Planeten an der Ekliptik, war bekannt als Lubat-Gudibir,
d.i. der Widder oder Planet des Lichtstieres (das ist eben der
Sonne). Der Lichtstier (Gud-bir) war also selbst der Pfliiger der
himmlischen Gefilde, der Sonnengott, der seine stetige Bahn durch
die Himmelszeichen dahinschritt, gleich dem geduldigen Ochsen,
der den Pflug durch die Felder hier unten auf Erden zieht. Unter
diesem speciellen Namen war Merodach, wie versichert wird, eben
als der Sonnengott in seiner Bewegung durch die zwolf Tierkreis-
zeichen des Jahres bekannt.®

Nun hat, an diese Stelle Sayce’s ankniipfend, P. Jensen des
weiteren gefolgert, dass, wenn Anu der eine Nordpol (nach ‘ihm
iibrigens nicht der Nordpol des Aquators, sondern der der Ekliptik)
ist, dass dann die stets neben Anu als Hauptorter des Himmels
genannten Sterne des Bel und des Fa den andern Nordpol (nach




— 398 —

thm dann den des Aquators) und dessen Antipoden, beziehungs-
weise einen dem Siidpol nicht allzu fernen, in Babylonien gerade

~ noch sichtbaren Stern bezeichnen miissen.  Damit stehe in Zu-

(S. 60,
Col. 2)

sammenhang, dass der Assyrerkonig Sargon eines der zwei Nord-
thore seiner Stadt das des Gottes Bel, und im Gegensatz dazu
eines der beiden Siidthore das des Gottes Ea genannt hat; ferner
dass auf der 5. Tafel der altbabylonischen Weltschopfungslegende,
da wo von Erschaffung der Ekliptik die Rede ist, ausserdem noch
die Festsetzung der Orte der Gotter Bel und Ea berichtet wird.})

Da ist nun, bevor wir weitergehen, zum besseren Verstindnis
zuerst die Rolle, welche die Gotter Anu, Bel und Ea im baby-
lonischen Pantheon spielen, zu erkliren. Anu, sumerisch anna,
»Himmel¢, ist der oberste aller Gidtter, der personificirte Himmels-
ocean (auch Nun, Anun oder Anum genannt); in der fgyptischen
Mythologie entspricht ihm der Gestalt wie dem Namen nach der
oberste der grossen Neun-Gotter, Nu oder Nun. s ist also ganz
klar und begreiflich, dass der Punct, um welchen sich der ganze
Himmel dreht, der Nordpol (das ,festgebundene Joch® oder die
»Konigskrone“, wie das oben erwihnte Musir-sadda von den
babylonischen Gelehrten glossirt ward), mit dem Gotte Anu, dem
Himmel selbst, identificirt wird. Der Gott Bel (d.i. ,Herr“, hebr.
ba‘al), oder, wie er auf sumerisch heisst, In-lilla, d. i. ,Herr der
Luft,?) ist der Sohn des Anu; er ist der Gott des sichtbaren
Himmelsraumes, tiber welchem die Sterne thronen, wird aber des-
halb oft geradezu mit Anu, dem Himmelsocean, verwechselt, so

dass er in gewissem Sinn als ein Doppelgiinger desselben aufzu-
fassen ist. In der Hgyptischen Mythologie entspricht ihm der Gott
Schu, der Sohn des Nun und die zweite der neun Hauptgottheiten,
die ganz die gleichen Functionen hat. Bels Gemahlin ist Nin-lilla
(Herrin der Luft) oder Ba’u (Himmelsocean, Urwasser, hebr. Bohu),
die Gottin der himmlischen Wasser iiber dem Luftkreis, die Tef-
nut der Agypter. Ea endlich, urspriinglich In-ki ,Herr der Erde*

1) Kosmologie der Babylonier S. 22 f., wo aber verschwiegen ist, dass
das erste Westthor von Sargon nach Anu benannt wurde. [Siehe weiter
unten die ganze Stelle.]

2) lilla heisst eigentlich Wind [tiirk. jel], Hauch, Wehen, Geist (so
noch jetzt ungarisch lélek ,Geist“). Von dem gleichen Wort sind auch
Diémonennamen abgeleitet, zu denen das bekannte Lilith gehort.




Loy

(und der unterirdischen Gewiisser, zugleich aber auch des Teils
des himmlischen Oceans, welcher sich unter dem Horizonte be-
findet), auch Dugga (auf neusumerisch Zibba oder Sibba), der
,Gute“ genannt, der Gott Seb der Agypter, warde von den Baby-
loniern unter dem Symbol eines Widders, wie sein Sohn Merodach
unter dem eines Stieres verehrt; seine Gemahlin ist die Dam-gal-
nunna, die Nut der alten Agypter,!) sein Sohn Gurru-Dugga
(spiter Mirri-Dugga, Merodach), auch geschrieben mit den Ideo-
grammen fiir Stadt oder Wohnsitz und Auge (Gurru-Alimma,
Gi-Limma), gerade wie bel den Kgyptern Osiris, der Sobn Sebs,
mit den Hieroglyphen fiir (Wohnsitz) und Auge geschrieben wird
(Us-ir, Osiris). Dies sind die drei iltesten Gotter der Babylonier,
die auch immer in dieser Ordnung (Anu, Bel und Ea) an der Spitze
des Pantheons stehen, aber im Kultus spiterhin, den eigentlichen
Sonnengottern gegentiber (ganz so wie bei den Agyptern) mehr und
mehr zuriicktreten.?)

Qehen wir uns nun um, ob wir Anhaltspuncte dafiir finden,
welche Orte am Himmel diese Gotter, abgesehen von der schon
erwithnten Localisirung des Anu am Nordpol, innehatten. Da
finden wir zuniichst, wie schon Jensen hervorhob, drei Wege am
Himmel, ,den in Bezug auf Anuf, ,den in Bezug auf Bel® und
endlich auch einen solchen ,in Bezug auf Ea“; ausserdem, was
lange vor Jensen Sayce herbeigezogen, dass der Mond in seinem
Lauf am Himmel vom 1. bis 5. Tage Anu, vom 6. bis 10. Ea
and vom 11. bis 15. Tage (also als Vollmond) Bel heisse (3. R. b5,
No. 8). Lassen wir die letztere Angabe, in welcher die Ordnung
Anu, Ea, Bel (statt Anu, Bel, Ea, wie es auch in der Recapitu-
lation am Schluss des betreffenden T#felchens heisst) befremdet,
beiseite®) und sehen wir zuerst, was es mib den drei Wegen am
Himmel fiir eine Bewandtnis hat. Schon in meinem ersten Artikel
habe ich auf eine Glosse aufmerksam gemacht, welche den Weg

1) Damgal-nunna heisst ,die grosse Gemahlin des Nun oder des
himmlischen Urwassers®, Nu-t ist Feminin von Nu (arspr. Nun) ,Himmels-
ocean®. Auch Seb ist bei den Agyptern speciell der ,giitige* Gott.

9) [Vgl. auch oben 8. 344 ff. ,Das babylonische Weltbild*.]

3) [Uber diese wichtige Abweichung vom gewohnlichem Schema, die
auch der Sternliste 5. Rawl. 46, No. 1 zu Grunde liegt, siehe Weiteres im
Nachtrag.]




— 400 —

in Bezug auf Anu direct der Ekliptik (» Weg der Sonne“) gleich-
setzt, allerdings, wie es mir scheint, nur mit der Einschrinkung

sunterhalb des Hirtenzeltes, worauf dann ein zweiter, leider nur
halb auf der Tafel erhaltener Ausdruck »Bahn der Sonne ober-
halb des Hirtenzeltes = ¢ folgt, der zu Bahn des Bel
oder Bahn des Ea zu ergiinzen sein wird.’) Dass nun die Bahn
in Bezug auf Anu nicht die ganze, sondern nur ein Teil der
Ekliptik ist, wird durch eine astronomische Berichterstattung, die
schon vielfach behandelt, aber stets falsch tibersetzt worden 1st,?)
vollends bestitigt. Dieselbe (3. R. 51, No, 9 — K. 480) lautet also:

»Dem Konig, meinem Herrn, dein Knecht Mar-Istar. Friede
sel dem Konig, meinem Herrn! die Gotter Nebo und Merodach
mégen dem Konig, meinem Herrn, Segen verleihen! Lange Tage,
leibliches Wohl und Freude des Herzens mogen die grossen Gotter
dem Konig, meinem Herrn, schenken. Am 27. Tage stand da?)
der Mond; am 28., 29. und 30. schauten wir nach einer Sonnen-
finsternis aus; er (der Mond) riickte Jedoch weiter, ohne eine
Finsternis zu veranlassen. Am 1. Tage (des folgenden Monats)
war der Mond sichtbar; am kinu-Tage*) des Monats Tammuz,
in betreff des Sternes Sag-mé-gar (oder Sag-mi-sha, d.i. des Pla-
neten Jupiter) von dem ich frither dem Kénig, meinem Herrn,
berichtete, (niimlich)®) in der Bahn in Bezug auf Anu, im Bereich

1) Siehe iibrigens noch weiter unten eine weitere Erklérung.

2) Zuletzt von Jensen, Kosmologie S. 31f. Diese Ubersetzung ist das
Unglaublichste, was in letater Zeit an falschen Ubertragungen auf assyrio-
logischem Gebiete geleistet wurde.

3) Sayce: ,is fixed i. e. disappears‘ (Transactions of the Bibl. Arch.
Soc. 3, 1874, p. 234, ebenso schon 1871 Oppert), doch diese Bedeutung
scheint an der Stelle weiter unten (nauf der Bel-Bahn steht er‘) nicht
ZU passen.

4) Entweder auch der erste oder aber einer der folgenden Tage.

5) Von hier ab Jensen: (In Bezug auf den Jupiter), was ich frither
dem K. mitteilte, filschlicher Weise: im Weg in Bezug auf Anu im
Boden des S.-sterns zeigte er sich unten im ripsu er nicht, indem
ich sagte, nimlich: im Weg in B. auf Anu war sein pishru (seine Deutung),
berichte ich dem K., niimlich: er ruhte (?), er , unter dem Wagen-
stern kam er naher (??). Sein pishry (seine Deutung) ist richtig (??), und
der pislou des Jupiter, der im Weg in ‘B. auf Anu, von dem ich friiher
dem K. berichtete, ist nicht richtig (2?). Mit ,fiilschl. Weise* ibersetat




— 401 —

(wortlich im Boden) des Sternes Sib-zi-anna sollte er gesehen
werden unterhalb, konnte aber infolge des Untergehens (?) des
(Mond-) Hornes nicht wahrgenommen?) werden, (infolgedessen)
ich also berichtete: auf der Bahn in Bezug auf Anu fand seine
Conjunction (mit dem Monde) statt, — berichte ich nun dem
Konig, meinem Herrn, also: er ist wieder da und wird wieder
wahrgenommen, unterhalb des Wagensternes, auf der Bahn in
Bezug auf Bel steht er (jetzt), dem Wagenstern zu nihert er
sich, seine Conjunction (mit dem Monde) ist also verhindert,?®)
withrend seine Conjunction, die ndimlich des Jupiter, solang er
noch auf der Bahn in Bezug auf Anu sich befand (wovon ich ja
dem Konig, meinem Herrn, friiher berichtet hatte), nicht ver-
hindert war. Der Konig, mein Herr, moge es wissen.“

Hier ist nun vor allem klar, dass, wihrend sich der Jupiter
,friiher® auf der Bahn in Bezug auf Anu befand, er jetzt auf
der Bahn in Bezug auf Bel steht, was nach Jensen Ekliptik und
Wendekreis des Krebses (die Bahn in Bezug auf Ea dagegen:

Wendekreis des Steinbocks) sein soll, wihrend doch die Planeten
(und zumal der Jupiter) nur auf der Bahn der Sonne sich be-
wegen und die Ekliptik und der Wendekreis des Krebses keine
Gegensiitze sind. Es konnen also mit den Ausdriicken ,Bahn in
Bezug auf Anu“ und ,Bahn in Bezug auf Bel“ nur verschiedene
Abschnitte ein und desselben Kreises, eben der Sonnen- und Pla-
netenbahn, der Ekliptik, gemeint sein. Das wird bestiitigt durch
die nitheren Angaben, nimlich die Erwihnung des Sternes Sib-zi-
anna (,treuer Hirte des Himmels*) und des , Wagensternes“: Den
ersteren Stern hat Epping richtig als den hellen, eine Art Fort-
setzung des Orion bildenden Stern y der Zwillinge erklirt, so dass
die ,Zwillinge der Region des Sib-zi-anna® wol nur die ganz in
der Nahe oberhalb davon sich befindenden zwei kleinen Sterne sein

Jensen die aus der Briefliteratur bekannte Partikel nuk (aus nw-ké, vgl
hebr. ki = griech. 6v) ,néimlich®, das schon von Oppert und Sayce richtig
erkannte ' pichru ,Conjunction® liest er falsch pishru und erklirt es durch
»Deutung®.

1) Bin ganz gewdhnliches Verbum, welches aber Jensen uniibersetzt
Liisst, wihrend schon Oppert (fut visible) und Sayce (,was visible®, allerdings
mit der falschen Transscription échiram statt <chikém) das richtige geben.

_2) Schon Oppert richtig ,fut empéchée®.

Hommel, Aufsiitze und Abhandlungen.




— 402 —

konnen. Ich habe mich frither durch eine falsche Deutung einer
fragmentarisch erhaltenen babylonischen Planisphiire?) hestimmen
lassen, den Sib-zi-anna-Stern mit dem Bootes, beziehungsweise
Arkturus, zu identificiren, ebenso seiner Zeit Sayce. Die Stellung
der ,Zwillinge des Sib-zi-anna* in den Planetenstationen der Arsa-
cidenzeit schliesst jedoch jeden Zweifel aus, dass y der Zwillinge
gemeint ist. Die babylonische Planisphiire gibt eben wahrschein-
lich nur einen Ausschnitt des Himmels mit dem gerade zur Zeit
der Aufnahme den Zenith bildenden Punct als Centrum. Der Pol
wird durch die sich kreuzenden Linien in Section H angedeutet
sein. - Die sieben Sterne in Section A sind wegen der Beischrift
»star of foundation“ die Plejaden, die vier niher dem Centrum,
auf welche sich die Beischrift ,Stern Ash-kar (Ziege)* beziehen
wird, die Capella. Irgendwo zwischen Section ¢ und D haben wir
sodann y der Zwillinge zu suchen, ausserdem im abgebrochenen
Teile von C wol den Orion, und in B den Aldebaran, der durch
sSternbote des Anu“ (siehe dariiber, dass der Aldebaran speciell
mit Anu in Beziehung gesetzt wurde, gleich nachher) gemeint
sein wird. Die Gruppe in D, welche die Beischrift Gott Latarak
(= Nergal, und damit in die siidliche Himmelssphiire weisend)
triigt, wire dann wol der grosse Hund mit dem Sirius. Nach
Sayce steht noch auf der nach Section B zu liegenden Seite der
sieben Sterne eine Beischrift ,In-lil alik machri kaklkabi* (d. 1.
»Bel going before the star), welche sich wahrscheinlich auf Bel-
Merodach (als den Gott der Sonne und des Jupiter), der ja auch
sonst mit dem Sternbilde des Stieres in Verbindung gesetzt wird,
beziehen diirfte.?) Die in Section K beginnende Wellenlinie an
der Peripherie deutet irgendwie die Wassergegend am Himmel
(Hydra stidlich vom Lowen?) an, falls sie nicht zufillig ist.  Sei
nun - die richtige Erklirung dieser leider in so verstiimmeltem

1) [Siehe die hier nicht wiederholte Abbildung im Ausland, 1892,
S. 61, Col. 2.]

2) Vielleicht ist es dann auch kein Zufall, dass die Summirung der
gieben und vier Sterne, die ja zunichst wol die Plejaden und die Capella
darstellen sollen, gerade elf ergibt, so dass hier zugleich eine symbolische
Hindeutung auf die iibrigen elf Tierkreisbilder (und zwar 2 bis 8 = Bahn
des: Anu und Bel und 9 bis 12 = Bahn des Ea, die wieder mit einer Ziege
beginnt) vorlige.




— 403 —

Zustande und zudem auch sehr mangelhaft (nur in oft irrefithrender
Transscription) von Sayce publicirter Planisphire wie sie wolle, )
so sind auf alle Fille weit wichtiger die von Epping ausgerechneten
Sternnamen und die aus den ilteren astronomischen Texten sich
ergebenden festen Puncte, deren Zahl, zamal nach meiner Ent-
deckung der westostlichen Anordnung verschiedener Sternlisten
(siehe dariiber nmachher) gar nicht so gering ist.

Um nun nach dieser Abschweifung zur Erklirung der oben
iibersetzten Berichterstattung zuriickzukehren, so muss also der Ab-
schnitt der Ekliptik, welcher ,Bahn in Bezug auf Anu® (oder auch
,Bahn der Region des Anu“) heisst, die Station der Zwillinge mit
umfasst haben. Da wo dagegen die Ekliptik unterhalb des Stern-
bildes des grossen Biiren (denn damit ist jedenfalls der Wagenstern
gemeint) hinlduft, also etwa bei der Station des Lowen, beziehungs-
weise auch noch der Jungfrau, hatte bereits die ,Bahn der Region
des Bel“ begonnen. Fiir die ,Region des Anu® haben wir iibrigens
noch einen anderen Anhalt; sie begann namlich hochst wahr-
scheinlich mit dem Sternbilde des Stieres. Hinmal gehorte alles
westlich vom Stier liegende, Widder, Fische, Amphora etc., dem
Gebiete des Wassergottes Ea (der ja auch ,Widder® schlechthin
heisst) an, und dann fithren in der Sternliste 5. Rawl. 46 (deren
Charakter als Liste der ersten zwei Drittel der 24 Mondstationen
ich, eben als ich meinen zweiten Artikel abschloss, erkannte) ge-
rade die Plejaden (,Stern der Grundlage) den Beisatz an-shar
(d. i. ,Schar des Himmels oder des Anu®), und der darauffolgende
Aldebaran oder Schakal-Stern?) den Beisatz Anu. Damit diirfte
erwiesen sein, dass die ,Bahn der Region des Anu® bei den

1) Zudem scheinen auch die keilinschriftlichen Termini und Sternbe-
zeichnungen oft ziemlich undeutlich auf dem Original (dessen genaue Ver-
offentlichung dringend zu wiinschen ist!) geschrieben zu sein. So transscribird
Sayce Transact. 3,172 z B. den gleichen Namen, den er spiter richtig
,Stern der Grundlage® (bab. aptn) umschreibt, noch irrig mit Stern lul
(Fuchsstern); allerdings konnen die Zeichen fiir apin und lul bei undeutlicher
Schrift zur Not verwechselt werden.

9) Die Ubersetzung von lig-barra (,Hund der Wiiste®) durch Leopard
statt Schakal ist eine ungliickliche Neuerung Jensen's: das in den Listen
diesem Tiernamen gleichgesetzte synonyme #ibu (sumerisch numma) beweist
durch seine Identitiit mit arabisch dhib, hebr. ze'eb ,Schakal® hinreichend
die oben gegebene Bedeutung.

26 *




— 404 —

Plejaden, beziehungsweise mit dem Stier, begann und mindestens

noch das Bild der Zwillinge mit umfasste, wihrend die Gegend
unterhalb des Wagens?) (Lowe oder Jungfrau) bereits zur ,Bahn
der Region des Bel“ gehorte. Eine genauere Abgrenzung wire
sehr einfach bei der Annahme, dass jede der drei Regionen der
Ekliptik ein gleich grosses Drittel umfasste; dann hitte die Region
des Anu vom Stier bis Lowen inclusive, die des Bel von Jungfrau
bis Schiitze, und die des Ba von der Fischziege (Caper) bis Widder
gereicht. Freilich bleibt auch noch die andere Annahme offen,
Stier bis Wage inclusive = Anu und Bel, gegeniiber Skorpion bis
Widder = Ba, indem ja Anu und Bel zusammen als die oberen
Gotter oft genug dem Gotte der Region der unteren Wasser, dem
Ea, gegeniiberstehen; in diesem Falle hiitte die Region des Anu
Stier, Zwillinge und Krebs, die des Bel Lowe, Jungfrau und Wage
umfasst.  Fiir erstere Annahme?) spricht die Einteilung der ge-
nannten Mondstationenliste, niimlich zuerst acht Sternnamen (Ple-
jaden bis 9 virginis); dann folgt: Stern shu-pa (d. i. der ,gliin-
zende“, Spica) mit dem Beisatze ,Bel, der das Geschick des
Landes bestimmt, der Grosse der Herren, der Gott Merodach®,
worauf die Reihe der Mondstationen durch einen mit dem musir-
sadde (Nordpol, siehe oben) beginnenden KExcurs (Z. 12—26)
unterbrochen wird; Z. 27 wird die Liste wieder aufgenommen
mit dem Bel-Stern, d. i. Spica, diesmal unter dem Namen Das-
lugalla,®) [,Hahn“ opp. Fische (Huhn)], um nun in nicht mehr

1) Kakkab (d. i. Stern) narkabti. Auch der Kaklkab-cumbi (sumerisch
mar-gidda) d. i. ,Lastwagen“ muss das gleiche in der Nihe des Nordpols
liegende Sternbild (oder vielleicht den kl. Biren) bezeichnet haben, da es
einmal (3. Rawl. 53, 65) von ihm heisst: kal shatt: wwzaz, ,das ganze Jahr
steht er (am Himmel)“.

2) Da die andere Annahme (Bel = Lowe, Jungfrau, Wage) weit besser
zu der oben tbersetsten Berichterstattung = passt (Jupiter unterhalb des
Wagens im Bel-Weg, also wahrscheinlich im Lowen), so ist es nicht un-
moglich, dass die Babylonier beiden Auffassungen, aber wol zu verschiedenen
Zeiten huldigten. Die geldufigere Anschauung liess aber jedenfalls den Bel-
Weg erst im Bild der Jungfrau beginnen und bis zum Skorpion (bezw. zu
der Milchstrasse) reichen; diese Anschauung liegt der Sternliste 5. Rawl, 46
zu Grunde.

8) [Hier stand die auf falscher Lesung beruhende Notiz: »und in Be-
ziehung zum Monat Tishri, in welchem die Spica aufgieng, gesetzt“; siehe
aber den Nachtrag.]




unterbrochener Folge bis zum ,Kopf der Fischziege®, also dann
bis dahin, wo die Region des Ea beginnt, sich fortzusetzen. Man
sieht also deutlich: zuerst die Region des Anu, dann das Inter-
mezzo, nimlich Nordpol und verschiedene, nicht direct zur Ekliptik
gehdrende Sterne, 1) dann die Region des Bel, wiihrend die des
Ea nur durch ihre erste Station (Kopf der Fischziege) am Schluss
angedeutet ist. Auch die oben mitgeteilte Glosse , Bahn der Sonne
unterhalb des Hirtenzeltes, Region des Ea‘,?) ist jener ersten An-
nahme giinstiger als der zweiten. Denn mit dem Hirtenzelt (furra,
semitisch farbagu, syn. amas, semitisch lilisu ,Gehege) ist die
Milchstrasse gemeint, und in der Tat markirt die zweimal die
Ekliptik schneidende Milchstrasse ganz gut die in drei Teile ge-
teilte Sonnenbahn, indem die Bahn des Anu beim Stier am einen
Ende der Milchstrasse beginnt, die des Bel da, wo die Milchstrasse
sich in zwei Arme teilt, endet (das ware dann: ,zu Hiupten des
Hirtenhauses®) die des Ea endlich von da, wo der Schiitze aus
der Milchstrasse herauskommt, bis fast dahin, wo der Stier wieder
in sie (am anderen Ende) hineintritt, sich hinzieht. In den sume-
rischen Zauberformeln ist ofters von dem reinen (beziehungsweise
glinzenden, weissen) Hirtenzelt die Rede, aus dem die Gotter
Rahm und Milch herbeibringen, um den Kranken zu heilen (vgl.
2. B. 4. Rawl. 4, Col. 8); wir sehen jetzt zugleich auch, wie die
Idee des Namens Milchstrasse ebenfalls wie so manches andere
auf die alten Babylonier zuriickgeht. Auch der berihmte baby-
lonische Tempel I-tur-kalamma (,Haus des Hirtenzeltes der Welt“)
geht auf diese Anschanung eines himmlischen Hirtenzeltes zurtick.

Nachdem also klar gestellt ist, dass Anu den Nordpol, aber
auch das erste Drittel der Ekliptik (als das dem daumlloen Nord-

1) Genmuer ein Excurs iiber den Nordpol und daran sich amchhessend
die Bahn des Ea, wie schon am Anfang von lit. d ,Mondstationen® (s. unten)
richtig ausgesprochen ist.]

2) So, nicht Anu, liest Jensen, Kosm. S. 89, Anm. 1, indem der nach
an stehende senkrechte Keil nicht als Trennungszeichen, sondern als 60,

. die Zahl des Gottes Ea, von ihm aufgefasst wird, aber zugleich die
11ulmf’e Lesung ,Bahn der Sonne‘ (statt des falschen ,Stier der Sonne*)
verkannt ist. Die ganze Stelle heisst nun: ,Bahn der Sonne unterhalb (oder
zu Fiissen, am Fussende?) des Hirtenzeltes Region des Ea; Bahn der Sonne
Vo aT R ] Region des Anu; Bahn der Sonne zu Hiupten des Hirtenhauses

«

Region des [ 1“, wo nun natiirlich nur Bel zu ergiinzen sein kann,




= 05—

polarstern am niéchsten?, oder wol besser, als das dem ersten und
altesten Gott geweihte) bedeutet, Bel das zweite Drittel, und Ha
das dritte, die Wassergegend am Himmel, ist nan die Frage auf-
zuwerfen, ob es auch Stellen gibt, welche Bel den Pol der Ekliptik
(beziehungsweise ebenfalls als Nordpol, dann Syn. von Anu, wie
oft), und Ea den Siidpol, beziehungsweise Siidpol der Ekliptik oder
sonst einen sehr stidlich stehenden helleren Stern, bezeichnen lassen.

Am Schluss der vierten Tafel des Schopfungsepos heisst es
vom Weltschopfer, dass er, nachdem er aus der einen Hilfte des
getoteten Drachen das Firmament gemacht, er nun dort dem Anu,
Bel und Ea ihre Wohnplitze angewiesen. Das wird natiirlich in
erster Linie auf die drei Abteilungen der Ekliptik zu beziehen
sein, dann auch noch auf den Wohnsitz Anus (und Bels?) im
Nordpol; dass fiir Bel und Ea noch weitere Orte am Himmel hier
in Aussicht genommen seien, folgt nicht aus der Stelle.

Weiter wird zu Anfang der fiinften Tafel, da wo von der
Erschaffung der Ekliptiksterne des niheren die Rede ist, zuerst
im allgemeinen ,von den Standorten der grossen Giotter® in Ver-
bindung mit den (sieben) lumashi-Sternen, sieben grésseren in der
Nihe der Ekliptik stehenden Fixsternen, sogenannten paranatellonta
(d. 1. die mit gewissen Ekliptiksternen zugleich aufgehen), gehandelt,
sodann aber, nach Erwihnung der sechsunddreissig Dekane und
der Festsetzung des ,Gottes der Ekliptik¢ d. i. des Jupiters als
Stiers und Anfiihrers der tibrigen elf Tierbilder!) noch namentlich
der ,Hestsetzung des Standortes des Bel und Ea zugleich mit ihm*
(d. i. dem Stier als Anfang der Tierkreisstationen) gedacht.
Warum hier nicht auch noch einmal vom Standort des Anu die
Rede ist, wird jeder, der der obigen Auseinandersetzung gefolgt
1st, mit Recht fragen. Die Antwort ist einfach: der Standort des
Anu muss in den vorhergehenden Zeilen irgendwie schon mit er-
wihnt worden sein. Und da kommt natiirlich nur der Standort
des ,Gottes der Ekliptik (ili nibiri) in Betracht; wir wissen ja,
dass hier, im Sternhild des Stieres, der Gott Anu speciell localisirt

1) Daher hat auch der Gott Merodach (Friihsonne und Jupiter in einer
Person) die heilige Zahl elf. Auch der Traum des Joseph (1. Mose 37, 9) ist
eine Anspielung auf den am Schluss des vorigen Kapitels behandelten Sieg
Merodachs iiber den Drachen und seine elf Helfer, die dann als Sternbilder
an den Himmel, in den Tierkreis (Zwillinge bis Widder) versetzt wurden,




407

war (vgl. oben: Schakalstern ~oder Aldebaran = Anu) und dass
hier zugleich der Anfang der ,Bahn der Region Anus® sich be-
findet. Dann aber sind auch hier mit den Standorten des Bel
und Ea kaum zwei einander gegeniiberliegende Polpuncte gemeint,
wie Jensen will, sondern die Anfangspuncte der Bahn des Bel und
des Ea, namlich die Spica und der Stern ,Diadem des Meeres®
(musir a-abba), der auch ,Stern von Eridu“ heisst, das ist a der
Jungrau und 7 des Schiitzen. In der Tat pliadirt ja auch Jensen
fiir die Gleichheit dieses ,Sternes von Eridu® (der heiligen Stadt
Has am unteren Euphrat) mit dem sonst in astrologischen Texten
genannten Ha-Stern (Kosmologie S. 25), wenn er ihn auch irrig
mit dem ganz wo anders gelegenen und sich nur wenig tiber den

babylonischen Horizont erhebenden verénderlichen Stern 7 Argus

:dentificivt. Nun liegt allerdings in der Benennung musir a-abba
_Diadem des Meeres® ein gewisser Gegensatz zu musir-sadde, dem
oben erwihnten Namen des (damaligen) Nordpolarsternes, a dra-
conis. [Freilich ist die Frage, ob der Name musir a-abba sehr alt
ist, da er bis jetzt nur in einer Liste, nicht aber in den althaby-
lonischen astrologischen Texten, wo der betreffende Stern stets
Fa-Stern oder Stern von Eridu heisst, sich nachweisen lisst.
Nehmen wir aber einmal an, der Name musir a-abba sei alt,
dann ist der Gegensatz zwischen musir a-abba und musir-sadda,
der (weil sadda ,festgebunden® kein Gegensatz zu a-abba ,Meer®
ist) nicht einmal ein solcher ist, auch die einzige Stiitze fir die
Annahme, einer der beiden Nordpole (die die Babylonier wahr-
scheinlich gar nicht genau auseinander hielten) sei der Ort des
Bel gewesen. Man kann dann fiir diese ja nicht unmogliche,
aber auch nicht direct zu beweisende Annahme noch anfiihren,
dass die gleiche Liste, die den ,Stern von Eridu® Stern musir
a-abba nennt, nach Aufzihlung des Nordpolarsternes (musir-sadda
= Anu) und zweier anderer Sterne, von denen der zweite sicher
im Walfisch stidlich vom Widder (also an der Grenze der Anu-
and Ea-Bahu) zu suchen ist (niimlich der ,Feuerbringer = Mira
Ceti), noch den ,Stern der Stationen® (?) ,der Region I-gur
(= Mond und Nirgal, d.i. Saturn, hier aber vielleicht die Siid-
sonne) und den Stern der sitzenden Gotter!) der Region I-gur

1) So iibersetzt Jensen, Kosm, S. 19 (im Gegensatz zu den ,stehenden




(8. 78,
Col. 2)

(= Anu und Bel!) folgen ldsst; in letzteren beiden sucht nun
Jensen wiederum die Bezeichnung der beiden Nordpole. I-gurra
ist sonst der Himmelsocean, und Bel ist der Herr des I-gurra; oh
aber gerade hier die Gegend des Nordpols gemeint ist, ist noch
iiberaus fraglich,!) wie iiberhaupt die zwei in Rede stehenden
Zeilen nebst den nichstfolgenden drei noch genug des Ritsel-
haften bieten.?)

Einzig und allein der Gegensatz, in welchen der Ko6nig Sargon
den Bel als Patron des ersten Nordthores zu Ea als Patron des
ersten Stidthores setzt, liesse es als wahrscheinlich erscheinen, dass
nun Bel auch irgendwo im Norden des Himmels seinen Sitz habe,

Gottern Tkurs® Mond und Sonne). Was der Gegensatz von stehend und
sitzend hier bedeuten soll, ist noch ganz dunkel, ja es ist fraglich, ob tiber-
haupt so zu iibersetzen ist. [Vgl. dazu noch die niichste Anmerkung.]

1) In einem babylonischen Hemerologium fiir den zweiten Elul heisst
es vom 10. dieses Monats: ,der Belit-Igurra (Herrin des Igur) und (ihrem
Sohne) Dikud (d. i. ,Richter, hier wol Nergal oder Nebo); giinstiger Tag;
nachts soll der Konig angesichts des margidda-Sterns (Lastwagen - Sterns),
des Sterns des Sohnes der hehren Gottin (d. i. eben des Sternes des Gottes
Dikud) seine Opfergabe darbringen“. Da in der Liste 5. Rawl. 46 der Stern
»Sohn des hehren Tempels, Gott Dikud“ unmittelbar auf den Nordpolarstern
folgt, so scheint der Lastwagen-Stern hier allerdings den dem Nordpol be-
nachbarten Grossen (bezw. auch Kleinen) Béiren vorzustellen. Dagegen (und
dafiir, dass hier der margidda-Stern der andere dieses Namens am Anfang
der Bahn des Ha ist) spricht aber wieder, dass die Liste nun unmittelbar
Mira Ceti (im Walfisch), also unterhalb des Endes der Bahn des Ea, folgen
lasst, um sodann zur ,Region des Igurra® (zu der ja auch schon der Dikud-
Stern der Hemerologie nach gehorte) zuriickzukehren. Ist hier mit der
Region des Igurra die Bahn des Ea, und was siidlich von ihr liegt, gemeint?
Lgurra (mit Verhartung Ikwrra) ist Ja auch sonst der uns unsichtbare Teil
des Himmelsoceans hinter und unter der Erde — eine Tatsache, die von
Jensen in seiner Kosmologie ginzlich verkannt wurde. Ich mochte am
liebsten iihersetzen: ,Stern der Stationen machenden (Gotter) der Igurregion,
d.i. des Sin und Nirgal® und nun als eine Art Glosse: »(dagegen) Stern der
ruhenden Gotter der Igurregion der (Stern) des Anu und Bel®, was dann
allerdings der Nordpol (und zwar der des Kquators) wire; wir haben dann
den Gegensatz: Igur = unterer Himmelsocean (stidlich der Ekliptik, bezw.
im Ea-Teil der Ekliptik) und Igur = oberer Teil des Himmelsoceans und ;
als solcher Sitz des Anu und Bel. [Vgl. auch noch unten S. 421 il

2) [Siehe zu E-kur jetzt oben S. 846 — »Gotterberg®, weil er nimlich
den Himmelsocean mit seinen zwei Spitzen beriihrt, oder auch weil der
untere Teil des Himmelsoceans unter ihm sich befindet.]




— 409 —

also etwa im Nordpol zugleich mit seinem Vater Anu; doch dann
miissten sich auch fiir die tibrigen Thorgottheiten astronomische, be-
ziehungsweise kosmologische Erklirungsgriinde auffinden lassen, was
aber bis jetzt nicht gelingen will. ,Vorn und hinten, an beiden
Seiten, offnete ich gegentiber den acht Winden acht Stadtthore:
nach Samas (dem Sonnengott), der mir zum Sieg verhalf, und
nach Ramman (dem Wind- und Wettergott), der der Stadt Uber-
fluss weit machte, nannte ich Samas-Thor und Ramman-Thor die
auf der Ostseite; nach Bel, der den Grund zu meiner Stadt legte,
und nach Belit (seiner Gemahlin), die Reichtum in iippiger Fiille
verlieh, hiess ich Bel-Thor und Belit-Thor die auf der Nordseite;
nach Anu, der meiner Hinde Werk gelingen, und nach Istar
(der Tochter Anus), die der Stadt Bewohner gedeihen liess, gab
ich die Benennung Anu-Thor und Istar-Thor denen auf der West-
seite; nach Ea, der ihre Quellen recht leitete, und der Herrin
der Gotter (Belit-ildni, hier wol der Gemahlin Eas), die der Stadt
Geburt zahlreich machte, benannte ich Ka-Thor und Thor der
Herrin der :Gotter der auf der Siidseite.® So lautet der Bericht
dartiber in der betreffenden Inschrift des assyrischen Konigs Sargon.
Hochstens konnte man denken, dass fiir den Westen Istar als
Abendstern die Hauptgtttin: sei (wie die Sonne fiir den Osten),
und Anu nur als Vater der Istar ihr vorangestellt worden wire;
dann wiire allerdings Bel der Nordpol, wie sonst Anu der Nord-
pol ist. Nur der Nordpol des Aquators kann im Gegensatz zu
Ea stehen; den Nordpol der Ekliptik, der bald mehr am Horizont,
bald wieder mehr im Zenith erscheint, haben die Babylonier ge-
wiss weder durch den Gott Anu noch durch den Gott Bel be-
zeichnet. Dafiir, dass die Gegend am Nordpol nicht bloss mit
Anu, sondern auch mit Bel irgendwie verkniipft war, spricht noch
eine andere, von Jensen nicht angefiihrte Tatsache, nimlich, dass
der Lastwagen-Stern (Grosse oder Kleine Bér) in einer lexikalischen
Tiste mit Nipur (der babylonischen Bel-Stadt!) identificirt wird;
freilich wird unmittelbar vorher der Allul-Stern (in der Gegend
des Delphin oder dieser selber) dem viel nordlicher gelegenen
Sippar gleichgesetzt, und es gibt dazu auch noch einen ,Last-
wagen-Stern in der Ekliptik (wahrscheinlich zwischen Schiitzen
und Caper, wofiir die Stelle zu vergleichen: ,die Sonne geht
unter, und in threm Haus liess sich der margidda-Stern nieder




— 410 —

3. Rawl. 59, 58), so dass es erst die Frage ist, welcher Wagen-
stern mit der Bel-Stadt an jener Stelle gemeint ist; unmbglich
wire es ja librigens nicht, dass deshalb in der Gegend Eas auch
ein Wagenstern localisirt wurde, weil der Lastwagen-Stern (Grosser
oder Kleiner Bér) zugleich sein, des Ea, Gegensatz am nordlichen
Himmel war und infolgedessen gelegentlich auch mit Ea in Be-
ziehung gesetzt wurde.

Da oben von den Himmelsgegenden die Rede war, so ist es
vielleicht nicht uninteressant anzufiihren, dass die Babylonier den
Norden und den Siiden auch den oberen und unteren Culminations-
punct der Sonne naunten, wie folgende lexikalische Zusammen-
stellung der vier Himmelsgegenden lehrt (links sumerisch, rechts
semitisch, babylonisch-assyrisch):

Sonnenaufgang | Aufgang der Sonne (Osten)
Sonnenuntergang ~ Untergang der Sonne (Westen)
Himmel-oben ¢itin (Norden)

Himmel-unten | shilan (Stiden)

Schon Jensen (Kosm. S. 13) hatte richtig erkannt, dass gitdn
der Culminationspunct der Sonne ist, aber nicht, dass shildn der
andere Culminationspunet, und nicht, dass ¢itdn und shilan im
Gegensatz zu Osten und Westen einfach Norden und Siiden be-
deuten. Da alle Parallelkreise vom Meridian zweimal durch-
schnitten werden, so'unterscheidet man ja auch zwei Culmina-
tionen, die aber nur bei den Circumpolarsternen heide sichtbar sind.
Dass der Norden bei den Babyloniern stets oben, der Siiden stets
unten?) war, habe ich seiner Zeit schon aus den altbabylonischen
Grenzsteinen (Gesch. Bab. S. 444 f.) nachgewiesen. In den #Hgyp-
tischen Pyramideninschriften werden ebenfalls (was ich als Parallele
zu den Thoren Sargons hier noch anzufiihren mir erlaube) die
alten Hauptgotter auf die Himmelsgegenden verteilt und zwar in
folgender Weise: Schu (= Bel) Osten, seine Gemahlin Tef-nut
Westen, Nu (= Anu, Nun) Siiden, Nut (sonst Gemahlin Sebs =
Eas, hier aber offenbar nur das Fem. zu Nu, was formell ja auch
der KFall ist) Norden. Da, wie ich anderwirts gezeigt habe (vgl.

1) [Dazu stimmt, dass unten, im Siiden, in der Tat der babyl. Hades
gedacht war, und dass in §lldn nach Jensen, Z A V, 131 das hebr. Scheol
steckt; nur war der babyl. Scheol nicht im Westen, sondern unter der Erde.]




— 411

dg. Iment Westen = semit. Jamantu Stiden), bei den Agyptern
eine Verschiebung der Ausdriicke fiir die 4 Himmelsgegenden statt-
gefunden, so konate sich die in der Pyramide der Mer-en-Ré fin-
dende eben mitgeteilte Aufzihlung (Z. 455) auch folgendermassen
darstellen: Schu Siid, Tef-nut Nord, Nu Ost, Nut West. Gewonnen
ist aber durch beide Brklirungen nichts als hochstens das negative
Resultat, dass hier bei den einst aus Babylonien gekommenen
Agyptern die Hauptgotter Anu (Nu) und Bel (Schu) nur zu ihren
Giemahlinnen in Gegensatz gesetzt wurden, Ba (der fig. Seb) aber
gar nicht (oder wenn, dann hdchstens durch seine Gemahlin Nut)
vertreten war, dass also von einem Gegensatz von Bel und Ea in
gewissem Sinn hier tberhaupt nicht (eher dagegen noch von einem
solchen von Anu und Ha) die Rede ist.

Recapituliren wir nun nochmals, so ergab sich als sicher
Folgendes:

1. Der Ort des Anu am Firmament ist a) der Nordpolarstern,
b) der Aldebaran als Anfang des ,Bahn der Region des Anu
genannten Teiles der Ekliptik (ihres ersten Drittels).

9. Der Ort des Ea am Firmament ist einer der Sterne des
Schiitzen, zwischen der hier als ,Buphrat und Tigris® verzweigten
Milchstrasse und dem Kopf der Fischziege; zugleich Anfang des
dritten Drittels der Ekliptik, der ,Bahn der Region des Ha“.

3. Das mittlere Drittel der Ekliptik ist die Bahn des Bel;
miglicherweise ist Bel (gleich Anu) auch am Nordpol localisirt,
vielleicht im Grossen oder Kleinen Biren, aber direct zu beweisen
ist es nicht.

Bevor ich nun weitergehe, mochte ich zu den Ausfithrungen
iiber die altbabylonischen Grenzsteine einiges wenige nachtragen.
Ts lisst sich nimlich die Chronologie derselben jetzt noch genauer
priicisiren, auch kommen noch zwei weitere des Britischen Museums
hinzu, deren Abbildung mir zwar nicht zukam, deren genaue (von
mir damals leider tibersehene) Beschreibung in Pinches’ ,Guide of
the Nimroud Central-Saloon® es jedoch ermoglicht, sich ein Urteil
s bilden. Nach der zeitlichen Anordnung sind es nun folgende,

welche wegen ihrer bildlichen Tierkreisdarstellungen fiir uns in
Betracht kommen:

[Es folgt nun die Beschreibung und chronol. Einreihung der
Grenzsteine, Brit. Mus, 101 und 103, s. oben 8. 244—248.]




(S. 87,
Col. 2)

(. 88,
Col., 1)

— 412 —

Zu der Auseinandersetzung iiber die Saat- und Erntezeiten
in Babylonien (Schluss von Art. 1, oben, S. 867) ist nachzu-
tragen, dass die auf die erste Aussaat (Dez.) folgende erste Ernte
nach Oppert (siche Jensen, Kosmol. S. 500) Februar-Miirz (Adar)
stattfand, wodurch also der Name dieses Monats (,Erntemonat®)
seine geniigende Erklirung findet. Dagegen behilt der von mir
aus den Namen fiir Tammuz (Aussaat-Monat) und Elul (,Ahre
der Gottin Istar®) gezogene Schluss, wonach diese Namen nur fiir
eine Zeit, da die Sonne am 1. Nisan im Zeichen des Krebses stand,
seine volle Giltigkeit, und ich mochte im Zusammenhang damit
noch darauf hinweisen, dass die dgyptischen Dekanlisten stets mit
dem Zeichen des Krebses, nicht etwa mit den Plejaden, beginnen,
worin eine uralte aus der babylonischen Heimal der Agypter
hertibergebrachte Erinnerung erhalten zu sein scheint. Wir hitten
damit die sumerische Kultur bis ca. 7000 v. Chr. zuriickverfolgt.

b) Die lumashi- und tikpi-Sterne.

Die astronomischen Listen der Babylonier enthalten unter
anderem zwei Verzeichnisse von je sieben (einzeln auch sonst in
den Texten begegnenden) Fixsternen, welche sie die lu-ma-shi-
Sterne (worin vielleicht [ unausgesprochenes Determinativ ist)
und die #ikpi-Sterne nennen. Wir sahen schon oben, dass in dem
Teil des Weltschopfungsepos, welcher von der Erschaffung der
Gestirne handelt, zuerst von diesen lwmashi-Sternen die Rede ist,
dann erst von den 36 Dekanen, den eigentlichen Ekliptikalsternen.
»5chon machte er die {Standorte der grossen Gotter (am Himmel),
das heisst: des Anu,-Bel und Ea, Sterne gleich wie sie, die
lumashi, setzte er ein; er kennzeichnete das Jahr mit. allen
Bildern, die er machte, (fiir die) zwilf Monate Sterne, (je) drei
an Zahl, setzte er ein®, so beginnt die fiinfte Tafel. Die Namen
der sieben lumashi, die an zwei verschiedenen Stellen der astro-
nomischen Texte immer unmittelbar nach den sieben tikpi-Sternen
aufgefiihrt werden, sind nun folgende:

1. Kaklkab') shu-gi (d.i. ,Alter, Scheich®).
2. Kakkab ud-ka-gab-a (d. 1. ,maulaufsperrende Bestie®).

1) Babyl. kakkabu (arab. kawkab, hebr. kokabh) heisst ,Stern® und
wird kiinftig nur durch k. abgekiirzt werden,




— 413 —

3. Kakkab sib-zi-anna (d. i. ,treuer Hiiter des Himmels).
. Kalkab kak-si-di (d.i. ,nordliche Waffe®).
. Kakkab in-timinna-bar-shigga (d. i. ,Schwanzstern®?), auf
semitisch chabacirdnu genannt.
) 6. Kakkab id-chw (d. i. id-Vogel, Adler, semit. ir).
7. Kakkab pa-bil-sag.

Von diesen Sternen waren bisher nur der Sib-zi-anna durch
Epping als in nichster Nithe von y der Zwillinge, wenn nicht
gar mit diesem identisch, bekannt, und etwa noch der Adlerstern,
falls man, was von vornherein wahrscheinlich, diesen letzeren mit
dem schon von Griechen und Arabern ,der fliegende Adler (daher
unser Atair, arab. af-fdir ,fliegend, im Sternbild des Adlers) ge-
nannten Stern identificirte. Weiter unten werde ich zeigen, dass
Shugi (auch semitisch - Skibu, Scheich®, wortl. ,Greis*) der Orion,
Kalk-sidi (semit. %. mishrd d. 1. ,nddlicher® Stern) der Prokyon,
und In-timin-bar-shigga (auch En-te-na-mash-lum nach allzu me-
chanischer Transscription) der Deneb (arab. dhanab ,Schwanz®)
ist. Da wir dadurch eine fortlaufende Reihe bei wenigstens
fiinfen von den sieben lumashi-Sternen gewonnen haben, néimlich
1. Orion, 8. y der Zwillinge, 4. Prokyon, 5. Deneb, 6. Adler,?)
o ist es mehr als wabrscheinlich, dass auch die Nummern 2 und
7 innerhalb dieser Reihe stehen, also Ud-ka-gab-a irgendwie
zwischen Orion und y der Zwillinge und Pa-bil-sag stlich vom
Adler (mit anderen Worten irgendwo zwischen Adler und Orion),
und dass die Anordnung der ganzen Liste keine zufillige, sondern
eine nach der Folge der betreffenden Sterne am Himmel lings
der Ekliptik ist.

Was nun zuniichst den Shugi-Stern anlangt, so gibt es
eine Stelle, welche uns in unmissverstindlicher Weise auf den
Orion fiir dieses Gestirn hinweist; es heist nfimlich 3. Rawl. 53,
No.1, Z. 71: ,der Stern der schwangeren Frau, welcher zwischen
dem shibu-Stern (das ist aber die semitische Ubersetzung des sume-
rischen shugi) und dem Anu-Stern steht, wozu die Glosse gefiigt
ist: ,der Anu-Stern ist hier der-Widder“. Dass hier unter der
schwangeren Frau nur die dem Widder niichst benachbarten

1) Man beachte, dass der Deneb eher als der Adler aufgeht, also auch
vor diesem bei einer Aufziihlung genannt werden musste.

(S. 88,
Col. 2)




- D

Plejaden, dann aber selbstverstindlich unter dem Scheich (denn
das ist die Bedeutung von shugi und shibu) nur der Orion gemeint
sein lann, leuchtet ein. Auch die iibrigen dort folgenden Zeilen
sind von Interesse: ,die Zwillingssterne, die vor dem Gott Anu
stehen, hier ist Anu der Stern Allul (sonst Delphin); der Stern
der schwangeren Frau, der vor dem Gotte Bel nach Osten zu
gelegen ist (?), entspricht dem Shugi-Stern; der Stern, der hinter
1hm steht, ist der In-timinna-bar-shigga (wozu als Glosse: der Stern
I. der Stern Allul). Dazu ist Folgendes zu bemerken: mit den
Zwillingen “vor Anu waren wahrscheinlich die beiden helleren
Sterne des Kleinen Biiren (die ,zwei Kilbchen* der Araber) vor
dem Nordpol (Anu) gemeint, und nur der Glossator hat dieser
Stelle durch seine Bemerkung ,Anu hier = Allul“ eine andere,
uns noch unverstindliche Deutung gegeben; dagegen ist das Fol-
gende klar, wenn wir annehmen, dass es noch einen anderen
Stern der schwangeren Frau gab, den Wega, der, wenn er aufgeht,
ostlich vom Nordpol der Ekliptik steht, hinter dem der Deneb
sich befindet, und dessen Gegengestirn anf der andern Hilfte des
Himmels in der Tat der Orion ist. Das Wort, das ich mit ,ent-
sprechen® tibersetzt habe, wird 6fter vom ,entsprechen eines Gegen-
gestirnes“ gebraucht.

Aber noch eine andere Bestitigung fiir Shugi = Orion gibt
es jetzt in einem kiirzlich von Pater Strassmaier (Zeitschr. f. Assyr.
VI, 241) edirten Téfelchen aus dem Jahre 138 v. Chr. Dort heisst
es niimlich von den Sternen Shugi und Kak-ban (letzterer, der
Bogenstern, nach Eppings Berechnung der Sirius!), dass der erstere
am 4. Kislev unter- und am 24. Ijar aufgeht, wiihrend der letztere
(der Sirius) am 19. Arachsamna (Marcheschwan) unter- und am
12. Sivan aufgehe. In diesem interessanten Text, der zuerst von
den Feiern des lingsten Tages (11. Tammuz) und der lingsten
Nacht (3. Kislev) eines Elulschaltjahres in den beiden grossen
Tempeln von Babel und Borsippa, I-sagilla und I-zidda, handels,
im weiteren Verlauf auch von den Totenklagen um den Gott
Tammuz (Adonis) im Monat Tammuz und um den Gott In-mi-
sharra (= Nergal, den Gott des Totenreiches und des Pflanzen-
wachstums!) im Monat Tebet ) spricht, werden von allen Sternen

1) Wenn kein zweiter Elul eingeschaltet wird, dann entspricht dem




— 415 —

gerade nur der Shugi und der Sirius, offenbar als zwel von ganz
besonderer Bedeutung, erwihnt und dabei der heliakische Auf- und
Untergang mitgeteilt. Nehmen wir den 24. [jar als Anfang Juni,
so ist der 4. Kislev, falls kein zweiter Elul eingeschaltet wurde,
ungefihr Anfang Dezember, der 12. Sivan ungefihr Mitte Juni,
und der 19. Arachsamna ungefihr 21. November. Also:

Anfang Juni: Aufgang des Shugi (24. Ljar).
ca. 20. Juni: Aufgang des Sirius (12. Sivan).
ca. 21. Nov.: Untergang des Sirius (19. Marcheschwan).
ca. 6. Dez.: Untergang des Shugi (4. Kislev).

Welches ist nun der Stern, der 2—38 Wochen vor Sirius auf-
geht, um aber erst ca. 14 Tage nach ihm unterzugehen? Selbst-
verstindlich nur ein nicht weit von ihm, aber nordlicher und
niher an der Ekliptik gelegenes Gestirn, das ist aber einzig und
allein der Orion! Hier sei auch noch erwiihnt, dass wie bei den
Babyloniern nach obigem Texte gerade Orion und Sirius eine ganz
besondere Bedeutung hatten, dies in gleichem Masse mit denselben
beiden Sternen bei den alten Agyptern der Fall gewesen ist. Ja
sogar die fgyptischen Namen scheinen auf babylonischen Ursprung
hinzuweisen, indem &gypt. sech ,Orion“ nichts anderes als shugi
sein wird, Agypt. sopd ,Sirius® (vgl. ped ,Bogen®) nur eine Uber-
setzung von babyl. Kak-ban ,Bogenstern® darstellen diirfte.

s gibt eine Liste der ,zwolf Sterne des Westlandes®, welche
mit dem ash-kar- oder Ziegenstern, das ist der Capella, beginnt,
dann den Shugi (Orion) nennt, dann den Schlangenstern, den Kak-
sidi (Prokyon), die ,grossen Zwillinge* (Kastor und Pollux) und
den bir-Stern (wahrscheinlich die ,Wage“). [Die 2. Hilfte siehe
unten unter lit. c., tikpi-Sterne.] Die Erwiihnung des ,Schlangen-
sternes® unmittelbar nach dem Orion und vor dem Prokyon (iiber
welchen ausfithrlich nachher) fihrt uns zu dem ihm in der Liste
der lumashi-Sterne (zu denen wir nun zuriickkehren) offenbar

entsprechenden

lingsten Tag (21. Juni) Anfang Tammuz, und der lingsten Nacht (21. Dez.)
Anfang, beaw. Mitte Tebet. [Vgl. dazu auch das Ki-bad des Tammuz im
Monat Tammuz, und das Ki-bad des Nirgal im Monat Kislev, wahrschein-
lich Ende K.= Anfang des Tebet — Jensen, Kosm. S. 485, woraus allein
schon die von Jensen nicht erkannte Identitiit des Nirgal mit En-me-Sar-ra
hervorgeht. |

(S. 89,
Col. 1)




— 416 —

Ud-ka-gab-a oder ,der den Rachen 6ffnenden Bestie®.
Die semitische Ubersetzung des sumerischen Namens wiirde etwa
lauten: dmu (d. i. ,Tag“, aber auch ,Bestie“, ,Drache®), sha
(welcher) pd (den Mund) ipdti (6ffnet). Wer erinnert sich hier
nicht sofort an den léwenkopfigen, den Rachen aufsperrenden
Drachen der altbabylonischen Grenzsteine, der dort mit der so-
genannten Geierschlange (wahrscheinlich Hydra) zwischen Stier
und Hund (unserm Lowen) im Tierkreis erscheint? Ieh bin bei
Besprechung der Zodiakalausdriicke des Weltschopfungsepos am
Schluss von Artikel IT (S. 406 in No. 21 [in dem oben S. 395
weggelassenen Abschnitt]) von der irrigen Aunsicht ausgegangen,
als sel #@mu in ,grosser simu® und in ,die aufeinanderfolgen-
den dmu“, wie auch in unserm ,den Rachen offnender sneu*
das Wort fiir ,Tag®, weshalb ich auch fragend dort ,den Tag
eroffnend iibersetzte, habe mich aber indes {tiberzeugt, dass
in all diesen Ausdriicken das andere Wort mu ,wildes Tier,
Drache® vorliegt, wie ja tiberhaupt die Drachen und &hnliche
Ungetiime verschiedenster Art im Tierkreis eine so grosse Rolle
spielen. Das Wort @mu selbst hat seine Aquivalente im arabischen
ajim (fiix awim) und aim ,Schlange®, dem hebr. ém ,schrecklich®
(dann auch Bezeichnung fiir ,Go6tze*) und dem siidarabischen Gotter-
namen Awm (beziehungsweise Awim). Der gleiche Name Ud-ka-
gab-a (,schnappender oder briillender mu®) kehrt noch einmal
als Gegengestirn unseres zweiten lumashi-Sternes wieder (im Stern-
bild des Ophiuchus), gerade wie andererseits das im Ophiuchus
localisirte ,Schlangengestirn® in der Reihe der ,zwolf Sterne des
Westlands“ statt unseres Ud-ka-gab-a gleich nach dem Orion er-
scheint, oder wie die Tierkreisungeheuer des Weltschépfungsepos
sowol an vierter Stelle einen ,grossen #mu®, als aus unter No. 7
bis 9 (zwischen Ophiuchus und Fischen) drei ,aufeinander folgende
d@mu’ (von denen einer sicher die mit Drachenleib abgebildete
Fischziege ist) aufweisen. Uberhaupt konnen wir des ofteren in
der Geschichte der Sternnamen constatiren, dass der gleiche Name
ausser an seiner urspriinglichen Stelle auch noch auf der genau
gegeniiberliegenden Seite des Himmels wiederkehrt; so entspricht
dem arabischen simdak (Spica in der Jungfrau) der samalk (Stern-
bild der Fische), dem babylonischen Schakalstern im Stier (Alde-
baran) ein Schakal (lig-badda, jingere Form von lig-barra) im




— 417 —

Skorpion (Antares, wahrscheinlich weil beide durch ihre rote
Farbe an die graurdtliche Firbung der Wiistenschakale erinnerten)
ete. ete.

Wo nun genauer die Stelle des ,rachenaufsperrenden dinuu
am Himmel war, ist’ schwer anzugeben; entweder da, wo unser
Hase (siidlich vom Orion) sich befindet, oder vielleicht besser an
Stelle des Einhorns mitten zwischen Orion, Sirius, Prokyon und
y der Zwillinge.

Der dritte lumashi-Stern ist der Sib-zi-anna oder der ,treue
Hiiter des Himmels“. Entweder ist dadurch y der Zwillinge
gemeint, da nach Epping die ,Zwillinge der Gegend des Sib-zi-
anna® bei y gemin. standen (also wol x und 7 der Zwillinge), oder
aber Beteigeuze, der rote Stern erster Grosse im Orion. Es wiire
dann urspriinglich Sib-zi-anna blos ein Teil von Shugi, der aber
im Lauf der Zeit auch (mit seinen Zwillingen) als einzelnes Bild
aufgefasst wurde. Jedenfalls muss dieser Stern eine hervorragendere
Bedeutung gehabt haben, wie nicht blos der Name ,treuer Hiiter
des Himmels“, sondern auch der Umstand lehrt, dass an ihn zao-
gleich mit dem Kak-sidi (Prokyon) Gebete gerichtet warden. Wenn
es, trotz der etwas weiteren Entfernung, gestattet wire, die Zwil-

lingssterne bei y gemin. mit dem hellglinzenden Sirius in engere

Beziehung zu setzen — bei den Chinesen zum Beispiel ist der
Sirius ein Paranatellon “der' Mondstation y der Zwillinge —, so
wiirde ich am liebsten Sib-zi-anna fiir ein einfaches Synonymum
von Kak-ban ,Bogenstern® (Sirius) halten; doch ist dies bis jetst
nicht direct erweisbar.?)

Der vierte lumashi-Stern ist der Kak-side, das ist ,nordliche
Waffe“, auch geradezu ,Lanzenstern® genannt. Jensen hat mit
allen moglichen Griinden zu beweisen versucht, dass dieser Stern der
Antares im Zeichen des Skorpions sei; vom Jahre 1886 bis 1890
hat er an den verschiedensten Orten diese Ansicht verfochten und
zuletzt (Kosmol. S. 49) triumphirend ausgerufen: ,dann ist der

1) Wenn man die babyl. Erklirung von S. als ,der mit der Wafte
(kakki) durchbohrt® mit Sayce durch ,he who fights with arrows® deuten
diirfte, dann lige allerdings die Identification mit dem Bogenstern sehr
nahe. Jedenfalls scheint die eben angefiihrte Erklirung auf eine nahe
Beziehung des S. zu einem der beiden ,Waffensterne®, Prokyon oder Sirius
kak-sidi oder kak-ban) hinzudeuten.

Hommel, Aufsitze und Abhandlungen. 27

(S. 90,
Col. 1)




— 418 —

Kak-sidi der Antares und wird der Antares bleiben®. Anlass gab
die schon vielfach iibersetzte Stelle eines Jagdberichtes des Assyrer-
konigs ‘Tiglatpilesers I. (ca. 1100 v. Chr.), wo es heisst:

,In den Tagen des Fohnwinds (?), des Regens (?), und des
Sonnenbrandes, in den Tagen, da der Kak-sidi-Stern aufgeht, der
(weiss) wie Kupfer glitht (fieng er auf den armenischen Bergen
Steinbocke ete.).

Diese Stelle, in welcher bis heute die beiden ersten Genitive
noch nicht abschliessend erkldrt sind, hat schon die abenteuer-
lichsten Deutungen sich gefallen lassen miissen. Am richtigsten
noch hat Sayce schon 1874 iibersetzt: ,in the days of variable storms
(and) heat, in the days of the rising of Kak-sidi, which (is) like
bronze, he hunted“, wo eigentlich nur Bronze durch Kupfer und
ser jagte“ durch ,(welcher) glinzte® (wie letateres Jensen scharf-
sinnig begriindet hat) zu ersetzen ist. Ganz unmoglich dagegen
ist die Ubersetzung, welche Oppert 1880 in seinem in weiten
Kreisen mit Aufmerksamkeit gelesenen Aufsatze {iber den Bernstein
bei den Assyrern gegeben hat: ,in den Meeren des Sturmes (d. 1.
in der Ostsee) fischten seine Hiindler Perlen (und) in den Meeren,
wo der Nordpolarstern hochsteht, was wie Kupfer aussieht (d. 1.
eben Bernstein)“. Dem hat Jensen 1886 die Ubersetzung  (mit
eingehender philologischer, teils treffender, teils aber auch ver-
fehlter Begriindung) entgegen gestellt: ,in den Tagen der Kiilte,
des Hagels (?) und des Schnees, in den Tagen, wo der Kak-sidi
wieder (am Morgenhimmel) sichtbar wird, welcher (rotlichweiss)
wie Kupfer glihte“, und daraus des weiteren die ganz irrige (weil
auf falscher Voraussetzung beruhende) Folgerung gezogen, dass
ein rotlichweiss glithender ca. 900 (bezw. auch 1100) v. Chr. in
den assyrischen Gebirgen im Winter heliakisch aufgehender Stern
nur der damals und daselbst im ersten Drittel des November friih
am Horizont sich erhebende Antares sein kionne. Nun kommt
aber einmal, auch angenommen, das erste (von ihm durch Kilte
iibersetzte) Wort heisse wirklich Kilte, das dritte Wort shuripu

von einem Zeitwort shardpw ,brennen®, kann also nnmoglich
,Schnee* bedeuten, zweitens deutet der Ausdruck ,wie Kupfer
glithen® auf eine intensiv weisse (bezw. gelbe) Farbe, nicht anf
eine rote, da von dem bekannten Weissgliihen dieses Metalles die
Rede ist und endlich, was das entscheidende, wird der Kak-sidi-




il e

Stern durch andere, speciell astronomischen Texten entnommene
Stellen endgiltig als der Prokyon bestimmbt. Vor allem ist es
folgende, auch von Jensen citirte, aber ihrem klaren astronomi-
schen Sinn nach nicht verstandene Stelle (3. Rawl. 53, 62): ,im
Monat Tammuz holten der Kak-sidi und die Zwillinge den Merkur
ein®, das heisst der Planet gieng zwischen den beiden genannten
Fixsternen, von denen der zweite in der Ekliptik liegt, durch,
wonach also der Kak-sidi nicht blos in nichster Nihe der Ekliptik
(wie schon Jensen richtig erkannte), sondern vor allem in niichster
Nihe der Zwillinge (denn diese, @ und f# gem., sind stets, wenn
kein weiterer Zusatz dabei steht, gemeint) sich befinden muss.
Dass es aber gerade der Prokyon ist, lehrt die Zusammenstellung
des Kak-sidi mit dem Kak-ban-Stern, das ist dem Sirius, in einem
lexikalischen Texte der Babylonier. Kak-ban heisst wortlich , Watfe
des Bogens*, Kak-sidi ,Waffe des Nordens“. Dadurch sind also
beide Sterne in engsten Zusammenhang gebracht, gerade so, wie
die Araber den Sirius den ,siidlichen Shird* und den Prokyon
den ,nordlichen Shita® nennen. Nun geht in der Tat der Prokyon
zu allem Uberfluss mitten in der Sommersglut auf, also ganz in
Ubereinstimmung mit der Angabe des Assyrerkonigs. Jensen’s 1886
im Triumph ausgesprochenen Worte: ,der erste Fixstern wiire so-
mit durch Rechnung und auf logisch-mathematischem Wege be-
stimmt* und die weiteren vom Jahre 1890, Kak-sidi ,ist der
Antares und wird der Antares bleiben“ wirken nun in der Sicher-
heit, mit der sie ausgesprochen sind und die leider viele verbliifft
hat, doppelt naiv und characterisiren hinlinglich die zahlreichen
Trugschliisse auf mythologischem wie astronomischem Gebiete in
seiner ,Kosmologie der Babylonier‘. Dariiber kann sich jetzb
jeder, der nur einigermassen von populirer Astronomie etwas ver-
steht, ein geniigendes Urteil bilden.

Der fiinfte lumashi-Stern unserer Liste ist der von mir In-
timinna-bar-shigga transseribirte Stern, den schon Sayce auf Grund
lexikalischer Angaben der babylonischen Gelehrten als ,Schwanz-
stern“ gedeutet hat. Nun gibt es zwei bekannte Schwanzsterne,
einmal den ,Schwanz des Lowen“, Denebola (d. i. arab. Deneb-
el-asad), und den schlechthin Deneb (arab. dhanab oder deneb
,Schwanz*) genannten Hauptstern des Schwan. An Stellen, wo
von einem Eingehen der Sonne in die Station des In-timinna-bar-

27




— 420 —

shigga die Rede ist, wird der Denebola gemeint sein, da der Deneb
dazu doch zu weit von der Ekliptik abliegt. Aber an der oben
beim Shugi-Stern angefiihrten Stelle ist ebenso gewiss vom Deneb
die Rede. Da nun die lumashi-Sterne im Gegensatz zu den sieben
tikpi-Sternen eher hellglinzende Sterne in der Nihe der Ekliptik
(wie z. B. Orion, Prokyon, Adler) als solche innerhalb der Ekliptik
selbst vorstellen und ausserdem, wenn hier der Denebola gemeint
wiire, fiir die zweite Hilfte der Ekliptik gar nur zwei Sterne
(gegentiber fiinfen der ersten Hilfte) vertreten wiiren, so halte
ich es fiir wahrscheinlicher, dass hier der Deneb in Aussicht ge-

nommen ist.

Der sechste lumashi-Stern ist der Adlerstern, iiber dessen
Identitit mit unserm Adler (specieller vielleicht seinem Hauptstern,
Atair) wol kein Zweifel sein kann. ~Sein ‘Gegengestirn ist der
kleine Hund mit dem Prokyon, weshalb beide, Adlerstern und
Kak-sidi, gelegentlich zusammen (bezw. nacheinander) genannt

werden. ‘

Der siebente lumashi-Stern endlich ist der Pa-bil-sag, den
ich siidlich der Ea-Abteilung der Ekliptik suchen mochte. Hs gibt
nimlich einen Gott Pa-bil-sag, der wahrscheinlich mit dem Gott
der unteren Ea-Region des Himmels, Nusku, identisch ist; anderer-
seits existirt auch ein Gott Pa-sag, welchen man unbedenklich
dem Pa-bil-sag gleichsetzen darf, wie verschiedene Anzeichen
(welche beide Gottheiten mit der Strasse der unterirdischen Him-
melswélbung und dem Feuer, das dort den Weg zeigen muss,
verbinden) klar dartun. Da nun auch der Gott:Pa-bil-sag der
,Richter genannt wird, gerade wie der ,Sohn der erhabenen
Wohnung*,!) den wir oben als Stern im Schiitzen am Anfang
der Ea-Region der Ekliptik kennen gelernt haben, andererseits
der ,Feuerstern vor dem Sterngott In-mi-sharra® (= Nusku), der
mit dem vorigen Stern von den Babyloniern gern'verbunden wird,
so scheint es, als ob dieser Gott in seinen verschiedenen Namens-
varianten (Pa-bil-sag, Pa-sag, Pa) an zwei Orten des Himmels,
niimlich am Anfang sowol, wie am Ende der HEa-Strasse, localisirt

1) Dieser Gott wird auch schlechthin ,Sohn der Wohnung® (mdr bitz),
d. i. wol Ea’s, genannt und mit Tammiz identificirt. Der kosmische Ort,
der als sein Wohnsitz angegeben wird, war die Stadt Maliki' (Variante
Malaki) d.i. Ort der ,Entscheidung® (Hades), der babylonische Scheol.




— 421 —

worden sei. Ich werde das an’ anderer Stelle zur Gewissheit er-
heben und es isb nun nur die Frage, ob unser Pa-bil-sag-Stern,
der den Abschluss der sieben lumashi bildet, etwa mit Mira ceti
im Walfisch oder aber mit einem zwischen J Ophiuchi und 7 des
Schiitzen zu suchenden Stern zu identificiren ist. Da die Stellung
nach dem Adler fiir das erstere spricht, so werden wir unbedenk-
lich den Pa-bil-sag-Stern am Schluss der Ea-Region suchen diirfen.
Damit fallt nun auch ein neues Licht auf die schon frither be-
sprochene Partie der babylonischen Mondstationentafel 5. R. 46,
No. 1; es sind die Zeilen 11—16, ganz in Bestitigung dessen,
was ich oben (S. 408, Anm. 1) mehr vermutungsweise iiber sie
ausgesprochen, also zu commentiren :

Zeile 12: ,Stern mu-sir-sadda (Nordpolarstern) Gott Anu.®

Nun im Gegensatz dazu die beiden folgenden den Anfang
und Schluss der Ea-Bahn bezeichnenden Sterne:!)

Zeile 13: ,Stern des Sohnes der erhabenen Wohnung, Gott
Dikud® (= Richter, nimlich des Hades), zwischen Fischziege und
Schiitze, vielleicht sogar ¢ Ophiuchi selbst, der nach Epping Ka-
sil-Pa oder genauer Ka-sil-Sigga (da Pa in der hier vorliegenden

Bedeutung ,unter dem Horizont liegende Himmelswolbung®, baby-
loniseh Fummu, die Lesung sig erfordert) das ist  ,Anfang der
Strasse der unteren Himmelswolbung® heisst; syn. damit ist der
Gott Pa-sagga (oder besser Sig-sagga).

Zeile 14: ,Stern des feurigen Glanzes, der vor dem (Stern)
In-mi-sharra steht, Gott Nusku®, das ist Mira Ceti, im Walfisch,
siidlich vom Widder; als Stern auch Pa-bil-sag (oder besser Sig-
bil-sagga), durch das eingesetzte Wort bil ,Feuer“ von seinem
urspriinglich mit ihm identischen Namensbruder Pa-sagga- im
Schiitzen unterschieden. )

1) [Von Z. 13 bis 27 stehen (nach den Z.1—11 aufgefithrten Sternen
der Bahn des Anu) iiberhaupt fast lauter Sterne der Bahn des Ea (vgl. zu
dieser Ordnung schon oben S. 399) und dann erst folgen 7. 28—38 die
wichtigsten Sterne der Bahn des Bel, die sich ja eigentlich direct an Z. 11
hitten anschliessen sollen; vgl. dazu den Nachtrag.]

9) Man hat dann allerdings oft nicht mehr an diesen Unterschied
gedacht, und die beiden, Pa-bil-sag und Pa-sag, miteinander verwechselt.
Auch Pa-sag (bezw. Sig-sagga) hiess wol urspriinglich (gleich Ka-sil-sigga)
,sig-Haupt® d.h. ;Haupt (oder Anfang) der unteren Himmelswolbung®,




Diese beiden zusammen werden nun recapitulirend bezeich-
net in

Zeile 15 als ,die Stationen bildenden (ndmlich als Ekliptikal-
sterne im Gegensatz zum Nordpol) der Region [-gurra’s (hier
= Ka-Region), Gott Sin (Mond) und Nirgal®, weil letztere beiden
Gotter in besonderem Sinne mit der unteren Himmelsregion und
dem dort zu suchenden Hades (vgl. z. B. meine Geschichte Baby-
loniens S. 401 f.) verkniipft wurden. Nun schliesst sich noch,
mehr als Glosse und auf Zeile 12 zariickgreifend, an:

Zeile 16 ,(dagegen) die ruhenden (im Nordpol zu suchenden)

Gotter der Region I-gurra (hier = der oberen Himmelsocean-
Region): Aunu und Bel®.

¢) Die tikpi-Sterne.

Wir kommen nun zu den tikpi-Sternen, sieben besonders
hervorragenden (vgl. syrisch Zekaph ,stark, michtig sein“) Sternen
der Anu- und Bel-Region der Ekliptik. Auch hier ist eine An-
ordnung nach der Lage am Himmel (von West nach Ost) zweifellos.
Die Namen lauten:

1. ,Stern gam (oder zub)“, das ist wie die Mondstationenliste
lehrt, Waffe des Merodach [s. oben S. 264 u. Anm.]|, ndwmlich die
Horner des Stieres, g und ¢ tauri.

2. ,Stern des Konigs“, das ist Regulus im Lowen.

8. ,Stern Vogel sirinnu®, das ist der Rabe siidlich der Jung-
frau, der auch bei den Indiern und Chinesen zu den Mondstationen
gehorte; obne Zweifel der auf der Stange sitzende Vogel der baby-
lonischen Grenzsteine, nach den Beschreibungen der Keilschrift-
texte aber eher eine kleinere Raubvogelart als ein Rabe.

4. ,Stern ka-gir- (oder gu-mush-?) -ni-naji* (worin das zweite
Element ni-naji, geschrieben ni-nag-i, ,trinkend“ heisst), sonst ein
Pflanzenname, daher wahrscheinlich = Spica (Korniihre), a der
Jungfrau.

5. ,9tern des [/i-Instrumentes®, das ist wahrscheinlich des
Joches (bezw. der Wage).

6. ,Stern der Schlange®, das ist a serpentis (oberhalb zwischen
Wage und Skorpion).

7. ,Stern ni-dar®, das ist der Stern des Gottes Ni-dar [oder
Bil-dar], der an anderer Stelle (3. Rawl. 53, 28) geradezu dem




— 423 —

Skorpion (hier genauer f und d scorp., nicht Antares) gleich-

gesetzt wird.

Oben, am Schlusse der Auseinandersetzung tiber den Shuge
— Orion, habe ich die erste, bis Wage gehende Hilfte der ,zwolf
Sterne des Westlandes® mitgeteilt. Die zweite (beim Skorpion
beginnend) mag sich am besten hier anschliessen: 7. ,Stern der
erhabenen Herrin® (Nin-mack), nach einem unedirten, von Jensen,
Kosm. S. 71, citirten Texte ,Stern des Skorpions“. Die ,erhabene
Herrin® ist dieselbe Gottin, deren Sohn (auch ,Sohn des erhabenen
Hauses* genannt) gleich beim Skorpion, némlich im Schiitzen, zu
suchen ist, wie oben gezeigt wurde. 8. ,Stern des Konigs®, hier
nicht der Regulus, der auch von den Babyloniern zugleich mit
dem ,Grossen Hund* (lig-gu-la, d.i. eben Lowe, 3. Rawl. 57,
No. 8 und 59, No. 13) genannt wird, sondern irgendwo im Schiitzen,
in der Nithe des Pa- oder Sigga-Sternes, mit dem zusammen er
auch an zwei anderen Stellen vorkommt. 9. ,Stern Zalbaddnu®,
sonst Planet Saturn, hier aber ein Fixstern und zwar wie eine von
Sayce edirte Beischrift eines Planisphérenausschnittes zum Monat
Kislev (Schiitze) heweist, ebenfalls in der Nihe des Schiitzen.?)
10. ,Stern Allul®. 11. ,Stern der Schwalbe® [?]. 12. ,Stern des
Fuchses*. Was diese drei letzten Sterne anlangt, so stand der
,Fuchsstern® (k. lul-a) in der Nihe des Fischsternes (3. Rawl. 53,
66, wo es heisst: ,der Fischstern und der Fuchsstern erreichen,
oder holen ein, den Saturn“), also wol irgendwo im Wassermann
oder in den Fischen, da die Stelle des einen Fisches (statt unserer
- beiden Fische) am babylonischen Himmel bis jetzt moch nicht
genauer zu pricisiren ist; Allul (auch blos Lulla genannt) und
die Schwalbe dagegen befanden sich, wie andere Stellen lehren, in
der Nihe der Fischziege und des Adler. Die ,Schwalbe* bildet
mit dem Stern der in Sippar verehrten Gottin Anunit zusammen
die 15. Mondstation, etwa zwischen dem Schwanze des Skorpions
und dem Adler, da, wo die Milchstrasse in zwei Arme geteilt ist,

1) Fiir den Monat Arach-samna (Skorpion) steht daselbst am inneren
Rande (also mehr nach dem Pol zu) Girtab (Skorpion), 70 Grad, am #usseren
Lig-bad (Schakal), 140 Grad; fiir den Monat Kislev (Schiitze) am inneren
Rand Ud-ka-gab-a (siehe oben), 60 Grad, und am fusseren Zalbaddnu,
120 Grad. [Vgl. oben S.242, und iiber weitere derartige kiirzlich von Mr,
Pinches verdffentlichte Astrolab-Fragmente den Nachtrag.]




424 —

weshalb , Anunit und Schwalbe“ auch ,Tigris und Euphrat® ge-
nannt werden. Andererseits wird Allul in einem von Briinnow
herausgegebenen Hymnus an Merodach (Zeitschr. f. Assyr. 5, 58)
in engster Verbindung mit Anunit (und vorher Ha) genannt, wo-
mit auch zusammenhéngt, dass der Allul-Stern Stern von Sippar
(der beriihmten am Buphrat nordlich von Babel gelegenen Stadt)
heisst.  Ich mochte deshalb den Allul (Bedeutung unsicher, viel-
leicht shitiu = Netz?, oder gar = Schildkrite? da die Grenzsteine
eine Schildkrte neben und an Stelle der Fischziege aufweisen) am
liebsten mit unserem Delphin identificiren.

d) Die Mond- und Planetenstationen.

‘Was endlich die Mond- und Planetenstationen bei den Baby-
loniern anlangt, so habe ich von der Liste der Mondstationen, die
ich in dem Sternverzeichnis 5. Rawl. 46 zu erkennen das Gliick
hatte, schon oben (siche S. 403 ff) im allgemeinen gehandelt,
wo ich auch die Einteilung der Tafel bezw. ihre Unterbrechung
durch die Namen des Nordpol und verschiedener Sterne der zum
Nordpol in Gegensatz stehenden Ea-Region,?) Z. 12—26, skizzirte.
Mit dieser. Futdeckung, dass hier (wie in kleineren Listen, so der
der ,zwolf Sterne des-Westlandes, der sieben tikpi und der sieben
lumashi) eine wirkliche, nicht zufillige Anordnung vorliege, war
zugleich der Schliissel zu einer ganzen Reihe von bisher unge-
losten Fragen gegeben, so dass es mir dadurch wie durch die
schon vorher von mir gewonnenen festen Puncte nun gelungen ist,
von den ca. 90—100 aus den astronomischen Texten und Listen -
bekannten Fixstern-Namen iiber 80 (also etwa neun Zehntel !) ent-
weder bis auf den einzelnen Stern (bezw. Sternbild) hinaus oder
wenigstens der ‘ungefihren Lage nach zu bestimmen. Bevor ich
nun die 16 Sterne (d. i. die ersten zwei Drittel der 24 Mond-
stationen), welche die genannte Liste enthiilt, kurz aufzihle, sei
kurz der 36 Dekane oder Planetenstationen gedacht, welche sich,
ohne dass dies bis jetzt jemand bemerkt hat, grosstenteils in den
28 (richtiger 30) Constellationen, die. Epping fir Mars und Venus
aus chalddischen Planetenephemeriden der Arsacidenzeit errechnet

1) [Thre Erklirung. findet diese eigentiimliche Anordnung durch dag
schon oben S. 399 tibersetzte Tifelchen — siehe dazu den Nachtrag.]




hat,') wieder finden. Es ist ndmlich zufillig aus den betreffenden
Tafeln fiir den Raum zwischen 0 capri und # piscium keine Pla-
neten-Station angegeben, so dass also 4—5 Dekane fehlen; rechnet
man nun dazu die fortlaufende Reihe der 30 aus den Tafeln fiir
7 piscium bis 0 capri gewonnenen Stationen, so haben wir zusammen
schon 34—35, die sich, wenn man. in Betracht zieht, dass in
Eppings Constellation No. 25 Kg-sil-pa () im Ophiuchus) wahr-
scheinlich 2—3 Dekane zu einer einzigen Nummer zusammengefasst
sind,?) selbstverstindlich zu nichts anderem als den durch Diodor fiir
die Chaldder ausdriicklich bezeugten 86 Dekanen vervollstindigen.

Ausserst lehrreich ist eine Vergleichung der arabischen 28
Mondstationen mit diesen babylonischen 86 Planetenstationen der
Arsacidenzeit und andererseits mit.den 24 (bezw. 16 von den 24)
Mondstationen der Liste. Auch der arabischen (ebenso indischen
und chinesischen) Mondstationen waren es urspriinglich nur 24,
und sie sind erst im Lauf der Zeit zu 28 erweitert worden; nun
sollte ' man erwarten, dass sie sich am nichsten mit den baby-
lonischen 24 Mondstationen (von denen uns jetzt 16 der Reihe nach
bekannt sind) beriihren, in der Tat aber schliessen sie sich viel
enger an die 36 Dekane der Arsacidenzeit (2. Jahrhundert v. Chr.)
an. Das erkldrt sich jedenfalls aus der verschiedenen Zeit. Die
babylonische Mondstationenliste geht ihrer Vorlage nach wahr-
scheinlich in die altbabylonische Periode zuriick oder wenn nicht,
dann doch wol noch in's Ende des 2. Jahrtausends, die 36 Dekane
der Arsacidenzeit dagegen, die schon durch ihre zum Teil den
alten Texten fremden Namen die spitere Entwicklung verraten,
stehen zeitlich der Epoche, in der die Araber mit dem System
der Mondstationen bekannt wurden, niher. Ausserdem setzen auch
die Dekane deutlich die Entstehung aus dem 24 teiligen Tierkreis
(eben den Mondstationen, wie ihrerseits diese aus dem zwolfge-
teilten) voraus, indem sie nur eine Erweiterung desselben darstellen;
so wurde z. B. eine urspriinglich nur eine einzige Nummer bil-
dende Station, wenn sie zufillig aus zwei besonders in die Augen
fallenden Sternen bestand, durch die Unterscheidung: eines vorderen

1) Epping, Astronomisches aus Babylon S.117—133 (wol der wich-
tigste Abschnitt dieses bedeutsamen Buches).

2) Dieser Constellation (zwischen Antares und « Capri) entsprechen
allein 8 von den 28 (statt 36) der arabischen Mondstationen!




= 8B =

und hinteren dieser beiden Sterne zu zwei Nummern erweitert. In
der Tat kommen, wenn man die Dekane der Arsacidenzeit auf
diese Weise reducirt (also statt vorderer und hinterer der Zwillinge
nur einfach Zwillinge setzt), gerade 24 statt 36 Nummern heraus,
die aber sich nicht immer mit den Stationen der aus élterer Zeit
stammenden ,Liste* (5. Rawl. 46) decken.

Damit soll tibrigens nicht gesagt sein, dass man erst in der
Arsacidenzeit oder kurz vorher es unternommen hitte, den Tierkreis
fiir Planetenbeobachtungen in noch kleinere Abschnitte als 24,
némlich 36, zu teilen. Die 36 Dekane der alten Agypter, von
denen wir schon aus der Zeit Setis I. (14. Jahrhundert v. Chr.!) .
Verzeichnisse besitzen,!) und die sicher in die dlteste Periode der
dgyptischen Kultur zuriickgehen, und weiter die 24 sogenannten
Stunden-Sterne,?) deren Listen aus der Zeit der 20. Dynastie (ca. 1200
v. Chr.) stammen, beweisen, dass man auf die Idee der Erweiterung
des Tierkreises von 12 auf 24 und ferner auf 36 schon in uralter
Zeit kam, und zwar in Babylonien, wo ja auch die Wurzeln der
dgyptischen Astronomie (wie iiberhaupt der ganzen agyptischen
Kultur) liegen. Nur hat im Lauf der Zeit in Babylonien die
Nomenclatur (und wol auch die Localisirung einzelner Stationen)
sich geiindert, so dass die Dekanliste, die wir aus den Planeten-
ephemeriden des 2. Jahrhunderts v. Chr. nun herstellen konnen,
ein in mancher Hinsicht anderes Aussehen bekommen hat als die
etwa des 2. vorchristlichen Jahrtausends, wofern wir eine solche
noch bestissen. Zeigt ja doch schon der zwolfgeteilte Tierkreis
allein der #lteren Zeit bedeutende Schwankungen und Varianten,
wie das eine Vergleichung des Systems der Grenzsteine (12. Jahr-
hundert v. Chr.) mit der allerdings wol noch viel, viel dlteren
Liste des Weltschopfungsepos oder mit dem der Zwdlfteilung des
Nimrodepos zu Grunde liegenden Tierkreise lehrt.

Trotzdem die Planetenstationen der Arsacidenzeit aus Hppings

1) [Vgl. Brugsch, Thesaurus S. 137 ff.,, die Namen Brugsch, Agyptologie
S. 340 f.,, Bouché-Leclercq, L'astrologie Grecque, Paris 1899, p. 232 f.,, und
neuerdings die Dekanliste aus der 12. Dynastie, sieche G. Daressy, Une anc.
liste des décans égyptiens, Annales du service des antiqu. de 1'Egypte, Le
Caire, 1899, pp. 79—90.]

2) Dass es urspriinglich 24 waven, hat kiirzlich G. Bilfinger (Die
Sterntafeln von Biban-el-Moluk) iiberzeugend nachgewiesen,




— 427 —

Buch jedem, der sich niher dafiir interessirt, bekannt sind, so ist
eine kurze Anfiihrung derselben vielleicht doch manchen will-
kommen, zumal die Namen bei Epping nicht tberall richtig
transseribirt sind.
1. Mul (so ist Eppings fe auszusprechen) Plejaden.
2. Pidnu (geschrieben gish-da) ,Furche® (siehe schon Ar-
tikel I), Aldebaran. ‘
'3, 4. ,StierdesWagens“ (8 und ¢ tauri), nordlicher und siidlicher.
5. 6. yMund (d. i. Anfang) der Zwillinge* (y und p gem.),
vorderer und hinterer.
7. ,Zwillinge des Hirten“ (d. i. des ,treuen Hirten des Him-
mels“, oder des Sib-zi-anna-Sternes siehe schon oben) y gemin.
8. 9. ,Zwillinge* (a und g gem., Castor und Pollux), vorderer
und hinterer.
10. 11. ,Spindel®, pulukku [lies: Schlachtkeule, nangaru und
vgl. S. 428, Anm.] (y und 6 im Krebs), vorderer und hinterer.
12. ,Kopf des Lowen“ (& leonis).
18. ,Konig“, Regulus.
14. ,Vierter Sohn hinter dem Konig“ (o leonis).
15. ,Schwanz des Lowen“, Denebola.
16. ,Hinterer Fuss des Lowen® (f virginis).
17. ,Rind der Vorderseite der Jungfrau“ (y virginis), wozu
man die auf der Kuh stehende Ahre der Grenzsteine vergleiche.
18. ,Herold (?) der Jungfrau, Spica (a virginis).
19. 20. ,Wage“ (a und S librae), siidlich und nordlich.
21. 22. ,Kopf des Skorpions“ (d und g scorp.), oben und Mitte.
23. chabrud (Bedeutung unsicher), Antares.
24. (bezw. 24 —26) ,Gegend der Miindung der Strasse des
Sigga“ (ka-sil-sig, siehe oben) ¥ im Ophiuchus.
25. (bezw. 27) ,Horn der Ziege® (a oder S capri).
26. 27 (bezw. 28. 29) ,Fischschwanz der Ziege (y und 0
capri), vorderer und hinterer.
(bezw. zwei Namen).
,Hinterer Fuss des gu“ (x aquarii), Epping S. 134.
(zwei Namen, bezw. auch nur einer).
34. ,Band des Fisches“.
35. 86. ,Kopf des Widders (f und a arietis), vorderer und
hinterer.




weingng i

[Zu No. 2, pidnu, mochte ich noeh bemerken, dass vielleicht
besser pitnu. ,Schwelle® zu transseribiren ist; vgl. dazu hebr.
miphtan und meine Bemerkungen in Trumbull’s Threshold Co-
venant, p. 334 {.]

Bemerkenswert ist der kaum anders als oben geschehen zu
tibersetzende Name des 3. und 4. Dekans (,Stier des Wagens*).
Die Beziehung auf den Wagen wird verstindlich, wenn man sich
erinnert, dass im Stier sowol als im Nordpol (Bir) der Gott Anu
localisirt ist, @hnlich wie auch der Gott In-mi-sharra (« ceti siidl.
vom Widder) nach Jensen mit dem Stern Durruna (d.i. aber nur
ein anderer Ausdruck fiir Nordpol als der ,Ruhende“) durch ein
»Band“ verkniipft erscheint. Was fiir ein schines poetisches Bild,
der Himmelswagen in der Nihe des Nordpoles, vor ihm als Lenker
der Fuhrmann (denn auch der Name dieses Sternbildes geht wol
auf babylonischen Ursprung zuriick, ja wird jetzt erst verstiindlich),
der mit straffem Ziigel — zugleich dem ,Band, das Himmel (Nord-
pol) und Erde (Horizont) verbindet* — die an den Wagen ge-
schirrten Sonnenstiere hilt. Zum Fuhrmann (darin der ash-kar-
Stern, das ist das ,weibliche Zickchen* Capella) bemerke ich, dass
der Kopf des gam-Sternes (f und ¢ tauri) das ,Limmechen® (oder
Zickchen), kirru, heisst.

Da, wo in diesen Ephemeridentafeln die heliakischen Auf-

und Untergéinge der inneren Planeten Merkur und Venus niher

bezeichnet werden, geschieht dies nur durch die allgemeine Angabe
einer der zwolf Tierkreisstationen! Wir bekommen so die Reihe:
»Widder* (ku, Abkiirzung fiir kugarikku), ,Stier® (mul, das gleiche
Ideogramm wie oben bei den Dekanen, No. 1), ,Zwillinge“ (mash),
nangaru,') ,Lowe* (a, Abkirzung fiiv ardi), ,Jungfran® (ki, Ab-
kiivzung fiir ki-gulla, eigentlich die Reine, d. i. die Jungfrau),
» Wage® (bir), ,Skorpion® (gir und gir-tab), ,Schiitze* (pa, bezw.
sig, Abkiirzung fiir ka-sil-sigga, siehe oben), ,Ziege* (gue),
gu (unser Wassermann), ,Fisch® (nunw, daneben auch zib, was
eine Abkiirzung vielleicht fiir #ibbatu ,Schwanz® scil. des gu,
sein konnte). Dass ku Widder und a Lowe ist, steht schon bei
Epping; dass aber in diesen Bezeichnungen Abkiirzungen fiir die
babylonischen Worter kusarikku , Widder* und ari ,Lowe* stecken,

1) [Nlchb pulukkw, wie ich im Ausland, Jensen folgend, Epping’s
richtiges nangary corrigirte; vgl. jetzt oben S. 251, Anm. 1] '




— 429 —

hat dann Jensen erkannt, ebenso, dass in den Zeichen fiir unseren
Krebs (zwischen Zwillingen und Lowe) und fiir den Caper die
Ideogramme fiir pulukku (nach mir = Spindel, vgl. die Grenz-
steine) und fiir ,Ziege [bezw. Fischziege oder Ziegenfisch] vor-
liegen.!) Dagegen ist es ein wenig iibertrieben, wenn er sich in
seiner Besprechung von Epping’s Buche rithmt, in seinem Werke
iiber die Kosmologie unabhingig von Epping eine ganze Reihe
der Tierkreisbilder aus den &lteren Texten richtig eruirt zu haben.
Dass der ,Fisch des Ea“ dem Fisch des Tierkreises entspricht,
hatte schon Sayce gesagt, ebenso dass eines der drei Zwillings-
paare des babylonischen Himmels den Zwillingen des Tierkreises
entspricht; auch der Skorpion-Stern war schon lingst fiir den
Skorpion des Tierkreises erklirt worden. Die ,ganze Reihe* .Jen-
sen’s reducirt sich lediglich darauf, dass er den Widder und den
Stier in gegenseitigem Zusammenhang nachgewiesen (Kosmologie
S. 60 ff. nebst der, eine der besten Partien seines Buches bilden-
den scharfsinnigen Auseinandersetzung S. 91—93) und weiter die
Zwillinge in Zusammenhang mit dem Stier (S. 64 f.), und endlich,
dass er fiir das schon von Lenormant auf babylonischen Siegel-
cylindern nachgewiesene Bild der Ziege mit dem Fischschwanz
(= unserem Caper) den entsprechenden Ausdruck (Ziege = Kopf
des Ziegenfisches) keilinschriftlich eruirt hat; auch gehdrt noch
Jensen’s Entdeckung der Identitit des Sternnamens zibanitu -(was
aber ,Wage* und nicht ,Skorpionscheren bedeutet, wie ich in
Artikel I gezeigt habe) mit der arabischen Mondstation az-zubdnd
(¢ und B librae), nicht aber (wie ich frither, Jensen folgend,
glaubte), dass der gu-la-Stern der Schiitze sei, hierher. Dass die
Ehre, den babylonischen Ursprung des Tierkreises aufgezeigt zu
haben, schon Jensen’s Vorgéngern angehort, wurde bereits in Ar-
tikel I ausgefiihrt. Alle Bilder in zusammenhingender Reihe fiir
die Arsacidenzeit durch. astronomische Rechnung (also mit mathe-
matischer Sicherheit!) festgestellt zu haben, ist Epping’s riihmliches
Verdienst. Zuerst den vollstindigen Tierkreis in seiner Zwolf- wie
Vierundzwanzig-Teilung auch fiir die éltere Zeit nachgewiesen und
ausserdem fast allen iibrigen Sternnamen ihren richtigen Platz am
Himmel gegeben zu haben, das darf nun wol der Verfasser dieser

1) [Vgl. aber zu pulukku die vorige Anm.]




— 430 —

Artikel iiber die Astronomie der alten Chaldiier als den redlichen
Gewinn seiner im Februar 1891 begonnenen Arbeit beanspruchen.

Nun aber nach dieser notwendigen Abschweifung noch kurz
zu der - Mondstationenliste 5. Rawl. 46. Verschiedenes, was hier
nicht mehr gesagt oder wenigstens des Raumes halber nicht niher
begriindet werden kann, finden die, welche sich genauer informiren
wollen, in meiner Ende Juli abgeschlossenen Abhandlung iiber die
arabischen Sternnamen, die an anderem Orte demnichst erscheinen
wird. [Z.D.M.G., 45, 1891, 592—619.] Ich teile deshalb hier
nur in aller Kiirze die Namen (mit Weglassung des teilweise schon
besprochenen Exkurses Z. 12—26) und ihre Identification mit, in-
dem ich auch die fiir die Bedeutung der Sterne oft sehr wichtigen
Namen der Gotter, welche diesen Sternen beigegeben wurden,
weglasse:

1. Stern der ,Grundlage, Plejaden.

2. ,Schakal® (lig-barra), Aldebardn.

3. gam (oder zub) das ist Watfe der Hinde Merodachs,
p und &.

4. ,Die grossen Zwillinge“, Castor und Pollux.

5. ,Die kleinen Zwillinge®, Asellus borealis u. austr. (y und
0 im Krebs).

6. ,Konigstern, Regulus (griech. Basiliskos von der unter
dem Lowen liegenden Hydra, daher unser Basilisk), a leonis.

7. Chegalai (Fruchtbarkeitstern), wahrscheinlich Denebola
(P leonis). Oder (wie bei den Chinesen) a im Becher? oder f virginis ?

8. DBal-ur-a (Wachstumstern?), # (oder y) der Jungfrau?

9. ,Glanzstern® (Su-pa, semitisch namru) Spica, a virginis.!)

Nach der Unterbrechung (7. 12—26), von der schon gehandelt
wurde, *) beginnt der Verfasser der. Liste aufs neue, weshalb er
nochmals die Spica, nur unter anderem Namen, wiederholt:

9. Stern Dar-lugalla (d. i. der Mondgott, als Vater der Istar,
der gottlichen ,Jungfrau®).

1) Die Bemerkung zu No. 9 auf Z. 11 ,Bel Bestimmer des Schicksals®
deutet auf ein zweites Neujahrsfest zu Anfang des Tishri (statt Nisan), wie
es ja die Juden als alleiniges Neujahvsfest haben, hin, des Tishri (==EANS
fang®), in dem der betreffende Stern heliakisch aufgieng.

2) [Und siehe auch noch den Nachtrag.]




— 431 —

10. ,Totenstern®, » der Jungfrau (arab. Mondstation ghafr
,Decke® als Leichentuch?).

11. ,Schlangenstern, u oder a Serpentis (in gleicher Linge
wie die Wage).

12. ,Skorpion“, 6 und f scorp.

13. ,Schakal“, Antares (a scorp.).

14. und 15. ,Anunit“ (Istar) und ,Schwalbe®, # und 4 scorp.
oder in der Nihe dieser beiden.

16. ,Diadem des Meeres* (mu-sir-a-ab-ba) oder ,Stern von
Eridu“ (arab. Mondstation balda d. 1. ,Stadt“?) bei z des Schiitzen
am Rand der Milchstrasse. Die Liste bricht nun ab mit

17. ,Ziege“ oder ,Kopf der Fischziege“ a capri, der ersten
Station der Ba-Abteilung der Ekliptik, nachdem schon in dem
sich an den Nordpol (Z. 12) anschliessenden Exkurse einige wich-
tige Sterne derselben, so 7. 14 der Feuerstern, Mira ceti, Z. 20
der Pegasus, Z. 21 der Widder, Z. 24 der Deneb und Z. 25 die
Waffe des Ea,!) das ist wahrscheinlich die Cassiopeia (vgl. den
Zusatz ,mitten im Ocean®, womit hier die Milchstrasse gemeint
sein wird) aufgezihlt worden waren.

Mit diesen chaldiiischen Mond- und Planetenstationen stimmen
nun, wie schon angedeutet wurde, im grossen und ganzen die
arabischen Mondstationen in oft {iberraschender Weise {iiberein;
die wieder mit den arabischen auf eine babylonische Quelle zuriick-
gehenden Mondstationen (Nakshatra, Sieou) der Inder und Chi- .
nesen?) zeigen jedoch die bemerkenswerte Abweichung, dass sie
an zwei gegeniiberliegenden Stellen der Ekliptik nach dem (da-
maligen) Aquator hin abschwenken, nimlich einerseits nach den
Bildern der Hydra (stidlich vom Lowen) und des Raben (bei den
Chinesen auch noch des Krater oder Bechers), andererseits denen

1) Die niichste Zeile (26) ist als Glosse dazu zu betrachten: ,der Stern
mulla dagegen (f und y tauri, siehe oben No. 3 und vgl. den Namen mul
des Stieres (wie speciell der Plejaden) in der Arsacidenzeit) ist die Waffe
der Minde des Merodach®.

9) [Man vgl. damit das von Pater F.X. Kugler, Die babyl. Mondrechnung,
Freiburg 1900, p. 74 gewonnene Resultat: Der lingste Tag von Babylon ist
14 h. 24 m., was einer geogr. Breite von etwa 85 Gr. entspricht (also muss
die betr. Sternwarte zwischen Tekrit und Ashur gelegen haben), und er
stimmt mit den Angaben des Vedakalenders und der chines. Astronomen
vollstiindig iiberein. Vgl. auch noch ebendaselbst, pag. 82.]




s AR

des Adlers und Delphins. Auch das geht anf die Babylonier (man
vergleiche nur die Hydra und den auf der Stange sitzenden sirinnu-
Vogel der Grenzsteine), aber auf eine dltere Epoche, zuriick. Dass
auch das wenige, was wir von den astronomischen Vorstellungen
der alten Hebriier wissen, nach Babylonien weist, sei hier nur kurz
beriihrt. Wenn es im Buch Job heisst (388, 31f): ,Kannst du
die Bande der Kimah (d. i. der Plejaden) oder die Fesseln des
Kesil (Orion, so doch wol besser als Ophiuchus, dessen Gegen-
gestirn der Orion ist) 1osen? kannst du herausfithren die Mazearsth
zu seiner Zeit und die ajish (Birin) samt ihren Jungen (letztere
& C und 7 des grossen Biiren) leiten?* und in demselben Buche 989
sder die ‘dsh (Birin), den Kesil und die Kimah (also Orion und
Plejaden) schafft, und die Kammern (bezw. Stationen, Sonnen-
hiiuser) des Siidens“, so sind an ersterer Stelle die Sonnenstationen
mit ganz dem gleichen Namen genannt wie bei den Babyloniern
(mazzartu, mazzaltu, daher auch hebr. mazzaloth neben mazza-
r0th, urspriinglich manzaztu, manzartu, manealtu, von letzterem
arab. maneil), wihrend an der zweiten Stelle die Stationen der
siidlichen oder Ea-Abteilung der Ekliptik dem Nordpol und dem
Anfang der Ekliptik (Plejaden, Orion) gegeniibergestellt sind. Dass
die mazzaroth wirklich die Tierkreisstationen sind, lehrt auch die
Stelle 2. (4.) Konige 23, 5, wo Sonne, Mond und Mazzaloth gerade
S0 zusammen genannt sind wie in Josephs Traum (1. Mose 37, 9)
Sonne, Mond und die elf (mit Josephs Stern zwolf) Sterne. 1)

In obigem nicht erwihnt wurden die Sterne gu-la (vollere
Form fiir gu) = f aquarii (nordlich vom Caper, spiiter hiess dann
das ganze Bild des Aquarius gu), om-shu-niginna (d. i. ,Kohlen-
becken®, der ,Schmelztiegel® der Grenzsteine) und Zamama (sonst
= Gott Nindar oder Mars, aber auch ein Sternbild ebenfalls in
der Niihe des Steinbockes) und noch einige Sterne der ilteren
Texte, welche mir zu identificiren noch nicht gelungen ist, so die
Sterne Zir-anna (Ahrenwald?, nach Sayce Nordpol), numushda
(dem Gotte Ramman oder Wettergott, einer Erscheinungsform des

1) [Zwei weitere hebr. Sternnamen, Hena® und ‘Awwd habe ich Expos.
Times IX, 1898, p. 330 f. in der Stelle 2. Kon. 18, 84 nachgewiesen, also
gleich der 6. und 18. arab. Mondstation. Dass aber die Namen der letzteren
auf Chaldia zuriickgehen, lehrt z. B. auch deutlich No. 25 sa'd al-Achbzjat
(im Aquarius) = babyl. Achbitu 5. Rawl. 46, No. 1, Z. 18, in der Bahn des Ea.]




— 433 —

Bel, geweiht), arda (auch gish-a-ru, was auf einen Waffennamen
hindeutet) und wenige andere. Da es auffallend ist, dass von den
Sternen erster Grosse der rotglinzende (von den Arabern in enge
Beziehung zur Spica gesetzte) Arkturus (arab. ,der lanzenbewaff-
nete simdk, wihrend die Spica der ,waffenlose simdk“ heisst) noch
unter den bisher identificirbaren Sternen fehlt, so ist es nicht un-
moglich, dass er in einem der beiden letztgenannten, wahrscheinlich
in dem a-ru (oder a-ri) heissenden Sterne, zu suchen sein wird,
zumal sowol die Jungfrau als der g-ru-Stern von den Babyloniern
mit der Gottin Istar identificirt wurden. [Siehe jedoch das richtige
im Nachwort, nimlich T%ir-anng Milchstrasse, gis-a-r = Wagen-
stern unweit des Nordpols, und En-fe-na-mas-§ig = Arkturus.]

Blicken wir nun zum Schlusse zuriick, so hat sich uns in der
Astronomie der alten Chaldier eine wunderbare Kettenreihe von
Beziehungen entrollt, die in iltesten Tagen an den Ufern des
Euphrat beginnen und von dort weithin iiber Raum und Zeit bis
zu uns spitgeborenen Kindern des fernen Westens sich erstrecken.
Wenn wir in sternenhellen Nichten staunend und vom Schauer
der Unendlichkeit durchdrungen gen Himmel blicken und die ihre
stillen Bahnen dahinziehenden Bilder bei Namen nennen, wenn
wir so den ,Wagen®, die ,Milchstrasse“, den ,Stier®, die ,Zwil-
linge“ und wie sie alle heissen, die leuchtenden Kinder der Nacht,
verfolgen, so reden wir damit in einer uralten, lingst erloschenen
Sprache, deren Worte wir zwar noch verstehen, deren urspriing-
licher Sinn uns aber fiir immer abhanden gekommen wére, wenn
nicht die babylonische Literatur in unseren Tagen ihre Aufer-
stehung gefeiert hitte. Es ist so gelungen, die friiheste Geschichte
der Astronomie, dieser #ltesten aller Wissenschaften, zu entschleiern
— denn in eine Zeit, wo man noch nicht an Philologie und Rechts-
lehre dachte, wo die Medicin noch in den Hinden von Zauber-
priestern lag und nur erst in aberglidubischen Besprechungen be-
stand, wo es noch keine theologischen und philosophischen Systeme
gab, gehen die Anfinge der Beobachtung des gestirnten Himmels
und seines Laufes zuriick — und damit eines der ersten Kapitel
der Kulturgeschichte der Menschheit zu schreiben.

Hommel, Aufsitze und Abhandlungen.




Nachwort
vom 29, Mai 1901

zur ,,Astronomie der alten Chaldier* (1891/2).

A. Zu den Grenzsteinen.

Kaum sind, seitdem der Aufsatz No. 7 als erstes Nachwort
zu jener vor zehn Jahren im Ausland verdffentlichten Abhandlung
erschienen (oben, S. 236—268 ,Der Ursprung des Tierkreises“),
sieben Monate verflossen, so bin ich in der Lage, gleich sieben
neue Grenzsteine mit Tierkreisdarstellungen zu beschreiben. Nur
einer davon war von mir damals (1900) tibersehen worden (Hilpr.,
Babyl. Exped., No. 149), und so will ich gleich mit ihm den An-
fang machen; fast alle iibrigen verdanken wir den Ausgrabungen
Morgans in Elam, einer befindet sich im Privatbesitz Prof.
Hilprecht’s und wird von ihm im niichsten Fasc. der Babyl.
Exp. verdffentlicht werden, wihrend der letzte erst heuer von
der Deutschen Orient-Gesellschaft in Babel (Amran) an’s Licht
gefordert worden ist. Diese neuen Funde bringen zwar interessante
Einzelabweichungen, wie das fast jeder neu auftauchende Grenz-
stein. thut, bestitigen aber durchaus die von mir aus den friiher
bekannten Denkmiilern dieser Art gewonnenen Resultate.

No. 16 (um gleich weiter zu zihlen, vgl. oben auf S. 259 f.
No. 15): Stein im Privatbesitz in Oonstantmopel vgl. Hilprecht,
Assyriaca, p. 83, Scheil, Recueil, XVI, p. 32 f. Die Bilder leider
noch unverdffentlicht, aber wenigstens beschrieben von Hilprecht,
Babyl. Exp., vol. I, part II, p. 65 f. (Keilschrifttext ebendaselbst,
pl. 656—67, No. 149.) Zeit: Marduk-aché-irba, ca. 1063 v. Chr.
(siche meine Abh. ,Ein neuer babyl. Konig“, Sitz.-Ber. der kgl.
bohm. Gesellsch. d. Wiss., 1901, No. 5, S. 18 und 24). Und nun
Hilprechts eigene Worte:

Figures facing the right. Upper section:




— 435 —

Turtle (Schildkrdte), on the top of the stone; scorpion,
crescent (Halbmond), disc of the sun, Venus (all in the first row
below); two animal heads with long necks, comp.5 Rawl. 57,
section 4, fig. 1, (demnach die Zwillingsdrachen), bird on a post
(Rabe), object similar to 5. R. 57, section 2 (also sog. Altar mit
Gottertiara) with an animal resting along side (similar to 5. R. 57,
section 3, fig. 1, demnach der Stierdimon, und auf dem Altar
wol die Waffe Marduk’s als Emblem), same object without animal
(aber gewiss mit dem Joch als Emblem, also Joch-Wage) — all
in the second row below.
Object similar to 5. R. 57, sect. 6, but without animal (below
the two animal heads) — demnach Ahre.
Lower section: a seated figure, both hands lifted (comp. 5. R. 57,
section 5, fig. 1 — demnach wahrsch. Kénig oder Gottin mit Hund,
welch letzteren Hilprecht allerdings nicht besonders erwiihnt),
object similar to 5. R. 57, sect. 6, last object, but reversed (dem-
nach Lampe), large snake.
In der Inschrift werden (Col. LI, Z. 18 ff.) nur folgende Gotter
genannt: Anu, Bel, Ea, Marduk u. Zarpanit, Ninib u. Gula und
endlich noch Sin.
: Wenn die Beschreibung, wie ich annehme, vollstindig ist, so

sind auf diesem Grenzstein merkwiirdigerweise der Widderdimon
und das (die Fische vertretende) Huhn tibergangen, also (den Stier
als Anfang genommen) nur die Tierkreisstationen 1—10 dargestellt
(wobei, wie Ofter, die Schlange den Schiitzen mit vertritt, und der
Rabe den zweiten Elul als Schaltmonat bezeichnet): Stierddmon,
Zwillingsdrachen (incl. Krebs), Hund, Ahre, Joch; Skorpion,
Schlange, Schildkrdte (statt Fischbock), Lampe.

No. 17. Grenzstein Nebukadrezar’s I. (ea. 1130 v. Chr.), noch
unveroffentlicht. Der Giite Hilprecht’s verdanke ich eine Photo-
graphie der Abbildungen, auf welcher aber leider nicht alle Figuren
deutlich sichtbar sind.

Stieremblem (Waffe Marduk’s) auf sog. Altar'), vor dem

1) Vgl. zu diesen sog. Altéren das oben S.272 ausgefiihrte, wozu ich
noch nachtrage, dass diese iSréte (sing. eSirtw aus asirtw, was ja nebst seinem
Plural adrdti ebenfalls fiir ,Gottertempel® begegnet) noch deutlich in der
Mondhymne 4. Rawl. 9, Z. 81 als ,Mondhéuser®, ,Mondstationen® vorkom-
men, indem Sin dort muSar§idu e$réti, nabi Sumi-Sun ,der da festgriindet

28*




— 436 —

Altar noch der Stierdimon deutlich sichtbar; Widderemblem
(keilfsrmige Walffe); Zwillingsdrachen, aber in besonderer
Weise markirt durch drei mit Tierkdpfen verzierte Streitkolben,!)
und mit zwei mit Gottertiaren bedeckten Mondhiusern (nimlich:
erster Streitkolben, dann lowenkopfiger Drache und drunter der
eine Altar, dann zweiter Streitkolben, dann geierkdpfiger Drache
und darunter der andere Altar, endlich der dritte Streitkolben);
Altar mit einem mir unklaren Gegenstand darauf (Joch? oder
Lampe??); Skorpion; Priester, der vor einem Gotterbild (?) an-
betend steht, tiber ihm ein Messer (vgl. oben S.255 u. Anm. 1);
sitzender Hund; Ahre; Réucheraltar (?) auf zwei Fissen; die
sonst gelegentlich bei den Zwillingsdrachen befindlichen Zwillings-
drachenkopfe (aber nicht ganz deutlich nach der Phot.) und end-
lich ein Gestell, worin vielleicht ebenfalls eine Art Raucheraltar
zu erblicken ist. Uber dem Hund die Sonne, und iiber dem
Skorpion der Halbmond und der Venusstern und rechts davon
der Schwanz der Schlange.

Es fehlt der auch sonst gelegentlich fehlende Rabe auf Stange.
Aber es fehlen auch die letzten Tierkreisbilder, nimlich Caper,
Aquarius (Lampe) und Huhn (Fische), fiir welche vielleicht hier
das Messer und die beiden Raucheraitire eingetreten sind. Eine
Entscheidung bringt wol die genaue von Hilprecht in Aussicht
gestellte Reproduction dieses interessanten Denkmals nebst seiner
sechscolumnigen ,wichtigen Inschrift (in Babyl. Exp., vol. I, part 3,
in zwei bis drei Jahren zu erwarten); ich kann deshalb auch noch
nicht angeben, welche Gotter dort im Text genannt sind.

No. 18. Grenzstein aus den Ruinen Babels (‘Amran), Text
abgebrochen, Zeit wahrsch. Ende des 12. Jahrh. v. Chr.; die
bildlichen Darstellungen von Koldewey verdffentlicht in den ,Mit-
teilungen der Deutschen Orient-Gesellsch.“ No. 7 (1901) auf S. 25,
No. 4: ,Der ,Grenzstein‘ aus Amran“; vgl. die Abbildungen No. 8

die Tempel, ihre Namen verkiindet‘ genannt wird, weil er eben nebst der
Sonne und den Planeten durch sie hindurchzieht und in ihnen Station
macht. In meinem Vortrag ,Der Gestirndienst der alten Araber® ist auf S. 24
leider von einer frilheren Transscription her, wo irrig midréti statt dréts
stand, ,der fest macht die Glieder® stehen geblieben, was ich hiemit zu
corrigiren bitte.

1) Vgl. auch noch das unten bei No. 21 hemerkte.




— 437 —

auf S. 27, und No. 9 auf S. 28. Danach nur die zweite Halfte
des Tierkreises (#hnlich also wie oben S. 256 f., No. 10 und 11,
wo wir umgekehrt nur die erste Hilfte haben), némlich:

oben: Halbmond, Sonne, Venus; darunter Skorpion und
Schlange.

Riickseite: Caper (in der gewdhnl. Darstellung), Widder-
déimon, zwei Altdre mit Konigstiaren, die hier offenbar Amphora
und Huhn mit vertreten sollen.

Vorderseite: Bild des Konigs, wahrsch. des Marduk-nadin-achi.

Wir haben also: Skorpion, Schlange (fiir Schiitze, wie ofter),

, Widder.

No. 19. Diese und die folgenden Nummern sind verdffent-
licht in J. de Morgan’s Mémoires (de la) Délégation en Perse,
tome I, Recherches archéologiques, 1% Série, Fouilles & Suse en
1897—1898 et 1898—1899, Paris, Leroux, 1900, und zwar in
dem Kapitel ,Koudourrous® p. 165—182, die Koudourrou’s 2 und 3
(nebst dem Keilschrifttext) auch noch im tome II des gleichen
Werkes, welcher zweite Band den speciellen Titel hat: V. Scheil,
Textes Blamites-Sémitiques, 1% Série — ebenfalls Paris 1900 (er-
schienen gleich tome I im November). Was nun zungichst No. 19
(= Koudourrou No. 1) anlangt, so findet sich die Abbildung bei
Morgan p. 168, Fig. 879; der Text, der die genauere Zeitbestim-
mung ermdglichen wiirde (es kommt aber wahrscheinlich nur die
letate Zeit der Kassitendynastie in Betracht, also ca. 1300—1175
v. Chr.), ist leider abgebrochen. Ich beginne, da die Figuren
nach rechts schauen, von rechts (nach links weitergehend) mit dem

Stieremblem (Waffe des Marduk); Beischrift: Am-ud (sonst
bekanntlich Amar-ud geschrieben) = Marduk.

Vogelkdpfiger Zwillingsdrache; Beischrift Za-mal-mal (d.1.
Zamama-Ninib-Nirgal). Sonst wird der Gott Zamama dem Adler-
stern (id-chu, in der Nahe des Caper) gleichgesetzt (2. R. 57, 53
und vgl. 3. Rawl. 57, No. 5), hier aber ist es sein Gegenstern
(wahrscheinlich der Kopf der Hydra siidlich vom Krebs).

Lowen kopfiger Zwillingsdrache; Beischrift U-bur (?), womit
wahrscheinlich der Mondgott gemeint ist.)

1) Die beiden Zwillinge sind sonst Lugal-girra (der Mondgott) und
Shit-Lam-ta-uddw (Nirgal). Steht etwa U-bur phonetisch fur Mun (Herr,




— 438 —

Uber den letzten beiden der Skorpion (Beischrift ausgewischt).
Dann weiter in der Reihe von rechts nach links die beiden

Zwillingslowenkopfe auf einem Halse und zwischen den
Kopfen der Streitkolben (Beischrift verwischt),

dann der Hund, mit einem sog. Altar auf dem Riicken und
einer nach oben offenen Scheibe (?) iiber dem Kopf (Joch oder
Wage?), mit leider wiederum verwischter Beischrift; tiber dem
Hund eine Art Keule oder Scepter (der Kopf derselben viereckig,
nicht rund, vielleicht das Symbol des Nebo, vgl. oben S. 256 u.
Anm. 1, oder aber besser das Widdersymbol, das sonst fehlen
wiirde, und worauf auch die Beischrift Shu-ka-mu-na d. i. Nirgal-
En-me-sharra stidlich vom Widder hinweist) und der schreitende
Vogel (Beischrift halb verwischt, vielleicht Ba-1).

Auf den Hund folgt der Fischbock mit dem den Widder-
kopf tragenden Altar auf dem Riicken; Beischrift Ea. Uber ihm
die Lampe mit der Beischrift Nuskw (hier Nusku nicht als Nebo,
sondern als Sohn des Anu, d.i. als der blitzende Bel-Rammén).

Endlich, die Reihe links abschliessend eine Gottin mit betend
emporgehobenen Hinden, Beischrift Gu-[la], welche hier offenbar
die fehlende Ahre, das Symbol der Istar, vertritt.l)

Unter der ganzen Reihe windet sich die Schlange; von der
Beischrift nur noch [a-§a-]ri-dw (hier dann Epith. des Gottes
Siru) erhalten.

Uber dem ganzen der Venusstern (iiber ‘dem Symbol des
Shukamuna), die Sonnenscheibe (iiber dem schreitenden Huhn)
und der Halbmond (iiber der Lampe und den Hinden der Gula).

No. 20. Kudurru des Nazimarattad (Scheil, Mém. I, pl. 16
bis 19; Transscr. u. Ubers. der Inschrift p. 86—92; Morgan,
Mém. I, pl. 14 u. 15; Beschreibung der Bilder p. 170—172, dort
als Koudourrou No. 2 bezeichnet), ca. 1300 v. Chr.

statt lugal ,Konig“) und bur (neusumerisch statt g ,Fuss“, sonst aller-
dings neusumerisch mir)? Andere Namen der Zwillinge (ebenfalls durch
Sin und Nirgal erklirt) sind Almu und Allamu; Sharrapu und Birdu (letz-
tere im Westland, vgl. den Schlangengott A, Seraph, und zur Mond-
schlange die eherne Schlange Num. 21).

1) Dass diese Gottin sonst den Hund zu Fiissen hat, deutet auf die
Nachbarschaft der Bilder des Lowen (des Hundes der Babylonier) und der
Jungfrau (sonst Ahre).




= A3 =

Links: Segnende Gottin mit Hund; links unter ihrem Thron
das Huhn; rechts iiber dem Hund die Lampe (Amphora) und
der Skorpion. Oben Halbmond, Venusstern, Sonnenscheibe.

Rechte Seite: Erste Reihe (von oben nach ‘unten) zwei sog.
Altiire mit Gottertiaren.

Zweite Reihe: [Widderddmon? oder Caper (bezw. Schild-
krote)? leider ganz verwetat], sog. Altar mit Joch (die Spuren
des letzteren noch gut sichtbar).

Dritte Reihe: Die Waffe Marduk’s (also = Stier), die zwel
Lowenkopfe mit Streitkolben, der geierkopfige Drache und der
lowenkopfige Drache (also die sog. Zwillingsdrachen).

Vierte Reihe: Rabe auf Stange,!) liegende Kuh mit Ahre.

Zur Seite die Schlange, deren Schwanz links neben der
zweiten Reibe noch deutlich zu sehen ist.

Es fehlt also das Widdersymbol oder aber der Caper, fiir
welch beide der zur Verfiigung stehende Raum in der linken
Hilfte der 2. Reihe zu klein ist; vielleicht gibt ein genaueres
Studium der Spuren des Originals noch den erwiinschten Aufschluss
dariiber, welche Bilder hier gestanden haben.?)

Die im Text genannten Gottheiten sind Marduk; Num
(= Auu), Bel, Eua; Dun-pa-ud-du (hier = Tum, der Gemahlin

des Anu?); Is-ha-ra (hier = Belit?) und Aruru (Gemahlin Ea’s);
Sin, Samas, Istar; Adad (Ramman) Sohn Num’s (also = Bel);
Gibil (Peuergott) als Schwert (Sibru) des Nusku (d. 1. des Blits-
gottes); Shukamuna (der kassitische Nirgal) und (seine Gemahlin)
Shumalia (die Schneegdttin); Sir als der Sibru oder das Schwert
des Gottes Kadi;®) Shit-lam-ta-uddua (das ist: ,der vom kosmi-

1) Der Rabe schaut nach links; wihrend alle tbrigen Tiere dieses
Denkmals nach rechts schauen. Ist das ein Beweis fiir die exceptionelle
Stellung des Raben (Symbol des Schaltmonats und Ungliicksvogel)?

9) Ich glaube noch den Widderkopf iiber dem Altar des Fischbock-
dimons zu erkennen; in diesem Fall hétte dann der Caper hier den ‘Widder
mitvertreten. Der Widder (além, lulim, letzteres aus lu-alvm) ist ja das
heilige Tier des Gottes Ta, dem der ganze Teil der Ekliptik von Caper
bis Widder eigen war, der aber speciell zum Caper und zum Widder (vgl.
2. B. die ,Waffe des Ea“ in der Milchstrasse oder dem apsi, wahrscheinlich
Cassiopeia) in Beziehung gesetzt wurde. Man beachte noch, dass auf No. 21
ebenfalls der Caper vor sich das Joch hat.

3) Kadi ist der Schutzgott von Dur-ilu oder Dér (vgl. die Inschrift




— 440 —

schen Ort Lam ausgehende Gott Shit“, gewohnlicher Name
Nergals). :

No. 21. Kudurru des Meli-8ipak (ca. 1200 v. Chr.): Scheil,
Mém. II, pl. 21 —24; Transscr. u. Ubers. der Inschrift p- 99—111;
Morgan, Mém. I, pl. 16 = Koudourrou No. 3; Beschreibung der
Bilder p. 172—174. Bilder alle auf einer Seite des Steins in
fiinf Reihen.

Eirste Reihe (hier von rechts nach links beschrieben, da alle
Tiere nach rechts schauen): sog. Altar mit Joch; Fischbock
(mit Widderkopf tiber dem sog. Altar); zwei sog. Altire mit
Gottertiaren. Dariiber Sonnenscheibe, Venusstern und Halbmond.

Ziweite Reihe: Sphinx mit Lowenkopf; lowenkopfiger
Zwillingsdrache; sitzender, den Kopf nach riickwirts beugender
Vogel (Rabe?, vgl. S. 439, Anm. 1); gelerkopfiger Drache;
Sphinx mit Lowenkopf, dariiber die Zwillingslowenkdpfe mit Streit-
kolben. Die sonst fehlenden Sphinxe nebst dem Vogel in der
Mitte dienen offenbar nur zur besonderen Markirung der beiden
wie iiblich?) dargestellten Drachen, mit denen Jja urspriinglich der
Tierkreis begonnen wurde (s. oben S. 855), also #hnlich wie oben
in No. 17, wo die seltsam verzierten und unten in eine scharfe
Spitze auslaufenden drei Streitkolben die Stelle der Sphinxe und
des Vogels einnehmen.

Dritte Reihe: Hund mit sog. Altar auf dem Riicken; auf
dem Altar liegt der Kopf einer Sphinx, der in merkwiirdiger
Weise an den Typus der sog. Hyksossphinxe erinnert; Widder-
démon mit dem triangelformigen Symbol; Stierdimon mit der

Waffe des Marduk.
Vierte Reihe: Rabe auf Stange; ein Pflug, und dariiber das

Huhn und die Lampe; ein liegender Widder mit sog. Altar auf
dem Riicken, iiber dem Altar ein Pfeil (?) oder wol besser eine

des Mutabil und die Babyl. Chronik 3, 45); im Freibr. des Nebuk. I. (ed.
Hilprecht) werden Col. 2, Z. 49 Siru und Shupit (der mdr-biti von Dér;
Mar-biti ist sonst Nebo als Sohn der Belit-Ekur oder der Mach, d. i. der
Istar) zusammen genannt. ;

1) Némlich nur Schlangenhals und Kopf. Blos weil sie immer bei-
sammen stehen und weil sie dem Sternbild der Zwillinge entsprechen, nenne
ich sie Zwillingsdrachen.




— 441 —

Lanzenspitze;') liegende Kuh, auf ihrem Ricken ein sog. Altar
und darauf die Ahre.

Fiinfte Reihe: Skorpion, Schlange, und endlich noch ein
sog. Altar mit einem wunderlichen Gegenstand, der wie ein Ficher
oder vielleicht besser wie eine grosse Muschel (Morgan: une co-
quille de Pecten) aussieht.

Wiihrend also dieser Grenzstein alle gewdhnlichen Typen ohne
Ausnahme enthilt und hierin gar keine Abweichung bietet, so
bringt er dafiir einige ganz merkwiirdige Zuthaten, niimlich die
Sphinxe und den sitzenden Raben bei Zwillingen-Krebs, den Pflug
(vgl. die Sterne .Apin und Lam) bei Huhn und Amphora, den
Widder unter dem Nebo-Symhol und endlich die auf die Wasser-
gegend des Himmels weisende grosse Seemuschel.

Die im Text genannten Gotter sind folgende: Anum, Bel,
Ea und Nin-charsagga (die Gemahlin Bel’s); Marduk; Sin; Ninib
und Gula (also viel weniger als sonst, nur vor der Fluchformel
sind noch besonders Samas, Marduk und Anunit hervorgehoben),
woran sich folgende interessante Stelle schliesst: ,Die grossen
Gotter, so viele ihrer auf diesem Steine genannt, deren Sitze da
kundgethan, deren Waffen da sichtbar gemacht und deren Reliefs

da eingemeisselt sind.“

Ich mochte hier nochmals (vgl. schon oben S. 244, Anm. 2)
und hesonders den Ausfilhrungen de Morgan's gegeniiber, der
meines Brachtens viel zu viel Gewicht auf die in No. 19 bei-
geschriebenen Gotternamen legt, aufs nachdriicklichste betonen,
dass mit wenigen Ausnahmen die Auswahl der Bilder auf fast

allen Grenzsteinen eine stereotype ist, und zwar aufs engste mit
den Sternbildern der Ekliptik zusammenhiingend, wihrend charak-
teristischerweise die in den Texten genannten Gotter fast auf
jedem Stein differiren. Sieht man von den Planetengttern Sin,
Samas und Istar ab, so sind es eigentlich fast nur Anu, Bel, Ea,
Marduk, Rammaéan, Ninib und Gula, und etwa noch Nabu und
Nirgal, die hier den eisernen Bestand bilden. Welches Schwanken
bei der ﬁbertragung der einzelnen (6tternamen auf die verschie-
denen Sternbilder herrschte, lehrt ja in sprechender Weise die

1) Morgan: Le ciseau du sculpteur (Nebo); falls dies richtig ist, wire
Pa = Schiitze zu vergleichen.




— 442 —

zweite Columne der beriihmten Mondstationenliste 5. Rawl. 46, No. 1.
Interessant ist, welche Embleme die Assyrer fiir die zwolf grossen
Gotter ausgewihlt haben (siehe das Bild auf S. 42 meiner kleinen
»Gesch. des Morgenlands®, 2. Aufl., Goeschensamml., No. 43 und
vgl. dazu die Aufzihlung in Senacherib’s Bavian-Inschrift):

Erste Reihe: Assur sog. Altar mit Gottertiara?)

N n n n
: , mit Widderkopf (genau wie
beim Caper der Grenzsteine!)
Ziweite Reihe: Si Halbmond
Samas gefliigelte Sonnenscheibe
Ramméan (oder Adad) Blitzbiindel
Marduk Waffe M.’s in Form eines
Pinienzapfens (vgl. oben
S. 247 the conical top
with tassels)
Nabu Stab
Nin-ib?) die zwei Lowenkopfe auf
i einem Hals?)
Istar Venusstern
Nirgal die sieben Sterne (des En-
me-8arra); vgl.  oben
S. 254, No. 9.
Dadurch fillt jetzt auch Licht auf die zwdlf Embleme der Berliner
Asarhaddonstele (Gesch. des alten Morg. 8. 145): links oben die

1) Dadurch dass Anu und Bel (der Gott Assur kommt fiir die baby-
lonischen Grenzsteine nicht in Betracht) hier einfach durch zwei sog. Altéire
mit Tiaren (s. oben S. 272 u. 436, 439) symbolisirt sind, fallt zugleich auch
Licht auf die so oft in den Grenzsteinen noch zu den gew&hnlichen Bildern
tretenden (vgl. z. B. gleich in den S. 250 und 251 gegebenen Abbildungen,
ferner oben in No. 20 und 21 u. 6.) zwei gleichen Altéire; dieselben sind
natiirlich auch hier die Symbole Anu’s und Bel’s. In No. 18 scheinen sie
sodann, wie schon oben S. 437 bemerkt wurde, zugleich Amphora und Huhn
mitzuvertreten.

2) Diese vier Embleme (Adad bis Ninib) auf ein und demselben Ge-
stell stehend; bei Asarhaddon dagegen Marduk, Nabu, Ea und Ninib.

8) Also stand auf dem gleichen Symbol des Grenzsteins No. 19 (oben
S. 438) wol auch Ninib als Beischrift.




BN e

sieben Sterne (Nergal, als Planet Saturn); dann die vier auf
Tieren stehenden, nimlich die oberen zwei, a) Assur-Anu, als
Doppelgott auf zwei Tieren stehend, dem Tier des Bel (mit
Schakalkopf, langem aufrechtstehenden Schwanz und Vogelkrallen)
und einem Lowen (?), -b) Bélit, thronend auf einem Lowen; und
die unteren zwei, c¢) Bel (auf dem schon beschriebenen Tier, das
an das Tier des dgypt. Set erinnert) und der Ramman oder Adad
(auf einem gefliigelten Stier). Rechts Halbmond, Sonnenscheibe
und Venusstern (Istar), dann weiter rechts, auf efnem Gestell (vgl.
S. 442 Anm. 2), die Symbole des Marduk (Pinienzapfen), Nebo
(Doppelstab), Ea (Widderkopf) und Ninib (Lowenkopfe) —-

und ebenso auf die sieben assyrischen (simmtlich auf Tieren
stehenden) Gotter des von Senacherib gesetzten Reliefs von Molthai
(s. die Abb. in meiner Gesch. des alten Morg. S. 41): Assur-Anu
(auf den zwei schon bei Asarh. beschriebenen Tieren); Belit auf
einem Thron, der auf dem Riicken eines Lowen steht, sitzend —
genau wie bei Asarh.); Sin (auf einem gefliigelten Stier, also wie
Adad!); Bel (auf dem schakalkopfigen Tier, wie bei Asarh.); Samas
(auf einem Pferd, vgl. die Sonnenrosse); Ramman-Adad (mit dem
Blitzbiindel in der Hand, und auf einem gefliigelten Stier stehend —
genau wie bei Asarh.); Istar (auf einem Lowen stehend). Dabei
ist interessant, dass sowol Sin (der Mondgott) als auch Hadad
(Rammén) auf einem Stiere stehen; vgl. dazu meine Ausfiihrungen
oben 8. 219—221.

Auch die Babylonier bildeten in der ersten Reihe der sog.
Hadesreliefs ihre Hauptgotter in #dhnlicher Weise ab. Man ver-
gleiche das von Clermont-Gannean verdffentlichte Relief: sog.
Altar mit Gottertiara (Anu und zugleich auch fiir Bel), Widder-
kopf (Ea), Blitzbiindel (Rammén), Waffe mit Pinienzapfen (Mar-
duk), Stab (Nabt), Venusstern. (Istar), gefliigelte Sonnenscheibe
(Samas), Halbmond (Sin) und die siecben Sterne (Nirgal); und das
von Pater Scheil im Recueil publicirte (wo Ha fehlt): Anu-Bel;
Sin, Samas, Istar; Ramman, Marduk, Nabu; Nirgal.

No. 22. Grenzstein mit leider sehr verstiimmelter Inschrift:
Abbildung bei J. de Morgan, Mémoires I, Fig. 380 (obere Reihe)
auf p. 174, und Fig. 381 (untere Reihe) auf p. 175. Von de Morgan
als Koudourrou No. 4 bezeichnet. - Die Bilder schauen simmtlich
nach links. l




e L

Obere Reihe: Venusstern; Geierdrache, Lowendrache;
Skorpion; Lampe; die zwei sog. Altire (Anu und Bel, s. oben
die Anm.); Sonnenscheibe; Halbmond; Waffe Merodachs (also
Stieremblem).

Untere Reihe: Ahre (auf Altar?, es ist nur noch das obere
Teil der Ahre erhalten); ein den Kopf riickwiirts drehender Stein-
bock (?); eine sitzende, die Hinde segnend erhebende Gottin (Gula
nach No. 19) vor einem Réucheraltar; Fischbock; iiber ihm ein
sog. Altar, und iiber letzterem ein stehender Hund; Pflugschar (?);
gefliigelte Sphinx; Drache mit Altar auf dem Riicken; Rabe auf
Stange; Drache mit Altar auf dem Riicken (wahrscheinlich der
Widderdrache, obwol das sonst auf seinem Altar liegende triangel-
formige Symbol zu fehlen scheint; ebenso wird auf dem Altar
der drittletzten Figur sich urspriinglich wol das Joch befunden
haben).

Die Schlange scheint zu fehlen, und wire dann durch die
Sphinx, falls diese den Gemahl der Schlange, Kingu, darstellt
(s. oben 8. 249 und dazu S. 266, Anm. 1), mitvertreten. Zu be-
achten ist in der zweiten Reihe der noch unerklirte riickwirts
blickende Steinbock?!) und die Pflugschar (nach de Morgan: sorte
de fourche qui peut-étre doit &tre prise pour la charrue figuré
avec tant de soin dans le koudourrou No. 3); letztere vertritt hier
das schreitende Huhn, mit welchem ja der Pflug auf No. 21 eng
verbunden ist (wahrscheinlich Stern apin, s. dazu spiter).

Es ist sehr zu bedauern, dass von sieben weiteren Grenz-
steinen (de Morgan, Mém. 1, Fig. 382—388) nur mehr oder weniger
grosse Fragmente (Koudourrou No. 5—11) erhalten sind, die uns
keine Schliisse auf den Charakter und die Anordnung des ganzen
gestatten. Nur dass einige derselben bemerkenswerte Abweichungen
vom gewohnlichen Schema aufwiesen, ist noch aus diesen Bruch-
stiicken ersichtlich. So ist z. B. auf No.5 (Fig. 382) der auf
einem Stier reitende Gott Ramman mit dem Blitzbiindel zu sehen
(sonst nur noch Skorpion, Schlange, Huhn und ein vor einem

1) Jedenfalls ein minnliches Tier mit Hérnern; zwischen ihm und der
Gula steht der Riucheraltar, auf den er (da er den Kopf ja riickwiirts
wendet) zu blicken scheint. Er bildet also offenbar mit Gula eine zu-
sammenhéngende Gruppe, die hier accessorisch auftritt.




Riucheraltar sitzender Drache, und oben Halbmond und Venus-
stern). Auf No. 6 (Fig. 383) giesst ein auf zwei (?) Tieren stehen-
der Gott Wasser aus einem Gefiiss aus (hier also Rammén als
,Wassermann®), wihrend in der oberen Reihe noch der Altar
mit dem Widdersymbol, die Lampe, die Schlange und Halbmond
und Sonnenscheibe erhalten sind. No. 7 (Fig. 384) zeigt nur noch
die Schlange, die Gottin Gula mit dem Hund und den Widder-
damon mit dem das triangelartige Symbol (die ,Waffe des Ha“?)
tragenden Altar auf dem Riicken, No. 8 (Fig. 385) und das mittlere
Stiick von No. 11 (Fig. 388) zeigen nur noch Reste der Gula
(letzteres mit dem Hund), wihrend die zwei anderen Stiicke von
No. 11 ein Gestell mit der an Schniiren gehaltenen Sonnenscheibe?)
und einen sog. Altar mit dem Joch nebst zwei anderen auf Stangen
befindlichen Symbolen?) aufweisen. Mythologisch hochinteressant
sind endlich die Fragmente No. 9 (Fig. 386) und 10 (Fig. 387),
insofern auf beiden der aus assyrischen Darstellungen bekannte
lowenkopfige Démon (mit dem gleichen Kopf wie der Lowen-
drache der Grenzsteine) in voller Gestalt, in der einen Hand den
Dolch und in der andern eine Schlachtkeule mit rundem Knopf

(vgl. z B. Perrot et Chipiez II, p. 62 und 63), erscheint;®) es ist
dies der Pest- und Schlachtgott Nirgal, babylonisch auch Lugal-
girra (wie sowol der Mondgott, s. oben S. 437, Anm. 1, als auch
Nirgal hiess) genannt.*)

1) Kaum mit de Morgan ,une fleur rappelant celle du lotus®; ich
mochte vielmehr das bekannte Bild des Sonnentempels von Sippar (auf der
Steintafel Nabu-bal-idina’s) zum Vergleich heranziehen.

2) Die Embleme selbst sind nicht mehr zu erkennen.

8) Auch der geierkdpfige Drache hat seine Analogie in den assyrischen
Reliefs; es ist der ebenfalls oft abgebildete Ninib, der den Dattelbaum be-
fruchtende gefliigelte ,dien a téte d'aigle (z. B. bei Perrot et Chipiez, Hist.
de I’Art, II, p. 64). Nebenbei bemerkt, halten neuerdings manche das, was
er in der linken Hand trégt, fiir kein Gefiss mit dem Wasser des Lebens
(so Zimmern), gondern fir einen Korb, und die Frucht in seiner Rechten
fiir keinen Pinienzapfen, sondern fiir das, womit er die Palme befruchtet
und wovon er in dem Korb noch mehr vorritig hat.

4) Wir haben hier wieder dasselbe Schwanken wie so oft sonst in der
babyl. Mythologie, speciell wo es sich um Ubertragung von Gotternamen
auf die Sternbilder (oder umgekehrt) handelt. Die Zwillinge sind Lugal-
girra, und Shit-lam-ta-uddu (letzterer stets Nirgal), was die Listen durch
Sin und Nirgal erkliren; andrerseits ist aber der geierkdpfige Diimon Za-




— 446 —

B. Zu den Planeten.

Hiezu bemerke ich vor allem, dass Jensen unterdessen seine
irrige Deutung der babyl.-assyr. Planetenliste (s. oben S. 376 f.)
wenigstens teilweise rectificirt hat;') die betreffenden Listen stehen
bekanntlich 2. Rawl. 48, 48—543P und 3. Rawl. 57, 65—672, wonach
sie Delitzsch in seinen assyr. Lesestiicken wiederholt hat, und lauten:

ilu A-Fku ilu Sin
ilu gassibi®) ilu Samas
ilu Da-pi-nu = ilu Dun-pa-ud-du-a
ilat Zib, bezw. Zig ilat Dilbat (geschr. AS$-b)
ila Lu-lim ilu Lu-bad Sag-us
ilu Bibbu ilu Lu-bad Gud-bir (geschr. Gud-ud)
ilu St-mu-tu ilu Zal-bad-a-nu
(und die zweite, kiirzere Liste:)
> (ilu) Sin w Samas
(ilu) Dun-pa-ud-duw
kakkab Dil-bat
kakkab Lu-bad, kakkab Sag-us
(ilu) Lu-bad Gud-bir
ul (= kakkab) Zal-bad-a-nu.
mama (Ninib) und der lowenkopfige dagegen Nirgal, und endlich ist bei
den Assyrern der Diimon mit zwei Lowenkopfen, zwischen welche gewdhn-
lich die Schlachtkeule gesetzt wird, Ninib. Bemerken mdchte ich noch,
dass der 1dwenkopfige Dimon, neben dem fast stets der geierkdpfige steht,
immer mit zwei aufrecht stehenden Ohren abgebildet wird, was auf eine
Combination von Léwe und Schakal (vgl dazu schon oben S. 259, Anm. 1)
hinweist, wie denn in der That auch Nirgal-Saturn durch den Schakal
symbolisirt wird. Und als architektonisch-mythologisches Motiv findet sich
die Zusammenstellung des langohrigen Lowen- bezw. Schakalkopfes und
des Geierkopfes ausser in Babylonien (so z. B. an den beiden Enden der
Unterweltsbarke im Hadesrelief) noch in Agypten (beim Brustschmuck des
Hohenpriesters von Memphis, Erman, Agypten II, 403) und bei den Sabiern
(Z.D. M. G. 24, 178, als Deckenverzierung), was fiir die uralte Verbreitung
dieses Symbols von grisster Wichtigkeit ist.

1) Siehe seinen Aufsatz ,Die siebentigige Woche in Babylon und
Niniveh“ in der Zeitschrift fiir deutsche Wortforschung (her: von Fr. Kluge),
I, 8.150—160 (erschienen September 1900); vgl. daselbst S. 155: ,als alt-
agsyrische (soll doch wol heissen: altbabylonische) Reihenfolge steht fest:
Mond, Sonne, Jupiter (Dun-pa-ud-du), Venus, Saturn, Merkur; Mars®, withrend
er 1890 die drei letzten ganz irrig als ,Saturn, Mars, Merkur® bestimmt hatte.

2) Die sumerische Zahl fir ,zwanzig® (gad$ib; aus gad ,zwei“).




— 447 —

Dass Dun-pa-ud-dw urspriinglich den Gott Nebo und damit
den Merkur bezeichnete, und ebenso dass Zalbadanw urspriinglich
Saturn (nicht, wie spiter Mars), Gud-bir urspriinglich Jupiter
(nicht, wie spiter Merkur) und Sag-us$ (semitisch Kaivdnuw) urspriing-
lich Mars (nicht, wie spiiter der Saturn) war, halte ich vollstindig
aufrecht.

Die endgiltige Bestitigung der Richtigkeit dieser Erklirung
(Mond, Sonne; Merkur, Venus; Mars, Jupiter, Saturn) liegt jetzt,
wie Hugo Winckler herausgefunden hat,!) in dem bekannten Text
von den Monatsgdttern (K. 2049, letzter Paragraph, vervoll-
stindigt durch das betreffende Stiick von K. 129 — verdffentlicht
4. Rawl. 83, als Anbang zu K. 4231), wonach in der hier wieder-
holten Liste

Nisan Anu und Bel?)

Tjar Ea

Sivan Sin [= Mond]
Tammuz ,Held“ Ninib?) [= Sonne]

Ab Nin-gi§-zidda [= Nebo-Merkur]
Elul Istar [= Venus]

Ti8ri Samas der ,Held“®) [= Ninib-Mars]

1) Altor. Forsch. II, S. 367 f. (in dem oben 8. 267, Anm. 3 erwiihnten
bedeutsamen Aufsatz). Zu dem betreffenden, Februar 1900 ausgegebenen
Heft (IT, S. 321—400) mochte ich (wegen der S. 346, Anm. hervorgehobenen
Bedeutung des Mondkultus) noch bemerken, dass Aufs. u. Abh. 8. 129—167
bereits Ende September 1899 (s. oben S.20Y und Anm. 2) erschienen waren.
Zu 8. 363 (Tarqu. Priscus = Jupiter-Marduk) beachte den hethit. Gott
Tarku = Bel-Rammén; zu S. 874 (,Zusammenfluss der Fliisse®) vgl. jetzb
meine Ausfithrungen iiber die Paradiesesfliisse; S. 397, Anm. 2 hitte Winckler,
meine Broschiire ,Der babyl. Ursprung der dgypt. Kultur® (1892), S.43—45
beachten sollen (dort die Semiten in Babylonien nach und neben den Su-
meriern schon als vorhigtorisch erwiesen); tiberhaupt kann ich mit Winckler's
Ausfiihrungen S.396—400 (die Kanaaniier von Lagash) nur in den wenig-
sten Puncten iibereinstimmen (so ist z. B. S.400 sal-gi$ ,masse d’armes®,
der Beisatz ,fiir oder mit drei Helden® ist etwas dunkel, vielleicht sal-gis-ur
sag I1I-a abzutrennen, ,mit drei Tierkopfen‘, vgl. die Keule des Me-silim
von Ki§ —, withrend gir-za-nim ,Bisen®, s. oben S.143 und Z.D. M. G. 54,
S. 7, bedeutet).

2) En-lil (nicht Dagan, wie Winckler bietet).

3) Held, Ku-ra-du, ein gewthnlicher Beiname sowol des Ninib als be-
sonders auch des Sonnengottes.




— 448 —

MarcheSvan Marduk!) [= Jupiter]

Kislev Nirgal [= Saturn]

Tebet Pap-sukal, Bote Anu’s und Istar’s
Shebat Ramman (s. oben S. 272)

Adar Siebengott?)

wenn man nur Ninib und Samas vertauscht,®) vom Monat Sivan,
dem dltesten Jahresanfang an (vgl. jetzt das vervollstindigte
Astrolab und schon oben 8. 355 =— Ausland 1891, 8. 223), die
sieben Planeten in der von mir schon 1891 postulirten Ordnung
folgen. Hier ist jeder Zweifel ausgeschlossen, denn es entspricht
dem Nin-gi§-zidda, der in den Gudeatexten uns deutlich als Nabu-
Nusku entgegentritt, in der Planetenliste Dun-pa-ud-du,*) und dem
Marduk ebendaselbst Lubad-Gudbir. Dass die Liste auf eine alt-
babyl. Vorlage zurtickgeht, lehrt die Beisetzung des Gottes Assur
zum zweiten Adar (oben absichtlich von mir ausgelassen); wiire
sie assyrisch, dann hiitte man den Gott Assur mit Anu an die
Spitze, zum Nisan gesetzt.

Und eine weitere Bestitigung darf man nun in der Liste
3. Rawl. 53, No. 2, obv. erkennen, wo auf die zwolf Monate fol-
gende Gotter verteilt sind:

Nisan thu Dun-pa-ud-du } [= Nebo-Merkur als

Tjar » Ud-al-Toud Abend- und Morgenstern]

Sivan » 0S-kar Bab-ilini \ [= Istar-Venus als

Tammuz  , Da-pi-nu®) J  Abend- und Morgenstern |

1) Als der ,Weise (abkallu) der Gotter”.

2) Ein Doppelgiinger des Nirgal; vgl. oben S.240 die sieben Sohne
des En-me-Sar-ra (im Walfisch siidlich von Fischen und Widder) und vgl.
ferner S. 229, Anm. 1; S.407; S. 414, Anm. 1; S.420 f. (und als Planet Saturn
oben 8. 254).

8) Ninib (urspr. Mars, spiter aber Saturn) wurde Jja geradezu von den
Babyloniern auch ,Sonne“ genannt (vgl. auch schon §. 447, A. 8), wie aus der
bekannten Netiz des Eudoxus und Diodor (s. unten) bervorgeht. Vgl. auch
das Ideogr. Pap-nigin-garra sowol von Ninib als von Samas.

4) Bezw. Dun-chadda-uddu, wie ich im Ausland (s. oben S. 3876 ff.)
stets transscribirte.

5) Semit. Ubers. des sumer, Al-kud, wie dann auch ein Fixstern im
Krebs (sieche das Astrolab beim Monat Tammuz) genannt wurde. Da Istar
als Morgenstern mi#nnlich gedacht war (siche unten), so konnte sie als
solcher auch dapinu heissen; umgekehrt hiess Nebo gelegentlich auch Dilbat.




— 449 —

Ab Ma-ak-ru-4') [= Ninib-Mars]

Elul » Sag-me-gar } [= Jupiter]

Tischri » Ni-bi-ru
Marcheschwan ,  Rab-bu?) [= Nirgal-Saturn]
Kislev wst  [im Schiitzen] _
Tebet » Sarri  [im Caper]
Schebat » 9ol [= gu, gu-la)
Adar » Da-E-a[Fisch des Ea]

[Fixsterne]

Alle diese zwolf Gestirne (die ersten acht mit dem Det. ,Gott,
also Planetennamen!) sind, nach einer beliebten Marotte der Ba-
bylonier, dem Gotte Marduk gleichgesetat, wie z B. 81—7—6, 102
ebenfalls zwolf Monatssterne (und zwar, mit Ausnahme des ersten,
Nin-dar-an-na = Venus, lauter Fixsterne) der Dilbat (Venus)
gleichgesetzt werden;®) Sinn hitte das nur, wenn es lauter Fix-
sterne wiren, wie bei den letzten vier, da man den Jupiter,
wenn er gerade im Bild der Fische stand, ja zur Not Marduk
des Ba-Fisches (und abgekiirzt dann auch blos Eafisch) nennen
konnte. Zum einzelnen bemerke ich noch, dass der A§-kar-Stern
auch sonst mit der Venus verkniipft wird, z. B. 8. Rawl. 53, No. 2,
rev. 26 (und zwar ebenfalls AS-kar-Bab-ilani wie oben), und dass
“der 4rsu- oder maialu-Stern wol mit dem Ruhelager (maialu) der
Gottin Gurra in Eridu, 4. Rawl. 15, Rev. 1, 61 (vgl. den k. Nun-ki
ebenfalls im Schiitzen) zusammenhiingt.

1) Eigentlich Saturn, aber hier mit der spiteren Vertauschung Mars,

2) So wurde dann auch ein Fixstern (im Tierkreisbild des Skorpion)
genannt; da die Zeichen rab und Sarrw leicht zu verwechseln sind, findet
man ihn oft irrig als Sarrw (statt Rab) verzeichnet (doch z. B. auch 81—7—6,
102 richtig k. rab-bu beim March.), wo wie oben das nachgesetzte bu keinen
Zweifel lisst. Ubrigens konnte auch Sarru »Konig® (so dann z B. 5. R. 46,
No. 1, Z.30) nur eine Sinn-Variante statt rab-bu ,Herr“ sein.

8) Merkwiirdigerweise haben wir dort die Ordnung: Nisan, Ijar, dann
(mit Uberspringung von Sivan und Tammuz) Ab, Elul, Tishri etc. (bis
Adar), worauf erst zuletzt, wie als neuer Anfang, Sivan (mit dem Stern
Sag, d.i. ,Anfang“) und Tammuz folgen — ein weiterer Beweis dafiir
dass einst mit dem Sivan (s. S. 448) das Jahr begonnen hatte. Als 13. Stern
folgt noch (ohne Monatsbezeichnung, also wol fiir den Schaltmonat) k. mar-
gid-da (Lastwagen) = Dil-bat als Abendstern; vgl. dazu 4. Rawl. 32, 482,
und Col. 3, Z. 24, Hemerol. des zweiten Elul. Vgl. die Transscription dieser
Liste bei Brown, Researches II, 150 ff. (bezw. 154—159).

Hommel, Aufsitze und Abhandlungen. 29




— 450 —

Es ist nun die Frage, von wann ab die spitere Nomen-
clatur Platz griff. Da ist vielleicht von Bedeutung ein Tiifelchen aus
der Bibliothek Assurbanipal’s, 2. Rawl. 51, No. 2 4+ 2. Rawl. 49,
No. 3 obv. (K. 260), welches auf Sag-me-gar (sicher — Jupiter),
bezw. Marduk-nebiru den Ud-al-kud = dapinu folgen liisst;1)
dann den ,weissen“ Stern (doch wol = Venus, welcher Planet
sonst tiberhaupt fehlen wiirde); dann den dunkeln oder grauen
Stern (dirig, sewitisch makri, ,ungtinstig®, vel. arabisch kariha
und den min. Gott An-karih oder Nakrah, opp. Wadd ,Freund*)
nebst anderen Beinamen wie Feind, Ohne, Riuber, Widersacher,
Schakal, Seuche des Todes, die alle auf den Zal-bad-a-nu (Nirgal-
Saturn, spiter Mars) gehen; dann den ,schwarzen“ Stern oder den
Sag-us-Samas mit dem Beinamen Zi-ba-an-na = Zi-ba-ni-tum
(vgl. S. 387, Anm. 2); dann den Lu-bad = Bibbi = ilu Gud-bir,
worauf, die Liste beschliessend, die Fixsterne Gud-anna (Himmels-
stier), Sibzianna, En-te-na-mas-Sigga, Kaksidi (Prokyon), Kakban
(Sirius) und wahrscheinlich noch einige andere (Rest abgebrochen)
aufgezihlt werden. Da nun die Planetennamen der Arsacidenzeit
nach Epping und Kugler Te-bir (sprich Mul-babbar) = Jupiter,
Dil-bat = Venus, Gud-bir = Merkur, Kaivinu (geschrieben
Tur-dis oder besser Gin) = Saturn, An (verkiirzt aus Zal-bad-
a-nu) = Mars, oder mit Ubergehung des Merkur, in einer wenig
gedinderten Folge Te-bir, Dil-bat, An, Kaivinu (also Jupiter,
Venus, Mars, Saturn — in beiden Listen folgt auf Saturn noch
der Mond, wiihrend die Sonne fehlt) sind, so ist es nicht unmog-
lich, dass der oben heschriebenen Planetenliste aus Assurbanipal’s
Bibliothek und wol auch aus Assurb.’s Zeit (und nicht etwa schon
aus dem alten babyl.-astron. Werk Enu-ma Bél) etwa folgendes
Schema zu Grunde lag:

Sag-me-gar = Jupiter [ Dun-pa-uddu?]) leider sind die
der',,wefisse" Stern = Venus [Dil-bat] %‘f%gi“g?::“;%%
der ,feindliche Stern = Mars [Zal-bad-a-nu] gebrochen.
Sag-us = Saturn
Gud-bir = Merkur.

1) Vorher wurden eine Reihe von Flugsnamen aufgeziihlt, an welche sich,
den Ubergang zu den Sternnamen bildend, die beiden Sterne Anunit = Tigris-
stern und snintu (Schwalbe) = Euphratstern, schlossen; es folgen dann zu-
niichst die oben besprochenen Planetennamen, und dann noch einige Fixsterne.




— 451 —

Dann ist natiivlich Ud-al-kud = da-pi-nuw hier bereits ein
Beiname des Jupiter, und nicht mehr des Merkur, wie ja umge-
kehrt der Jupitername Gud-bi» (Stier der Sonne, vgl. Marduk als
Amar-ud ,Jungstier der Sonne“) spiter zum Namen des Merkur
geworden ist. Die Namen hat der Verfasser dieser Liste wol aus
alteren Quellen entnommen, wo sie noch die alte Bedeutung hatten
(also Zal-bad-a-nu noch Saturn, Sag-u$ noch Mars; Gud-bir noch
Jupiter und dann selbstverstindlich auch Dun-pa-ud-du noch
Merkur), hat ihnen aber bereits die neue Umdeutung untergelegt
und sie auch demzufolge angeordnet. Denn dass er ausdriicklich
mit Jupiter beginnen wollte, lehrt widerspruchslos der Anfang
seiner Planetenliste:

kaklkab Sag-me-gar
J wh Marduk | ne-bi-ru
2 Ud-al-kud | da-pi-nu
ud Pi-SU-u
dirig ma-ak-ru-w | du? [ Zal-bad-a-nu)
5 me-kit i-3at?) | ditto
chul lum-num ditto
ete. ete. ete.

da Sag-me-gar stets der Jupiter ist, wie ja zum Uberfluss auch
der in der 2. Zeile genannte Gott Marduk lehrt. Hochstens konnte
noch eine Moglichkeit in Betracht kommen, wenn man niimlich
die durch die Farben gesicherte Folge der Zeit Sargon’s (s. oben
S. 385) in Betracht zieht:?) Jupiter; dann Ud-al-kud = dapinu
[= Dun-pa-ud-du] Merkur; dann (secunddr hier eingeschoben)
piséi [= Dilbat-Venus], falls nicht hier schon in der 3. Columne
Zal-bad-a-nu stand;®) dann Zal-bad-anw, hier bereits Mars; dann

1) ,Feuerschlund®, wegen der roten Farbe des Mars — zugleich wol
ein Hinweis, dass hier Zalbadanu bereits zum (roten) Mars geworden ist,
wie andrerseits Sag-uS-Samas den Beweis liefert, dass hier Sag-u§ (Kaivan)
" bereits Saturn ist (vgl. des Eudoxos und Diodor’s Angabe & woi HAlov
aorne = Kodvos).

9) Niamlich: (Sonne, Mond;) Jupiter, Merkur, Mars, Saturn, Venus.

3) Und dann in der niichsten Zeile vielleicht (iu) Si-mu-tw. In einer
Hymne an Zalbad-anu und Nirgal (King, Babyl. Magic, No. 46, Z. 11) wird
niimlich Nirgal ,[méchtiger] Herr, Kakkab Ud (vielleicht urspr. dmu-Dimon,
cf. Ud-ka-gab-a, und dann erstlspiter als ,weisser‘ Stern irrtiimlich um-

29*




— 452 —

Sag-us-Kaivinu, hier bereits Saturn, worauf noch mals, um
an die nun folgenden Fixsterne (gud-anna Himmelstier ete.) an-
zukniipfen, ein Name des Jupiter gebracht wurde. Wiirde man,
wie es Jensen thut (Kosmol. S. 125 f.), in der 8. Col. der Zeile
kakkab (sumer. mul) ud = pisi das Dittozeichen erginzen diirfen
(vgl. dazu die Arsacidenbezeichnung fe, gesprochen mul und auch fiir

nStern® schlechthin gebraucht, und ud, gesprochen bir oder babbar,
also te-bir, Moko-fappao des Hesychius, fir den Jupiter, urspriing-
lich aber fiir den Merkur, wie umgekehrt Gud-bir-Merkur der
Arsacidenzeit sicher urspriinglich der Jupiter war), dann wire es
sogar nahezu sicher, dass in dieser Liste die Folge der Zeit Sar-
gon’s ,Jupiter, Merkur, Mars, Saturn* vorlige, und es wire dann
nur der zuletzt zu erwartende Name der Dilbat (Venus) durch den
noch einmal (aus dem oben angegebenen Grunde) wiederholten
Jupiter verdriingt worden.

Was das altbabylonische noch aus der Zeit vor 2000 v. Chr. .
stammende astrologische Werk Inu-ma Bel!) anlangt, so sind die
dort tiblichen Planetenbezeichnungen:

I*. 4w Dun-pa-ud-du D.T. 201 (Catal. IV, 1559); Rm. 477
(Catal. IV, 1615); K. 2068 + 2251, obv. Z. 11 (Craig S. 7);
K. 10196, rev. 6—8 (Craig S. 47, dort kakkab D.); 3. R. 64,19
obv. (dort ilu Dun-pa-ud-da); K. 9636 (Catal. p. 1026). Endlich
die sehr wichtige Stelle 2. Rawl. 47, 65¢ ul (Stern, so ist zu lesen)
pa (geschr. Si-ru, und vgl. 2. Rawl. 7, 368 pa-a = $i-ru == na-bu-u,
sonst pad, pa = tamdi ,nennen®) = iy Dun-pa-ud-du-a, also D.

gedeutet), berithrend (wértlich Ndhe von) Himmel und Erde® genannt;
kakkab Ud ist also hier deutlich ein Beiname Nirgal’s, also ein Synonym von
Zalbad-anu (No. 46, Zeile 9), wie auch 2. Rawl. 49, No. 1, 7ef ul (Stern) Ud
= du Zal-bad-a-nu steht. Aber gerade der Umstand, dass dort zwei Zeilen
weiter, Z. 9¢f, der ul (Stern) dirig dem Planeten Lubad (Mars, spiter Saturn)
gleichgesetst wird, legt nahe, dass auch in unserer Liste der Kakkab wud
(vielleicht hier dann wol nur als Abkiivzung von k. ud-al-hud) einen anderen
Planeten als den in der nichsten Zeile folgenden Zal-bad-a-nu bezeichnete.
Uber ein gewisses Schwanken in den Epithetis kommen wir tiberhaupt nicht
hintiber, wie dirig = Lubad 2.R. 49, 9ef und dirig = Zalbadanw unserer
Liste (Sag-us, sonst Lubad, folgt ja erst spiiter) beweist.

1) Voller (nach Bezold) Inu-ma kakkab Bel; vgl. dazu den altassyr.
P.-N. Bel-kapkapu (Verhiirtung aus kabkabu) und des Epiphanius Kwxif
Baal = Planet Jupiter.




— 453 —

hier deutlich (und zwar als Stern!) = Nebo-Merkur; man vgl.
auch Maklt I, 56 dlu Dun-[pa-ud-du-]a, in einer Formel an den
Feuergott (gis-bar), mit dem Nuskustern 5. Rawl. 46, 7. 14 gis-bar
bir (Zeichen sab) und dazu noch den P.-N. Amil-gis-bar-ud-duw
(Telloh).

b, iluw Ud-al-kud (semit. da-pi-nu oder voller dmu da-pi-nu,
so 4. R. 27, 48%) 3. R. 53, No. 1, 62 und 63 (Craig S. 37);
K. 2246 ete. (Craig 41/2), 84; K. 7838, rev. (Craig 94), 20 (ilu Dil-
bat u ilw U.). Vgl. dazu 1. Rawl. 35, No. 2, 1 Nebo da-pi-ni Sa-ki-i.

Der geringen Sichtbarkeit des Merkur entspricht auch das
den anderen Planetennamen gegeniiber verhiltnismissig seltene
Auftreten desselben in den altbabyl.-astrol. Texten.

112, 4lw Dil-bat wnd k. Dil-bat, passim, z. B. K. 2907, obv.
(Craig p. 88), Rm. 103 (Craig p. 85); K. 3601 (Craig p. 71, dort
%. dlat Dil-bat).

11>, ilat Nin-dar-an-na (Beiname der Istar, wihrend Nin-dar
eine minnliche Gottheit ist, namlich Nirgal oder Nin-ib; vgl. dazu
meine Semiten S. 386f) K. 2321 4 3032 (Craig p. 46), Z. 7,
9, 11, 13 (als Abendstern); K. 160 (3. R. 63) u. 6.; statt Nin-
dar-an-na ofter auch U-dar (ohne Determ.), z. B. K. 9668 (Craig
p. 50), Rm. 146 (Catal. p. 1586), K. 229 (Catal. p. 61). Die Kr-
klirung, warum Venus als Abendstern Nin-dar-anna, bezw. U-dar
heisst, gibt das seit Schrader oft citirte Téfelchen 3. R. 53, No. 2,
wonach ul - Dil-bat als Morgenstern ménnlich ist und Istar von Agadi
(eigentlich die Mondgbttin Ai, die Gemahlin des Samas), Samas
und ,Istar der Sterne heisst, als Abendstern hingegen weiblich
ist, und die Namen Istar von Uruk (Hrech, vgl. ihre Rolle im
Nimrodepos), Ninib [= Nin-dar] und ,Herrin der Gotter fihrt;?)
als Morgenstern ist sie die Gottin des Krieges, als Abendstern die
der Liebe. Bei den Sitidarabern ist “Agtar (vgl. oben S. 156) stets
Masculinum und war dort (zunéichst aber wol als Abendstern) der
Herold des Mondgottes;?) bei den Babyloniern dagegen als Gottheit

1) Um eine Verwirrung zu vermeiden, bemerke ich, dass in meinen
Auslandartikeln Nin-ib (z. B. oben S. 877 f.) stets Nindar transscribirt war,
dass das Zeichen dar in Nin-dar dagegen ein anderes Zeichen als b, dar
in Nin-ib ist, und auch gunm (also dann Nin-gun) gelesen werden konnte.

9) Der Morgenstern wurde dann vom Abendstern unterschieden als
< Attar $arikan. Die Erklirung als ,Herold“ verdanke ich O. Weber.




— 454 —

stets Femininum, und nur in der Astronomie hat sich noch die
Erinnerung an die einstige miénnliche Natur erhalten (daher
auch IStar ohne Fem.-Endung). Als die Babylonier den Namen
von den Chaldéern (bezw. Ostarabern), bei denen der. Mondgott
Masc., ‘Attar Masc. und Samas Fem. war, heriibernahmen, da
wurde, weil Samas bei den Babyloniern Masc. war (seine Ge-
mahlin war Ai, die Mondgdttin von Sippar), naturgemiiss “Aftar
(babylonisirt I8tar) zu einer Gottin.

Die Sterne k. sit Samsi (Morgenstern) und %. erib Samsi
(Abendstern) 81-2—4, 305 (Catal. p. 1780) bezeichnen wahrscheinlich
ebenfalls die Venus als Morgen- und Abendstern, moglicherweise
allerdings auch den Mercur.

IIL. <lw (oder kakkab) Lu-bad-Sag-u$ (vgl. Sag-u$ semitisch
katvanu d. i. der Bestindige) ,Mars* z B. 3. R. 53, No. 1y B
K. 6051 (Craig p. 5), 14; Sm. 780 (Craig p. 4), rev. 13. Ge-
wohnlich aber abgekiirzt zu kakkab Lu-bad, z. B. K. 2246 etc.
(Craig p. 41/2) und K. 3547 (Craig p. 40), wozu man auch die
Glosse ,K. Lu-bad = ilu Nin-ib MU-NI (sein Name)* vergleiche.!)
Da lu-bad (semit. bibbu) auch Planet im allgemeinen heisst (vel
die Unterschrift der Planetenliste 8. R. 57, 65 ff. ,die sieben lu-bad*)
und bibbu auch speciell ein Name des Lu-bad-Gud-bir (Jupiter ist),
so wird in Stellen, wie ,Liubad néhert sich dem Lubad* (K. 2246 etc.,
Z. 41), ,Mars nihert sich dem Jupiter zu tibersetzen sein.

IV®. iy (oder kakkab) Sag-me-gar, passim (,Jupiter, so z. B.
noch auf Tafeln aus der Zeit des Kambyses, Epping S. 190), z. B.
80—7—19, 90, Rev. 4—10 (Catal. p. 1734), K. 10196 (Craig p. 47),
obv., K. 2899 (Craig p. 78) etc. etc.

IV, kakkab Marduk 2. R. 57, 452> (= k. Lu-bad-Gud-
bir);’ 8. R.=53,4 Nowvl, 466 /= Craiz p. 3% Z.' 26 (k. Marduk
ana tlu Gud-bir dkdbi, d.i. entspricht dem Gudbir); K. 6185
(Catal. p. 769); Sm. 1044 (Catal. p. 1458). Wie bei den Agyptern
der verstorbene Konig zum Osiris wurde, so wurde er bei den
Babyloniern zum Planeten Jupiter, vgl. den P.-N. Biir-Sin (Konig
von Ur)-kakkab-Marduk (Scheil’s Liste aus Telloh, No. g8

1) K. 2246 etc., obv. 19 und K. 3547, 19 (withrend ilu Nin-dir = il
Zal-bad-a-nu ist, 8, R, 53, No. 1, 83, also hier = Nirgal).




— 455 —

IVe. kakkab Lu-bad-Gud-bir, z. B. K. 2246 ete. (Craig p. 41),
7. 45: man vgl. dazu 2. R. 48, 36 gu-di-bi-ir = Marduk, 2. R.
47, 21 ilu Mus-ta-ri-lu (arab. al-Mustari) = ilu Lu-bad-Gud-bir,
9. R. 57, 45 k. Marduk = k. Lu-bad-Gud-bir, und auch noch
9. R. 26, 26°% [gis-da] Gud-bir = pitnu (s. oben S. 427 f.) Sa
Samé (Schwelle des Himmels, im Stier, dem Gestirn des Marduk).

V. kakkad Zal-bad-a-nu (= Nirgal, z. B. 3. R. 57, No. 7,
51/2) ,Saturn® (zur Zeit des Kambyses aber Zal-bad-a-nu bereits
,Mars¢ Epping S. 190, spiter abgek. An geschrieben) passim, z. B.
K. 2246 ete. (Craig p. 42), rev., Z. 18—21, 27—32 und beachte
7. 32 der gleichen Tafel %. makrd ina libbi Sin.')

Der Planet ilu Nin-gir-su (Sm. 1988; Sm. 1925, dort neben
ilw Gud-bir wnd Dil-bat, s. Catal. p. 1517) bezeichnet entweder
den Mars oder den Saturn, je nachdem unter Nin-gir-su hier
Nin-ib oder Nirgal gemeint ist.

Mit dieser ganzen Aufzihlung vergleiche man nun die ober-
flachliche und mechanische Registrirung im ,Catalogue, vol. V,
p. 2019—2021 (s. v. Forecasts, astrological); hitte der Verfasser,
statt in seinen fiinf dicken Binden geflissentlich meinen Namen

totzuschweigen (ein in der Wissenschaft geradezu unerhortes Ver-
fahren, selbst  einem Gegner gegeniiber), lieber meine Ausland-
aufsitze consultirt, so hiitte er (um nur eines anzumerken) nicht
so irrefihrendes wie Zalbadanu = Merkur ohne Fragezeichen, also

als sicheres Ergebnis, eingereiht. Was hétte einer, dem solche
Materialien zu Gebote standen, gerade hier leisten komnen! Mit
dem oben des Gfteren citirben ,Craig* ist die Assyriol. Bibl. X1V,
James A. Craig, Astrological - Astronomical Texts (Leipz. 1899)
gemeint; leider scheint der Herausgeber, wie sowol die Auswahl
(es lagen ja doch schon Band I—IV des Catalogue, London 1889
bis 1896 vor) als auch verschiedene einzelne Stellen beweisen, sehr
wenig VO Inhalt verstanden zu haben.

1) Siehe dazu oben S.450 f. Hin anderer Beiname, nakaru, 3. R.57, 62
(u. 2. R. 49, No. 3, Z.36 na-kar) — rein babylonisch miisste es nakru
heissen — scheint mir eine directe Wiedergabe des oben besprochenen min.
Aoy (also vielleicht Na-karhu?) zu sein, wihrend in malkrw (d. 1. makrih?)
dann schon eine mehr babylonisirte Form (bezw. eine nach maf “al oder
maf ‘il gebildete Variante) des gleichen westsemitischen Planetengottes
vorliegen wiirde. -




—

Der Vollstindigkeit halber teile ich zum Schluss von einem
Febr. 1893 von mir im Babyl. and Oriental Record publicirten
kleinen Aufsatz ,Babylonian Astronomy, I. The Planets* (daselbst,
vol. VI, No. 8, p. 169—172) noch einiges, was noch nicht in den
Auslandsartikeln stand, also als Nachtrag zum II. Artikel derselben
zu betrachten ist, mit. Schon damals (vgl. a. a. 0. p. 170 oben)
sprach ich die Vermutung aus, dass Mul-bir (geschr. Te-bir) der
Arsacidentafeln (dort Jupiter, Molo-fafap) urspr. nur ein Synonym
von Dun-pa-ud-du (Merkur) war; vgl, jetzt oben S. 452 (anders
aber 1891, s. oben 8. 378 u. 382), wobei offen gelassen sein soll,
welche der beiden Erklirungen das richtige trifft.’) Ferner wies
ich dort, anschliessend an die Anordnung der Mauerzinnen von
Elbatana und der Stufen des Observatoriums Sargon’s (oben S. 385):
gold, silber, sandelfarben (Jupiter), blau (Merkur), purpurrot (Mars),
schwarz (Saturn), weiss (Venus), darauf hin, dass wir in Agypten,
und zwar schon zur Zeit der 19. Dyn., die folgende, damit fast
identische Ordnung haben: Sonne, Mond, und dann weiter (vgl.
schon oben S. 375)

Jupiter (Osiris, Stern des Stidens)

Saturn (Horus der Stier, Stern des Westens, Horus-Apollo)
Mars (voter Horus, Ré)

Merkur (sebgu, Gott Set)

Venus (Stern des Schiffs des Bennu-Osiris oder des Phonix).

1) Das sog. te-tablet, 85—4—380, 15 (ca. 500 v. Chr.), eine Liste der
zwolf Tierkreisbilder, hat vor jedem Tierkreisbild statt mul oder wl das
Zeichen te, dessen Aussprache ebenfalls mul (aus #lterem gal) war. Da
mul-la (geschr. te-lal) der Name des bosen galli-Dimons war und die Tier-
kreisbilder, wie das Weltschopfungsepos lehrt (s. oben 8. 266), urspriinglich
lauter bose Drachen, die, nachdem sie ihr Besieger, Marduk, begnadigt
hatte, an den Himmel versetzt wurden, und da auch die Planeten (mit
Ausnahme Jupiters) gelegentlich mit solchen Zodiacaldrachen identificirt
wurden (vgl. z. B. Ud-al-kud = dimu dapinu, oder der bose Zal-bad-a-nu
auch im Schiitzen, Dil-bat im Widder, vgl. unten das Astrolab), so spricht
allerdings die grossere Wahrscheinlichkeit dafir, dass Te-bir (bezw. Mul-bir)
urspriinglich, wie Ud-al-kud (vgl. auch den Stern Al-kud im Krebs), ein
Name des Planeten Merkur war, und nicht etwa schon von Anfang an ein
solcher des Jupiter-Marduk. Ein anderes te (ebenfalls mul) ist dann die im
Stier (Monat Iyar) localisirte , Waffe des Merodach® (sieche oben 8. 264 und
Anm. 1, und S. 481, Anm. 1), semitisch wahrscheinlich mul-mul-lu (Delitzsch :
Wurfspiess, Stucken: Sichelschwert; das Sichelschwert der Siegeleylinder
ist aber wol nur eine andere Waffe Merodachs).




457 —

Sonst ist Horus-Apollo Merkur (vgl. zu Apollo schon Jensen,
Kosm. 8. 136) und Set, als der feindliche Bruder des Osiris,
entspricht dem Wesen und der genealogischen Stellung nach
dem Nirgal (s. oben S. 345 und vgl. auch Shkit-lam-ta-ud-du
= Nirgal), d.1. als Planeten dem Saturn, so dass es also sebr
wahrscheinlich wird, dass urspriinglich die Bedeutung der an-
gefiihrten Liste die war: Jupiter, Merkur, Mars, Saturn,
Venus, was genau der Anordnung in Ekbatana und beim Assyrer-
konig Sargon entsprechen wiirde! Der Grund, warum die Agypter
hier Merkur und Saturn vertauschten, war vielleicht der, dass da-
durch Merkur und Venus zusammen zu stehen kamen, gegeniiber
den drei entfernteren Planeten Jupiter, Saturn und Mars.

Was war aber nun die Veranlassung zu dieser nun dreimal
bezeugten merkwiirdigen Anordnung: Jupiter, Merkur, Mars;
Saturn, Venus? Bekanntlich liegt nach Dio Cassius 37, 19 der
Schliissel zur Reihenfolge unserer Wochentage (Sonne, Mond,
Mars, Merkur, Jupiter, Venus, Saturn) in der fortlaufenden Ap-
plicirung der Reihe Sonne, Venus, Merkur, Mond, Saturn, Jupiter,
Mars?) -auf die 24 Tagesstunden (siehe die Tabelle, Z. D. M. G. 37,
S. 455). Supponiren wir dagegen als Schliisse]l die Ordnung
,Sonne, Saturn;?) Merkur, Mond, Venus; Mars, Jupiter, so be-
kommen wir fiir die ersten sieben Tage als Sterne der je ersten
Stunde genau ,Sonne, Mond, Jupiter, Merkur, Mars, Saturn, Venus®.

Endlich gab ich in jenem Artikel des Bab. and Orient. Re-
cord noch zur Erwigung, dass in der von Brugsch (Agyptologie
S. 83) mitgeteilten stereotypen Farbenordnung der alten Agypter
gewiss auch schon die alte (nach der Entfernung von der Erde

1) Nach der (scheinbaren) Entfernung von der Erde miisste man (s. oben
S. 378) erwarten: Mond, Merkur, Venus; Sonne, Mars, Jupiter, Saturn. Die
Vorausstellung der Sonne hat aber dann die Ab#nderung zu der obigen
Ordnung (die, von hinten herein gelesen genau Mars, Jupiter, Saturn; Mond,
Merkur, Venus; Sonne ergibt) bedingt. Ubrigens ist diese Modification alt,
und stammt von babylonischem Boden, da sie schon bei den Mandiiern be-
zeugt ist (Schrader, Studien u. Kritiken, 47, 1874, S. 849; Kessler, Verh.
des Berl. Or.-Congr., Semit. Section, S.295): 11 (Sonne), Eschtera (Venus),
Enbu (Merkur, vgl. Nabiu, katab. Anbaj), Sin (Mond), Kewan (Saturn), Bel
(Jupiter), Nirig (Mars, vgl. Nirgal).

2) Da die Alten den Saturn auch Sonne hiessen, so konnte er, statt
an den Schluss, hier ganz gut unmittelbar nach der Sonne placirt werden.




— 458 —

bestimmte) Planetenfolge sich wiederspiegle (vgl. dazu nun das
oben S. 892 iiber die sieben Stufen der iltesten Pyramiden aus-
gefiihrte); man bekommt dann folgende Reihe:

weiss (Quarz) d. 1. silber, Mond

gelb (Topas) gold, Sonne

oriin (Smaragd) weiss,) Venus
hellblau (Tiirkis?) blau, Merkur

rot (Rubin) rot, Mars
dunkelblau (Chesbed, Lasurstein) purpurblau, Jupiter
schwarz (—) schwarz, Saturn.

[Dazu fiige ich noch aus Brugsch’s Steininschrift und Bibelwort
(Berlin 1891), Seite 319 eine beinah damit identische ebenfalls
stereotype Metall- und Steinaufzihlung: Silber, Gold, Saphir oder
Lasurstein (dunkelblau), Smaragd (griin), Eisen (hellblau, so stets
auf den Denkmiilern), Kupfer (rot) und Blei (grau, bezw. Smirgel,
schwarz), wo also der ganze Unterschied darin besteht, dass die
Farbe des Jupiter (purpur, genauer purpurblau nach #g. Conven-
tion) von der sechsten Stelle nach der dritten geriickt ist, offen-
bar, um der andern (oben besprochenen) Ordunung, wonach Jupiter
die Reihe der eigentlichen Planeten erdffnete, eine Concession zu
machen; zu dieser Folge: Mond, Sonne, Jupiter, Venus, Merkur,
Mars, Saturn mache ich noch auf die von Pater Kugler aus der
Arsacidenzeit mitgeteilte Reihe: Jupiter, Venus, Merkur, Saturn,
Mars, Mond (die Sonne fehlt) aufmerksam, wo vielleicht alexan-
drinische Beeinflussung vorliegen diirfte. ]

C. Zu den Fixsternen.

In ganz ungeahnter Weise haben sich die meisten der von
mir S. 396—433 (Auslandartikel IIT) aufgestellten Identificirungen
und Localisirungen der zahlreichen babylonischen Fixsternnamen
durch seither neugefundene Sternnamenlisten bestitigh, so vor
allem durch das von Mr. Pinches nach mit Gradangaben ver-
sehenen Sternlisten nun gliicklich vervollstindigte sog. Astrolab
(vgl. das oben S. 242 mitgeteilte Fragment). Ich gebe daher zu-

1) Griin hier fiir weiss, wie bei den Persern (s. oben S. 384, Anm. 1)
fiir Silber.




— 459 —

nichst in vier Partien die Umschrift desselben mit kurzen er-
liuternden Bemerkungen!) — s. unten S. 461 ff.

Was die BEinteilung in 240, bezw. 120, bezw. 60 Grade an-
langt, so ist das notige tiber das Verhiltnis dieser Zahlen zu 860
und zum babyl. wuddw schon oben S. 242, Anm. 2, und iiber den
daraus resultirenden Anfangspunct (1. Sivan statt wie spiter 1. Nisan)
S. 355 bemerkt worden; nur hitte ich S. 8355 statt 4000 v. Chr.
vielmehr 5—6000 v. Chr. in eckige Klammern setzen sollen, denn
nach Littrow war der Friihlingspunct 2470 in den Hyaden (im Stier)
und 4620 v. Chr. im westlichen Ende der Zwillinge, also geraume
Jahrhunderte vorher am ostlichen Ende derselben, auf welches ja
der Anfangspunkt unseres Astrolabs hinweist.

Auf die astronomische Bedeutung des S. 242, Anm. 2 er-
wihnten uddw habe ich zuerst die Aufmerksamkeit in meinen
Sumer. Lesest. S.41 gelenkt, aus Anlass der von Delitzsch, Worterb.
S. 137 mitgeteilten Stelle K. 4349.

an-ta (oben) = imittu (rechts); ki-fa (unten) = Sumélu (links)
40 uddu = limu (Jahr); 3.20 uddu = arhu (Monat).

Da 8.20 fiir 3 (>< 60) + 20, also 200 steht, und auch bei
40 die Zahl 60 dazu zu multipliciren ist, so ergab das, wie ich
schon a. a. O. hinzufiigte, 2400 uddu = 1 Jahr, und 200 uddw
= 1 Monat, d. h. — das Jahr nach babyl. Weise zu 360 Tagen ge-
rechnet?) — 1 uddu = (216 Min. oder 3 St. 36 Min. oder) 335 St.
Dann gab ich allerdings noch der Vermutung Ausdruck, ob nicht
als urspriingliche Lesart

30 (>< 60) uddu = 1 Jahr; 2 (>< 60) 4 30 uddu = 1 Monat
herzustellen sei, da nimlich sonst merkwiirdigerweise 2.30 das
babyl. Ideogramm fiir ,links“ ist und ja in der Zeile vorher auch
Ti-ta ,unten® durch ,links® erklirt wird.

Im Herbst 1895 machte ich C. F. Lehmann, diese Autoritiit
in metrologischen und verwandten Fragen, auf das wddw auf-
merksam, wobei er mir sofort die Richtigkeit der Angabe 2400

1) Vgl. Mr. Pinches’ Besprechung von Rob. Brown’s Origin of the
primitive Constellations ete., vol.II, im Journ. Roy. Asiat. Soc., Jahrg.
1900, p. 571—577 (daselbst p. 578—575 die betr. Liste).

9) Vgl. 8. Rawl. 52, 37P (eine Stelle, auf die seiner Zeit schon Sayce
aufmerksam gemacht hatte): 12 (sind) die Monate eines Jahres; 6 Sossen
(d. i. 860) sind die Tage der Maasse des Jabresanfangs (Sa mindat zakmukky).




— 460 —

uddu = 1 Jahr, bezw. 200 uddu 1 Monat, bezw. 1 uddu =
216 Minuten (und damit die Unrichtigkeit der von mir vermuteten
Anderung von 200 in 150 und von 40 Sossen in 30 Sossen) be-
stitigte, indem er mich besonders auf die Beziehung des wuddu
(216 Minuten = Sso Tag) zum Mondmonat von 27 Tagen (nim-
lich 60 wuddu = ;3 Mondmonat, 180 wuddu = 1 Mondmonat,
360 uddw = 2 Mondmonate), womit wiederum das Verhiltnis
von Silber zu Gold (= Mondmonat zu Sonnenjahr, nimlich 27
zu 360 oder 3 zu 40 oder 1 zu 131[;) zusammenhingt, hinwies;
Lehmann ergriff selbst das Wort zu dieser Frage in den Verh.
der Berl. Anthrop. Gesellsch. 1896, S. 448—452. Diesen ganzen
Sachverhalt bitte ich als Nachtrag zu S. 242, Anm. 2 notiren zu
wollen.) Wie nun Lehmann das grosse Verdienst hat, zuerst
das wahre Wesen des uddu erkannt zu haben, so glaube ich nun
im Anschluss daran das Verhiltnis der Gradeinteilung in 240 zu
der in 360 zum erstenmal ins richtige Licht gesetzt zu haben (in
der citirten Anm. S. 242). Wenn ich dort auch von einer Ein-
teilung in 480 Grade neben der noch jetzt iiblichen in 360 Grade
sprach, so stiitzte ich mich dabei auf den Text K. 90 (Sayce,
Z. A., 11, 339 f.), wonach der Aquator des Mondes in 480 Grade
geteilt ist (am 15. Tag, als am Vollmond, sind nimlich 240 Grad
davon sichtbar, d. 1. die Hilfte, dann geht es wieder abwirts,
niimlich 16. Tag 224 Grad, 17. Tag 218 Grad etc., 28.Tag 10 Grad,
29. Tag 5®fgo d. i. 10—4%s Grad, 30. Tag an-na-gub d.i. wol
0 Grad); 80—-7—19, 273 (Catal. IV, 1748; Craig p. 16, mit
vielen Fehlern) liegt dagegen die Kinteilung des Monddquators in
360 Grade vor, da dort der Mond am 14. Tag 168 Grade, am 15. Tag
180 und am 16. wieder nur 168 (und so etc. abwiirts) aufweist.?)

1) Vielleicht ist auch noch darauf aufmerksam zu machen, dass 100 uddu
= 15 Tagen, also = 3 fiinftigigen Wochen, bezw. 11/, zehntigigen Wochen
entsprechen. Die fiinftéigige Woche (hamustu) war, wie Sayce (P.B.A.S.,
XIX, 1897, p. 288) entdeckt hat, speciell bei den Assyrern, die zehntiigige,
wie lingst bekannt, bei den Agyptern im Gebrauch, aber auch (durch ig.
Einfluss!) den Hebriiern (vgl. z. B. Gen. 24, 55, Num. 11,19, Ex.12, 3, Ley.
23, 27) vertraut, wo der zehnte Tag eine #hnliche Heiligkeit gehabt zu
haben scheint wie der siebente; ausfiihrlich hat dariiber gehandelt Winckler,
Altor. Forsch. II, S. 95—102 (1898), und kiirzlich Jensen, Zeitschr. f. deutsche
Wortforschung I (1900), S. 150 f.

2) Vgl. auch die vorige Anmerkung (100 uddu = 15 Tage).




— 461 —

Monat Sivan Monat Tammuz Monat Ab
[Zwillinge-Krebs] [ Krebs-Lowe] [Lowe-Jungfrau]

Sib-zi-[an]-na Kak-si-di Ban (Bogen)

— 920 [40]|—200 [60]

Mas-tab-ba Mas-tab-ba
([Kleine]Zwillinge) gal-gal-la
) [20]|—100 [30]

Al-kud Mar-gid-da

[10]|—50 [15]

Erliuterungen: Zu Sib-zi-an-na, y der Zwillinge, vielleicht
aber urspriinglich Sirius (vgl. die Rolle, die Sirius in der #gypt.
Astr. spielt), s. oben S.417 (3. luma%i-Stern) und 427, ferner
Te-tablet, Sivan (wit mas-tab-ba gal-gal), s. unten; Ur-a, wahr-
scheinlich = Ur-ku (bezw. Lig-a, Lik-ku) 3. R. 57, No. 5, 42. 44,
u. vgl. Sirius = grosser Hund wie auch noch das unten S. 464
zum Gegenstern des dort erwihnten Ud-ka-gab-a bemerkte; Namn-
gary s. oben S.251 u. Anm.

Kak-si-di Prokyon (kleiner Hund) s. oben S. 415 (Martu
No. 4) und 417 ff. (Lum. No. 4); Mas-tab-ba scil. tur-tur-ru
s. oben S. 430; Al-kud (Dapinu) s. oben S. 456, Anm. 2.

Ban (vgl. dazu Asurb. 9, 9), nicht zu verwechseln mit Kalk-
ban Sirius (S. 358); sein Gegenstern ist der Stern der Ha-Bahn
No. 8 (5. R. 46, No. 1, Z.23). Die hier genannten ,grossen
Zwillinge“ (Mas-tab-ba gal-gal-la) sind zwel Sterne im Lowen,
und nicht zu verwechseln mit den grossen Zwillingen?) des Monat
Sivan (Te-tablet, und 5. R. 46, No. 1, Z. 4, s. oben S. 430); da-

1) Zu diesen vgl. auch noch §.240 (Jensen); zu der dort erwiihnten
Benennung ,Bilder® beachte man, dass noch heute in Stidarabien die Mond-
stationen Hal‘a, Han‘a und ad-Dird® (= Tierkreisstation Zwillinge) zu-
sammen as-Sulmw (,die Bilder“, vgl. babyl. salmu Bild) heissen; vgl. die
Liste S. 94 ff. in Glaser’s ,Die Sternkunde der siidarabischen Kabylen® (Sitz.-
Ber. der Wiener Akad., Bd. 91, II. Abth., Jan. 1885). Auch der teimiische
Gott Salm und der babyl. Gott Niphu-Salmu (vgl. napilw von den Ge-
stirnen) gehoren hieher.




— 462 —

gegen wird Martu No. 5 (oben S. 415) damit identisch sein; wie
andererseits die S. 419 mit k. kak-si-di zusammen genannten
Zwillinge die kleinen Zwillinge sind. Zu Mar-gid-da (= sumbu
Lastwagen) vgl. oben S. 401 (Wagenstern, narkabtu, in der Bahn
des Bel) und 8. 408, Anm. 1; das gleiche Wort sumbu, hebr. sab,
hat sich noch in Siidarabien als sawdb (genauer wol sawabb als
Plural von sdbba?), aber dort fiir den grossen Biren, erhalten, ?)
wie ja auch schon bei den Babyloniern der Name . sumbi fiir den
grossen Béiren (oder Wagen) im Gebrauch war (oben S. 404, Anm. 1).

Monat Elul Monat Tigri Monat Arah-Samna
\ (Jungfrau-Wage) |(Wage-Skorpion)| (Skorpion-Schiitze)

Bir Nin-mag Lig-bad
(Schakal)
B\ —180 [80]—160 [100]|—140 [120]

Ug-ga Zi-ba-wi-tum Glir-tab
(Rabe) (Wage) (Skorpion)
[30]1y\ —90 [40]—80 [50]—70 [60]

S’zi—pa In-tina-mas- ~ Rab
(Spica) sigga
[15]\ —45 [20]|—40 [25]|—35 [30]

Zu Bir vgl. Martu No. 6 (S. 415), vielleicht auch das anders
(sab) geschriebene bir ,Wage“ (S. 428) der Arsacidenzeit, welches
aber eigentlich das Ideogr. fiir zibanitu (2. Stern des Tishri) ist.
Uy-ga ist geschrieben mit Zeichen bad (dsirw) und der Verlingerung
-ga und ist nach Pinches (Rm. 2, 81) ug-ga zu lesen; eine Var.
ist d-iltig-ga (-chu), bezw. 4-nag-ga (-chu) ,Rabe* (vgl. den
Raben der Grenzsteine als Symbol des 2. Elul), also ist ugga wol
aus unagge entstanden, erklirt wird es aber als ,Herr des Todes*
(vgl. das Zeichen bad = mdtu, also der Rabe als Ungliicksvogel);
vielleicht identisch mit dem sirinmw-Vogel (S. 422). Zu Shi-pa
s. oben S. 430; der Stern wird nach Pinches auch als ,Konigin
der Igigi“ (also Istar) erklart.

1) Glaser a.a. 0., S. 95 (Liste) in Zusammenhalt mit dem vorher S. 93
bemerkten.




463

Zu Nin-mach (eigentl. Name der Belit) vgl. S. 423 (Martu
No. 7); zu zibanitw S. 363, Anm. 2; zu En-te-na-mas-sigga vgl.
oben 9. 419 f. (Lumasi No. 5, vor éd-chu) und S. 431 (bereits
Ea-Region, also vielleicht ein Gegenstern nahe dem Widder, bei
den Schwiinzen der Fische); ich mochte aber jetzt fiir den En-te-
na-mas-Sig (oder chabasirdny) des Monats Tishri am liebsten an
den Arkturus denken (vgl. oben S. 433), zumal er nach Pinches
auch ,Waffenstern [der Gottin Ninmach?]“ heisst,!) wihrend der
Stern gi§-a-riu (geschr. gis-a-idin) wegen der Hrklarung banat
rilitu ,Tochter des Wagens“?) 5. Rawl. 46, No. 1, Z. 46 (und
zwar unmittelbar vor dem Nordpol!) vielmehr der grosse Bir sein
wird (gegen S. 433).

Zu Lig-bad vgl. oben S. 431 (Antares, wegen der roten Farbe,
wie auch sein Gegenstern Lig-bar-ra = Aldebaran), zu Gir-tab
S. 262, 427, 431 u. 6. und zum Rab (bezw. Sharru, siehe dazu
oben S. 449 u. Anm. 2!) S. 428 (Martu No. 8).

Monat Kislev
(Schiitze-Caper)

Monat Tebet
(Caper-Wasserm.)

Monat Shebat
(Wasserm.-Fische)

/

Zal-bad-a-nu

120

[—100]

} Gu-la

140 [—80]

Nu-mus-da

160 [—60]

Ud-ka-gab-a

60

[—5

0]

| Al-lul (oder
Al-Tub)

70 [—40]

Nam-mach

[—80]

Ma-chur
(Ziege)
30

Zu Zal-bad-a-nu vgl. Martu No. 9 (S. 423);

[—25](35

Id-chu
(Adler)
[—20]

Da-mu

40 [e=15]

Ud-Fka-gab-a

heisst hier der Gegenstern von Lumashi No. 2 (8. 259, 416), welch

1) Vgl habasillatw eine Pflanze, aber auch ein Gegenstand aus Kupfer,

also wol eine Waffe (vielleicht ein Dreizack oder Donmerkeil, vgl. auch
en-te-na Sturm, Gewitter).

92) Vgl. die bandt Na'§ der Araber (daneben auch bant N. wie Job 88, 32
ajié “al-bané-hd) und babyl. rihitw ,Handlung des Reitens (daher dann auch
Coitus) oder Fahrens® (vgl. rakdbu ein Syn. von rifii), also wol auch ,Wagen®,
worauf auch das Det. i3 fiihrt; zur Aussprache gis-a-riv vgl. a-ri-a = ribitu.




— 464 —

letzterer offenbar derselbe, wie der k. Siru (Schlange) Martu No. 3
ist (zugleich der einzige Martu-Stern, der in unserm Astrolab fehlt,
was nahe legt, dass er mit k. Ur-a identisch ist — wird ja doch
der ,rachenaufsperrende Déimon* mit Schlangenhals und Liowen-
kopf mit aufrechtstehenden Hunds- oder Schakalohren abgebildet);
Ma-chur (vgl. indisch makara Delphin an Stelle des Caper), zu
sprechen wuz (semit. encw Ziege), wird 5. R. 46, No. 1, Z. 38 zu-
sammen mit suchur ,Fischbock“ (Bel-Bahn No. 9 u. 10) genannt
(vgl. 8. 431), also wol = a Capricorni (Kopf des Caper).

Zu gu-la vgl. 8. 427 gu der Arsacidenzeit, im Te-tablet aber
wie hier gu-la, und zwar beim Monat Shebat (vgl. auch schon
S. 272), wo man das Bild der Lampe, bezw. des Kohlenbeckens
auch erwartet; ein Syn. ist wol %. im-§i-niginna (S. 432). Da
die westliche Hilfte des Aquarius (sein rechter Arm) fast zwischen
Delphin und dem Kopf des Caper sich befindet, so ist die gelegent-
liche Unterbringung des gu-Gestirnes im Tebet (statt Schebat)
begreiflich; vgl. auch S. 241 den syr. Monatsnamen Kanun (= babyl.
Kindimu Kohlenbecken) und den assyr. P.-N. Kan-nun-ai (Ep.-
Canon Zeile 209, 702 v. Chr.), eine Bildung wie Ululai, Tebitai,
Simanai, wie auch althabyl. wall ki-nu-nu Cun. texts from Bab.
Tablets 1V, 27¢, Z. 21.1) Fiir Al-lul mbchte ich durchweg Al-lub
oder Al-lib lesen, da in Siidarabien nach Glaser der Sirius Alib
heisst (vgl. den Gegenstern des Tebet-Al-lul im Te-tablet beim
Monat Tammuz); zu unserm Al-lul vgl. auch 8. 423 f. (Martu
No. 10). Zu Id-chu, Adler, vgl. S. 420 (Lumashi No. 6).

Der Nu-musda- oder nammassi-Stern (vgl. dazu oben . 34,
Anm. 2) war dem Rammén heilig (S. 432), dem Gott des Monats
Shebat (vgl. 5. R. 46, No. 1, Z. 44 und K. 260, obv. 48). Nam-
mach, eigentlich ,Hoheit¥, hiess ein Démon der Gula (3. R. 67, 64),
wie auch der Stern Martu (No. 11, S. 423, wo nur die Identifica-
tion mit der Schwalbe, sumer. namchu, irrig war); vgl. den alt-
babyl. Patesi Nam-mach-ni; nach Pinches war sein Beiname Vater
des Stromes. Damu endlich ist der Ea-Stern No. 4 (5. R. 46, No. 1,
7. 19), der voller k. Dun-(ilu) Da-mu heisst; Damu sonst eine

1) Im gleichen Heft, Tafel 50, Z. 81, begegnet der Monatsname aral
na-ab-ri, dem natiirlich der miniische du-nawr (oben 8. 135 und 195) gleich-
zusetzen ist.




— 465 —

(isttin, hier aber Anu als Regen- und Uberschwemmungsgott (6¢7
girsi, Reisner, p. 138, 114 f.).

Mopat Adar Monat Nisan Monat Tjar
(Fische-Widder)  [(Widder-Stier)|  (Stier-Zwillinge)

A3kar | Mal
(Fisch) (Capella)
180 [—40] 200 [—20]
Lul-a Dil-bat Shai-gi
(Fuchs) (Orion)

100 [—10]/110

Amar-uduk Apin A-nu-ni-tw
(Plejaden)
[—10]50 [—9]

Cha ,Fisch® (von Pinches ku transseribirt, und in der Tafel
als Ea erklirt, vgl. anderwirts ,Fisch des Ea“), vgl. S. 427 ,Band
des Fisches (rikis naini) und auch zibbdti ,Schwinze® (der beiden
durch ein Band verbundenen Kische), abgekiirzt 2ib (S. 428). Lul-a
(Fuchs), vgl 8. 423 (Martu No. 12), 220, 221, 245. Marduk
hier offenbar als Sohn des Ha und Vorldafer der Plejaden, an
die sich ja der Stier (Marduk) schliesst. [Zum Fuchsstern kann
ich noch im letzten Augenblick einen interessanten Nachtrag
machen: 4. Rawl. 11, 46 und 482 heisst es nimlich, nach dem vor-
her vom Donnern des Bel die Rede war: ,der Fuchs ldsst im
Stich (?) seinen Schwanz, der <##idi-Vogel (sumerisch dar =
Huhn, wodurch also das Huhn der Grenzsteine miterklirt ist!)
kritht, den Mund (= die Stimme?) erhebend“, also Fuchs und
Huhn in enger Verbindung, wie im Monat Adar am Himmel.
Vielleicht ist das Huhn geradezu der ,Marduk-Stern“, vielleicht
aber auch der mit dem Pferd wechselnde Sturmvogelgott Zi
(Im-dugud-chu), moglicherweise sogar beides.]

A$-kar (auch Dil-gan transseribirt), s. oben S. 354 (Capella)
und 415 (Martu No. 1); im Te-tablet beim Monat Adar (mit
rikis mini). Dil-bat, sonst Name der Istar (Venus); vgl. auch
81—7—27, 81 (Craig p. 67) Dil-bat erster Stern der Bahn des

Anu. Apin (Sayce's ,Grundlage* S. 355, vielleicht aber besser
Hommel, Aufsitze und Abhandlungen. 30




— 466 —

epinu ,Pllug®,!) wozu dann 8. 441 u. 444 zu vgl.), s. oben S. 430 und
vgl. 4. Rawl. 823, Col. 8, Z. 23 (Bel und %. apin). Zum hebr.
Namen der Plejaden, kimdh, vgl. man das noch heut in Sid-
arabien nach Glaser dafiir|iibliche kdma |(Sternkunde der siidarab.
Kabylen, 8. 10 = 98).

Mul, im Te-tablet mit gud-an-na Himmelstier (s. oben S. 450)
und vgl. schon 8. 427 w. 431, Anm. 1. Zu Shugi (semit. $bu
Scheich, vgl. arab. Gabbdr) siehe ausfiihrlich S.413—415 (Lu-
mashi No. 1 und Martu No. 2) ,Orion“; die Araber haben dafiir
ein Fem., also wol eine Gottin und zwar eine mit einem Schwert-
gehenk, némlich die al-Gawed’'u, wozu dann vielleicht das noch
restirende Gestirn des Ijar, Anunit (Istar als Kriegsgottin?) zu
vergleichen; der letzteren Gegenstern ist Anunit im Schiitzen
(oben 8. 431).

Eine weitere Bestitigung der meisten meiner vor zehn Jahren
gemachten Aufstellungen bieten folgende neu bekannt gewordene
Listen :

1. Das schon oben ofter erwiihnte sog. Te-tablet?) 85—4-—30,
15 (der Schrift nach ca. 500 v. Chr.):

Nisan  ku-mal (oder ku-sa®) = husarikku ,Widder®
Ljar mul (geschr. te) und gud-an-na (Stier, s. oben)
Sivan  Sib-zi-an-na und mas-tab-gal-galla

Tammuz al-lub (Schildkrte ?)

Ab wr-gu-la (Lowe)

Elul ab-sim (d. 1. $ir'u Ahre)

Tisri 2i-ba-[ni-tu] (Wage)

March.  gir-tab (Skorpion)

Kislev  Pa-bil-sag (Schiitze)

Tebet  suchur (Fischbock)

Shebat  gu-la (Amphora)

Adar as-kar und rikis nini

womit man nun die Arsacidenliste S. 238 vergleiche.

1) Auch das Syn. érréu scheint urspriinglich Pfliiger bedeutet zu haben,
vgl. hebr. hara$, arab. harata. Vgl. zu apin (epinu) auch Syr. appdand
oterra fertilis®; die Bed. ,Pflug® trifft wol eher das richtige als die von
»Schopfrad®; das Syn. agadibbu heisst wol ,was man von hinten (aga)
packt®. Sollte pidnw (oben S.427, mit Det. fiir holzernes Geriit) etwa
ebenfalls ,Pflug® (vgl. syr. padddnd) bedeutet haben ?

2) Pinches, Academy, 4. Nov. 1893; Brown, Researches, II, p. 16. Fiir
mul ,Stern® steht hier stets das Zeichen te (s. dazu S. 452 und bes. 456, A. 1).




— 467 —

2. Das sog. Dil-bat-Tablet, 81-—7—6, 102 (ebenfalls ca. 500
v. Chr.), von Rob. Brown, Researches, 1, p. 150 ff. (vgl. schon oben, -
S. 449) nach Mitteilung von Mr. Pinches mitgeteilt:

Nisan  Nin-dar-an-na?l) Kislev  Gir-an-na
Ijar A-ri-tum (Schild) Tebet Uz (Ziege)
Ab Ban (Bogen) | Shebat AS-kar

Blul Nun-Fi Adar Cha (Fisch)
Tishri  En-te-na-mas-gig Sivan  7ishu

March. Rab-bu Tammuz Nangar kli
k. mar-gid-da (Lastwagen) Dilbat bei Sonnenuntergang.

3. Rassam 105 (Craig p. 38) nebst dem Duplicat 80—7—19,
100 (Craig p. 34):
Nisan k. as-kar
Ijar k. mul
k. (gi$)li-¢ kal Satte izeaz®)
Sivan k. Sib-zi-an-na (Sirius, bezw. y Zwillinge)
Tammuz k. kak-si-di (Prokyon)

1) Im Original iiberall K. Nin-dar-an-na = Dilbat im Nisan; K. a-ri-
tum = Dilbat im Ijar u.s. f.

9) Man erwartet Bur statt Nun-ki (Eridu S. 431); doch vgl. K. 2990
(Craig p. 81), obv. Z. 1—21 Sudun (Joch), 28/4 $u-pa, 25—31 bir, 32 Sudun-
a-ab-ba Joch des Meeres (vgl. 8. 431), ilu F-a, 85 Nun-ki, 36 En-te-na-mas-Sig;
und vgl. noch das S. 468 Anm. 1 bemerkte.

8) d.i. ,der Jochstern (hier Nordpolarstern, sonst Wage, s.oben S. 422),
das ganze Jahr steht er am Himmel® (vgl. S. 404, Anm. 1), Diese Unter-
brechung weist darauf hin, dass in der Vorlage mit Sivan eine neue Reihe
begann. Der Nordpol wurde also als Joch (Sudun, syn. von mu-sir, vgl.
mu-sir-sar-de = wiru raksw ,festgebundenes Joch®, ferner gis-li-i, eigentlich
besser is Z ,Holz des Rindes“ = ,Joch“) bezeichnet. In der Ekliptik war
das Joch zwischen Jungfrau und Skorpion localisirt (= Wage; die Bilder
S. 251 stellen das Joch, so in No. 4, und das Kummet, so in No.5 vor),
ausserdem noch im Stern Sudun (Var. musir-) a-ab-ba oder Eridustern (Joch
des Ea) im Schiitzen (bezw. den ostlichsten Sternen des Skorpion unweit
des Anfangs des Schiitzen), endlich aber auch, und zwar speciell unter dem
Namen bir, in der Gegend des Centaur siidlich der Spica (etwa beim &st-
lichsten Stern der Hydra); vielleicht hat man den ganzen Teil siidlich der
Ekliptik vom Schwanz der Hydra bis iiber den Schwanz des Skorpion hinaus
im Gegensatz zum Nordpol das ,Joch des Gottes Ba (bezw. des Meeres)
genannt,




— 468 —

[Ab] k. bir, mit dem Zusatz: ilu ni-ru?)

[Elul] k. che-gal-ai, Bote der Belit u. Zarpanit (s. S. 430!)
Tischri®) k. Dil-bat (Gegenstern von D. des Nisan?)

March. k. gir-tab (Skorpion).

4. Die von Mr. Brown, Researches II, p. 166 f., 168 und 174
leider ganz mangelhaft transscribirte hochwichtige Tafel der Bahnen
des Bel, Anu und Ea (so in dieser Ordnung, was also, bei Anu
angefangen, die Ordnung Anu, Ea und Bel ergibe, also genau
dem 8. 399 {ibersetzten Mondtifelchen entsprechend, vgl. ohen
S. 424 und Anm, 1) 82--5—22, 512. Von der Bahn des Bel
ist leider nur noch erhalten:

7. (abgebrochen) 8. Ur-gu-[la] (Lowe)

9. ( n ) 10. Shii-[pa] (Spica)

e ¢ A ) 12. Uz (Ziege)
wobei ich nicht fiir unmoglich halte, dass No. 8 Ur (bezw. Lig-)-
bad im Original gestanden, in welchem Fall dann Shei- anders
(vielleicht zu Shi-dun a-ab-ba oder zu Lul-ly = Al-lib) ergénzt
werden miisste. Zu beachten ist, dass auch in 5. Rawl. 46, No. 1
die Bel-Bahn (s. oben S. 431) mit dem Stern der Ziege (und noch
dem des Fischschwanzes des Caper) schliesst, weshalb Uz ,Ziege*
bei Brown kaum ein Transscriptionsfehler sein diirfte.

Es folgt die Bahn des Anu:

1. Apin3) . A$-kar
. [A-nu]-ni-tu . Mul
. Gud-an-na . Sib-zi-an-na
. [Kak-]si-di - Unagga-chu (Rabe)
. Ab-sim (Ahre) 10. Zi-ba-ni-tu (Wage)
. An-ku-a-mesh*) 12. Id-chu (Adler).

1) d.i. ,Joch®; es stehen auf dieser Zeile noch (vor K. bir) ,der beim
Wehen des Siidwinds dasteht® und (nach dlu ni-ru) ilw F-a (d.1. der Gott
des Siidhimmels). Eigentlich erwartete man K. bir erst beim Elul. Zum
bir als ,Joch® vgl. das S. 467, Anm. 2 bemerkte.

2) Craig: 4na arhi BI (d. 1. $uati), aber wol Verschreibung fiir DUL
(Tischri). Ist etwa dil-bat aus nu-bad (dann: ,Todten-mann, Leiche“ S. 431
Z.1, gullu-bad) verschrieben? Vgl. dann auch nubattu Trauertag.

8) So ist sicher statt Brown's .... makh zu restituiren.

4) So ist sicher statt An-ki-a-mesh zu restituiren, vgl. 5. Rawl. 46, No. 1,
Z.16 (oben S. 422); gemeint ist der die Anu-Bahn auch in 5. Rawl, 46, No. 1,




— 469 —

Eine interessante Variante zur Anu-Bahn bietet, ausser der
schon S. 430 behandelten ersten Partie von 5. Rawl. 46, No. 1,
noch 81—7—27, 81 (Craig p. 67):

| des Landes Alkad, Bahn des Gottes En-[lil]. —

;. Dilbat, k. [Apin]

. Mul; k. mat Nim-ma-ki; k. g@i-gi

. Sib-zi-an-na

. Siru (Schlange, vgl. oben S. 464)

;. Mas-tab-ba

. Ban

. U-nag-[ga-chu]

k. Nin-mach

[k.] En-te-[na-mas-Sigga)

[Bahn des Gottes Anu]

Nun folgt in 82—5—22, 512 die Bahn des Ha:

. Gu-la \ im Wasser- | 2. Shu-bat Sa ina zibbati (sic!)

. Nu-mug-da § ~ mann | 4. Kha (Fisch)

. ilu La-ta-[rak] . [ilu] Amil-disps

. Nun-Fi : . Nin-mach (in der Wage)

. [ilw Pa] ilu Lugal . Shar-ur w Shar-gaz*)
11. Pa-bil-sag ‘ 12. Suchur

wozu zu bemerken, dass No. 2 ,Shu-bat (oder Shu-be), welcher ist
in den Fischschwiinzen® zu iibersetzen ist, und dass die Nummern
7—12 eigentlich nur eine Wiederholung der Bel-Bahn vorstellen,
welche manchmal mit zur Ea-Bahn gerechnet wird; es héngt das
offenbar damit zusammen, dass der Nun-ki- oder Eridu-Stern (hier
sicher = k. Bir siidlich der Jungfrau, vgl. oben S. 462 u. 467 £.) ja
auch Stern des Ea hiess und sowol den Anfang als das Ende dieser
stidlich von Virgo bis Caper liegenden Sterne markirte. Was fiir
einen Namen Mr. Brown in No. 5 vor sich hatte, schien zunichst
vollstindig dunkel; wenn man, wie Brown es Res. I, 11 thut,

7.12 (als zehnter der dort behandelten 30 Sterne) abschliessende Nordpol
(nru—sir-sar—da). Warum dann hier noch der ,Adler® nachhinkt, bleibt zu-
néichst unklar; soll er etwa den Ubergang zur Ea-Region vermitteln oder
hat Mr. Brown falsch transscribirt? Vgl. jedoch S. 471, Anm. 2.

1) Die Nummern 9 und 10 im Skorpion, 11 im Schiitzen und 12 =
Fischschwanz des Caper. :




— 470 —

ein ganz deutliches & Nu-mus-da zu Sila-da-lha-bi misstransseri-
biren kann, dann ist freilich alles moglich, aber es kann kaum
einem Zweifel unterliegen, dass Mr. Brown’s An-u-gié (wol an-i-kit
geschrieben) aus ilu La-ta-[rak] verlesen ist.1)

Jetzt sind wir auch in den Stand gesetzt, in 5. Rawl. 46, No. 1
die zwischen der Bahn des Aunu (Z. 1—12) und Bel (Z. 27 —38)
aufgezihlten zehn Ea-Sterne (S. 424 u. 431) richtig zu erkennen.
Es sind

18. Apil-E-mach 1 X

\ L0 Gidbarbir (aaby JiteoPen B 4al
17. Lam (Pflug als ,Name des Boten der Ba’u“)
18. Nin-sar = Achbitu (S. 432, Anm. 1)

19. Dun ilu Da-mu (S. 464 f.)

20. Sisd (Pegasus, vgl. 8. 243)

21. Lulim-En-me-$ar-ra (Widder, bezw. Cetus)
22. Amil-dispi w ilu La-ta-rak (vgl. oben)

23. Ban (opp. von Ban im Lowen)

24. En-te-na-mas-$igga (s. oben S. 463)

25. ,Waffe des Gottes Ea“ (S. 439, Anm. 2).

Da Z. 14 (ebenso wie Z. 15—16) nur Glosse zu Z. 13 sein
wird (siehe S. 421), so sind es genau zehn Sterne, ebenso wie
auch die Sterne der Bahn Anu’s 7. 1—12 mit dem Abschluss
Z. 12 (Nordpol) als letztem eine Dekas bilden, und die der Bahn
Bel's (Z. 27 ff., Dar-Lugalla etc.) zehn sind, wenn man nur, wie
es schon die Wiederholung des Determinativs erfordert, 7. 34
(Anunit und Schwalbe) und Z. 38 (Ziege und Schwanz des Caper)

7.
Z

7.
7.
7.
VA
Z.
7.
Z.
7
Z.

als je zwei Nummern zihlt (vgl. oben 8. 430 f. die dortigen Num-
mern 9—17, die also hesser als 11—20 zu numeriren gewesen
wéren).

Dass die Abgrenzung eine schwankende war, sieht man deutlich
aus dem im Catalogue IV, p. 1516 citirten Fragment Sm. 1907,
wo es heisst:

Vom 1. Tag des Elul bis zum 30. Tag des Marcheschwan
steht die Sonne in der Bahn des Anu,

1) Ebenso ist No. 6 Brown’s ....amel-chu gewiss misstransseribirt fiir
thw Amil-digpi; vgl. ausser 5. Rawl. 46, No. 1, Z. 22 noch 2. Rawl. 59, Rev. 22
(Sum. Lesest. S.52/3).




— 471 —

Vom 1. Tag des Kislev bis zum 30. Tag des Schebat steht
sie in der Bahn des Ha,
wo also nur eine Anu- und eine Ba-Hilfte (Anu = Nisan bis
Marcheschwan, d. i. Widder bis Skorpion, und Ea = Kislev bis
Adar) vorausgesetzt sind. Andererseits setzt ja die S. 405 be-
sprochene Angabe Bahn des Ea = unterhalb der Milchstrasse,!)
Bahn des Bel oberhalb der Milchstrasse und Bahn des Anu inner-
halb der Milchstrasse, also Anu hier nur Stier - Zwillinge und
Adler?) in erster Linie blos eine Gegeniiberstellung von Ea und
Bel voraus. In jedem Fall aber hat sich meine vor zehn Jahren
gegen Jensen aufgestellte Behauptung, dass die Bahnen des Anu,
Bel, Ba zuniichst lediglich Abteilungen der Ekliptik sind (s. oben
S. 401), glénzend bestitigt, ebenso wie meine von Brown (Res. L
62— 66) hezweifelte allein richtige Erklirung der Liste 5. Rawl. 46,
No. 1.

Jch kann also mit der Genugthuung schliessen, 18912 mib
meinen mithsamen Untersuchungen tiber die Astronomie der alten
Chaldiier keine vergebliche Arbeit unternommen zu haben. Als
ich heute vor 25 Jahren (29. Mai 1876) in Leipzig das Doctor-
examen bestand, aus Anlass dessen ich nach Drucklegung meiner
Dissertation tiber die Sdugetiernamen (Einleitung) zum Dr. phil.
und Magister lib. artium ernannt wurde, ahnte ich mnicht, dass

unter jenen sieben freien Kiinsten als letzte sich auch die Stern-

kunde befand, deren ilteste Geschichte ich nun, 25 Jahre spiiter,
su einem gewissen Abschluss gebracht zu haben mich rithmen
darf. Jetzt kann man anfangen, die zahlreichen astrologischen

1) tarbasw oder bit-tarbasi; ein anderes Syn. war ¢u Tir-an-na, vgl.
9. Rawl. 49, No. 1, obv. 6 @mu el Tir-anna nulisu (Wasgserfiille) sein Name,
— mar-ra-[tw] d. i ,Meer‘. Schon Jensen hatte Theol. Lit. Zeit. 1899,
Nummer vom 21. Januar, die Bedeutung ,Milchstrasse® fir ter-anna ver-
mutet; ob die Ubersetzung ,Wald des Himmels“ oder aber ,Wald der
Ahren® (oben S. 482) richtig ist, ist schwer zu sagen, fiir letzteres spricht
aber, dass die Syrer und Athiopen die Milchstrasse ,Strohweg“ nennen.
Ungewiss ist noch, ob auch der mythol. Ausdruck der Gudea-Statuen F-sil-
bu-bw (vgl. auch 2. Rawl. 58, 19/20, wo vielleicht Se-S¢ statt bu-bu ein
Tehler?) mit Amiaud ,Milchstrasse zu tibersetzen, oder ob nicht vielmehr
ein Syn. von Ka-sil-pa (oben 8. 421), was ich schon Urspr. S. 32 mit #g.
Ro-staw (vgl. Pyr. des W., Z. 556) zusammenstellte, hier vorliegt.

9) Vgl. oben 8. 468 den Adler als Abschluss der Bahn des Anu.




— 472 —

Texte der Babylonier, die vor allem in den alten Sammelwerke
Inu-ma Bel (oben 8. 452) niedergelegt sind, mit Erfolg zu inter-

pretiren.

Anhangsweise gebe ich in folgendem die Resultate einer am
14. und 15. Juni gemachten Entdeckung zuniichst in knappester
Form, um dann anderwirts einige weitere Erliuterungen hinzu-

zufiigen:

Aleph (Stierkopf),dApa, Sym-
bol des Mondes (und zugleich des
Jahresanfangs um 3000 v. Chr.).

Bét=Mondstation (ZDMG 45,
S. 607, Anm. 2).

Gimel, yduua = Stern gamiu
(Waffe Merodach’s) im Stier.

Dalet, 6édza, Thor in der
Milchstrasse zwischen Stier und
Zwillinge.

W aw, urspriinglich die beiden
Zwillingskopfeauf einem einzigen
Hals (vgl. @mat, gespr. dwuw).

Zai, H, die (hier durch ein
Band verbundenen) Zwillings-
drachen (Geierdrache und Lowen-
drache); vgl. arab. zaww Zwil-
linge.

Lamed (Stern , Waffe des Ea“,
Spitze des Ochsensteckens).

Mim = Wasser, Aquarius,
bezw. die ganze Wassergegend
am Himmel.

Niin, die zwei durch das Band

(vgl. rikis mini) verbundenen
i
Fische, L.

Hé, 81, arab. ki'at, hai’at
,Oternhimmel, Sternbild“.

Samek, arab. samk Dach,
Sternhimmel (u. vergl. samak

nFische®, simdk ,Spica‘).

Jod (Arm mit Hand), vgl. arab.
jad al-‘akrab und jad al-gauzd,
und die Mondstation ad-dird’.

Kaph (hohle Hand), vgl. den
arab. Sternnamen kafff ZDMG 45,
5595 Anmy: 2}

‘Ain (Auge), vgl. arab. ‘ain
at-tour.
Pi (Mund) 1

Résh (Kopf) | vgl. obenS.427.




Shin (hebr. P Urin u. vgl.
arab. bdla Suhail i. e. minxit S.
und die durch die Gestirne be-
wirkten Regen).

Tau (Kreuz, Markirung, Ab-

| schluss und vgl. arab. fawwat
| ,Stunde®).

Dass in der ersten Hilfte Chet') und Tet und in der zweiten
Sade und Koph erst secundér (aus Hé, Tau, Zai und “Ain) diffe-
renzirt sind, habe ich schon Siidarab. Chrest. S.5 (wo nur der
Passus tiber Koph zu rectificiren und ,Tet aus Tau®, letzteres
nach einer zuerst von Winckler ausgesprochenen Wahrnehmung
hinzuzufiigen ist) ausgefihrt. Alles tibrige spricht fiir sich selbst
und bestitigt endgiltig die von mir schon frither aus ganz anderen
Griinden behauptete ostarabische (bezw. chalddische) Entstehung
des westsemitischen Alphabets. Zu beachten ist besonders Aleph
und Bet als Ouverture, und Schin und Tau als Finale dieser

grossartigen Sternsymphonie, die wie eine Sphidrenmusik aus ur-
alter Vorzeit moch jetzt beim Hersagen des Alphabets an unser
Ohr klingt, sobald unsere Sinne nur richtig dazu gestimmt sind
sie zu verstehen. Den Hauptinhalt des ganzen bilden die Anfangs-
and Endbilder des Zodiakus (Stier, Zwillinge-Krebs; Widder,

1) An seiner Stelle (nach Waw und Zai) stand aber urspriinglich Hé; als
dann Chet daraus differenzirt wurde, riickte Hé zwei Stellen zuriick, nach Dalet
vgl. Hé auch ,Gitter”, was sich ungezwungen an Dalet ,Thor* anschloss)
und wozu Gen: 7, 11 ,die Gitterfenster des Himmels“ als Illustration dient).
Tm #th. Alphabet bildete bekanntlich Hé den Anfang, ebenso in Syll. A bei
den Assyrern (A-Sur Sug-mur ist blos Eingangsformel, u/y und ’¢ bilden dem
Anfang, und Winckler hat erkannt, dass im altbabyl. Zeichen al, if, uli ein-
fach das westsemitische Hé, in das babyl. Zeichen chi eingeschrieben, vor-
liegt); die erste Halfte des #th. Alphabets (Hoi bis Nahas) ist aus einer In-
einanderschiebung der zweiten Halfte des kanaandischen (Lawe; Mai, Schaut
__ die zwei Wasserzeichen —; Nahas, Sat, Kaf, Tawe) und des Anfangs des
assyrischen Alphabets (uch, chu, ri, bi, ni, vgl. ath. 1. Hoi, 3. Haut, 6. Re'es,
9. Bét, 12. Nahag) entstanden. Auch bei den Siidarabern war das Hé der
Anfang und die Schlange (vgl. dazu auch noch #th. Af, Abk. aus Af°6t, am
Schlusse der 2. Hilfte) der Schluss des Alphabets, wie das von O. Weber
veroffentlichte Bild (Studien II, S. 4 = 64) ausweist.

*




— 474 —

Aquarius, Fische — wobei die den Widder reprisentirende , Waffe
des Ma¢ nur der Correspondenz mit Gimel wegen vorausgestellt
worden ist); nach den correspondirenden Buchstaben Hé und Samek
folgen in beiden Hilften (von der zweiten kommt bekanntlich das
Wort Elementa, nimlich 1, m, n.....t) als Anhang noch ein-
zelne Teile verschiedener Sternbilder.

IR
58 X

X BT
R0 = B
%0 X !

X

XX
QEREEHKS
a’:?:':"

Elamitischer Grenzstein.l)
(Zu S. 259 £)

1) Aus ,Travels in various countries of the East, being a continuation
of Memoirs (also gewissermassen Vol. 1I jener Memoirs) relating to European
and Asiatic Turkey etc.“ edited by the Revd. Robert Walpole, London
1820, auf der gegeniiber von S. 426 befindlichen Tafel (Stone discovered at
Susa etc). Die Anordnung mochte ich jetzt etwas anders erkliren als es
S. 260 geschehen ist und jedenfalls in dem Kreuz rechts unten (vorher dann
Huhn und dariber Lampe) einen Abschluss erblicken; tiber der Inschrift
sind drei Schaltmond-Symbole (Nisan, Elul und Adar) angebracht.







S —

D‘?\'EL)

DI Chid
PKLA

Wq",,fe
Negiud

Ky,
Taima
o

Madain falih
o

ol-“Ola
o

MEDINA
o

Kartenskizze z

Vier n

eue arabische Lands

—

u Aufs. u. Abh, No. 8:

chaftsnamen im Alten Testament







5
Zo
Guni

\' IM‘

5~7L~‘_ l{/}f’ Lol .v‘

B}\ Ly

o

“Ziegentisch -

s L {\55“ e 3

/!
Hira /nﬁ

T (Pa-bit-se, n
- Aharl) 2

—o

v. Chr.




sudl Triangel

(lig-baa, Schayaf
nlares o
-O

{0
c 56”“4,/-.,, Region

'
2

Arcturus
_b‘y,;/, a-rd?

\,
Ra

s unmu &
7

5 Driche
C_v_/_/_é:s_ he AL z
{L‘Joﬂny(Aij Bar ':g"{//

(-Lastwagen’

(Konig ‘plem )

:,m hebs P jLinge) ===

>\ sy u Zit éf‘
4 = Ashkar ) 2%

(‘Gr7 uLl“”q” Capella
A :

= ¢/ 9
of(,,,} (A[debaran 3 Hirall 45 Yol
g1y (ederAtl: Scharat-Stern (Pa-bil-sa. 1)
Canopus sérms S Pdnu) S ’h‘"’ ) 7
© (Walré des Bogens
-Bogenstern”)

Horizont

Der Sternhimmel Babyloniens um 3000 v. Chr.

Zn Hommel, Aufs. u. Abh., No. 10.










Im gleichen Verlag sind von demselben Verfasser erschienen:

Stidarabische Chrestomathie: Minaeo - sabiiische Grammatik,
Bibliographie, 1 Minaeische Inschriften nebst Glossar. VIII u.
136 S. in Hoch-4° (autographirt). 1893 Preis 16 £ 50

Sumerische Lésestiicke: Schrifttafel, Trilingue Lasten, Syllabare,
Paradigmen, Bilingue Texte mit Analyse, kurze Grammatik.
VIII u. 144 S. in Hoch-49 (autourapblrt) 1894  Preis 20

Die altisraelitische Ueberlieferung in mse.hnfthcher Beleuch-
“tung. Ein Einspruch gegen die Aufstellungen der modernen
Pentateuch-Kritik.  XVI u. 357 S. in Octay. 1897
_ , Preis 5 A 60 &)
~ Die Insel der Seligen in Mythus und Sage der Vorzeit. Vor-
trag. Mit drei Abbildungen. 42 S in Octav. 1901
‘ Preis 1 & 50 J).
- Der Gestirndienst der alten Araber und die altisraelitische
Ueberlieferung. = Vortrag. 32 8. in Octav. 1901
; Preis 1 6 20 &
Aufsitze und Abhandlungen:

I (Nr. I— 4) 128 8. in Gross-Octay, nebst. einer Tafel. 1892
Preis 8 o/
I (Nr. 5=7) = 129 272. Mit 16 Abbildungen. 1900
Preis 13 o 50'J).
IIL, 1 (Nr. 8—10) = 8. 275— _474. Mit einer Kartenskize und
einer Abbildung. 1901 Preis 12 4 50

IIL, 2 (Schluss) wird spiitestens 1902 ausgegeben werden.

Soeben erschéint im Verlag der kgl. bohm. Gesellschaft der
Wissenschaften in Prag (in Commission bei Fr. Rivna¢) vom
gleichen Verfasser:

Ein neuer babylonischer Konig. 41 8. in Gross-Octav.
Preis 60 Heller = 50 d

Diese Abhandlung enthiilt zugleich einen ausfiihrlichen Exkurs

(8. 5—41) tber die althabylonische Chronologie (aws Anlass von

Lehmann’s  ,Zwei Hauptprobleme“) und bietet insofern. eine un-

* entbehrliche Ergéinzung zum vierten Kapitel (Die Chronologie der
Zeit Abrahams) der ,Altisraelitischen Ueberlieferung®. ‘

AlﬂdemlsLhe Buchdluckelel von F, Straub in Miinehen. «










ULB Halle

i







	Aufsätze und Abhandlungen arabistisch-semitologischen Inhalts
	3.1
	Vorderdeckel
	[Seite 2]
	[Seite 3]
	[Leerseite]
	[Leerseite]

	Titelblatt
	[Seite 3]
	[Leerseite]

	8. Vier neue arabische Landschaftsnamen im alten Testament.
	[Seite]
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321
	Seite 322
	Seite 323
	Seite 324
	Seite 325
	Seite 326
	Seite 327
	Seite 328
	Seite 329
	Seite 330
	Seite 331
	Seite 332
	Seite 333
	Seite 334
	Seite 335
	Seite 336
	Seite 337
	Seite 338
	Seite 339
	Seite 340
	Seite 341
	Seite 342
	Seite 343

	9. Das babylonische Weltbild (zu S. 255, Anm. 2).
	Seite 344
	Seite 345
	Illustration 346
	Seite 347
	Seite 348
	Seite 349

	10. Die Astronomie der alten Chaldäer.
	Seite 350
	Seite 351
	Seite 352
	Seite 353
	Seite 354
	Seite 355
	Seite 356
	Seite 357
	Seite 358
	Seite 359
	Seite 360
	Seite 361
	Seite 362
	Seite 363
	Seite 364
	Seite 365
	Seite 366
	Seite 367
	Seite 368
	Seite 369
	Seite 370
	Seite 371
	Seite 372
	Seite 373
	Seite 374
	Seite 375
	Seite 376
	Seite 377
	Seite 378
	Seite 379
	Seite 380
	Seite 381
	Seite 382
	Seite 383
	Seite 384
	Seite 385
	Seite 386
	Seite 387
	Seite 388
	Seite 389
	Seite 390
	Seite 391
	Seite 392
	Seite 393
	Seite 394
	Seite 395
	Seite 396
	Seite 397
	Seite 398
	Seite 399
	Seite 400
	Seite 401
	Seite 402
	Seite 403
	Seite 404
	Seite 405
	Seite 406
	Seite 407
	Seite 408
	Seite 409
	Seite 410
	Seite 411
	Seite 412
	Seite 413
	Seite 414
	Seite 415
	Seite 416
	Seite 417
	Seite 418
	Seite 419
	Seite 420
	Seite 421
	Seite 422
	Seite 423
	Seite 424
	Seite 425
	Seite 426
	Seite 427
	Seite 428
	Seite 429
	Seite 430
	Seite 431
	Seite 432
	Seite 433
	Seite 434
	Seite 435
	Seite 436
	Seite 437
	Seite 438
	Seite 439
	Seite 440
	Seite 441
	Seite 442
	Seite 443
	Seite 444
	Seite 445
	Seite 446
	Seite 447
	Seite 448
	Seite 449
	Seite 450
	Seite 451
	Seite 452
	Seite 453
	Seite 454
	Seite 455
	Seite 456
	Seite 457
	Seite 458
	Seite 459
	Seite 460
	Seite 461
	Seite 462
	Seite 463
	Seite 464
	Seite 465
	Seite 466
	Seite 467
	Seite 468
	Seite 469
	Seite 470
	Seite 471
	Seite 472
	Seite 473
	Illustration 474
	[Leerseite]

	Karte
	[Karte]
	[Leerseite]
	[Seite]
	[Karte]
	[Leerseite]
	[Leerseite]

	[Bücheranzeige]
	[Seite 215]
	[Leerseite]
	[Leerseite]

	Rückdeckel
	[Seite 218]
	[Seite 219]




