



## BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE

DER

# SPRACHGELEHRSAMKEIT

BEI DEN ARABERN.

MIT MITTHEILUNGEN AUS DER REFÂÍJJA

VON

DR. IGNAZ GOLDZIHER.

I

WIEN, 1871.

IN COMMISSION BEI KARL GEROLD'S SOHN, BUCHHÄNDLER DER KAIS. AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN.



Aus dem Januarhefte des Jahrganges 1871 der Sitzungsberichte der phil.-hist. Classe der kais. Akademie der Wissenschaften (LXVII. Bd. S. 207) besonders abgedruckt.

Druck von Adolf Holzhausen in Wien k. k. Universitäts-Buchdruckerei.



Es wird zumeist als sicher angenommen, dass die Wissenschaft der Muttersprache, die Kenntniss der geheimsten Gänge ihrer Formenlehre und Syntax, das vollkommene Beherrschen ihrer lexicalischen Feinheiten einen integrirenden Bestandtheil in der Bildung des arabischen <sup>2</sup> Gelehrten und Schöngeistes

<sup>1</sup> Ich drücke hier meinem hochgeschätzten Lehrer, Herrn Oberbibliothekar Prof. Krehl, meinen verbindlichsten Dank für das Wohlwollen aus, mit welchem er mir die freieste Benützung der Handschriftensammlung der Leipziger Universitätsbibliothek gestattete.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es ist selbstverständlich, dass der Ausdruck Araber hier wie anderwärts nicht nur von den Bewohnern der arabischen Halbinsel in engerem oder von den semitischen Bekennern des Islam in weiterem Sinne gebraucht wird, sondern sämmtliche gelehrten Bekenner dieser Religion — auch die  $turanischen\ und\ indogermanischen\ Stammes-umfasst,\ insofern\ ihre\ Verkehrs-umfasst,\ insofern\ ihre\ verkehrs-umfas$ sprache in gelehrten Dingen und schriftstellerischen Producten wie bekannt die arabische ist. Kazwînî drückt (Kosmographie ed. Wüstenfeld, Bd. II S. 405 u. d. W. فراك) sein Befremden darüber aus, dass ein nichtarabisches Land des grössten Förderers arabischer Sprachgelehrsamkeit Heimath ist, wozu de Lagarde (Gesammelte Abhandlungen. Leipzig 1866. S. 8, Anmerk. 4) die allerdings einer Einschränkung bedürftige Bemerkung macht: "Von den Muhammedanern, welche in der Wissenschaft etwas geleistet haben, ist keiner ein Semit." Andererseits übertreibt auch v. Hammer, wenn er von dem Araber sagt (Literaturgeschichte der Araber. Bd. I, S. X der Vorrede), dass er "an wissenschaftlichem Geiste und Leitung den Persern und Türken so weit voraus ist". Göthe findet es selbstverständlich, dass unter den Arabern "vorzügliche Geister ohne Zahl" hervorgehen. (Westöstlicher Divan. Stuttgart, Cotta, 1856, S. 249.) In

ausmachen, ohne welchen seine Gelehrsamkeit als eine mangelhafte, der Ergänzung bedürftige betrachtet wird. Man kann allerdings nicht in Abrede stellen, dass vielleicht kein Zweig der Wissenschaften von den Arabern in einem solchen Maasse cultivirt wurde und zum Theil noch wird, wie der der Sprachgelehrsamkeit, in Grammatik und Lexicologie; — es lässt sich jedoch andererseits nicht läugnen, dass dieses enfant chéri der arabischen Gelehrtenwelt so manchem der sich "Gelehrte" nennenden nicht vollkommen eigen war. Wir finden in Gelehrtenlexicis der Araber neben mannigfacher und überschwänglicher Belobung dieses oder jenes Gelehrten nicht selten die Bemerkung, dass ihm die Kenntniss der Grammatik mangelte, oder dass er geradezu im sprachlichen Ausdrucke grammatische Ungeheuerlichkeiten zu Tage förderte. Ibn Challikân berichtet uns zum Beispiel von dem Theologen Besr ul-Marîsî — einem Anhänger der Murgiten und Bekenner mutazilitischer Irrthümer — ausdrücklich, dass er der Grammatik nicht besonders Meister war und sich gräuliche Sprachsünden zu Schulden kommen liess. Wir hoben besonders den religiösen Standpunkt Beśr's hervor, da — so paradox auch unsere Annahme scheinen dürfte dieser nicht nebensächlich bei der Beurtheilung der über seine Sprachkenntniss gefällten Kritik ist. Wir können nämlich die nicht uninteressante Bemerkung machen, dass sich unter anderen Mängeln, welche man bei sogenannten Ketzern gerne hervorzuheben pflegte, häufig auch der findet, dass sie in der Grammatik nicht bewandert waren, und im sprachlichen Ausdrucke zu wenig Correctheit beachteten. So hoch steht die

Betracht kommt hier eine Stelle bei Ibn Challik an (ed. Wüstenfeld [nach dessen Ausgabe wir in diesem Aufsatze citiren], Bd. IX, S. 91 ult). كيف يستشهد الشريف بالشعر والريخشري بالحديث وهو كيف يستشهد الشريف بالشعر والريخشري بالخديث وهو wo also dem A'gamî nicht die Gelehrsamkeit zugetraut wird, die man von einem semitischen Muhammedaner erwarten darf. Bemerkenswerth ist was Sujûţî in seiner bekannten Selbstbiographie (bei Meursinge: Sojutii liber de interpretibus Korani, Leyden 1839 S. 6 Z. 10.) unterlaufen lässt: er habe die Wissenschaften der Koranexegese, der Traditions- und Rechtskunde, der Grammatik, Rhetorik u. s. w. nach Weise der Araber und nicht nach der der Ausländer und Philosophen betrieben. Die Theorie des Ibn Chaldûn dürfen wir als bekannt voraussetzen.

1 II, 10 Nr. 114.



Grammatik in den Augen des Arabers, dass er seinen verhassten Principienfeind in den Augen der Nachwelt herabzusetzen wähnt, wenn er jene Ausstellungen an ihm machte. Die Kritik liess sich hier geradezu auf einem sonst ganz indifferenten Gebiete vom religiösen Fanatismus beeinflussen. Opfer dieser absonderlichen Sorte von Kritik wird z. B. der Dichter Baśśâr b. Burd; er war so unglücklich, seine Hinneigung zum Magismus in vielen Gedichten laut werden zu lassen, dem Teufel mehr Achtung zu zollen, als dies von wegen des muhammedanischen Katechismus gestattet wäre1: und - die Kritik der Grammatiker setzte den Werth seiner Gedichte von ihrem wissenschaftlichen Gesichtspunkt aus, auf eine niedrige Stufe.2 - Von dem vielseitigen Grammatiker Abû Übeida Muḥammed b. Ḥamza, von dem uns berichtet wird, dass er ein nicht ganz rechtgläubiger Muslim gewesen sei, sich vielmehr zu den Chawârig neigte, wird gleichzeitig mitgetheilt, dass er in der Koranlectüre und im Citiren alter Gedichte, der Syntax manches Schnippchen schlug.3 Sein Ruf als Ketzer wird wol viel zu diesem nicht ganz objectiven Urtheil beigetragen haben, da es sonst kaum recht denkbar wäre, wie sich diese Nachrichten mit Abû Übeida's Rufe als Grammatiker vereinigen liessen.<sup>4</sup> Die orthodox muhammedanische Kritik lässt selbst einen Sprachgelehrten wie Ibn us-Sikkît nicht ganz makelfrei passiren; das Urtheil Ibn Challikân's über ihn gibt uns ein deutliches Zeugniss dafür, wie sich die Kritik von der Anschauung über die religiöse Gesinnung des Beurtheilten beeinflussen liess.

Diese Art von Parteilichkeit lässt sich, so sonderbar sie auch nüchternen Menschen vorkomme, begreifen, wenn man in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mubarrad's Kâmil ed. Wright S. 546 Z. 2 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibn Chall. das. II p. 6 ff. Nr. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Die Quellen bei Flügel Die grammatischen Schulen der Araber S. 68.

<sup>4</sup> Freilich stossen wir auch an einer anderen Stelle auf ähnliche Schwierigkeit. Abû Ḥâtim Sigistânî wird von I. Ch. III. 100 Nr. 271 als berühmter نوى und نوى bezeichnet, welcher eine grosse Menge grammatisch-syntaktischer Werke verfasste; dennoch wird über ihn mitgetheilt, dass er in der Grammatik nicht ganz fest war, und der Zusammenkunft mit einem Grammatiker aus Furcht vor wissenschaftlichen Gesprächen auswich.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> IX 49, 10 Nr. 837.

Betracht zieht, welchen Rang die Kenntniss der Grammatik im Islam einnahm, wie sie bei Königen und Fürsten hoch in Ehren stand, so dass es zu deren gröbsten Missethaten gehörte: Sprachschnitzer zu begehen. Einem Ketzer so argen Mangel unterzuschieben, konnte daher für einen fanatischen Kritiker nicht so gleichgültig sein, seine Kritik auf den glaubenstreuen Leser einen nicht so unbedeutenden Eindruck üben, als dies bei dem europäischen Nichtmuslim der Fall ist. — Die eben berührte Art von Kritik liess ihre Spuren bis in die neueste Zeit zurück. Der berühmte Sektirer Bab musste mit den ihm feindlich gegenüberstehenden Theologen ein Colloquium bestehen. Mollah Muḥammed richtete an ihn die Frage: ,Wodurch kannst du uns von der Wahrheit deiner Lehren überzeugen? ,Durch meinen Koran, erwiderte Bâb, und las auf Verlangen der Anwesenden einige Bruchstücke der Gottesbotschaft, welche er seinen Gläubigen zu bringen vorgab und welche nach dem Muster des muhammedanischen Koran's abgefasst waren, jedoch von Sprachfehlern gestrotzt haben sollen, und deshalb seine Feinde zum Lachen und Spotten brachten. Der Fürst richtete an Bâb einige grammatische Fragen, auf welche dieser natürlich nicht erwidern konnte.2

Wenn wir nun Grund genug haben anzunehmen, dass an den oben angeführten ungünstigen Urtheilen der religiöse Fanatismus kein geringes Theil hatte: so haben wir keine Ursache, dies von einem Berichte zu vermuthen, den uns der biographische Schriftsteller Nawawî über die grammatischen Kenntnisse der Rechtsgelehrten seiner Zeit bietet. Der eben genannte Gelehrte legt in der Einleitung zu seinem Werke عند الاسماء die Methode dar, welche er in der alphabetischen Anordnung des sprachwissenschaftlichen Theiles seines Werkes beobachtete; er werde — sagt er — nur die wurzelhaften Bestandtheile des Wortes in Betracht ziehen, die zawâid jedoch ausser Acht lassen; zuweilen aber werde er sich veranlasst sehen, die nichtradicalen Bestandtheile der Wörter bei der alphabetischen Anordnung gleichfalls zu berücksichtigen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fachr ur-Râzî in Freytags Chrestomathia arabica S. 87 ult.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kasem-beg Bab et les Babis in Journal asiat. 1866, I. S. 362. Kasem-beg selbst bezweifelt die Unparteilichkeit und Zuverlässigkeit seiner Quelle.

,Ich werde' — fährt er fort — ,dieses Verfahren einhalten, weil mein Buch auch von Leuten gelesen werden dürfte, die sich Rechtsgelehrte nennen, deren manche die Gesetze des Taṣrîf nicht inne haben, und so das betreffende Wort an einer Stelle suchen könnten, an der sie es nicht finden würden, in der irrigen Voraussetzung, dass alle Bestandtheile desselben wurzelhaft seien. Hier wird auf die mufakkihûn ganz deutlich als auf schwache Grammatiker Bezug genommen, und wir können aus der eben angeführten Stelle, wenigstens für das siebente Jahrhundert nach der Flucht, in welchem Nawawî lebte, schliessen, dass die Sprachgelehrsamkeit, insoweit sie die grammatische Formenlehre angeht, von den rechtskundigen Theologen vernachlässigt wurde.

Diese Erscheinung dürfte um so auffallender sein, da doch die muhammedanische Rechtswissenschaft in unzertrennlichem Zusammenhange mit der Koraninterpretation steht, in welcher die grammatisch-lexicalische Auslegung eine der wichtigsten Rollen spielt,<sup>2</sup> und die Beschäftigung mit der Grammatik als eine von der Religion gebotene unerlässliche Pflicht betrachtet wird.<sup>3</sup>

Die berühmtesten Grammatiker haben sich allerdings recht viel mit der Rechts- und Religionswissenschaft abgegeben, und nicht selten bedeutende schriftstellerische Leistungen auf diesen Gebieten geliefert; wir sehen z. B. Zamachśarî als Verfasser eines juridischen Compendiums, Ibn-ul-Ḥâģib in beiden Fächern — der Grammatik und dem Fikh — schriftstellerische Thätigkeit entfalten (vgl. Nachträge); Abu-l-bakâ ul Ókbarî, der berühmte Commentator des Mufaṣṣal, des Ḥarîrî und des Mutanabbî wird auch als hanbalitischer Fakîh erwähnt, den baṣrensischen Grammatiker Naḍr b. Śumeil und unzählige andere — erwähnen wir nur den sich mit Vorliebe und Selbstgefühl den 'König der Grammatiker' nennenden Abû Nazâr<sup>4</sup> — sehen wir zu den Füssen berühmter Rechtslehrer ihrer Zeit sitzen,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Biographical dictionary ed. Wüstenfeld S. 6. (S. unten in den Nachträgen.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Freilich erst in der dritten Classe der Interpreten. S. Sujûthi de interpretibus Korani, ed. Meursinge S. 2 des Textes Z. 6. u.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Flügel, Grammatische Schulen S. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibn Challikân VIII 80, IV 131, 46, IX 75, II 98. In der weiter unten zu besprechenden Hschr. Ref. cod. 309 wird Bl. 24 recto ein kurzes sati-

der zahlreichen Vielschreiber und Vielwisser gar nicht zu gedenken, in deren Geiste sich neben anderen Zweigen der Wissenschaft auch Sprachgelehrsamkeit und Rechtskunde die Hand reichten. Seltener befleissigen sich praktische Juristen einer ähnlichen Vielseitigkeit, beschränken sich vielmehr einseitig auf ihr Gebiet, welches sie mit den Augen des eifersüchtigsten Zunftgeistes vor unberufenen Eindringlingen bewachen, und veranlassten hiedurch das oben angeführte, ihnen nicht sehr vortheilhafte Urtheil Nawawi's.

Was jedoch Juristen und Theologen auf dem Gebiete der Grammatik vernachlässigten, das ersetzten sie reichlich einem anderen Zweige der arabischen Philologie: der Lexicologie. Auf diesem reich angebauten Felde sehen wir die Gesetzes-

riches Gedicht verzeichnet, welches Ḥassân b. Numeir gegen den egoistischen ملك النحاة richtete.

<sup>1</sup> Z. B. Sujûti, welcher noch bevor er das zweite Jahrzehend seines thätigen Lebens erfüllte, die venia legendi in beiden Wissensfächern erhielt (S. Gosche. Die Kitâb al awâil der Araber. Halle 1867 S. 28.), oder ein medicinischer Schriftsteller des XI Jahrhunderts Śihâb ud-dîn ul-Kaljûbî, welcher, gleichmässig berühmt als 'safiitischer Rechtskundiger und als Grammatiker, in beiden Fächern schriftstellerisch wirkte (S. über ihn den Aufsatz Sanguinetti's im Journal asiat. 1865. II. S. 382.)

<sup>2</sup> Unter den tâbi'ûn finden wir schon den langlebigen Kâdi Jahja b. Jâmur, in der Grammatik Schüler des Aswad (Flügel l. c. S. 27), der fleissige Traditionär Åjjâd ist als Kenner aller Feinheiten der arabischen Grammatik und Lexicologie berühmt (Ibn Challik. V, 130 Nr. 522), ebenso Alfarrâ (das. X, 39 Nr. 808); dem jungen rechtsbeflissenen Suleim ur Râzî begegnen wir in Bagdâd in der Absicht, daselbst sprachliche Studien zu treiben (das. III, 83 Nr. 268) und noch viele andere.

<sup>3</sup> Behrnauer sagt in seinen Institutions de police chez les Arabes (Journal asiat. 1860 II S. 166): "Si quelqu'un se livre à la science de loi sans appartenir à la classe de gens de loi c'est-à-dire s'il n'est ni jurisconsulte ni prédicateur et que les hommes ne soient pas suffisamment garantis contre ses erreurs et ses mauvaises intreprétations, le muhtasib lui défend de s'en occuper puisqu'il n'appartient pas aux gens de loi et lui rappelle nettement la règle afin que nulle ne se laisse tromper par lui.

4 Dennoch unternimmt in Begleitung mehrerer Genossen ein wissbegieriger Mann eine abenteuerliche Reise zum Stamme Śaķira, um dort vom kādi Übeid Allāh b. Ḥasan Aufschluss über eine ihn plagende grammatische Schwierigkeit in einem Dichterverse zu erlangen. (S. darüber Ḥarîrî's Durrat-ul-ģawwās in de Sacy's Anthologie grammaticale arabe S. of)



kunde mit der Sprachgelehrsamkeit einen Bund eingehen, dem die arabische Sprachkenntniss so manche beträchtliche Förderung verdankt. Den muhammedanischen Rechtslehrern musste nämlich nicht wenig daran gelegen haben, den lexicalischen Werth und das Begriffsgebiet jener Wörter und termini, deren sich die Rechtslehrer in ihren gewöhnlich präcis gehaltenen und für jene Wissenschaft grundlegenden Werken bedienten, genau zu erfassen. Namhafte Juristen bemächtigen sich demnach in Monographieen und Commentaren auch dieses Gebietes, und leisten der Kenntniss des arabischen Sprachschatzes durch Enthüllung mancher Subtilität sehr dankenswerthen Vorschub. Aus der Schule Chalîl's, des eigentlichen Begründers der arabischen Lexicographie, ging auf dieser Weise Leith b. ul-Muzaffar, ein bedeutender Jurist, hervor; derselben Richtung ist aus älterer Zeit auch der berühmte Azharî, der ältere Harawî¹ und andere anzureihen. Wir werden hier auf ein Werk Fîrûzabâdî's, des berühmten Verfassers des Kâmûs, welches sich in der eben besprochenen Richtung bewegt, Bezug nehmen, weil es literarisch wenig bekannt und besprochen zu sein scheint. Es führt den Titel: الاشارات الى ما وقع في كتب Das Exemplar, welchem unsere Mittheilungen entnommen sind, gehört der Refâijja an, in welcher es den 262 Blätter enthaltenden Kleinquartband Nr. 260 ausfüllt. Fîrûzabâdî beendigte dieses Buch, nachdem sein Kâmûs bereits vollendet war und sich im Orient eine Berühmtheit erworben hatte, im Jahre 743; vermehrte es jedoch zwei Jahre später um ebensoviel, als er bis dahin daran vollendet hatte, und beschäftigte sich mit der Bereicherung des in demselben niedergelegten Materials bis zum Jahre 758. Es ist in drei Theile eingetheilt, über deren Anordnung und Inhalt wir den Verfasser selbst sprechen lassen wollen. Wir lassen zu diesem Behufe das hieher gehörige Stück der Einleitung folgen, welches schon deswegen der Mittheilung würdig sein dürfte, weil es F.'s eigenes Urtheil über sein Kâmûs enthält:

امّا بعد فاتّه قد تيسّر لى بحمد الله عدّة مؤلّفات مهمّه منها في اللغة ومنها في العربية ومنها في الاداب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Flügel I. c. S. 40 und 219.

البهية الجمّه فاهمها كتابي القاموس الذي بحسن عباراته وجمال طرازاته عنتعش النفوس وتتزين الرّوس وتتجمّل الطروس عُير انَّى احببت ان اجمع من اللغات في هذا الكتاب ما تضمّنه كتب الفقه المرشدة الى دار الثواب التواب وسمّيته الاشارات الى ما وقع في كتب الفقه من الاسمآء والاماكن واللغات وكنت فرغت من تأليفه سنة ثلاث واربعين وسبعمائة ثم زدت عليه قدره او اكثر منه في سنة خمس واربعين ثم لا زلت ازيل فيه الى سنة ثمان وخمسين والآن قد شرعت في تبييضه وقسمته ثلاثة اقسام الاول في العربيّة والمعربة والالفاظ المولدة والمقصور والممدود والمجموع والمفرد والمشتق وعدد لغات اللفظة والاسمآء المشتبكة والمترادفة والحقيقة والمجاز والعام والحاص الى غير ذلك ا الثاني (في) بيان الاسمآء الواقعة فيه ونبذة من حالهم الثالث في اسمآ الاماكن وتحقيقها من مواطنها وضبطها وكنت عرمت أن اذكر قسما آخر في عزو الاحاديث الواقعة فيه في باب المناهي ثمّ رأيت انّها مذكورة في التحفة المشار اليها ارَّلًا فلا حاجة الى اعادتها

Bevor jedoch der Verf. an die eigentliche Darstellung der in diesem allgemeinen Inhaltsverzeichnisse angegebenen

<sup>1</sup> Der erste allgemeine Theil, wie auch der zweite speciellere, fehlt in dem mir vorliegenden, an dieser Stelle (hinter Bl. 10) defecten Exemplare. So viel ist gewiss, dass sich dieser zweite Theil als lexicalischer Commentar an ein bestimmtes Rechtswerk anlehnt, dessen Verf. ich jedoch nicht sicher ermitteln konnte. (Es wird auf ein anderes Werk desselben شعر المتهنية häufig Bezug genommen.)

<sup>2</sup> scil. عنا غ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dieser Theil bietet, nachdem wir glücklicherweise ausführliche geographische und biographische Lexica besitzen, nichts Bemerkenswerthes; der Artikel über Muhammed und sein Leben (in demselben Theile) hat sowohl was Inhalt, als auch was Anordnung betrifft, Nawawî zum Muster und zur Quelle.

Themata geht, lässt er eine lexicalische Erläuterung der chuthba mit den 'schönen Namen' Gottes vorangehen, in welcher er auf einige der zahlreichen Werke dieses Inhaltes Bezug nimmt¹. Fîrûzabâdî legt in diesem Commentare auf zwei Punkte besonderes Gewicht: erstens auf das Genus der Nomina, über welches er in vielen Fällen die Ansichten der Grammatiker und Lexicologen weitläufig verzeichnet und sehr viel nützliches und für die Wissenschaft verwerthbares Material bietet; zweitens auf die etymologische Begründung der Wörter.

Die neueren Ergebnisse der Sprachwissenschaft haben uns gelehrt, bei der Etymologie semitischer Wörter, vielleicht noch mehr als bei den anderen Sprachkreisen angehöriger, immer sinnliche, den Natureindrücken entlehnte Ausgangspunkte als erste Grundelemente der wunderbar verzweigten Entwickelung der Wortbedeutungen zu suchen. Der sprachschaffende Genius, welcher die Sprachen semitischen Stammes zu Tage förderte, veräusserlichte die ersten Elemente der Gedanken und Gefühle in Lautcomplexen, welche unmittelbare Ausdrücke der unumschränkten Gewalt sind, welche der Zusammenhang mit der äusseren Natur, von ihren grossartigsten Kundgebungen an bis zu den kleinlichsten Verhältnissen, in welche der primitive Naturmensch zu seiner Mutter - der Natur - tritt, vermittelte. Der Araber selbst, und sei er ein in den Akademien von Başra, Kûfa und Bağdâd geschulter Kenner seiner Sprache, konnte zum Bewusstsein dieses innigen Kindschaftsverhältnisses seiner Sprache zur Natur nicht gelangen. Eben die nicht wegzuläugnende Eigenthümlichkeit des Semiten, vermöge welcher er von der Reflexion am entferntesten steht, hinderte ihn an der allein richtigen Anschauung von seiner Sprache; denn nur eingehendere Reflexion hätte ihn zur Erkenntniss dessen führen können, wie die Ausdrücke seiner Sprache eben nicht Producte des reflectirenden Verstandes sind, welcher im Auffassen von Beziehungen und Verhältnissen sich offenbart, die vor dem Geistesauge des primitiven Semiten unbemerkt vorübergehen mussten. Der Semite konnte und kann

<sup>1</sup> Unter anderen auf die Bücher: ي اسمآء الله وصفاتع von Abû Gáfar und Baihaķî.

— unbeeinflusst von ihm fremden Culturverhältnissen — zu dieser Erkenntniss nicht gelangen, denn diese Selbsterkenntniss bedingte vor allem ein bewusstes Erfassen seiner selbst.

Wir werden daher nicht staunen, wenn arabische Philologen in der Etymologie mancher Wörter das für die allein richtige Construction der Genesis der Wortbedeutungen so hochwichtige Moment, zuweilen selbst wo es am nächsten liegt, ganz vernachlässigen, gar nicht erkennen. - So gerne arabische Gelehrte auf die Etymologie gelegentlich besprochener Wörter Rücksicht nehmen, ebenso verwickeln sie sich häufig in Ungeheuerlichkeiten, deren Beispiele die Geschichte der Sprachgelehrsamkeit bei anderen Völkern nur in der Zeit der ersten Anfänge oder des Verfalles dieser Wissenschaft, keineswegs aber aus der Blüthezeit derselben aufweisen kann. Wollen wir einen Begriff von der geschmacklosen Künstelei haben, die sich in etymologischen Dingen geltend zu machen sucht, so betrachten wir folgende, von nüchternen Gelehrten<sup>1</sup> vorgebrachte Etymologie des Gottesnamens XII: Der Hauptbestandtheil des hochheiligen Namens ist das Zeichen der 3. Pers. sing. ,hu' (x); nachdem sie nämlich Gott mit ihrem Verstande erfassten, wiesen sie auf ihn mit diesem Nominalsuffixe hin; nachdem sie erkannten, dass er Schöpfer und Besitzer der Dinge sei, setzten sie das besitzanzeigende lâm hinzu und so wurde aus diesen beiden Bestandtheilen das Wort رُكُمْ (= al la-hu)' wo al allerdings Artikel ist.² Es ist dies in der That kein kleineres Missverständniss, als wenn von einem rabbinischen Commentator des Pentateuchs das Wort

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Abul-bakâ in den Kulliât ed. Bûlak (fol.) 1253 p. 69.

واصل لفظة الجلالة الهآء التي هي ضمير الغائب لانهم لمّا أو البيتوا الحقّ سجانه في عقولهم اشاروا اليه بالهآء ولمّا علموا الّه تعالى خالق الاشيآء ومالكهم زادوا عليه لام الملك فصار الله

Götzen dahin erklärt wird, dass diesem Worte die Prohibitivpartikel אַלילִים Grunde liege.2

Der durch den Einfluss verschiedener unsemitischer Elemente geförderte Mysticismus, in welchem die äussere, graphische, Gestalt der unter höherem Einflusse stehenden Buchstaben eine nicht unbedeutende Rolle spielte 3 und in welchem die Wörter nach verschiedenen, dem kabbalistischen Gematria und Notarikon ähnlichen Proceduren zerlegt und behandelt wurden, übte auch auf die etymologische Auffassung der Wörter seinen Einfluss aus. Dieser Richtung verdankt die muhammedanische Literatur Werke wie das Sebistân-i-chiâl<sup>4</sup> und Etymologien wie etwa folgende in einem fälschlich dem Zamachśarî zugeschriebenen Buche befindliche.<sup>5</sup>



<sup>1</sup> Ich will noch anführen, dass der babylonische Talmûd tract. Śabbáth fol. 149a (wenigstens nach Raschi's Auffassung dieser Stelle) אֵלִילִים mit שׁלִילִים das Innere eines Menschen, womit er denkt, zusammenstellt; gleichsam = selbsterdachte Götter אָל אשר אתם עושים מדעת לכבכם וְחְלָל שלכם

<sup>2</sup> Raschi zu Levit, XIX, 4: אלילים לשון אַל כלומר כלא הם חשובים, Elîlîm kommt von al, d. h. wie nichts sind sie geachtet. Andererseits wird אֵל aus der hier zu Grunde liegenden Bedeutung erklärt, wo es das Demonstrativpronomen אַלה ist. Als Beispiele mögen dienen: Genesis XIX, 8. בי אַלהות הם אלו חוקים (Midrâś rabbâ sect. 50) gleichsam: ,diesen göttlichen, mächtigen Männern'; das. XXVI, 3, את כל הארצות האל קשות כד"א אילי הארץ עו הואל קשות כד"א אילי הארץ עואול in Ezech. XVII, 13, Jômâ f. 76b über עואול jedoch Bâbâ bathrâ f. 88b.

<sup>3</sup> Vgl. Ibn Ezras Buch Ṣachûṭ Anfang. Für die arabische Literatur s. Ḥaģî Chalfa II S. 50 ff. Artikel: علم الحروف والاسمآء Vgl. Chwolsohn Ssabier I S. 55I.

<sup>4</sup> Das Schlafgemach der Phantasie, von Fettâhî aus Nîśâbûr u. s. w von Dr. Ethé; Leipzig 1868.

الدر الدائر الدائر المنتخب في كنايات : Cod. Ref. Nr. 357 Bl. 1—10 recto: الدر الدائر الدائر الدائر الدائر الدائر الدائر الدائر الدائر (fehlt im Verzeichnisse. Z. d. d. M. G. Bd. VIII.) Ein Theil dieses untergeschobenen Tractates enthält einen Auszug aus Tha'âlibîs Fikh-ul-lugat. Eine Verwechslung zwischen مائح kommt vor Ḥarîrî S. 418 Z. 10. Vgl. Commentar das. Z. 4 infr.

فيقولون لمن نزل في الركيّ فملاَّ الدلوَ مائيم وللمستقىمن اعلاها ماتح فالتآءُ المجمة من فوق لمن فوق واليآء المجمة من تحت لمن تحت; hier wird die Position der diakritischen Punkte mit der jeweiligen Stellung des Trinkenden und Schöpfenden in Verbindung gebracht.1 - Andererseits führte der Islam mit seinen ceremoniellen Einrichtungen, seiner Ethik und religiösen Pflichtenlehre, das religiöse und ethische Moment auch in dieses Gebiet der Erkenntniss ein, und so konnten besonders bei Moralisten und in paränetischen Schriften Ausdrücke, welche im muhammedanischen Ritual gebräuchlich sind, oder auch solche, welche im alltäglichen Leben vorkommen, eine etymologische Ausdeutung in moralisch religiösem Sinne erfahren. Ein bekanntes Beispiel hiefür ist die Erklärung des Wortes قَلْتُ = Herz aus قَلْتُ = wenden, drehen, mit der Begründung, dass die dem Herzen entkeimenden Neigungen und Leidenschaften den Menschen unschlüssig hin und her wenden;2 eine Erklärung der Wörter für: Gold und Silber (فضة und فضة in diesem Sinne theilen wir in den Excerpten aus Fîrûzabâdî mit;3 der Wein heisst nach dieser Art arabischer Etymologie so, weil er den Geist umnebelt, nicht weil das Verbum ieine physische Erscheinung bezeichnet, welche bei der Benennung des Weines zu allererst bei der Hand sein konnte; die Wörter für Buch, Reise u. s. w. werden ebenfalls aus Momenten erläutert, zu denen sich der Sprachgenius durchaus nicht verirren konnte<sup>4</sup> u. s. w. Interessant ist in dieser Richtung, wie der Ķāḍi Nîśâbûrî, Verfasser des das Wort miḥrâb (die für den Imâm

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. ähnliches bei Syrern, namentlich in Barhebraeus biblischer Exegese. S. hierüber Ewald's Abhandlung: Barhebreus über die syrischen Accente in d. Zeitschr. f. K. d. Mgl. Bd. II S. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. z. B. Ómar b. Suleiman's Erfreuung der Geister, Leipzig, 1848 ed. Krehl S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cod. Ref. Nr. 260 Bl. 12. verso.

<sup>4</sup> S. unten in den Mittheilungen aus Fîrûzabâdî die Etymologie der Derivate der Wurzel سفر

bestimmte Gebetsnische in der Moschee) erklärt. Da der ganze Passus für die Ethik des Islam charakteristisch ist, so will ich denselben, nach der unten bezeichneten Handschrift, im Zusammenhange mittheilen: Nîśâbûrî sagt ferner: In welcher Absicht muss der Betende diese gottesdienstliche Handlung vollziehen? Antwort: Einige meinen, er müsse sich als einen mit Gott Conversirenden betrachten; andere meinen, er müsse sich dabei Folgendes denken: die Wallfahrer vollziehen die religiösen Umzüge um dein Haus (die Kaba), ich aber mache mit meinem Herzen einen Umzug um deinen Thron; andere meinen: er müsse sich dabei denken, dass er (als Lohn für seine gottesdienstliche Handlung, oder schon während derselben) mit den Paradiesesjungfrauen sprechen werde, wie auch der Prophet sagte: der Betende ist ein in der Anrede Begrif-

<sup>1</sup> Angeführt in dem handschriftlichen Buche كشف الأسرار عبّا خفى von Ibn Ímâd الأقفهسي (schrieb um 836) cod. Ref. Nr. 426
Bl. 72 recto. Ich habe aus demselben Buche ein ebenfalls etymologisches Stückchen mitgetheilt in meinen Studien über Tanchûm Jerûschalmî S. 12.
Anm. 4.

المالة المالة

fener; die meisten Gattinen wird unter euch im Paradiese derjenige besitzen, welcher auf Erden die meisten Gebete verrichtete; noch andere meinen, er müsse dabei die Absicht haben, Gott um Verzeihung für das unzulängliche Betreiben der religiösen Pflichten und um Vergebung für die Sünden zu bitten, denn die Handlungen werden nach den der Vollziehung derselben zu Grunde liegenden Absichten beurtheilt; andere meinen, er müsse sich dabei denken: nun will ich eine That vollziehen, welche meine sämmtlichen Gliedmassen beschäftigen wird, damit mir Gott vergebe durch die Segnung derselben; hierauf deutet auch der Ausspruch des Propheten: Wenn dieser (Mensch) das Herz demüthig beugt, so beugen sich auch sämmtliche Gliedmassen.<sup>2</sup> Endlich wird behauptet, man müsse beim Gebete die Absicht haben einen Streit und Kampf zu führen, denn der Betende zieht gegen den Satan zu Felde; desswegen wird auch die Gebetsgenannt, denn sie ist ein Ort des Kampfes; diesbezüglich sagte Muḥammed: ,So wie das Blut im Menschen kreiset, so kreiset auch der Satan in ihm. 43 Wir sehen, wie hier das Wort mihrâb eine etymologische Begründung in ethischem Sinne findet; natürlich wurde nicht in Betracht gezogen, dass die ursprüngliche Anwendung dieses Wortes durchaus keine kirchliche war, dass es vielmehr von der Privatwohnung des Arabers auf den moralischen Kriegsschauplatz übertragen wurde, und dass selbst in einer Koranstelle,4 wo es vom Vater Johannis Baptistae heisst: ,und er ging hinaus zu seinem Volke aus dem mihrâb, die Commentatoren eine zweifache Erklärung zulassen, nämlich die Deutung des Wortes als Gebetsort und die als gewöhnliches coena culum.5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aehnlich wird im Talmûd der Vers Ps. XXXV. v. 10 auf die Haltung des Körpers beim Gebete bezogen.

<sup>2</sup> Hiemit sind die sogenannten 3 [3] gemeint.

<sup>3</sup> Vgl. das neuhebräische Sprichwort: יולעוֹתְיוּ שֵּׁן אֲלעוֹתְיוּ und den Ausspruch Muḥammeds: أَعْدَى عَدُرِّك نَفْسُك التي بين جنبيك

<sup>4</sup> Sure XIX v. 12.

<sup>5</sup> Beidawî z. St. Bd. I S. 577 Z. 25. Vgl. Commentar zu Ḥarîrî 2. Ausg. S. 78 Z. 9.

In dieser moralisirenden Richtung bewegt sich ein türkisches Gedichtchen des Kemâl-Paśâzâdê,¹ welches sich die etymologische Begründung des Wortes für Erde (jer zur Aufgabe stellt; es lautet: (das Metrum ist ramal):

قسمتنگ در گزدرگ یر یر سنی گوکه چقسگ عاقبة یر یر سنی هم انگنچون دخی دیرلر انما یر آدمی اول کندو بسلر کندو یر

Die Pointe liegt hier in der Ableitung dieses Wortes von jemek = essen: 'Dein Schicksal ist's, dass die dich tragende Erde dich verzehrt, magst du auch zum Himmel emporsteigen, endlich verzehrt dieh doch die Erde; — nur darum ward sie auch genannt die Erd', weil sie selbst sowohl dich nährt, als auch verzehrt.

Hingegen wird bei der Motivirung des Namens für den Freitag — auf den wir später kommen — der allein massgebende religiös - ceremonielle Ausgangspunkt übersehen und durchaus unzulängliche Anknüpfungspunkte theils aus der Schöpfungsgeschichte, theils aus den biblischen Legenden der Muhammedaner geholt. — An der Hand der hier kurz skizzirten Voraussetzungen, wollen wir nun einige der von Fîrûzabâdî mitgetheilten Etymologien betrachten und den Text derselben hier einschalten. Ein grosser Theil derselben ist — wie man gleich sehen kann — aus dem Kâmûs reproducirt.

## 1. Erklärung des Wortes

Wir theilen dieses Stück (Bl. 70 recto) mit, weil es eine bisher unberücksichtigt gebliebene, jedoch sehr interessante Erklärung des so vielfach besprochenen Wortes <sup>3</sup> enthält.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich verdanke dasselbe der gütigen Mittheilung meines hochverehrten Lehrers, des Herrn Prof. Vámbéry.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ganz vom Standpunkte der religiösen' Ceremonien sind die Etymologien einiger Fingernamen bei Fîrûzabâdî (unten, aus Bl. 58 verso) zu beurtheilen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Besonders von Herrn Rabbiner Dr. Abr. Geiger in seiner Preisschrift ,Was hat Mohammed u. s. w.' und neuerdings in seiner Zeitschrift für W. u. L. Jahrg. 1868.

الامّي هذا من لا يحفظ الفاتحة بكمالها فمتى اخلّ بحرف منها فهو الله سُبِّيَ بذلك لانه باق على الحال التي ولدتة امُّهُ عليها قال الله تعالى والله اخرجكم من بطون امّهاتكم لا تعلمون شيأً كذا قاله المصنّف في تحريره وقال الماوردي الامّي كلّ من جهل شيأ جاز أن يقال له امّي من ذلك الشيء ونقل صاحب المعنى في غريب المهذب عن الازهري ان الامّي هنا من لا يحسن القرآءة والاتمى في كلام العرب الذي لا يكتب ولا يقرأ المكتوب وقال الشافعي الاتمي من لايحسِن فاتحةَ الكتاب وان احسن غيرَها من القرآن والقارى من يحسن فاتحة الكتاب وان لم بحسن غيرها من القرآن وقال عيّاض الامّي منسوب الى الأُمّ اذ النُسآء في الغالب من احوالهن لا يكتبن ولا يقرأن مكتوبا فلمّا كان الابن بصفتها نُسِب اليها كانة مثلها قال وقيل بل المراد بالامتى انّه الباقي على اصل ولادة امِّية لم يقرا ولم يكتب قلت وفسر المصنّق الامّي ممّن يخلّ بحرف او تشد يدة من الفاتحة وهي عبارة حسنة نبّه بهاعلى من لا يحسنها بطريق اولى

### 2. Die Derivate der Wurzel سفر

Der Gewährsmann des F. führt hier (Bl. 75 recto) das Wort سغر in der Bedeutung: Reise auf den Begriff des Enthüllens, Aufdeckens zurück, dieselbe Ableitung wird von Anderen für die übrigen Derivate dieser Wurzel gelehrt.

السفر قطع المسافة وجمعه اسفار سمّى بذلك لانّه يسفر عن اخلاق الرجال اى يكشفها قاله ثعلب من قولهم سفرت المرأة عن وجهها اذا اظهرته

Des Zusammenhanges wegen theilen wir in Folgendem die in Abu-l-baķâ's Kulliât (ed. Bûlak) sich findende Erklä-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sure XVI v. 80.

السفر السفون كشف الظاهر ومنه السفير لانّه يكشف مراه بالسكون كشف الظاهر ومنه السفير لانّه يكشف مراه المتخاصمين وسافر الرجل انكشف عن البنيان ومنه السفر تُحَرِّكَةً لانّه يكشف عن اخلاق المرء واحوالِة وقيل السفركشف الظاهر والفسر كشف الباطن ومنه التفسرة للقارورة التي يؤتى بها عنه الطبيب لانّها تكشف عن باطن العليل وسفرت المرأة اى القت خمارها عن وجهها واسفر وجهها اضآء واسفر الصبح ظهر

3.

Merkwürdig ist die Verschiedenartigkeit der Meinungen in der Begründung des Namens בין לבוב = Freitag. Wir haben schon oben darauf hingewiesen, dass hier gerade im Gegensatze gegen andere Fälle das speciell muhammedanische Moment übersehen wurde, obwohl es doch am nächsten liegt, und unser Wort sowol begrifflich als auch etymologisch dem hebr. ביו ביום entspricht. Dieses ביוב scheint ursprünglich ebenfalls nicht Fasttag zu bedeuten, es ist vielmehr nichts anderes als: dies congregationis und hat nur dadurch die erstere Bedeutung erhalten, dass die Fasttage des Volkes zugleich diejenigen ihrer religiösen Zusammenkünfte waren. <sup>2</sup> Da nun das Fasten ein sehr hervorragendes Merkmal solcher religiöser Versammlungen war, hat sich die Bedeutung jejunium — welche auch das arab.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Da eine wörtliche Anführung zu weit führen würde, verweisen wir blos auf den Artikel in Harawî's Kitâb ul-garîbajn Bd. II fol. 15 recto in der Hschr. der Ref. Nr. 69. vgl. Beidâwî II, 387, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Besonders wichtig ist hiefür Miśnâ trac. Taánîth II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der altarabische und islamische Begriff des Fastens bietet sehr viel Interessantes für die Geschichte der semitischen Religionsceremonien. Was für Rolle z. B. das Schweigen bei demselben spielte, erhellt aus Beid. zu

Sure XIX v. 27 وكانوا لا يتكلبون في صيامهم womit zu vergl. ist die Anekdote bei I. Ch. XI, 41. Der pietistische Philologe Abû Amr b. ul Alâ enthielt sich während des ganzen Ramadânfastens von dem ihm zur Gewohnheit gewordenen Citiren von Beduinendichterstellen (Flügel,

20

grund gedrängt,¹ dass sie die ursprüngliche Bedeutung nur dunkel aufkommen liess. — Dass mit dem sôm Volksversammlungen gemeint sind, erhellt aus Bibelstellen² und aus dem samaritanischen Sprachgebrauche; bei den Samariern gibt es nämlich noch heutigen Tages zwei אַמָּיִל, die gar nichts von einem Fasttage haben, sondern blos Versammlungstage sind: 60 Tage vor dem Pesach- und ebensoviel vor dem Sekkôthfeste.³ בִּיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וֹשִׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּבְּיִי וֹשִׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וְשִׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וְשִׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּלְ וִשְׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְּיִי וְשִׁיִּבְיִי וְשִׁיִּבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִים עִּיִּבְּיִי בְּיִי בְּיִּי בְּיִי בְּיִים עִּיִּבְּים בְּיִּבְּיִי בְּיִּי בְּיִּבְּיִי בְּיִּים בְּיִים בְּיִּבְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּבְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִּבְּיִּים בְּיִים בְּיִּבְּים בְּיִּבְּיִים בְּיִּבְּיִּים בְּיִבְּיִּים בְּיִּים בְּיִּבְּים בְּיִּבְּיִים בְּיִבְּיִּבְּיִים בְּיִּבְּיִּים בְּיִּים בְּיִבְּיִּים בְּיִּבְּים בְּיִּבְּיִּים בְּיִים בְּיִּבְּים בְּיִּבְים בְּיִּבְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִּבְּים בְּיִּבְּיִּבְּיִים בְּיִּבְּים בְּיִּבְּים בְּיִּבְּיִּבְּים בְּיבְּיִּים בְּיִּבְי

الجمعة مثلّثه الميم اعنى بضم الميم وفتحها واسكانها حكاها الواحدى وابن سيدة والضم والاسكان مشهوران والضم المهرها وبه قرئ في السبعة والفتح غريب حكاه الواحدى عن الفرّآء قال اعنى الفرّآء الضم قرآءه عامة القرّآء والاسكان قراءه الاعمش والفتح لغة بنى عقيل كانهم ذهبوا بها الى صفة اليوم انه لجمع الناس كما يقال فُحْكَةٌ للذى يكثر المحك وقال الزمخشرى قرئ في الشواذّ

Grammatische Schulen S. 33. S. Nachtrag). Das Wort ما selbst wird gewöhnlich durch مبد oder الشي الشيا erklärt. Harawî l. c. II. Bl. 58 verso (ms.), hat folgende Bemerkung (vgl. Kâmûs s. v.): قو للا تع انتي نذرت للرحمن صوما اي صَهْتاً وفي الحديث كلّ عمل ابن ادم له اللّ الصوم قال سُفْين هو الصبر يَصْبِر الانسان نفسه عن الطعام والشراب والنكاح ثم قرأ انّما يوفي الصابرون بغير حساب وقال غيره قيل للصامت صائم لامساكه عن الطعام وقيل للفرس صائم لامساكه عن الطعام وقيل للفرس صائم لامساكه عن العلف مع قيامه



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zacharja VII, 5; von dem Fasten eines einzelnen Individuums II. Sam. XII mehrmals.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Joel I, 14, vgl. II Kön. X, 20. Jerem. XXXVI, 6. 9. II Chron. XX, 2. 4. I Kön. XXI, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Petermann's Reisen im Orient Bd. I S. 290.

<sup>4</sup> S. Mas'ûdî Murûğ ud-dahab Bd. I S. 48. Z. 2 v. u. Muhammedis Ketiri Ferganensis etc. Elementa astronomica etc. Opera Jacobi Golii Amstelod. 1669 adn. S. 15. (bei Rödiger im Thesaurus S. 1360 Anmerk.\*).

باللغات الثلاث وعن المعانى للزجّاج انه قرئ بكسرها ايضا وسمّى يوم الجمعة لاجتماع الناس فيه هذا هو الاشهر في اللغة وجآء في الحديث انَّه عصم قال سمّيت به لأنَّ آدم عمَّ جمع فيها خلقه وفي حديث آخر انه سمّى به لاجتماع آدم وحوى في الارض قيل لانّ المخلوقات اجتمع خلقها وفرغ في يوم الجمعة وجمع الجمعة جُمَع وجُمَعات ويقال جَمَّع ٱلقَوْمُ بتشديد الميم يُجَيِّعُونَ اي شهدوا الجمعة يصلُّونها وكان يوم الجمعة يسمى في الجاهلية العروبة بالالف واللام قال ابو جعفر النحّاس في كتاب صناعة الكاتب لا يعرفه اهل اللغة الله بالالف واللام الله شاذًا قال ومعناه اليوم البين المعظم من اعرب اذا تبيّن قال ولم يزل يوم الجمعة معظما عند اهل كلّ ملّة قال وِيقال له حربة أي موضع عال كالحُرْبَة 1 قال وقيل من هنا أَشْتُقَى الحراب ويوم الجمعة قيل لم يسمّ بالجمعة الله في الاسلام وقيل سمّاه كعب بن لوى وكانت تخريش تجمع اليه فيه فيخطبهم فيه ويذكرهم بمبعث النبى صلعم ويامرهم بالايمان وممن ذكر الخلاف في الجمعة السهيلي

Es wird nicht überflüssig sein, wenn ich an den eben mitgetheilten Passus aus Fîrûzabâdî's Werke eine hieher gehörige Stelle aus einem bisher nicht recht bekannten handschriftlichen Werke füge. Abul Ábbâs Aḥmed ibn ul-Imâd², ein shâfeïtischer Rechtsgelehrter des 9. Jahrhundertes, wirft

<sup>1</sup> Was wol am Ende als dialektischer Wechsel der beiden Laute و und aufzufassen ist. Vgl. Wallin in der Z. d. D. M. G. V. S. 5 Nawawî, biographical Dictionary ed. Wüstenfeld S. 482 Z. 9. وقال الكلبي عصم und die betreffenden Abschnitte in den Grammatiken über semitische Sprachen. (S. Nachtr.)

<sup>2</sup> Der Verfasser des schon oben citirten Werkes إكشف الأسرار الج ; ausserdem verfasste er noch ein Buch unter dem Titel خديث اهل الجنّة; beide Werke citirt ein Glossator zu seinem Werke كتاب الذريعة الج Bl. 183 recto. Viele Stellen aus letzterem Buche sind im zuerst erwähnten fast wörtlich wiederholt.

in seinem Werke: الى معرفة الأعداد الواردة الذريعة الى معرفة الأعداد الواردة im باب الاحد im في الشريعة (2. Capitel), in dem über die Ehescheidung (طلاق) handelnden Paragraph die Frage auf: wie es denn wäre, wenn der Ehemann zu seiner Frau ganz absolut sagte: ,du bist mit dem vorzüglichsten Tage der Woche entlassen?<sup>42</sup> Antwort: In diesem Falle ist die Frau mit dem Freitage entlassen, da dieser der vorzüglichste Tag der Woche ist. Es werden nun die Vorzüge dieses Tages hergezählt, die Vortheile dessen, der an diesem Tage stirbt, die Verdienstlichkeit des Fastens an demselben u. s. w.; hierauf folgt (Bl. 29 verso): وكان كعب الاحبار قال كان داوود عَم يصوم يوما ويفطر يوما فاذا صادف صومه يوم الجمعة ضاعف فيه الصدقة وقال ان صيامه يعدل صيام خمسين الف سنة قال الماوردي وصلاة الجمعة افضل الصلوات واعلم ان لبوم الجمعة خمسة اسمآء يوم المزيد ويوم العيد وهو عيد اهل الجنّة في الجنّة ينظر كلّ واحد ألى ربّ العرّة بقدر ذهابه الى الجمعة فين أَكْثَر أَكْثَر له ومن أُقَلّ أُقِلّ له واليوم الاعتز واليوم الازهر ويوم المزينة ويوم العروبة ويوم الجمعة واختلفوا لم سمى يوم الجمعة فقيل لان الله جمع فيه خلق ادم وقيل لأنّ الله فرغ منه (فيه ١) من خلق كلّ شيء فاجتمعت جميع الكاوقات وقيل لتجميع الجماعات فيه واوّل من سمّى الجبعة جبعةً كعب بن لوى وكان يقال له يوم العروبة وقيل اوّل من سبّاها الجمعة الانصار

#### 4. Bl. 58 r.

Die hier mitzutheilende Bemerkung über Epitheta der Frauen, scheint vermittelst der beigebrachten Tradition mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Refaiya Nr. 46.

<sup>2</sup> ונים طالق في افضل يوم الاسبوع. Das Wort בُبُعَة selbst wird ebenso wie das hebr. שַׁבְּח in der Bed. Woche angewendet, jedoch nur in der späteren Sprache.

<sup>3</sup> Cod. hat Ji zweimal.

der biblischen Erzählung II. Sam. XII 1—6, wo die Frau in der Parabel als בְּלְשֶׁה erscheint, in engstem Zusammenhange zu stehen.

المرءة يقال لها نجة وشاءة ذكر ذلك البخارى في صحيحه في باب قول الله تعالى واذكر عبدنا داود ذا الايد انه اوّاب يقال للمرءة نجة وشاءة وكذا قال الواحدى العرب تكنى عن المرءة بالشاءة والنجة

5. Etymologie der Fingernamen. Bl. 58 verso.

قال ابن سيدة اصابع الكفّ الابهام المسجّة والوسطى والبنصر والحنصر وقال ابن الاعرابي الحنصر الصغرى وقيل الوسطى رأيت ذلك في المخصص وهو غريب وجمع الحنصر خناصر قال سيبويه ولم يقولوا خنصرات وذكر صاحب الفائق اتها سمّيت بذلك لاتها اخذت من الاختصار لصغرها ونونها زائدة والبنصر مشتقة من البصر وهو الغلظ لاتها اغلظ من الحنصر وفي الحديث بصر كلّ سمآء مسيركذا يريد غلظها الوسطى يوافق معناه المُسَجِّعة بضم الميم وفتح السين وكسر البآء المشدّدة الاصبع التي تلى الابهام سمّيت بذلك لانّ المصلّى يشير بها الى التوحيد والتنزيه للّه تعالى من الشريك المسبّت سمّابه لانّهم كانوا يشيرون بها عند السبّ والمخاصمة ونحوها قال ابن يونس في شرح التجيز وتسمّى ايضا سبّاحة

¹ Sure XXXVIII v. 16. Cod. hat ذا العيب

ومهلّلة ودعّاءة .... الابهام العظيم من الاصابع وهي مؤنثة وتذكر ايضا والتانيث اشهر واكثر ولم يذكر الجوهري غيره وقال ابن خروف في شرح الجمل تذكيرها قليل وجمعها اباهم على وزن اكابر وقال الجوهري اباهيم بريادة يآء وقال ابن درستوية العامّة سبّي هذه الاصبع وهي الأولى من اليد والرجل المنفرد بهام بغير همز وهو خطاء والصواب (والرب .cod) الابهام على وزن إنْعَال مكسور الهمزة ويذكّرونها كانها من مصدر قولهم ابَّهُمْتُ الشيَّ ابهامًا وذلك انّه أَبْهَمُ عن سائر الاصابع ولم يخلط بها حتّى كانّه ليس قال وقد انّته ثعلب وقال الصاغاني فيما نقله صاحب التعذب عنه سبّيت بذلك لانهم ابهم (ابهموا ١٠) اشتقاقها

### 5. 8) = Bl. 62 recto.

Wir theilen das folgende Stück aus dem Grunde mit, weil wir weiter unten auf dasselbe Bezug nehmen werden.

العورة بفتح العين سبّيت بذلك لقبع ظهورها وغض الابصار عنها مأخوذ من العور وهو النقص والعيب والقبع ومنه عور العين والكلمة العورآء القبيحة ومادّة ع و ر موضوعة

Eine Auseinandersetzung über diesen Sprachgebrauch und eine andere Anwendung desselben Ausdruckes habe ich gefunden bei Harawî, l. c. ms. Bl. 129 recto: وفي الحديث لمّا اعترض ابو لهب على النبي عالم عنه اظهارة اللاعوة قال له ابو طالب يا اعور ما انت وهذا' ابن عمار عن ابي عمر عن ثعلب عن ابن الاعرابي قال لم يكن ابو لهب اعور ولكن العرب تقول للذي ليس له اخ من ابيه وامّه اعور قال ابو العباس للذي ليس له اخ من ابيه وامّه اعور قال ابو العباس قال غير ابن الاعرابي في قوله يا اعور يا ردى قال والعرب تقول للردى من كلّ شي من الامور والاخلاق اعور وللانثي في هذا عوراً ومنه يقال للكلمة القبيعة عوراً عوراً

بازآء ما فید عیب کہا ان مادّۃ کے ف ر $^1$  و ج ن ز بازاء الستر

## 6. ebendas.

Wir lassen nun eine psychologische Begründung des Ausdruckes für: frei folgen, welche ausser dem Interessanten, welches in der originellen Auffassungsweise liegt, auch dadurch wichtig ist, dass sie auf الخستان als auf eine specielle Art von Sprachgelehrten Bezug nimmt (vgl. Mehren Rhetorik ۴٩). Was die Auffassung selbst betrifft, wollen wir noch hinzufügen, dass im Semitischen die Ausdrücke für Hitze eher auf Geistesschärfe übertragen werden, und dafür besonders von dem flammenden Feuer entlehnte Wörter verwendet werden. Dahin gehört das المنافقة والمنافقة وا

## 7. عَالَم Bl. 48 recto.

ما تبعثه على مكارم الاخلاق بخلاف العبل

Wie weit die religiöse Anschauung ihren Einfluss auf die Etymologie übte, wird uns das folgende Stück, welches die etymologische Begründung dieses unstreitig jüdisch-christlichen Kreisen entlehnten und nicht originell arabischen Wortes (عائرة bildet, darlegen.

وامّا العالمون نجمع عالم والعالم لا واحدَ له من لفظه واختلف العلمآء في حقيقته فقال المتكلّمون وجماعات من

Bibliothek der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. über diese Materie Beidâwî IS. 19 Z. 21 ff. Abu-l-bakâ l. c. S. 305.

 $<sup>^2</sup>$  So heisst auch im Ungarischen ein "Genie": lángész = Flammenverstand.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Richter IV, 4.

<sup>4</sup> S. Commentar zu Ḥarîrî S. 83.

اللغويين والمفسّرين العالم كلّ الكفلوقات وقيل بنو ادم وقيل هو مشتق من العلامة لأن كلّ مخلوق دلالة وعلامة على وجود صانعه او العلم قولان واختار الازهرى وغيره الثانى فالعالمون على هذا من يعقل خاصّة قال تعالى ليكون للعالمين نذيرا

8. Silber und Gold. Bl. 12 verso.

الذهب مذكر وربّها أُنِّتَ فقيل ذهبة والجمع اذهاب قاله ابن فارس وغيرة وذكر الثعالبي في تفسيرة في سورة برآءة عن نفطويه قال سمّى الذهب ذهبًا لانّه تذهب ولا تبقى وسُمّيت الفضّة فضّةً لانّها تنفضٌ ولا تبقى

Hierauf folgt ein Citat aus dem Durrat ul-gawwâs des Ḥarîrî, welches wir übergehen. — Diese etymologische Begründung der Ausdrücke für Silber und Gold findet ein zutreffendes Seitenstück an folgendem rabbinischen Ausspruche: מה הקב"ה עושה נומל נכסים מוה ונותן לזה שנאמר כי אלהים שופט זה ישפיל וזה ירים לכך נקרא שמם נכסים שנכסים מזה ונגלים לזה ולמה נקרא שמם זווים שזוים מזה ונתנין לזה ממון מה אתה מונה אינו כלום מעות מעת לעת וכו' nimmt die Reichthümer dem einen weg und verleiht sie dem anderen, wie es heisst: Denn Gott ist Richter, erniedrigt diesen und erhöht jenen. Aus diesem Grunde heissen auch die Schätze: nekhâsîm, sie bleiben nämlich für den einen verborgen (nikhsîm) während sie für den anderen enthüllt werden; daher haben auch die Zûzîm ihren Namen, sie bewegen sich nämlich von dem einen fort (zâzîm) und werden dem anderen zugetheilt; mâmon = während du es zählst, verschwindet es schon, auch mâôth haben ihren Namen von 'êth (Zeit), weil sie unstät sind und nur für gewisse Zeit verliehen werden. 42 Wir sehen hier, wie der rabbinische Scharfsinn den Gedanken des arabischen Sprachgelehrten noch consequenter durchführte und

et signicidis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Psalm LXXV, v. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Midrâsch Numeri rabbâ sect. 22. Der Commentar Mattnôth kehunnâ führt noch weiter aus און = הון u. s. w.

auf eine grössere Zahl von Synonymen ausdehnte. Wir ersehen zugleich, dass trotz der überraschenden Aehnlichkeit in der Auffassung und Ausführung hier durchaus an keine Entlehnung zu denken ist, wie dies häufig von Forschern beliebt wird, die sich nicht daran gewöhnen wollen, dass in den entlegensten Kreisen ohne die geringste Spur von Entlehnung dasselbe in derselben Form wiederkehren kann.

#### 9. Juden. Bl. 181 verso.

Besonders bemerkenswerth ist das nun folgende aus dem Kâmûs wiederkehrende Stück wegen der Merkwürdigkeit der einen unter den sechs etymologischen Begründungen der Benennung Ji, ich meine: der vierten. Nach derselben verdanken die Juden ihren Namen dem Umstande, dass sie während des öffentlichen Vorlesens der Tôrâ ihren Körper schütteln, hin und her bewegen, um dadurch an das Erzittern des Himmels und der Erde während der Gesetzgebung am Sinaiberge zu erinnern. Wir haben von einer solchen Sitte wärend des Tôrâlesens in jüdischen Quellen wenig gefunden, wol aber wissen wir von einer schüttelnden Bewegung des Körpers während des Gebetes.

اليهود واحدهم يهودي ولكنّهم حذفوا يآء النسب في الجمع كزنجى وزنج جعلوا اليآء فيه كتآء التانيث في نحو شعيرة وشعير كما مرّ وفي تسميتهم بذلك ستّة اقوال احدها لقولهم انّا هدنا اليك ثانيها لانّهم هادوا عن عبادة المجل اى تابوا ثالثها لانّهم مالوا عن دين الاسلام ودين موسى رابعها لانّهم يتهوّدون عند قراءة التورية اى يتحرّكون ويقولون ان السموات والارض تحرّكت حين اتى الله موسى التورية قاله ابو عمرو بن العلا خامسها لنسبتهم الى يهوذا بن يعقوب فقيل لهم الهوذ بالذال المجمه ثم عربت ثم نسب الواحد فقيل لهم الهوذ بالذال المجمه ثم عربت ثم نسب الواحد

<sup>Besonders zu vgl. ist hierüber das Buch Kusarî II, 79 und die Abhandlung Salomon Plessner's in Eben thôbâ (Die kostbare Perle) S. 76 bis 86, Zôhâr zu Numeri p. 402; Manasse b. Israel's Niśmath Chajîm III,
1 p. 97b f. Grätz, Monatsschrift 1871 (Aprilheft).</sup> 

اليه فقيل هودي ثم حذفت اليآء في الجمع فقيل هود وكلّ جمع منسوب الى اسم جنس فهو باسقاط يآء النسب كقولهم رنجى ورفع وروم سادسها لتخليطهم وكثرة انتقالهم عن مذاهبهم قاله ابن الاعرابي فيما حكاه الواحدي1

Das Zurückführen der verschiedenen Bedeutungen eines und desselben Wortstammes auf eine ursprüngliche Grundbedeutung (اصل) ist ein bei den arabischen Commentatoren und Lexicographen sehr häufig beliebtes sprachwissenschaftliches Vorgehen und braucht für den Belesenen kaum durch Beispiele belegt zu werden, wie auch die Thatsache nicht weiterer Belege bedarf, dass diese Herausfindung der primitiven Bedeutung neben vielen richtigen, für die neuere Forschung werthvollen Blicken, auch häufig auf Abwege und geschmacklose Annahmen und Conjecturen führte. Seltener dürfte die Erscheinung sein, dass arabische Forscher nicht nur diejenigen Wörter, in welchen dieselben lautlichen Elemente in gleicher Reihenfolge combinirt sind, von einer allen verschiedenen Anwendungen dieser Lautgruppe als gemeinsames logisches Grundelement zu Grunde liegenden primitiven Bedeutung ableiten, sondern dass sie dieses etymologische Vorgehen auch auf Lautgruppen ausdehnen, in denen dieselben Lautelemente in verschiedener Reihenfolge enthalten sind.2

Es wird für Forscher auf dem Gebiete der Geschichte arabischer Philologie von Interesse sein, wenn hier auf eine Erscheinung solcher Art hingewiesen wird, deren wissenschaftlicher Werth wol, wie jeder gleich einsehen wird, ein höchst geringer ist, welche aber, vom historischen Gesichtspunkte aus betrachtet, um so mehr Gewicht hat, als sie so ziemlich isolirt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einige der hier angeführten Etymologien gibt Gawâlîkî im Muarrab ed. Sachau S. 157, 1 ff. Beidâwî I S. 63 Z. 23 ff.

<sup>2</sup> Es ist bekannt, dass Beidawî an zwei Stellen seines Commentars auf den Gedanken kömmt, dass von den drei Radicalbuchstaben zwei den Grundbegriff ausdrücken, und der je dritte nur die Function hat diesen zu modificiren (S. über Wurzel فئ Beid. Bd. I S. 17 Z. 8. und über Wurzel فل das. S. 18 ult. f. vgl. den Excurs de Sacy's in seiner Anthologie gr. ar. S. 449—51).

dazustehen scheint, und wenn dies nicht der Fall ist, das Zusammentragen analoger Beispiele veranlassen könnte. Die Stelle findet sich in der Handschrift cod. Ref. Nro. 309 Bl. 2 r. -4 r.; ich erlaube mir den auf unseren Gegenstand bezüglichen Passus mitzutheilen und übergehe das nur nebenher Erwähnte. Der unbenannte Verfasser — wir werden gleich sehen, dass er am Himmel der arabischen Gelehrtenwelt ein Stern erster Grösse war — beweist nämlich, dass die Bedeutungen sämmtlicher arabischer Wurzeln, deren Elemente die Buchstaben غرو, عور رعو, روع, ورع, وع ( Ain, Wau, Râ, sind — also: عرو, عور رعو, روع, ورع - und deren Derivate alle von einem und demselben Grundbegriffe, von dem des sich Fürchtens, ausgehen. Der an und für sich lexicographische Theil des Stückes ist, wie man beim ersten Anblicke sieht, zumeist eine Wiederholung aus Gauharî's Şahhah, er konnte aber nicht weggelassen werden, weil er mit dem etymologischen Nachweise immer in enger Verbindung steht. Ich glaube nicht, dass der Verf. seine hier dargelegte Methode gerade an den Wurzeln aus عور anwendete; wahrscheinlich construirte er sich auf dieselbe Weise sein ganzes lexicon etymologicum der arabischen Sprache und benützte die sich ihm darbietende Gelegenheit, seine Forschungen über Wurzel ans Tageslicht zu bringen; übrigens scheinen die von Wurzel عور abgeleiteten Derivate die Aufmerksamkeit der Etymologen besonders auf sich gezogen zu haben, wir theilten oben (aus cod. Ref. Nr. 260 Bl. 61 verso) auch eine Aeusserung Fîrûzabâdî's über dieselben mit.

Bevor wir jedoch die hier mitzutheilende Stelle selbst vorführen, erachten wir es für nothwendig, über das Buch selbst zu sprechen, in welchem wir dieselbe fanden, da sich uns aus einer Untersuchung über dasselbe Resultate für die Literaturgeschichte der Araber ergeben werden. — Das Werk führt den Titel تتاب الشعور بالعر und hat zum Gegenstande die biographische Vorführung derjenigen berühmten Männer, welche durch ein im Oriente nicht seltenes Schicksal das Unglück hatten, einäugig zu sein. Wir dürfen nicht glauben, dass der Verfasser sämmtliche einäugige Capacitäten vorführt, wir



vermissten in seiner Aufzählung den Dichter Bassår b. Burd und den Abû Manşûr ud-Deilemî, welche nach einer wol unterrichteten Quelle 1 an demselben physischen Uebel laborirten. (S. Nachtr.) Andererseits sind es nicht lauter rechtgläubige Muslims, die der Verf. der Aufnahme in sein Werk würdig findet; den Reigen eröffnet gleich der Feind aller Rechtgläubigen, der Antimessias Daģģâl, und Juden, Ungläubige, ja selbst ein Scheineinäugiger werden im Werke nicht vermisst. Wir geben am Schlusse dieser Untersuchung eine Aufzählung sämmtlicher in unserem Buche enthaltener Artikel und wollen uns vorläufig mit der Frage beschäftigen: wer der Verfasser des Werkes gewesen sein mochte? Das von uns benutzte Exemplar desselben gibt uns keinen Aufschluss über diese Frage, weder Aufschrift noch Nachschrift bezeichnen denselben und selbst Hagi Chalfah verräth nicht mit der geringsten Andeutung die Existenz eines solchen Büchertitels. Wir bestrebten uns daher, aus dem Buche selbst seinen Verfasser zu ermitteln und erlauben uns hier das Resultat unserer Untersuchung darzulegen. Vor allem ist es uns wichtig, die Zeit, in welcher der Verfasser lebte, zu erforschen. Der Verf. spricht oft von Zeitgenossen, denen er Artikel in seinem Buche widmet.

Bl. 33 r. spricht er über على بن قيران einen Damascener Militärsmann, welcher später Sūfî wurde und seinen Wohnsitz nach Aegypten, diesem auserwählten Lande der Mystik, verlegte; er wurde 658 geboren und starb 747 in Kairo, er pflegte in den Vorlesungen die Namen der Hörer zu verzeichnen und war Mitschüler des Verfassers. (کان یکتب اسبآء السامعین علی جباعة وکان مخلا رحمه الله تعالی)

Bl. 40 verso wird die Biographie des عمد بن ابراهيم بن ابراهيم و erzählt. Der genannte, 703 in Kairo geboren, Schüler der Gelehrten Atîr ud-dîn Abû Ḥasân, Taķî ud-dîn us-Subkî und Álâ ud-dîn ul-Ķunuwî, war in vielen Wissensfächern bewandert, zeichnete sich aber besonders als schafeitischer Rechtskundiger aus; seine Gelehrsamkeit wurde durch manche unedle Eigenschaft ins Dunkel gestellt, er war

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibn Challikân II, 6; IV 130.

geizig und ungeduldig (فيّق العطن قليل الاحتيال), was auch die Rüge des Oberkâḍi von Kairo Gelâl ud-dîn Ķazwînî veranlasste, welche jedoch erfolglos blieb; er musste deswegen auf Befehl des Sultans seine Vaterstadt verlassen und übersiedelte nach Damascus, wo er ein Lehramt an der medrese masrûrîa erhielt, welches er im J. 751 niederlegte. Nachdem der Verf. seinen unermüdlichen Fleiss rühmend hervorhebt, erzählt er, dass dem Muḥ. b. Ibr. eines seiner Werke vorgelesen wurde und seinen Beifall in vollem Maasse erntete. Es steht daher fest, dass er Zeitgenosse des Verfassers war, und das Sterbejahr 752 passt recht gut für das bei Ibn Ķajurân angegebene.

Bl. 42 verso wird die Biographie des 725 im Krankenhause zu Ṣafad verstorbenen Ṣûfî's شبس الدين الانصارى Mitgetheilt und weitläufig von dessen Begabung als Alchimist gesprochen; dass er Zeitgenosse des Verf. war, erhellt aus der Aeusserung, dass er ihn in Ṣafad wiederholtemal gesehen und mit ihm verkehrt habe رأيته بصفد مرّات واجتبعت

Bl. 47 verso wird über الدين محبّد ابن عمرد بن دمرتاش الدمشقى عبد الله بن محبّد بن محبرد بن دمرتاش الدمشقى gesprochen; dieser lebte von 718 bis 763, gehörte anfangs dem Militärstande in Ḥamât an, vernachlässigte jedoch seine Amtspflichten und that sich später in der Poesie hervor. Der Verf. hat ihn in Damascus gesehen und copirte für sich mehrere seiner Gedichte aus Autographen des Dichters.

وكان كثير الاشتغال إمّا يقرأ للطلبة وإمّا يطالع له الناس مطموس ما يختاره ويعطى الدراهم لمن يقرأ له لانّه كان مطموس المحتارة ويعطى الدراهم لمن يقرأ له لانّه كان مطموس Durch einen ähnlichen, durch die Natur mehr begünstigten und den unseres Muhammed noch bei weitem übertreffenden Fleiss ist Abû Hâmid al-Isfaraînî berühmt S. I. Ch. III. S. 84. ,Wenn er seine Federn schnitzte, pflegte er den Koran herzusagen oder das tasbîh zu recitiren, um keinen Augenblick ohne Beschäftigung zu sein.

وتُرِيَّ عليه كنابي شرح لامية العجم من اوله الى آخره أ

<sup>3</sup> Er starb plötzlich (🐉 🔄 ) am Abend eines Sonntages am 13. Gumâda II.

Ausser den bisher erwähnten Männern wird Bl. 51 verso ein gewisser يوسف بن حبّل بن عبيد الله Secretär des Kâdi vorgeführt; der Verf. berichtet über ihn, dass er seinen Amtsobliegenheiten mit musterhaftem Fleisse nachging, sein Amt ungefähr 55 Jahre verwaltete und gegen Beleidigungen sehr gleichgültig war. Der Verf. war Augenzeuge dessen, wie man ihn in seiner Anwesenheit grob beleidigte und er den Verunglimpfungen seiner Person ein Schweigen entgegensetzte. وكان ملازما ديوانه تطلع له الشمس وتغرب وهو في الديوان اقام كاتب درج تقدير خمس وخمسين سنة واكثر وكان ساكتا خيرا ليس فيه شرّ البتّة محتملا اذى رفاقه رأيته يسبّونه في وجهه ولا يتكلُّم وهو مع هذا مقدّم على الجميع وكان اسمر اللون Aus den citirten Worten geht قطط الشعر صغير الدقن الخ) hervor, dass er Zeitgenosse des Verf. war. Ich bedauere, dass sein Sterbejahr in unserer Handschrift sehr undeutlich angegeben ist, glaube aber vermuthen zu dürfen, dass (?) واربعین وستت entschieden zu verwerfen und dafür zu lesen sei.

Goldziher.

Aus den hier mitgetheilten Stücken können wir nun schliessen, dass der Verfasser unter den in den Jahren 740-763 lebenden muhammedanischen Gelehrten in Damascus, Kairo und Şafad zu suchen ist. — Durch diesen Anhaltspunkt wird uns die Ermittlung der Person des Verf. erleichtert. Eine zweite, weit bedeutendere Stütze gewährt uns der Verf. selbst dadurch, dass er auf andere ihm zugehörige Werke verweist. Bevor der Verf. die biographische Zusammenstellung berühmter Einäugiger vornahm, hatte er schon ein gleiches Werk beendigt, welches die total Blinden zum Vorwurf hatte. In der Einleitung des كتاب الشعور بالعور على عقل عقل الله على الله بلطفه ومن ويشر اسباب فضله فتقضت منها الذي وسبته بنكت العبيان في نكت العبيان تقت الى ان اردف ذلك بمصنف



آخر اقتصر فيه على ذكر العور ومن جآء منهم في الزمن السالف وهو مشهور

Wir suchen jedoch in Ḥaģî Chalfa vergebens nach einem Werke نكت الهيأن في نكت العبيان, auf welches der Verf. ausser der eben angeführten Stelle der Einleitung noch an folgenden verweist:

Bl. 4 verso (wo ein grammatischer Excurs über rad. عور beginnt) verweist der Verf. auf einen grammatischen Abschnitt dieses Buches وقد تكرّر في كتابي نكت الهميان في نكت العميان الكلام على امتناع بنآء افعل التفضيل وافعل التجّب من الالوان والعيوب الظاهرة ومن فعل غير ثلاثي وتعليل ذلك فلا حاجة الى اعادة ذلك هاهنا

Bl. 27 recto u. d. Art. خبن حرب Dieser verlor beide Augen successive in den Schlachten von Taif und Jermûk, gehört mithin in das Ressort beider Bücher des Verf.; er verweist jedoch hier der Kürze halber auf den ausführlichen Artikel im عطا ابن ابی . — Ebenso Bl. 32 v. u. d. Art. عطا ابن ابی به welchen unter anderen Leibesfehlern auch Blindheit (zuerst Einäugigkeit, dann totale Blindheit) verunzierte und daher im نکت الهبیان seine Stelle fand.

Ausser diesem Buche erwähnt der Verf. noch:

2. Sein تاريخ كبير, dem Namen nach ein grosses Geschichtswerk, dem Inhalte nach ein alphabetisch geordnetes Gelehrtenlexicon. Bl. 46 recto wird unter d. Art. مغيرة بن شعبة بن شعبة المنازة ا

عن هذا على عن الجماع. Dieses ist dasjenige Buch, welches dem Muḥammed b. Ibrahîm vorgelesen wurde und

seinen Beifall erntete (s. oben S. 235).



Ich glaube, dass nach den oben zusammengestellten Daten mit dem śarh lâmiat ul-ágam, nur das bei Ḥâgî Chalfah Bd. V. S. 292¹ verzeichnete Werk gemeint sein könne, als dessen Verfasser der berümte Ṣalâḥ ud-dîn Abu-s-Ṣafâ Chalîl b. Aibek us-Ṣafadî genannt ist, dem daher auch die biographischen Werke über Einäugige und Blinde zugeschrieben werden müssen; dies ist die einzig mögliche Annahme unter denen, welche sich uns bei der Durchmusterung der Titel der Surûḥ zu lâmiat ul-ágam darboten. Das târîch kabîr ist somit möglicherweise identisch mit وفي بالوفايات (dessen Inhalt weitläufig angegeben ist bei Ḥ. Ch. VI 417 Nr. 14155) oder عادي صفدي (ebendas. II 135 Nr. 2242) desselben Verfassers.²

Diese Annahme wird ausserdem durch chronologische und geographische Verhältnisse, wie auch durch innere Gründe unterstützt. Die oben bei den Zeitgenossen des Verf. gefundenen Jahreszahlen stimmen genau zu dem Sterbejahre Şafadî's 764; nach den oben angeführten Stellen seines Werkes bewegte er sich in Şafad, Damascus und Kairo; nun führt Şafadî seine nisba nach Ṣafad, sein Geburtsort ist Damascus, und dass er in Aegypten lebte, ersehen wir aus H. Ch. IV 181. — Das von uns weiter unten mitzutheilende Stück aus Safadî's bisher unbekanntem Buche ist, wie wir sehen werden, lexicalischetymologischen Inhaltes. Dass Şafadî derlei Arbeiten liebte, ersehen wir auch daraus, dass er sich die Mühe gab refutationes gegen Gauharî's Saḥhâh zu schreiben3 und auch andere philologische Arbeiten lieferte. 4 Ein etymologisches Curiosum liefert er auch in seinem Commentare zur Lâmiat, indem er das Wort aus dem Hebräischen herleitet und sagt: اصله کیم یه worunter gewiss nichts an-, اصله کیم یه معناه انه من الله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Flügel Die arab. pers. türk. Handschr. der k. k. Hofbibliothek in Wien Bd. I., p. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein anderes Werk biographischen Inhaltes ist النصر واعوان (Ḥ. Ch. I 365 Nr. 973).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Ch. IV. 96, VI. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebendas. II. 263 Nr. 2862 vgl. I 401 Nr. 1131.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gawâlîkî, Muárrab ed. Sachau S. 131 Z. 8 gibt keine etymologische Erklärung.

<sup>6</sup> Citirt bei H. Ch. V, 270.

deres als קָּי מָּיָר gemeint sein kann; eine ähnliche, doch schon von ihm selbst als Witz ausgegebene etymologische Bemerkung über das Fremdwort البوسيقى bietet Ṣafadî anderwärts.¹ Eine unglückliche Etymologie theilt er auch in seiner Erklärung des arabisch-hebr. Wortes البسية ;² (vgl. Maķrîzî, G. d.

المسيح قد روى فيه المسيم كما :Kopten, p. ه) er sagt hierüber يقال في السميم عيسى بن مريم بالميم المفتوحة وكسر السين المهملة واليآء آخر الحروف ساكنة سمى بذلك لانه ممسور العين اى مطموسها وقيل لانه اعور والاعور هو المسيم وقيل لانّه يمسم الارض وقت خروجه وقيل غير ذلك ال Wir sehen demnach, dass Safadî Geschmack an Arbeiten sprachwissenschaftlichen, besonders etymologischen Inhaltes fand und diese Neigung mochte ihn veranlassen, einem Werke ganz heterogenen Inhaltes, wie das hier in Frage stehende, zwei philologische Abschnitte einzuschalten. Ich glaube demnach, dass es keinem Zweifel unterliegt, in Safadî den Verfasser des in Rede stehenden Werkes wie auch des durch ihn selbst citirten نكت الهميان في نكت العميان zu erblicken, und diese beiden Bücher wären somit der Liste der zahlreichen Werke unseres Vielschreibers beizufügen, wenn sie eine genaue Untersuchung nicht etwa als mit zweien bei H. Ch. schon angeführ-

ten identisch erwiese.4

Flügel in der Z. d. d. m. G. Bd. XIV S. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kitâb-uś-śu'ûr b-il-û'r Bl. 6 recto.

Alles dieses ist in Bezug auf Daģģâl gesagt, welcher mit Jesus den Namen Masîh (nach einigen jedoch عيسه mit خ geschrieben = Daģģal) theilt; weiter sagt der Verfasser: وامّا مساواتد في اللفظ الأوّل للمسيح المرض ولكن عيسى بن مريم فلان كلّ واحد منهما يمسيح فلان والدّ الله اعلم ابن مريم مسيح فكرى والدّ جال مسيح ضلال والله اعلم

<sup>4</sup> Zum Schlusse dieses bibliographischen Nachweises will ich noch als Ergänzung zu dem Verzeichnisse Z. d. D. M. G. Bd. VIII S. 576 ff. mittheilen, dass cod. Ref. Nr. 357 Bl. 87 v. — 97 v. ein Fragment aus dem bei H. Ch. V, 309 Nr. 11089 angeführten Werke Ṣafadî's لَلْةُ السَّاعِيْنِ وَاللَّهُ السَّاعِيْنِ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

[240]

Das ganze Werk enthält in der mir vorliegenden Hdschr. 52 Blätter in quarto. Nach einer kurzen Vorrede folgen sechs Einleitungen (مقدّه على) und nachher der eigentliche Gegenstand des Werkes als انتجع Die erste Einleitung handelt über das mit dem Gegenstande zusammenhängende lexicalische Material; die zweite bringt die nöthigen grammatischen Bemerkungen bei; die dritte beschäftigt sich mit den Traditionen über Daģģâl in sehr eingehender Weise, die vierte mit den juridisch-religionsgesetzlichen Bestimmungen in Bezug auf Einäugige; die fünfte stellt Sprichwörter und Redensarten zusammen, in welchen der Umstand der Blindheit eine Rolle spielt; die sechste gibt Poetisches über diesen Gegenstand. Die natî ģa beginnt mit Bl. 19 recto und gibt Artikel über folgende Personen:

| 1) | ابرهیم بن یزید     | 7)  | اسود بن يزيد        |
|----|--------------------|-----|---------------------|
| 2) | احمد بن عبد الله   | 8)  | اشعث بن قیس         |
| 3) | احمد بن على        | 9)  | أَيَلُ غُدى         |
| 4) | احمد بن الخنتار    | 10) | بركات بن الحلاوي    |
| 5) | ادریس بن سلیمان    | 11) | نُمَيِم بن ابي مقيل |
| 6) | اسمعيل بن عبد الرح | 12) | ثابت بن كعب         |

ders interessant ist: في معروات (?); Cap. 37, welches besonders interessant ist: الغنو الانسان ) Das Buch ist eine Art poetischer Anthologie über ein bestimmtes Thema, welchem der Verf. nach jedem Abschnitte eigene Gedichte hinzufügt, hin und wieder sind den Poesien grammatische Erläuterungen beigefügt (z. B. Bl. 90 r. und 91 v.). Die drei Capitel sind von einem Abschreiber wahrscheinlich absichtlich getrennt excerpirt worden, denn dem 35. bâb geht ein Eingang, wie der in Büchereinleitungen übliche voran, der jedoch nicht mit dem von H. Ch. mitgetheilten übereinstimmt. Die Abschrift ist von بن عبد المنشوري في الدنشوري نس عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن الدنشوري im G'umâda I d. J. 1048 verfertigt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beide Ausdrücke (نتیجه und نتیجه) hat der Verf. der Terminologie der Syllogismen entnommen.

| جابر بن زید                                           | عبد الله بن محمد البريدي (35 |
|-------------------------------------------------------|------------------------------|
| جرير بن عبد الله (14                                  | عبيد الله بن احمد (36        |
| حاجب بن الوليد (15)                                   | البلدي منا م                 |
| 16) عبل الله (16                                      | عبيدة السلماني 37)           |
| حبيب ابن ابي ثابت (17                                 | عتبة بن ابي سفيان (38        |
| ھاج بن محمل ﴿                                         | عثمان ابن جنّی (39           |
| عسآن بن نبیر مسآن بن                                  | عدى بن حاتم (40              |
| 20) حسین بن یعیی                                      | عطا ابن ابی رباح (41         |
| حكيم بن عباس حكيم                                     | عطا المقنّع عطا المقنّع      |
| حیان بن بشر کیان دیان دیان دیان دیان دیان دیان دیان د | علی بن ربّاح علی علی ا       |
| خوارزم شاه خوارزم                                     | على بن قيران (44             |
| سلیمان بن داود بن (24                                 | على بن المنذر (45            |
| المروان مم الم والمالك مما                            | ابو على المنطقي (46          |
| سنجر الامير علم الدين (25                             | عمّارة بن حمزة (47           |
| الم ارجواش الله المساسلة                              | عمرو بن الليث (48            |
| سنجر الامير الحلبي (26)                               | عمور بن معدی کرب (49         |
| سوّار بن عبد الله (27)                                | غالب بن معمعه                |
| شيرفي ابن القطاني (28)                                | قنيضة ابن ابى ذؤيب (51       |
| صخر بن حرب (29)                                       | قتادة بن النعمان (52         |
| مدنقة بن ألحسين (30)                                  | قتيبة بن مسلم (53            |
| عاك بن قيس ضحاك بن                                    | قيس بن المكسوح (54)          |
| طاهر بن الحسين (32                                    | لاحق بن حبيد السدوسي (55     |
| طلحة بن عبد الله (33                                  | مالك بن الحوث (56            |
| عامر بن الطفيل (34                                    | ماهان ابو سالم (57)          |
|                                                       |                              |

<sup>1</sup> Wahrscheinlich الحارث الأعور gest. 65; einen من علمآء الكوفة لكنّه ليّن الحديث dessen Traditionen von شعبي als nicht recht glaubwürdig erklärt wurden, erwähnt im Vorübergehen Ibn Challik. III, 56, 2. Vgl. Ibn Kut. ۲۸۷, 4.

| متبم بن نويرة                 | البقلد بن البسيب (70         |
|-------------------------------|------------------------------|
| محمّد بن ابرهيم المراكشي (59  | مهلب ابن ابی صفرة الازدی (71 |
| محمّد بن ارغون ما (60         | موفق بن شوعة                 |
| هکی ابن ابی سعیل (61          | حبّد بن محمد بن دمرتاش (73   |
| شهس الدين الانصاري (62)       | بناتة الاعور (74)            |
| عمل بن على الصورى (63         | نعیم بن حبّاد                |
| هم عمل بن يزيد الخزرجي (64    | هرون بن موسی                 |
| عمل بن زياد الماربي (65)      | هاشم بن عتبة                 |
| مختار ابن ابي عبيد الثقفي (66 | هاشم بن شنبر (78)            |
| معوية بن خديج                 | وكيع بن الجراح (79)          |
| معتب ابن ابی لهب (68          | يحيى بن اكثم                 |
| معيرة بن شعبه                 | يوسف بن محمّد الكاتب (81     |

Ein sehr grosser Theil des Buches ist aus Ibn Challikân's Gelehrtenlexicon compilirt, bei Männern aus älterer Zeit bemerkt man eine starke Benutzung von Nawawî's tahdîb ulasmâ; jedoch bei beiden trotz häufig wörtlicher Wiederholung ohne Angabe der Quelle. Ibn Challikân wird nur einmal citirt, indem Şafadî den ganzen Artikel خبي بن اكثر jenem Gelehrten verdankt (Bl. 50 r. — 51 v.); nur selten gibt er in Bezug auf Männer, welche auch bei Ibn Challik. ihre Stelle haben, mehr als dieser; beispielsweise hebe ich den sehr werthvollen Artikel über den Grammatiker Óthmân ibn Ginnî hervor (Bl. 31 r. — 32 v.). Im Uebrigen wird häufig citirt das talkîh fuhûm ahl-il-athar des Ibn-ul-Gauzî, einmal auch Jâkût's Mu'gam ul-udabâ (Bl. 33 v. u. d. Art.

Nun gehen wir an die Mittheilung der etymologische Stoffe behandelnden Stelle, welche den vorangegangenen Excurs veranlasste:

المقدّمة الاولى فيما يتعلّق بذلك من اللغة قد نظرت في اصل هذه المادّة وهي العور فرأيت من خواص هذه الاحرف الثلثة وهي ع و ر العور كيف ما تقلّبت من تقديم بعض حروفها على بعض لا يخرج عن معنى الخوف وهذه من



خاصّة اللغة التي وضعها الحكيم فالاوّل ع و ر العورة (في) كلّ حال يتخوّف منها في ثغر او حرب يقال فلان يدلّ الكفار على عورات المسلمين والعورة سؤة الانسان سُمّيت بذلك لما كان الانسان يتخوّف من رؤيتها وكلّما يُسْتَحْيَى منه فهو عورة

Hier folgt ein weitläufiger Excurs über den Begriff in praktisch-theologischer Beziehung, besonders wird auf den diesbezüglichen Unterschied zwischen freien Menschen und Sclaven Rücksicht genommen. Ich übergehe diesen Passus, weil er nichts unseren Gegenstand betreffendes enthält; fol. 3, recto folgt dann weiter:

رجع بنا الكلام الى العين والواو والرّاء وما تصرّف منها وعورات الجبال شقوقها سُبّيت بذلك لما كانت ممّا يتخوّف منه وفلاة عورآء اى لا مآء بها سميّت بذلك لانّها تخوّف منها العَطش وعنده من المال عائرة عين اذا كان كثيرا سمّى بذلك لانّ صاحب المال الكثير يتخوّف الناس عليه او لانّه يملًا العين كثيرة فيكان يعورها والعائر من السهام والجارة الذى لا يُدْرَى من رماه سمّى بذلك لانّه يتخوّف من وقوعه والعوائر من الجراد الجماعات المتفرّقة سمّيت بذلك لانّها مما يتخوّف من فساده والعور الكلمة القبيعة و هى السقطة قال الشاعر

واغْفِرُ عَوْرَآءَ ٱلكريمِ آدِخَارَهُ \* وأُعْرِضُ عن شَيْمِ اللَّيمِ تَكُرُّمًا المعناة لادّخارة سبّيت بذلك لانّ العاقل يتخوّف من الكلمة الساقطة والعوار العيب يقال سلعة ذات عوار بفتح العين

in Alfijja ed. Dieterici, p. 155 ult. — Ich verdanke die Nachweise der in unserem Manuscripte sehr corrumpirt gegebenen Dichterstellen der Güte meines verehrten Lehrers, des Herrn Prof. Fleischer.

<sup>2</sup> Ms. hat placed on Ms. an HI magain wal or I shall ind till s

<sup>3</sup> Ms. wien 3 Ms. and doug olw liderers and dubrems

وقد تضمّ عن ابى زيد سمّيت بذلك لما كان صاحب السلعة يتخوّف من ظهرها والعاريّة بالتشديد كانّها منسوبة الى العار لانّ طلبها عار وسمّيت بذلك لانّ طلبها يلحقه عار العار لانّ طلبها يلحقه عار الله الذي الذي استعارها يتخوّف من ردّها والاعوار بكسر الهمزة الريبة كانّ المريب يتخوّف ظهور امرة وهذا مكان ألهمزة الريبة كانّ المريب يتخوّف ظهور امرة وهذا مكان مُعْوِر أي يخاف فيه قطع الطريق واعور الفارس اذا بدأ منه موضع خلل للضرب قال الشاعر

له السدّة الاولى اذا القرن اعورا

وعورت عن الامر اذا اصرفته عنه وعورت عن فلان اذا كذّبت ما قيل فيه كانّك في الاوّل خوّفته من عاقبة ما صرّفته عنه وفي الثاني كانّك تخوّفت ان يُنْسَبَ ذلك اليه وقال ابو عبيل يقول للمستحير الذي يطلب المآء اذا لم يسقه قد عورت شربه وانشد للفرزدي \*

متى ما ترد يوما سفار تجد بها \* أُدَيْهِم يرمى المستحير المعورا أ

سمّى بذلك لانّه يعود في هذه الحالة متخوفا وعاورت المكاييل لغة في عايرتها سمّى بذلك لانّك خفت نقصها فعايرتها ويقال ما ادرى الى الجراد عاره يقال ذلك في حقّ من لا يُعْلَم له خبر فانت تتخوّف من امرة ورجل اعور بين العور للذى عارت احدى عينيه فهو يتخوّف من رؤية الناس له وقد عارت العين تعار بفتج التآء وكسرتها قال الشاعر

¹ Ms. سټي

<sup>2</sup> Ms. 8786

والاوعوار .Ms. والاوعوار

<sup>4</sup> Ms. تنسب

<sup>5</sup> Citirt bei Jâkût I. v. سفار Mûgam III, 95, Z. 16. Herr Prof. Fleischer emendirt hier sowohl wie auch im Jâkût l. c. المستجير in

وسائلةٍ بظهر الغيب عنى اعارت عينه او لم تعارا

قال ابن برّی رحبه اللّه تعالی فی الحواشی علی العجالے هذا البیت لعمرو بن احمر الباهلی والالف فی اخر تعارا مبدلة من النون الخفیفة ابدل منها الفا لما وقف علیها ولهذا سلمت الالف التی بعد العین اذ لو لم یکن بعدها نون التوکید لانحذفت فکنت تقول لم تعر کما تقول لم تخف فاذا الحقت النون اثبتت الالف فقلت لم تخافن الان الفعل مع النون التوکید مبنی فلا یلحقه جزم انتهی کلام ابن برّی وقال صاحب العجالے یقال عَورت عَیْنه وانّما حجّت الواو فیها لعجتها فی اصلها وهو اعورت لسکون ما قبلها ثمّ حذفت الزوائد الالف اصله حبی اخوانه والتشدید فبقی عور یدل علی ان ذلك اصله حبی اخوانه علی هذا اسودت یسود واحمر بَحبر ویقول منه عرت عینه اعورها واعورت عینه لغة فیها وعورتها تعویراً مثله والعوران الذی لم تقض حاجته ولیس من عور العین وانشد للخاج

وعور الرحين من ولى العور "

الثانى وعر يقال جبلُ وَعَرُّ بسكون العين اذا كان يتخوّف من سلوكه والصعود فيه ومطلبُ وعرُّ قال الاصبعى ولا تقل وعرُّ يعنى بكسر العين وقد وعر بالضم وعورةً وكذلك توعّر اى صار وعرًا ووعّرته انا تعويرا وقد استوعرتُ الشئَّ اذا وجدته وعرًا وفلان وعرُ البعروف اى قليلُهُ كلِّ ذلك لا يخرج عن معنى التخوّف الثالث ورع الورع بالتحريك الجبان ً قال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. das Citat des Ibn Challikan (aus dem Commentare des Ibn Ginnî zu Mutanabbî) IV. p. 130 unten.

نون التوكيد 1 2 1

<sup>3</sup> Ms. سوٽت

<sup>4</sup> Ms. علية

<sup>5</sup> Ms. الجبال

ابن السكيت واتحابنا يذهبون بالورع الى الجبان وليس كذلك وانبا الورع الصغير الذي لا غناء عنده يقال انها مال فلان أوراع الورع الصغير الذي لا غناء عنده الواء يورع بفتح فلان أوراع الوراء وسكون الواء وروعا بضم الواء ووراعة وورعا وسكون الرآء امّا الجبان فهو الخائف وامّا الصغير الذي لا غناء عنده كانّه متخوّف فلا نفع فيه والورع بكسر الرآء الرجل البقي وقد ورع يرع بفتح اليآء وكسر الرآء ورعا بفتح الرآء وورعة يقال فلان سيئي الرعة اى قليل الورع بفتح الرآء وورعة يقال فلان سيئي الرعة اى قليل الورع وتورع من كذا اى يخرج وورعته توريعًا اى كفّفته وخوّفته وقورة من كذا اى يخرج ورتعته توريعًا اى كفّفته وخوّفته وفي حديث عمر وَرِّع اللق ولا تراعه اى اذا رأيْتَهُ في منزلك وفي حديث عمر وَرِّع اللق ولا تراعه اى اذا رأيْتَهُ في منزلك مدار هذه كلّهِ على التخوّف وقد وقد وقد الله قول الراجز السكيت وقالوا بل الورع الجبان ويؤيد ذلك قول الراجز

لا هَيَّبانُ قلبُهُ حنّانُ ولا نجيبٌ وَرْعُ جبَّانُ الرابع روع الرَّوع بالفتح الفزع قال صاحب العَّحام والروعة الفزوعة ومنه قولهم أفرخ روعه أى ذهب فزعه وسكن وغلطوه في ذلك لانه ضبطه في بفتح الرآء والصحيح الله بضم

الرآء وهو موضع الروع قال الجوهرى والروع بالضمّ القلب والعقل يقال وقع ذلك في روعى اى في خلدى وبالى وفي الحديث ان روح الامين نفث في روعى قلت سمّى بذلك لما كان التخوف والحذر ينشأ منه ورُعتُ فلانا وروَّعته فارتاع اى التخوف والحذر ينشأ منه ترُعتُ اى لا تخف ولا يلحقك خوف الزوعآء من النوى الحديدة الفؤاد وكذلك الضرس سمّيا والروعآء من النوى الحديدة الفؤاد وكذلك الضرس سمّيا بذلك لما كانا كالمتخوّفين الحديد؛ الخامس عرو عُروة بذلك لما كانا كالمتخوّفين الحديد؛ الخامس عرو عُروة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier scheint etwas ausgefallen zu sein.

<sup>2</sup> Wahrscheinlich zu lesen: الْمَتْقِي

<sup>3</sup> Ms. منطع

ال Ms. كان

القبيص والكوز معروفة لاتها عُمِلَت لامن الحائف من سقوط الكوز وانفراج القبيص والعرآء بالمد الفضآء الذي لا ستربه قال الله تعالى لنُبِنَ بِالعَرَآء اسمّى بذلك لاته يتخوّف فيه والعروة الاسد وبه سمّى الرجل لما كان الانسان يخافه وتهيّب لقآءه وفلان تعروه الاضياف وتعتريه اى تغشاه قيل لان الغالب اذا نزل الضيف بأحدٍ لا بد وان يتجمع منه او لان الضيف يكون خائفا من عدم المأكل والمشرب قال النابغة

اتيتك عاريا خلقا ثيابي \* على خوف تظن بي الظنون والعربيّة النخلة يعربها صاحبها رجلا محتاجا فيجعل له ثمرها عامتها فيعروها الى الى ياتيها وهي فعيلة بمعنى مفعولة وأنّما دخلتها الهآء لانها افردت فصارت في عداد الاسمآ مثل النطيحة والاكيلة ولو جئت بها مع النخل قلت نخلة عرى وفي الحديث انه رُخِّصَ في العرآء بعد نهية عن المزابنة لانّه ربّما تادّي بدخولة علية فتحتاج الى ان يشتريها منة بثمن فرخص لة ذلك وقال شاعر الانصار

ليست بسنهآء ولا برجية ولكن عرايا في السنين الحوائم يقول اتنا نعريها الناس سبّيت بذلك لانّ الذي يعريها يكون متخوَّفا بائسا واستعرى الناس في كلّ وجه اى اكلوا الرطب والعريّة الربي البادرة يقال اهلك فقد اعريت اى غابت الشهس وبرّدت كانّه يخاف عليه ان لا يلحق اهله والعُرَوَآء مثل الغلوآء قرَّة الحُبَّى ومَسَّها في اوّل ما تاخذ الرَّعْدَةُ وقد عُرى الرجل على ما لم يسمّ فاعله اى تخوّف لا يكون من رعدة الحبّى وعرى من ثيابه فهو عار وعريان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sure LXVIII, v. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Boucher in Journ. asiat. 1867. I. p. 99.

<sup>3</sup> Aus dem Sahhâh des Gauharî s. Commentar zu Harîrî, p. 414.

<sup>4</sup> Ms. ترجية

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Harîrî, S. 406, Z. 2.

وامرأة عريانة وعاريت الفرس اذا ركبته عريانةً كانّ الراكب يتخوّف الوقوع

السادس رع و الرعاوى والرعاوى بصم الرآء وفتحها وفتح الواو فيهما الابل التي يرعى حول القوم في ديارهم لانها الابل التي يُعْتَمَل عليها لما كانوا يتخوّفون بُعْلَها عنهم جعلوها ترعى حولهم والراعي الذي تُلفع اليد الابل اوغيرتها ليرعاها وتجمع على رُعَاة مثل قاضٍ وتُضَاة ورُعْيَان مثل شابَّ وشبَّان ورعاً مثل حائع وجياع لما كان الواعي يخاف الذَّئب والاسلام وكل كاسر من الوحش على ما يرعاه سمّى بذلك ومند قولك راعيت الامر اي تخوّفت بحواقبد ومند الراعي وهو الوالي، وقد ارعوى فلان عن القبيم اي تخوّف من الباعي وهو الوالي، وقد ارعوى فلان عن القبيم اي تخوّف من الباعي وهو الوالي، وقد ارعوى بفتح الرآء والرعيا بضمّها مثل البقوى والبقيا ورعيت النجوم اذا رقبتها ولا يفعل ذلك الآ

## Nachträge.

S. 211, Z. 25. Was Ibn Ḥâģib betrifft, so äusserte einmal Abû Ḥajjân in Bezug auf seine Grammatik ausdrücklich, sie sei 'die Grammatik der Rechtsgelehrten' عنو الفقها Andererseits berichtet Sujûţî von dem Sprachgelehrten Ḥasan b. ul Fath ul-Hamadânî فوجانته ذا عناية بالعربية والكلام

Das. Anm. 1. Im anderen Theile des tahdib ul-asmâ wird diese Rücksichtnahme auf die Rechtsgelehrten häufig ausdrücklich wiederholt. So hat der Verf., wie er sagt, unter

<sup>1</sup> Ms. واعرویت

<sup>2</sup> Makkarî I. APA, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tabakât ul mufassirîn p. † penult.

angeführt wegen der Rechtsgelehrten, die nicht wüssten, dass das in diesem Worte nicht wurzelhaft sei; — unter فأرة berichtigt er den Fehler der Rechtsgelehrten, welche dieses Wort ohne hamza gebrauchen. Auch Fîrûzabâdî berichtigt unter خن يستعبله بعض الفقها

S. 212, Z. 15. Der Ehrentitel wird dem Ibn Berrî verliehen und ausser ihm noch dem schon oben erwähnten Abû Ḥajjân.

S. 215, Z. 1 l. chutba.

[249]

S. 216, Anm. 2. Ibn Duraid (kitâb ul iśtiķâķ, S. A, 3) sagt, dass er sich in die Etymologie des Gottesnamens nicht einlassen wolle.

S. 218 oben. Diese Bemerkung mag jedoch eher mnemotechnische Tendenz haben. Auf einen anderen Gesichtspunkt, welcher manche muhammedanische Gelehrte in ihren sprachlichen Ableitungen irre führte, leitet Thaâlibî.¹ Dieser will nämlich die Bemerkung machen, dass nicht selten Vorliebe für das Vaterland oder die Vaterstadt in solchen Dingen eine Rolle zu spielen pflegt. Azharî, welcher aus Herât war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solchem Antriebe den Ausdruck sleet war, erklärte nur aus solch



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fikh ul- luga ed. Dahdah (Paris, 1861) p. 174

فزعم الازهرى ان تلك العمائم المهرّاة كانت تحمل الى بلاد ألعرب من هراة فاشتقّوا لها وصفا من اسمها واحسبه اخترع هذا الاشتقاق تعصّبا لبلده هراة

كما زعم حمزة الاصبهافي ان السام الفضّة وهو معرّب من " سيم وانّما تقوّل هذا التعريب وامتاله تكثيرا لشوادّ المعرّبات من لغات الفرس وتعصّبا لهم

S. 226, Anm. 1. Zu vergleichen ist noch, was Wetzstein in Bezug auf das Wort win der Z. d. d. m. G. Bd. XXII. (1868) S. 177 anführt, und Bunsen, Aegyptens Stellung, I.S. 614. Ich stelle noch einige minder berücksichtigte Daten zusammen. Bei den chinesischen Juden heisst die Abendlectüre aus der heil. Schrift מנעה, was mit dem gewöhnlichen מנעה identisch (Sacy, Notices et Extraits, Bd. IV, S. 620); Ibn Chaldûn (Prolegom. I., S. 11, 9) berichtet in Betreff des Namens עמינדב die beiden Arten der Aussprache حميناذاب ويقال حميناذاب Ibn 'Abbâs erklärt die Koranworte اولو العزم (Sure XLVI, v. 34) durch ذرو الحزم; in einem durch de Sacy bekannt gemachten traité de la prononciation des lettres (Not. et Extr. Bd. IX., part. I., S. 65 unten) wird das Lesen des Korans als ungültig erklärt: wenn der Leser قرأ الحمد لله بالعين او Dies letztere, die Verwechslung nämlich des ¿ mit ; waltet auch ob in einem von Quatremère (Histoire des Sultans Mamelouks I S. 208) mitgetheilten Falle, wo غفير mit غفير im Munde des Volkes wechselt, das erstere jedoch das sprachlich Richtige ist.

S. 234 oben. Andere Zusammenstellungen dieser Art finden sich in den bei den arabischen Encyklopädikern so sehr beliebten Verzeichnissen der اهل العامل, wie z. B. in Ibn Kuteiba's von Wüstenfeld herausgegebenen Kitâb ul maâ'rif S. ۲۸۳ ff. und in Thaâ'libî's Laţâif ul-maâ'rif ed. de Jong S. 40 ff., aus welchen die Liste Ṣafadî's vielfach ergänzt werden könnte. Dass dieser nicht einmal allen hervorragenden Helden seines Ressorts gerecht wird, erhellt z. B. daraus, dass er — vieler anderer gar nicht zu gedenken — den Nûśirvân

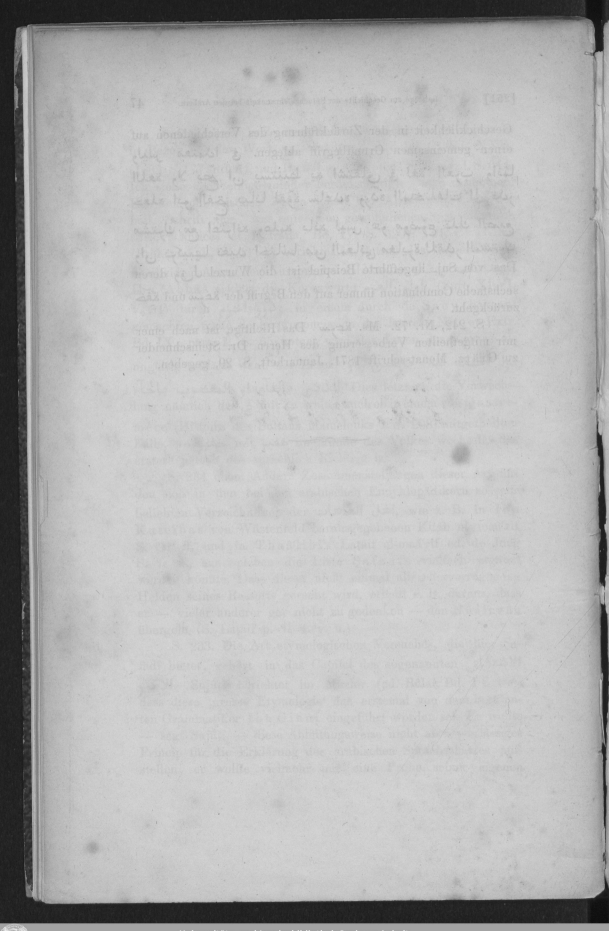
übergeht (S. Latâif p. 40 4. v. u.)

S. 233. Die Art etymologischen Versuches, die hier Ṣafadî bietet, gehört in das Capitel des sogenannten الاشتقاق. Sujûţî berichtet im Muzhir (ed. Bûlak Bd. I S. ١٩٤) dass diese 'grosse Etymologie' das erstemal von dem berühmten Grammatiker I b n Ginnî eingeführt worden sei. Er wollte — sagt Sujûţî — diese Ableitungsweise nicht als zuverlässiges Princip für die Erklärung des arabischen Sprachschatzes aufstellen, er wollte vielmehr nur eine Probe seiner eigenen



S. 242, Nr. 72. Ms. سرعة Das Richtige ist nach einer mir mitgetheilten Verbesserung des Herrn Dr. Steinschneider zu Grätz, Monatsschrift 1871, Januarheft, S. 29, gegeben.







De 10566

1



Nur für den Lesesaal



