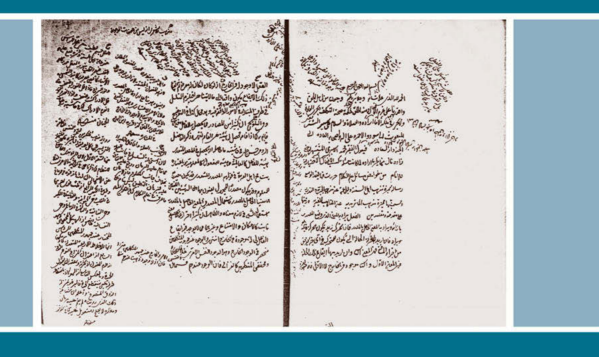
# Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

**Edward Badeen** 



# Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

# ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

# HERAUSGEGEBEN VOM ORIENT-INSTITUT ISTANBUL

BAND 16

# Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

Edward Badeen

WÜRZBURG 2016

ERGON VERLAG WÜRZBURG IN KOMMISSION

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-95650-189-0 ISSN 1863-9461

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unterstützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg

# Dem grossen Forscher und Lehrer Josef van Ess In Dankbarkeit

Edward Badeen

# Inhaltsverzeichnis

| Vorwor                 | rt                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1                    |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Sunnit                 | ische Theologie in osmanischer Zeit                                                                                                                                                                                                                                    | 5                    |
| 1.<br>1.<br>1.         | Ziel dieser Arbeit  Die sieben Texte  1.3.1 Subkīs Nūniyya  1.3.2 Ibn Kamāl Bāšās Risālat al-iḥtilāf  1.3.3 Nawʿīs Risāla  1.3.4 Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ĕannāt  1.3.5 Isbirī Qāḍīzādes Munayyiza  1.3.6 Nābulusīs Taḥqīq al-intiṣār  1.3.7 Abū ʿUḍbas ar-Rawḍa al-bahiyya | 6788899              |
| 2. Ta 2. 2. 2. 2.      | 2 Werk                                                                                                                                                                                                                                                                 | 10<br>11<br>12<br>14 |
| 3. Ib 3. 3. 3.         | 2 Werk                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19<br>20<br>22       |
| 4. N<br>4.<br>4.<br>4. | 2 Werk<br>3 Risāla fī l-Farq bayna maḍhab al-Ašā <sup>c</sup> ira wa-l-Māturīdiyya                                                                                                                                                                                     | 24<br>25<br>26       |
| 5. H<br>5.<br>5.       | 2 Werk                                                                                                                                                                                                                                                                 | 28<br>29<br>31<br>32 |

|      |        | 5.3.3   | Der dritte Garten: Der Glaube an die Engel                           | 35  |
|------|--------|---------|----------------------------------------------------------------------|-----|
|      |        | 5.3.4   | Der vierte Garten: Der Glaube an Seine Bücher                        | 36  |
|      |        | 5.3.5   | Der fünfte Garten: Der Glaube an die Gottesgesandten                 | 37  |
|      |        | 5.3.6   | Der sechste Garten: Der Glaube an den Jüngsten Tag                   | 39  |
|      |        | 5.3.7   | Der siebte Garten: Der Glaube an die Auferweckung                    |     |
|      |        |         | nach dem Tod                                                         | 41  |
|      |        | 5.3.8   | Der achte Garten: Der Glaube an die Vorherbestimmung                 | 41  |
|      | 5.4    | Fazit.  | -                                                                    | 43  |
| 6.   | Isbi   | rī Oādī | izāde (gest. nach 1130/1717)                                         | 45  |
|      | 6.1    |         | aphie                                                                |     |
|      | 6.2    | _       | -F                                                                   |     |
|      | 6.3    |         | Mumayyiza                                                            |     |
|      |        |         | Die Themen der <i>Risāla Mumayyiza</i>                               |     |
|      | 6.4    |         |                                                                      |     |
| 7. S | ۲Ab    | dalġani | ī an-Nābulusī (gest. 1143/1731)                                      | 51  |
|      | 7.1    | -       | aphie                                                                |     |
|      |        | _       | Nābulusīs Lehrer                                                     |     |
|      |        |         | Nābulusīs Schüler                                                    |     |
|      | 7.2    |         |                                                                      |     |
|      | 7.3    | Tahqīq  | g al-intiṣār fī ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī ʿalā ḫalq al-iḫtiyār | 57  |
|      | 7.4    |         |                                                                      |     |
| 8.   | Abī    | i 'Udba | a (gest. nach 1172/1759)                                             | 61  |
|      | 8.1    |         | aphie und Werk                                                       |     |
|      | 8.2    | _       | wda al-bahiyya fimā bayna al-Ašā <sup>c</sup> ira wa-l-Māturīdiyya   |     |
|      | 8.3    |         |                                                                      |     |
| 9.   | Die    | Texte i | m Vergleich                                                          | 65  |
| 10.  |        |         | nd Harmoniestreben                                                   |     |
|      |        |         |                                                                      |     |
| Bib  | liogra | iphie   |                                                                      | 83  |
| т 1  |        |         |                                                                      | 0.0 |

### Vorwort

Die Geschichte der Theologie im Osmanischen Reich ist bislang kaum untersucht worden. Soweit uns überhaupt Informationen dazu vorliegen, verdanken wir sie türkischen Forschern, die sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend mit diesem Thema befasst haben. Dabei entstand eine Reihe von Publikationen, die sich dem Gegenstand auf unterschiedliche Weise nähern. Manche von ihnen analysieren theologische Diskussionen, die innerhalb der Māturīdiyya stattfanden. Damit behandeln sie zwar nicht den osmanischen Kalām selbst, tragen aber zur Erhellung der Voraussetzungen, auf denen er ruhte, massgeblich bei (z.B. Kasım Turhan; Bir Ablâk Problemi Olarak Kelâm ve Felsefede İnsan Fiilleri, İstanbul 1996; Mustafa Sait Yazıcıoğlu: Mâtüridi ve Nesefî'ye Göre İnsan Hürriyet Kavramı, İstanbul 1997). Andere Publikationen befassen sich mit der Epoche, die als zentral für die osmanische Theologie- und Religionsgeschichte angesehen wird. Dabei zielen sie entweder auf einen historischen Überblick (z.B. Mustafa Sait Yazıcıoğlu: Le kalâm et son rôle dans la société turco-ottomane aux XVe et XVIe siècles, Ankara 1990 [ursprünglich Thèse 3ème cycle, Paris 1977]) oder auf einzelne Figuren, denen in dieser Zeit eine prominente Rolle zukam (z.B. [Nihâl] Atsız: "Kemalpaşa-oğlu'nun Eserleri", in: Sarkiyât Mecmuasi 6/1966/71-112 und 7/1972/83-135; vgl. den umfangreichen Artikel zu "Kemalpaşazade" in der neuen Ausgabe der Islâm Ansiklopedisi, Vol. 25, Ankara 2002, S. 238-247). Wieder andere stellen das 19. und das frühe 20. Jahrhundert in den Mittelpunkt der Überlegungen. Ihr erklärtes Interesse besteht darin zu verfolgen, wie sich aus dem traditionellen Kalām eine neue, reformistisch orientierte Form der Theologie entwickelt hat (z.B. Sait Özervarlı: "Attempts to Revitalize Kalām in the Late 19th and Early 20th Centuries, in: The Muslim World 89/1999/90-105).

Allen Arbeiten ist indessen gemeinsam, dass sie auf eine Fülle von unbearbeiteten Quellentexten verweisen. Deren Spektrum reicht von ausführlichen Kommentarwerken und Glossen, die im Unterricht an den Medresen verwendet wurden, über kurze Glaubensbekenntnisse und Traktate bis hin zu Schriften, die sich mit Themen im Schnittfeld von Theologie und Philosophie bzw. Sufismus auseinandersetzen. Der Großteil dieses Materials ist nicht ediert. Aber auch die gedruckten Texte sind in der Regel noch nicht untersucht worden. Insofern fehlt es uns in vieler Hinsicht an Grundlagen, um die osmanische Theologie zu beschreiben und ihre charakteristischen Züge und Traditionslinien herauszuarbeiten.

Eine dieser Lücken möchte Edward Badeen nun mit seiner Arbeit schliessen. Ihm geht es darum, eine Reihe von Texten zugänglich zu machen, in denen das Verhältnis zwischen der aš aritischen und der maturiditischen Theologie thematisiert wird. Dass solche Schriften existierten, war schon länger bekannt, denn man stiess bereits im späten 19. Jahrhundert auf die Rauḍa al-bahiyya fimā baina l-Ašā ira wa-l-Māturīdiyya von Abū 'Udba. Dabei wurde bald festgestellt, dass

Abū 'Udba (12./18. Jh.) kein wirklich neues und originelles Werk verfasst hatte, sondern in vielen Punkten von einem Text Tāǧaddīn as-Subkīs (8./14. Jh.) abhing. Diese Feststellung blieb jedoch isoliert, denn man konnte die beiden Schriften nicht in einen größeren historischen Zusammenhang einordnen. Das wird erst jetzt möglich aufgrund des neuen Quellenmaterials, das in diesem Band publiziert wird.

Edward Badeen gelingt es nämlich, eine ganze Sammlung von Texten über die Affinität zwischen der aš aritischen und der māturīditischen Theologie zu präsentieren. Sie sind zwischen dem 9./15. und dem 12./18. Jahrhundert im Osmanischen Reich entstanden und belegen eindrücklich, wie ernst dieses Thema, das ursprünglich von Subkī aufgebracht worden war, dort diskutiert worden ist. Die Sammlung ist nicht immer homogen, denn die einzelnen Autoren behandeln ihren Gegenstand aus unterschiedlichen Blickwinkeln. Sie erhebt auch nicht den Anspruch auf Vollständigkeit; denn Badeen verweist selbst darauf, dass bereits umfangreichere Schriften zu demselben Thema (von Kamāladdin al-Bayāḍī und Šayḥzāde) publiziert worden sind. Darüber hinaus ist vermutlich damit zu rechnen, dass eines Tages weitere Texte hinzukommen werden, die in den Handschriftenbeständen bislang nicht entdeckt worden sind.

Trotzdem ist mit dieser Publikation ein großer Schritt getan. Denn sie richtet unseren Blick auf einen Gegenstand, der bis jetzt zu Unrecht vernachlässigt wurde. Gemeint ist die Frage, wie im Osmanischen Reich das Verhältnis zwischen aš aritischer und maturiditischer Lehre bewertet wurde und wie aus solchen Diskussionen eine allgemein anerkannte sunnitische Theologie entstand. Damit eröffnet das Buch einen wichtigen Themenkreis. Er dürfte letztlich auch zu verschiedenen anderen Bereichen (Verhältnis zwischen šafi itischer und hanafitischer Rechtsschule; Verhältnis des Kalām zu populären religiösen Vorstellungen) Berührungspunkte aufweisen. Deswegen kann man nur hoffen, dass dieses Buch Interesse finden wird und dass der Erforschung der Theologie in osmanischer Zeit künftig überhaupt größere Aufmerksamkeit geschenkt wird.

\* \* \*

Die Untersuchungen, die zu dieser Publikation geführt haben, wurden von mehreren Seiten in großzügiger Weise gefördert. Zu nennen sind hier in erster Linie der Schweizerische Nationalfonds, der die Arbeit durch seine finanzielle Unterstützung ermöglichte, aber auch die Kollegen Bakri Aladdin und Jan Just Witkam sowie die Bibliotheken (Süleymaniye/Istanbul, Zāhiriyya/Damaskus, Staatsbibliothek/Berlin, Universitätsbibliothek/Leiden), die uns Kopien von Handschriften zur Verfügung gestellt haben. Ein besonderer Dank gilt überdies Anke von Kügelgen, die nicht nur die Beantragung der Fördermittel unterstützte, sondern das Projekt jederzeit mit großem Interesse begleitet hat.

Die Idee, das Buch in dieser Reihe zu publizieren, entstand bei einem Gespräch mit Claus Schönig am Orient-Institut Istanbul. Sie trägt der Tatsache Rechnung, dass die Texte, die hier präsentiert werden, in besonderer Weise mit dem kulturellen Erbe Istanbuls verbunden sind. Claus Schönigs Interesse, die freundliche Zustimmung von Manfred Kropp, dem Direktor des Instituts (Beirut), und die engagierte Mitwirkung des Ergon Verlags haben die zügige Umsetzung dieser Idee ermöglicht. Dafür sei ihnen allen ebenfalls herzlich gedankt.

Zürich, im Juli 2007

Ulrich Rudolph

# Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

# 1. Einleitung

In seinem Buch Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand (1997) hebt Ulrich Rudolph die wichtige Rolle von Subkīs (gest. 771/1370) Nūniyya bei der Gleichstellung der theologischen sunnitischen Schulen der Hanafiyya-Māturīdiyya und der Aš'ariyya hervor. Folgende Werke, die zwischen Aš'arī (gest. 324/935) und Māturīdī (gest. 333/944) vergleichen, werden dabei erwähnt: 1. Abū 'Udbas (gest. 1172/1759) *ar-Rawda al-bahiyya fimā bayna l-Ašā<sup>c</sup>ira wa-l-Māturīdiyya*, das sich sehr auf Subkīs Nūniyya stützt, 2. Nābulusīs (gest. 1143/1730) Tahqīq al-intisār fī ittifāq al-Aš'arī wa-l-Māturīdī fī l-ihtiyār, 3. 'Abdarrahmān b. 'Alī Šayhzādes Nazm al-farā'id wa-gam' al-fawā'id fi bayān al-masā'il allatī waqa'a fihā al-iḥtilāf bayna l-Māturīdiyya wa-l-Aš'ariyya fī l-'aqā'id, verfasst gegen 1132/1721, gedruckt in Kairo 1317/1899-1900<sup>1</sup>, in dem "der Leser ohne allzu große Mühe nachschlagen" konnte, "welche Ansichten die mašāvih al-Hanafiya sowie die mašāvih al-Ašācira, nach Kenntnis des Autors, zu vierzig Hauptfragen des Glaubens geäußert hatten", 4. 'Abdalhamīd al-Harpūtīs (oder al-Hartabirtīs; wirkte wahrscheinlich in der 2. Hälfte des 11./17. Jahrhunderts) Kitāb as-Simt al-'abgarī fī šarh al-'Igd al-gawharī fī l-farq bayna kasbay al-Māturīdī wa-l-Aš arī, gedruckt in Istanbul 1305/1887-8, 5. Hālid Diyā'addīns (2. Hälfte des 11./17. Jahrhunderts) al-'Iqd al-ğawharī, zu dem der Kommentar as-Simt al-abqarī von 'Abdalḥamīd al-Ḥarpūtī geschrieben wurde, und 6. Kamāladdīn al-Bayādīs (gest. 1098/1687) Išārāt al-marām 'an 'ibārāt al-imām, in dem fünfzig Differenzpunkte zwischen Aš'ariyya und Māturīdiyya aufgelistet werden. Dabei wird festgestellt, dass "der Vergleich nicht auf Differenzierung, sondern auf Harmonisierung hin angelegt war"2. Lediglich Kamāladdīn al-Bayādī wollte sich nicht mit der allgemeinen Tendenz, die Unterschiede zwischen der beiden Schulen herunterzuspielen, anfreunden. Deswegen listete er in seinem Werk eine sehr viele grössere Zahl von Differenzen als alle anderen genannten Autoren auf. Auch Bayadī wollte sich indessen nicht gegen den Burgfrieden zwischen den sunnitischen Schulen stellen. Daher betont auch er, dass sich die Aš'arīten und die Māturīditen gegenseitig weder des Unglaubens noch der Ketzerei bezichtigen dürften, was - eben seit Subkī - einer allgemeinen Haltung entsprach.

Die zweite Auflage erschien im Rağab 1323/September 1905. – Ich danke Ulrich Rudolph dafür, dass er mir diese Arbeit anvertraut hat, für die Beschaffung der Handschriften sowie für seine ausgezeichneten Korrekturvorschläge. Birgit Krawietz danke ich für ihre grosse Hilfe bei der Erschliessung der Artikel aus der İslâm Ansiklopedisi. Renate Würsch danke ich für Lektüre und Durchsicht des Manuskripts.

Rudolph, Ulrich, Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden u.a. 1997, 7 u. 10-12.

In einer Anmerkung nennt Rudolph Handschriften, die dasselbe Thema behandeln. Auch dort zählen die Autoren die Differenzpunkte zwischen Ašʿariyya und Māturīdiyya auf, betrachten diese Punkte aber nicht als gravierend. Die Texte sind in der Anordnung Rudolphs: 1) Kamālpāšāzāde (gest. 940/1533), Risālat al- iḥtilāf bayna l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya fī iṭnatay ʿašrata masʾala, MS Süleymaniye/Tırnovalı 1847/2, foll. 57-59; 2) Muḥammad al-Isbirī Qādīzāde (um 990/1582), Mumayyizat madhab al-Māturīdīya ʿan al-madāhib al-ġayriyya, MS Berlin 2492, foll. 68b-76a; 3) Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ Nawʿī (gest. 1007/1598), Risāla fī l-farq bayna madhab al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya, MS Leiden 1882 (dazu GAL II 443)³.

#### 1.1 Forschungsstand

Rudolph hat in seinem Buch *al-Māturīdī* (1997) nicht nur den Forschungsstand in Bezug auf Māturīdī selbst ausführlich dargestellt<sup>4</sup>, sondern auch den Forschungsstand über das Verhältnis zwischen den Lehren Aš<sup>c</sup>arīs und Māturīdīs wie folgt zusammengefasst:

"Die erste Phase, die bis in die Mitte unseres Jahrhunderts andauerte, stand ganz im Zeichen des Vergleiches zwischen Aš'arī und Māturīdī. Initiiert wurde sie von Spitta (1876), der in seinem Buch über Ašʿarī die *Rauḍa al-Bahīya* des Abū ʿUdha heranzog und so bekannt machte, daß ihr fortan ein großer Stellenwert zugebilligt worden ist. Spitta listete, Abū 'Udba folgend, die bekannten dreizehn Differenzpunkte zwischen beiden Theologen auf. Aber er übernahm mit der Liste auch die These, daß Māturīdī und Ašʿarī letztendlich die gleiche, nur im Detail voneinander abweichende Lehre vertreten hätten. Spiro (1904) entdeckte dann kurz nach der Jahrhundertwende, daß besagter Abū ʿUdba lediglich ein später Kompilator gewesen ist. Wie er schon nachweisen konnte, ging die Idee der Analogie beider Systeme bereits auf Subkī, also auf das 8./14. Jahrhundert, zurück. Doch damit gewann der Gedanke nur an Autorität, und es galt fortan mehr oder weniger als bewiesen, daß im sunnitischen Islam zwei nahezu identische kalām-Schulen entwickelt worden seien. Goldziher (1910) etwa formulierte pointiert: "Es lohnte sich nicht, auf die kleinlichen Unterschiede dieser beiden eng verwandten Lehrmeinungen einzugehen." Und nach ihm äußerten zahlreiche Autoren ähnliche Urteile, wobei ihr Beleg immer wieder die Liste der dreizehn Differenzpunkte gewesen ist. Das gilt, jeweils mit Nuancen, für Horten (1912), MacDonald (1936), Klein (1940) und Tritton (1947). Aber auch hinter den in vieler Hinsicht subtileren Bemerkungen von Gardet-Anawati (1948) stand im Grunde noch immer dieselbe Tendenz"5.

#### 1.2 Ziel dieser Arbeit

Das Ziel dieser Arbeit ist es nicht, sämtliche Texte, in denen Differenzpunkte zwischen den Lehren Aš<sup>c</sup>arīs und Maturīdīs aufgelistet werden, zu präsentieren. Das

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebd., 11, Anm. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebd., 12-21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebd., 13.

würde den Rahmen eines Buches sprengen, da manche dieser Schriften wie Šayhzādes *Nazm al-farā<sup>7</sup>id* oder Bayādīs *Išārāt al-marām* umfangreiche Werke sind. Der Akzent liegt vielmehr auf der Publizierung bislang unbekannten Materials. Deswegen stehen fünf Texte im Mittelpunkt dieser Arbeit, die bislang nur handschriftlich zugänglich gewesen sind. Sie thematisieren die Frage der Differenzpunkte auf unterschiedliche Weise. Zwei Autoren behandeln sie generell (Kamālpāšāzāde, Naw'ī), zwei andere, indem sie den Akzent auf ein bestimmtes theologisches Problem legen (Isbirī, Nābulusī); der fünfte wählt die Form eines Glaubensbekenntnisses, um seine Ansichten zu formulieren (Āghisārī). In allen Fällen ist aber die Überzeugung spürbar, dass die Unterschiede zwischen Aš<sup>c</sup>arī und Māturīdī der Zahl und der Bedeutung nach minim seien. Insofern stehen sämtliche Autoren in der Tradition, die von Subkī begründet wurde und zu Abū 'Udba hinführte. Deswegen sind die Texte dieser beiden - die an sich bekannt sind ebenfalls in die Sammlung aufgenommen wurden. Sie bilden den Ausgangs- und Endpunkt der Präsentation, wobei sich der Neudruck auch deswegen lohnt, weil manche Fehler in den älteren Ausgaben dieser beiden Texte korrigiert werden konnten.

#### 1.3 Die sieben Texte

Im Folgenden werden die Ausgaben bzw. die Handschriften, auf welchen die hier wiedergegebenen arabischen Texte basieren, angegeben und kurz beschrieben. Alle Personennamen und Büchertitel, die ich in den Texten identifizieren konnte, erscheinen dort jeweils in Fussnoten. Ich beginne mit Täğaddīn as-Subkī (gest. 771/1370), dann folgen Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534), Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ Nawʿī (gest. 1007/1599), Kāfī Ḥasan al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616), Isbirī Qāḍīzāde (gest. nach 1130/1717)<sup>6</sup>, ʿAbdalġanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731) und schliesslich Abū ʿUḍba (gest. nach 1172/1759). In den edierten sieben Texten werden die

Im Kolophon von Isbirīs Mumayyiza steht, dass Muḥammad, bekannt als Qāḍīzāde al-Isbirī, am Nachmittag ('aṣr) des ersten Raǧab (gurrat raǧab) 1130 (31.05. 1717) (die Mumayyiza) fertig geschrieben habe. Dieses Datum ist die Lösung folgender in arabischen Worten verschlüsselten arithmetischen Formel: waqad waqa'a l-farāģu <minhu> waqt al-'aṣr min al-<sup>c</sup>ušr al-awwal min al-<sup>c</sup>ašr al-uwal min as-suds al-awwal min an-niṣf a <u>t-</u>ṭānī min al-<sup>c</sup>ušr al-ʿāšir min al-ʿiqd a t-tālit min al-ʿušr at-tānī min al-alf at-tānī min al-hiǧra an-nahawiyya. Die Entschlüsselung im Detail: 1. (waqad waqa'a l-farāģu <minhu> waqt al-'aṣr) = Ēs wurde am Nachmittag fertig gestellt, 2. (min al-'usr al-awwal min al-'asr al-uwal) = am 1. der ersten 10 Nächte: da ein Monat 3 x 10 Nächte hat, bedeutet dies: am 1, des Monats, 3, (min as-suds al-awwal min an-niṣf at-tānī) = des 7. Monats = Raǧab (ein Jahr hat 12 Monate, die hier in 2 x 6 Monate aufgeteilt werden), 4. (min al-'ušr al-'āšir min al-'iqd at-tālit) = des 10. Jahres des 3. Jahrzehnts = des 30. Jahres, 5. (min al-cusr at-tānī min al-alf at-tānī min al-higra annabawiyya) = des 2. Jahrhunderts des zweiten Jahrtausends der Higra. Zusammengerechnet kommen wir auf das Datum: am Nachmittag des ersten Rağab des Jahres 1130 der Hiğra = 31.05.1717. Da ich nichts gefunden habe, was dieses Datum in Frage stellen würde, nehme ich an, dass die Angabe richtig ist.

Seitennummern und die nicht zum Text gehörenden Ergänzungen in eckige Klammern gesetzt. In spitzen Klammern stehen Ergänzungen, die zwar in den Text gehören, vom Schreiber aber aus Versehen vergessen worden sind.

#### 1.3.1 Subkīs Nūniyya

Die hier wiedergegebene Version der *Nūniyya* stützt sich auf die Kairiner Ausgabe von Subkīs *Ṭabaqāt aš-šāfī<sup>c</sup>iyya al-kubrā*, hrsg. von Maḥmūd Muḥammad aṭ-Ṭanāḥī und ʿAbdalfattāḥ Muḥammad al-Ḥulw, Kairo 1976, Bd. 3, 377-389. Der Umfang der *Nūniyya* beläuft sich also auf 19 Seiten der *Ṭabaqāt*. Die Seitenzahlen der *Ṭabaqāt*-Edition werden hier im Text in eckigen Klammern angegeben, damit man den *apparatus criticus* und eventuelle Abweichungen dort vergleichen kann.

# 1.3.2 Ibn Kamāl Bāšās Risālat al-iḥtilāf bayn al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya fī iṭnatay 'ašrata mas'ala

Es handelt sich hier um: MS Süleymaniye/Tırnovalı 1847/2, fol. 57-59. Beim Erhalt der "Handschrift" war überraschenderweise festzustellen, dass es sich um einen gut lesbaren Steindruck handelt. Die *Risāla* umfasst also drei Seiten und nicht drei Blätter, wie die Bezeichnung vermuten liesse. Auf Seite 57 befinden sich 15, auf den Seiten 58 und 59 jeweils 25 Zeilen.

#### 1.3.3 Nawīs Risāla fi l-farq bayna madhab al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya

Naw'īs *Risāla* besteht aus ca. zwei Seiten, die sich über zwei Blätter erstrecken, welche oben links die Ziffer 39 und 40 tragen. Sie ist eingebettet in MS Leiden 1882. Seite 39a hat zehn, Seite 39b, 19 und Seite 40a 13 Zeilen. Der Text ist in schöner lesbarer Nashī-Schrift geschrieben.

# 1.3.4 Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿtiqādāt

Die Handschrift, die mir zur Verfügung stand, stammt aus der Berliner Staatsbibliothek, Preuss. Kulturbesitz, Orientabteilung und trägt die Signatur: Wetzstein II 1757; fol. 91b-107b. Ihr folgt eine Seite zusätzlich über Māturīdī mit der Signatur: Wetzstein II 1794; fol. 33b.

Die Rawdat al-ğannat ist schön und klar geschrieben. Am Rande findet man oft unterschiedlich lange Kommentare oder Erklärungen, aber nur bis Seite 95a, danach finden wir am Rande gar keine Wörter mehr. Die erste Seite weist 13, die letzte 11, und alle anderen Seiten weisen 15 Zeilen auf.

Die am Rande geschriebenen Kommentare werden in den Fussnoten der arabischen Edition fett gedruckt. Die Handschrift weist oft Feuchtigkeitsflecken auf, insbesondere an den Rändern, was manchmal die Entzifferung einiger der am Rande geschriebenen Wörter erschwert.

Der Name des Schreibers wird uns nicht verraten, dafür aber das Jahr der Fertigstellung: 1146/1733-34.

# 1.3.5 Isbirī Qādīzādes Mumayyizat madhab al-Māturīdiyya 'an al-madāhib alġayriyya

Es handelt sich hier um die foll. 68b-76a der MS Berlin 2492. Die Schrift ist schön und lesbar. Jedes Blatt ist von Kommentaren umrandet. Wenige innen neben dem Schriftspiegel zwischen den Seiten geschriebene Wörter konnten nicht entziffert werden.

Am Ende der Handschrift lesen wir, dass Muḥammad, bekannt als Qādīzāde al-Isbirī, am Nachmittag des ersten Raǧab 1130/31. Mai 1717 die *Risāla Mumay-yiza* vollendet habe (*ḥarrarahu*). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717 gestorben sein kann.

# 1.3.6 Nābulusīs Taḥqīq al-intiṣār fi ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī ʿalā ḥalq al-iḥtiyār

Von der Handschrift MS Damaskus, Zāhiriyya, 7605 0b-25a konnte glücklicherweise eine Fotografie beschafft werden, die als Grundlage für diese Edition dient<sup>7</sup>. Die Schrift ist gut lesbar. Die Zeilenzahl variiert von 9 (25a, die letzte Seite) bis 27 (15b).

Am Rande mehrerer Seiten finden sich Bemerkungen, die aus einem einzigen Wort bis hin zu einigen Sätzen bestehen. Einige Seiten sind mit ziemlich langen Texten umrandet (5b, 10a, 11a und 17b).

# 1.3.7 Abū 'Udbas ar-Rawda al-bahiyya fīmā bayna l-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya

Die Edition stützt sich auf die in Haidarabad 1322/1904 gedruckte Ausgabe von ar-Rawda al-bahiyya. Die Seitenzahlen der Ausgabe von Haidarabad werden hier jeweils in eckigen Klammern wiedergegeben.

An dieser Stelle möchte ich mich bei Herrn Bakri Aladdin herzlichst dafür bedanken, dass er mir eine Fotografie dieser als verschollen gegoltenen Handschrift zur Verfügung gestellt hat. Vgl. Rudolph, Māturīdī, 10.

# 2. Tāğaddīn as-Subkī (gest. 771/1370)

Im Mittelpunkt des hier verfolgten Erkenntnisinteresses steht die Nūniyya, ein Lehrgedicht theologischen Inhalts. In diesem legt der spätmittelalterliche Gelehrte Tāğaddīn as-Subkī dar, dass die Ašʿariyya und die Māturīdiyya in wesentlichen Punkten einig seien. Bestehende Differenzen sind für ihn lediglich sekundärer Art. Wie bereits erwähnt, ist die Nūniyya in Subkīs Hauptwerk, den Tabaqāt aš-šāfīʿiyya al-kubrā, enthalten, einem umfangreichen biobibliographischen Lexikon šāfīʿitischer Gelehrter, welches jahrhundertelang die Wahrnehmung der Vertreter dieser Schule bestimmte und auch weiterhin prägt<sup>8</sup>. Subkīs Leben und Werk werden im Folgenden kurz vorgestellt. Anschliessend wird sein bedeutendes Tabaqāt-Werk skizziert und die Position der Nūniyya innerhalb dieses enzyklopädischen Nachschlagewerks bestimmt sowie deren Bedeutung als ein einflussreicher theologischer Vermittlungsversuch.

#### 2.1 Biographie

Die vollständige Namensangabe lautet Tagaddin Abū Nasr 'Abdalwahhāb b. 'Alī b. 'Abdalkāfī b. 'Alī b. Tamām b. Yūsuf b. Mūsā b. Tamām as-Subkī<sup>9</sup>. Tāǧaddīn as-Subkī wurde im Jahre 727/1327-28 in Kairo geboren. 771/1370 starb er in Damaskus an der Pest. Sein nicht minder berühmter Vater, Taqiyyaddīn 'Alī (gest. 756/1355), hatte u. a. das Amt des Oberrichters (qādī al-qudāt) inne. Subkī studierte zunächst in Kairo, danach in Damaskus, wohin sein Vater Taqiyyaddīn 739/1338 versetzt worden war. Schon in Ägypten dozierte er in der Šayhūniyya und der Ibn Tūlūn-Moschee. Noch als junger Mann wirkte er in Damaskus als Lehrer (mudarris) und Prediger (hatīb) an der Umayyadenmoschee. Im Laufe der Zeit unterrichtete er an verschiedenen Schulen in Damaskus. Als Nachkomme einer bedeutenden Gelehrtenfamilie setzte er in Damaskus seine eigene Ausbildung fort und hörte insbesondere bei Abū 1-Ḥaǧǧāǧ Yūsuf al-Mizzī (gest. 742/ 1341)10 und dem Traditionarier Šamsaddīn Muḥammad b. 'Utmān ad-Dahabī11 (gest. 748/1348). Obwohl Subkī gerade Dahabī sehr schätzte, kritisierte er dennoch dessen harte Haltung und Polemik gegenüber den Mystikern, seine Angriffe gegen šāficitische und hanafitische Gelehrte sowie die übertriebene Kritik an

Nūniyyas wurden auch von Vertretern anderer Rechtsschulen geschrieben wie z.B. von Ibn Qayyim al-Ğawziyya (gest. 751/1350). Diesen greift Subkī an in seiner Abhandlung as-Sayf aş-şaqīl fī ar-radd ʿalā Ibn Zafīl: Yaruddu bihi ʿalā Nūniyyat Ibn al-Qayyim, hrsg. v. ʿAbdalḥafiz Saʿd ʿAṭiyya, Kairo 1937.

Die folgenden biographischen Angaben stammen aus dem Artikel von J. Schacht, bearbeitet von C. E. Bosworth, Subki, in El<sup>2</sup>, Bd. 9, 744; vgl. Brockelmann, GAL, Bd. 2, 89 f.; Subki, *Ṭabaqāt aš-šāfi<sup>c</sup>iyya al-kubrā*, 10 Bde., hrsg. Maḥmūd Muḥammad aṭ-Ṭanāḥī und ʿAbdalfattāḥ Muḥammad al-Ḥulw, Kairo 1976, Muqaddima, Bd. 1, 5-30.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Zu ihm s. G.H.A. Juynboll, Mizzī, in El<sup>2</sup>, Bd. 7, 212 f.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Zu ihm s. M. Bencheneb, bearbeitet von J. de Somogyi, Dhahabī, in El<sup>2</sup>, Bd. 2, 214 f.

den Aš'ariten. 756/1354 wurde er zum Qāḍī ernannt, ein Amt, das ihm mehrere Male entzogen wurde, welches er aber jeweils nach wenigen Monaten wieder erlangte. Im Ğumādā I 769/Januar 1368 wurde er der Veruntreuung von Mündelgeldern beschuldigt und sass 80 Tage im Gefängnis – anscheinend zu Unrecht. Durch das Bemühen von Freunden wurde er befreit und wieder in sein Amt eingesetzt, verstarb jedoch kurz darauf.

#### 2.2 Werk

Subkī kannte sich gut in verschiedenen religiösen Wissenschaften aus<sup>12</sup>. Als Jurist war er nicht nur im praktischen Leben als Qāḍī und Muftī tätig, sondern hinterliess neben eigenen Fatwas auch Spezialdarstellungen zu rechtlichen Einzelfragen, etwa zu den Riten der Pilgerfahrt. Auch im Bereich islamischer Rechtsmethodologie (uṣūl al-fiqh) sind Schriften von ihm überliefert, wie z.B. ein šāfī'itisches al-Ašbāh wa-n-nazā'ir-Werk sowie ein Kommentar zu al-Bayḍāwīs (gest. 716/1316)<sup>13</sup> al-Minhāǧ fī uṣūl al-fiqh<sup>14</sup>.

Bekannt ist Tāğaddīn as-Subkī auch als Theologe, Beobachter religiöser Strömungen und Gesellschaftskritiker. Sein *Muʿīd an-niʿam wa-mubīd an-niqam*<sup>15</sup> gibt durch zahlreiche Beispiele Handreichungen zur Wiedererlangung verlorener göttlicher Gnade. Das Werk legt dar, wie jeder Stand vom Kalifen bis zum Bettler seinen Pflichten nachkommen sollte. Schon als junger Mann pflegte Subkī Kontakt zu Ṣalāḥaddīn aṣ-Ṣafadī (gest. 764/1363), mit dem er das Interesse an der Poesie teilte. Oftmals kleidete Ṣafadī schwache Gedichte von Subkī in ein neues literarisches Gewand, wodurch Subkī Gelegenheit hatte, diese Kunst für sich weiterzuentwickeln. Bekannt geworden ist Subkī aber nicht mit traditionellen poetischen Stoffen, sondern durch Lehrgedichte theologischen und anderen Inhalts. Zu nennen ist die 758/1356 in Damaskus verfasste 'Aqīda nūniyya, eine Qaṣūda über al-Ašʿarī und dessen Lehre. Am bekanntesten wurde Subkī durch sein Ge-

Brockelmann listet 25 Titel aus diversen Disziplinen auf, s. GAL, Bd. 2, 89 ff., S, Bd. 2, 105 ff. S. auch 'Umar Ridā Kaḥḥāla, Mu'ğam al-mu'allifin: Tarāğim muşannifi al-kutub al-carabiyya, 15 Bde., Beirut [um 1976, Nachdruck der Ausg. Damaskus 1957-61], Bd. 6, 225-226.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Zu ihm s. J. Rosen, Baydawi, in El<sup>2</sup>, Bd. 1, 1130. Josef van Ess hat die grosse Unklarheit über das Todesjahr von Baydawi auf die zwei Möglichkeiten 709 oder 716 reduziert, von denen er das Jahr 716/1316 für wahrscheinlicher hält. Biobibliographische Notizen zur islamischen Theologie, in: Die Welt des Orients 9 (1978), 155-283, zum Todesdatum des Baydawi, 261-270.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Şafadī, Şalāḥaddīn Ḥalīl, Al-Wāfī bi-l-wafayāt, Bd. 19 (hrsg. v. Ridwān as-Sayyid), 315-316, 316.

Tägäddin as-Subkis Buch Muʿīd an-niʿam wa-mubīd an-niqam wurde von Oskar Rescher mit Kürzungen ins Deutsche übersetzt, unter dem Titel Über die moralischen Pflichten der islamischen Bevölkerungsklassen, Konstantinopel 1925. S. Rescher, Oskar, Gesammelte Werke, Abteilung 2, Schriften zur Adab-Literatur, Osnabrück 1980, Bd. 2, 693-850.

lehrtenlexikon šāfī itischer Autoren, *Ṭabaqāt aš-šāfī iyya al-kubrā*, welches sein *magnum opus* darstellt und weite Verbreitung fand.

#### 2.2.1 Ţabaqāt aš-šāficiyya al-kubrā

Das Werk *Ṭabaqāt aš-šāfīciyya* ist von Subkī selbst in drei Rezensionen verfasst worden, einer grossen (kubrā), einer mittleren (wusṭā) und einer kleinen (suġrā) Fassung. Die erste gedruckte Ausgabe der grossen Rezension, welche 1905-6 in Kairo in sechs Bänden erschien, war mangelhaft<sup>16</sup>. Eine neuere Ausgabe edierten die ägyptischen Gelehrten Mahmud Muhammad at-Tanāhī und 'Abdalfattāh Muḥammad al-Ḥulw in zehn Bänden 1964-76 in Kairo. Die Tabaqāt aš-šāft iyya al-kubrā gelten als das Standardwerk šāfi<sup>c</sup>itischer Gelehrsamkeit. Bei ihrer Erstellung hatte Subkī mit allerlei Schwierigkeiten zu kämpfen. In seinem Vorwort listet er zehn Werke als Vorläufer auf. Er gesteht aber, sie in manchen Fällen gar nicht gesehen zu haben. Dies gilt z.B. für 'Abdalwahhāb aš-Šīrāzīs (gest. 500/ 1106-7) Ta'rīḥ al-fuqahā', Abū l-Qāsim al-Bayhaqīs (gest. 565/1169-70) Wasā'il alalma'ī fī fadā'il asḥāb aš-Šāfi'ī oder Abū n-Naǧīb as-Suhrawardīs (gest. 563/1167-8) Mağmū<sup>c17</sup>. In anderen Fällen wurde eine ihm unzugängliche Handschrift von einem anderen Autor verwertet, so dass Subkī zumindest letzteren als Zeugen für einen älteren Text heranziehen konnte. Dies betrifft z. B. 'Umar al-Mutawwi'is (gest. um 440/1048) al-Mudhab fī dikr šuyūḥ al-madhab, eine Schrift, welche Ibn aş-Şalāh aš-Šahrazūrī<sup>18</sup> (gest. 643/1245-6) exzerpierte, oder 'Abdallāh b. Yūsuf al-Ğurğānīs (gest. 489/1096) *Ṭabaqāt*-Werk, aus dem bei Abū Saʿd as-Samʿānī (gest. 562/1167) und Ibn as-Salāh aš-Šahrazūrī Zitate auftauchen. Bei einigen Autoren, z. B. bei Abū 'Āṣim al-'Abbādī (gest. 458/1066), moniert Subkī die apodiktische Kürze bestimmter Einträge oder die Unvollständigkeit des Gesamtwerks - Mängel, die er selbst wirksam zu überwinden sucht. Imādaddīn b. Bāṭīš (gest. 655/ 1257) wirft er vor, dass seine Darstellung nicht umfassend sei, Abū t-Tayyib at-Țabarī (gest. 450/1058), dass er sich in seinem Muhtașar auf Šāficī und eine Gruppe von dessen Gefährten beschränkt habe. Wiederholten Versuchen zum Trotz gelang es den Religionsgelehrten bis zu Subkīs Zeit nicht, ein wirklich umfassendes Nachschlagewerk šāficitischer Gelehrsamkeit zu erstellen. So begann Ibn as-Salāh aš-Šahrazūrī mit einem Buch, starb aber, bevor er es vollenden konnte. Abū Zakariyyā an-Nawawī (gest. 676/1277-8) fasste es dann zusammen, verschied aber, während es sich noch im Stadium einer Rohskizze befand. Erst Abū l-Haǧǧāǧ al-Mizzī brachte es etwa ein Jahrhundert später in Reinschrift. Dabei haben diese drei herausragenden Gelehrten viele wichtige šāficitische Vertreter nicht einmal erwähnt. Subkī stützt sich des Weiteren auf Werke, die sich gar nicht auf den Radius der

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. J. Schacht/C. E. Bosworth, Subkī, in EI<sup>2</sup>, Bd. 9, 744.

Hierzu und zum Folgenden Subkī, *Ṭabaqāt aš-šāfīciyya al-kubrā*, Bd. 1, 216-217.

Der berühmte Traditionskenner und – wie Subkī – Gegner der Philosophie. Vgl. Goldziher, I., Gesammelte Schriften, Bd. 5, 388-394.

šāfi<sup>c</sup>itischen Rechtsschule beschränken, sondern auch Autoren anderer rechtlicher Denominationen miteinbeziehen. Ein Beispiel dafür ist Abū Isḥāq aš-Šīrāzī<sup>19</sup> (gest. 476/1083), welcher ein Buch schrieb, in dem šāfi<sup>c</sup>itische, mālikitische, ḥanafitische, ḥanbalitische und zāhiritische Gelehrte zu finden sind. Subkīs Grundlagenwerk markiert somit einen Meilenstein in der Aufarbeitung šāfi<sup>c</sup>itischer Gelehrsamkeit. Es setzte neue Massstäbe innerhalb der Schule und wird nicht nur von westlichen Gelehrten als Subkīs *magnum opus* eingestuft.

Inhaltlich setzt sich das Werk mit der religiösen und intellektuellen Geschichte des frühen Islam auseinander, insbesondere mit der Geschichte und Entwicklung der šāfi'itischen Jurisprudenz. George Makdisi<sup>20</sup> meint, dass Tāğaddīn as-Subkī in seiner Zielsetzung insbesondere seinem zwei Jahrhunderte früheren Vorgänger Ibn 'Asākir (gest. 660/1261) folgte - und zwar bezogen auf dessen Propaganda-Schrift für Aš'arī: Tabyīn kadib al-muftarī fīmā nusiba ilā l-imām Abī Ḥasan al-Aš'arī. Subkī verteidigte Aš<sup>c</sup>arī und die diesem zugeschriebenen Ideen. Subkī hoffte, diejenigen Šāfi'īten, die feindselig gegenüber rationaler Theologie gestimmt waren, davon zu überzeugen, dass Aš'arīs Rationalismus zulässig sei. Die Gegner von Subkī waren insbesondere hanbalitische Anthropomorphisten sowie unversöhnliche šāficitische Traditionarier. In seinem Werben für eine Verbindung von šāfi<sup>c</sup>itischer Gelehrsamkeit und theologischem Rationalismus à la Aš<sup>c</sup>arī macht Subkī geltend, dass selbst Šāfī'ī vom kalām Gebrauch gemacht habe<sup>21</sup>. Dass eine solche Polemik zu Gunsten des Ašcarismus aber noch im 8./14. Jahrhundert nötig war, zeigt, dass sich der aš'aritische Rationalismus trotz des Verstreichens von vier Jahrhunderten keine mehrheitliche Anerkennung unter Šāfi'īten hatte sichern können<sup>22</sup>. Ein gewisses Defizit der Reichweite der Tabagāt besteht jedoch darin, dass sich der Verfasser vor allem mit Gelehrten aus den šāfi<sup>c</sup>itischen Zentren (Kairo, Damaskus, Bagdad, Nischapur und Marw) auseinandersetzte und wenig bzw. z.T. gar nicht mit anderen Städten oder Regionen, von denen wir z.B. aus historischen Quellen wissen, dass es dort eine bedeutsame šāfi itische Präsenz gab. Folglich wurden ganze Regionen von Subkī entweder flüchtig oder gar nicht abgedeckt, wie z.B. Sistan, Aserbeidschan, das vorayyūbidische Ägypten oder der Jemen<sup>23</sup>.

<sup>1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Zu ihm jetzt ausführlich Chaumont, Eric, Al-Šayh Abū Ishāq Ibrāhīm al-Šīrāzī, Kitāh al-Luma fi uṣūl al-fiqh, Le Livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la loi, Traité de théorie légale musulmane, introduction, traduction annotée et index par Eric Chaumont, The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University of California. Berkeley 1999.

Hierzu und zum Folgenden J. Schacht/C. E. Bosworth, Subkī, in El², Bd. 9, 744.

Für Näheres s. Makdisi, George, Ash arī and the Ash arites in Islamic religious history, in: Studia Islamica 17 (1962), 37-80; 18 (1963), 19-39, insb. Bd. 17, 57-79. Zu älteren Tabaqāt-Werken s. ders., Ibn Aqīl et la résurgence de l'Islam traditionaliste au XIe siècle, Damaskus 1963, 47-58.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vgl. J. Schacht/C. E. Bosworth, Subkī, in El<sup>2</sup>, Bd. 9, 744.

<sup>23</sup> Halm, Heinz, Die Ausbreitung der šäff itischen Rechtsschule von den Anfängen bis zum 8./14. Jahrbundert. Wiesbaden 1974, 11-14.

#### 2.3 Die Nūniyya

Als die *Nūniyya* in das *Ṭabaqāt*-Werk von Subkī aufgenommen wurde, genoss sie bereits eine gewisse Popularität bei den Ḥanafiten, die sie gerne auswendig gelernt hatten, <sup>24</sup> was ihre nachhaltige Wirkung erklärt.

Im Vorspann zur *Nūniyya* und in den eingeschobenen Prosazeilen erwähnt Subkī folgende Autoren und Werke: Abū 1-Qāsim [Ibn ʿAsākirs]<sup>25</sup> *Talryīn*<sup>26</sup>, aš-Šayḥ al-Imām, d. h. den Vater des Autors, nämlich Taqiyyaddīn Abū 1-Ḥasan ʿAlī b. ʿAbdalkāfī as-Subkī (gest. 756/1355) und seine Bemerkung über ʿAqūdat Abī Ğaʿfar aṭ-Ṭaḥāwī²<sup>27</sup> (gest. 321/933)²8, Abū 1-Ḥasan al-Ašʿarīs (gest. 324/935)²9 al-Mūğaz al-kabīr³0, Šarḥ Nūniyya von Nūraddīn Muḥammad b. a. aṭ-Ṭayyib aš-Šīrā-zī aš-Šāfiʿī³1, Subkīs Šarḥ ʿAqūdat al-ustāḍ Abī Manṣūr³², Abū 1-Qāsim al-Qušayrī³³ (gest. 465/1072)³⁴ und sein Buch Šikāyat ahl as-sunna (bi-ḥikāyat mā nālahum min al-miḥna)³⁵, Subkīs Šarḥ Muḥtaṣar Ibn al-Ḥāģib³6.

Subkī nennt in der Nūniyya<sup>37</sup> alle ihm wichtig scheinenden Autoritäten beim Namen. Er fängt mit den Gründern der vier sunnitischen Schulen an, nämlich

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Subkī, *Tabaqāt*, 3, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Tiqataddīn Alī b. al-Ḥasan b. Hibatallāh (gest. 571/1176). Zu ihm s. N. Elisséeff, Ibn Asākir, in EP, Bd. 3, 713 f.

Der volle Titel lautet, Tabyīn kadib al-muſtarī fi mā nusiba ilā l-imām Abī ʿAlī al-Ḥasan al-Ašʿarī. Das Werk wurde 1347 H. in Damaskus gedruckt.

Aḥmad b. Muḥammad b. Sulaymān b. ʿAbdalmalik al-Azdī aṭ-Ṭaḥāwī al-Ḥaǧrī. GAS, 1, 439-442. ʿAqūdat aṭ-Ṭaḥāwī, al-ʿAqūda, al-ʿAqāʾid oder Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa, GAS, 1, 441 u. hier Anm 108. Seine ʿAqūda wurde zuerst von Hell übersetzt. S. Hell, Joseph, Von Mohammed bis Ghazâlî, 37 ff. In der kleinen und populären Ausgabe (1422/2003) der ʿAqūda aṭ-Ṭahāwiyya, al-musammāt: Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa lesen wir auf dem Deckblatt "b. Salāma" anstatt "b. Sulaymān", "al-Ḥanafī" anstelle von "al-Ḥaǧrī" und auf Seite drei lesen wir: Ḥuǧǧat al-Islam, Abū Ğaʿfar al-Warrāq aṭ-Ṭaḥāwī.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 378. Ṭaḥāwī war ein Ḥanafit. Vgl. Rudolph, *Māturīdī*, 8, Anm. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> *GAS*, Bd. 1, 602-604.

<sup>30</sup> Abū l-Qāsim Ibn 'Asākir meint, er habe ungefāhr 200 Bücher von al-Aš'arī gefunden, die sich dem Thema uṣūl ad-dīn widmeten, al-Mūğaz al-kabīr aber fasse den Inhalt all dieser Werke in sich. Subkī, Ţabaqāt, Bd. 3, 377.

Er stammte aus Kīlān. Im Jahr 757/1356 kam er nach Damaskus und hörte bei Subkī anderthalb Jahre. Subkī, *Tabaqāt*, Bd. 3, 379.

<sup>32</sup> Der volle Titel dieses Buches lautet: as-Sayf al-mašhūr fī šarh ʿAqīdat Abī Manṣūr. Im Vorwort von Subkīs Tabaqāt, Bd. 1, 18 folgt auf "Abū Manṣūr" in eckigen Klammern das Wort "al-Māturīdī". In diesem Werk soll Subkī nicht nur die ʿaqīda von Māturīdī erklärt haben, sondern auch die diesbezügliche Meinungsverschiedenheit der Theologen vor ihm (wörtl. iḥtilāf as-salaf ... ka-ḥtilāf al-ḥalaf). Schon in diesem Werk soll er festgestellt haben, dass die Differenzen unwesentlich und nur sprachlicher Natur sind (lafzī). Ebd. Bd. 3, 384.

<sup>33</sup> Im Prosatext dort nennt ihn Subkī: "al-Ustād Ibn Hawāzin, das heisst (w. wa-huwa): Abū l-Qāsim al-Qušayrī". Ebd., Bd. 3, 384.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dazu Heinz Halm, al-Ku<u>sh</u>ayrī, in *El*<sup>2</sup>, Bd. 5, 526 f.

Den vollständigen Text dieses Werks finden wir in Subkī, *Tabaqāt*, Bd. 3, 399-423.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ebd., Bd. 3, 386. Ibn al-Ḥagib ist Ğamaladdin Abu ʿAmr ʿUtman b. ʿUmar al-Maliki, gest. 646/1249. Zu ihm s. H. Fleisch, Ibn al-Ḥadib, in El², Bd. 3, 781.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Subkī, *Tabagāt*, Bd. 3, 380-381.

Šāfī'ī (gest. 204/820), Mālik (gest. 179/795), Aḥmad [b. Ḥanbal] (gest. 241/855) und Abū Ḥanīfa. Er erwähnt Abū Yūsuf (Ya'qūb b. Ibrāhīm b. Ḥabīb al-Kūfī, gest. 182/798), Muḥammad (wahrscheinlich Abū Ḥanīfas Gefährte, Abū Ḥamza Muḥammad b. Ibrāhīm al-Baġdādī al-Bazzāz, gest. 289/902), "die Bücher der Ḥanafīten" (kutub al-Ḥanafīyya)<sup>38</sup> sowie sein eigenes (Subkīs) Buch Śarḥ ʿaqīdat al-ustāḍ Abī Manṣūr (al-Māturīdī) und Māturīdī<sup>39</sup>.

Dann stellt er eine lange Liste zusammen, welche eine grosse Anzahl bekannter klassischer Ṣūfi-Meister umfasst, als ob er seinen Lesern damit den Rahmen des von ihm anerkannten islamischen Denkspektrums aufzeigen wollte.

Die Namen lauten in der Reihenfolge, in der sie erscheinen:

```
Sufyān [at-Tawrī] (gest. 161/778)
Ishāq [? b. Ibrāhīm b. Muhlid b. Rāhawayh al-Ḥanzalī] (gest. 238/853)
Dāwūd [b. Nuṣayr aṭ-Ṭā'ī] (gest. 165/781-782)
Abū 1-Hasan al-Aš<sup>c</sup>arī (gest. 324/935)
Hārit "muḥāsib nafsihī" 40 (gest. 243/857-858)
[Ibrāhīm] Ibn Adham [al-Balhī] (gest. 160/776 oder später<sup>41</sup>)
al-Fudayl [b. 'Iyād] (gest. 187/802)
Ma<sup>c</sup>rūf [al-Karhī] (gest. 200/810)
Dū n-Nūn [al-Miṣrī] (gest. 246/861)
as-Sariyy [as-Saqatī] (gest. 253/867)
Bišr b. al-Ḥārit al-Ḥāfi (gest. 226/840 od. 227/841)
at-Tā'ī [Dāwūd b. Nuṣayr] (gest. 265/879),
Šagīg al-Balhī (gest. 194/810)
[Abū Yazīd] Ţayfūr [al-Bistāmī] (gest. 261/875 od. 264/877)
[Abū Sulaymān] ad-Dārānī (gest. 215/830)
[Sahl b. 'Abdallāh] at-Tustarī (gest. 283/818 od. 293/905-906)
Hātim [al-Aşamm] (gest. 237/851)
Abū Turāb 'Askar [an-Naḥšabī] 42 (gest. 245/859)
Mansūr b. 'Ammār (gest. Anfang des 3./9. Jh.)
Yaḥyā b. Muʿāḍ (gest. um 70/689)
al-Ğunayd (gest. 298/910)
Abū 'Utmān al-Hīrī (gest. 298/910-911)
[Abū 1-Husayn] an-Nūrī (296/907)
Ruwaym [b. Aḥmad b. al-Baġdādī] (gest. 303/915)
```

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ebd., 3, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ebd., 3, 384.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Al-Ḥārit b. Asad al-Muḥāsibī. Sulamī, Abū ʿAbdarraḥmān, *Ṭabaqāt*, ed. Sharība, 56-60.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. Gramlich, Wunder der Freunde Gottes, 251 ult.

Die bisher erwähnten Namen sind in Versen der Nūniyya zu finden, die in Subkī, Ṭabaqāt, 3, 380 erwähnt worden.

```
Abū 1-Fawāris Šāh al-Kirmānī (gest. vor 300/912)
```

[Muḥammad b. Ismā<sup>c</sup>īl] al-Maġribī (gest. 279/892-893)

[Aḥmad b. Muḥammad] Ibn Masrūq (aṭ-Ṭūsī, gest. 299/911-912)

[Abū 'Ubayd Muḥammad b. Ḥassān] al-Busrī (gest. 245/859)

[Abū Saʿīd] al-Ḥarrāz (gest. 279/892 od. 286/899)

Samnūn [b. ʿUmar al-Muḥibb, Abū l-Ḥasan al-Ḥawwāṣ] (starb nach al-Ğunayd)

[Abū 'Abdallāh b.] al-Ğallā' (gest. im 3./9. Jh)

Ibn 'Aṭā' [al-Adamī] (gest. 309/921 od. 311/923-924)

[Ibrāhīm b. Aḥmad b. Ismā'īl] al-Ḥawwāṣ (gest. 291/904)

Bunān [b. Muḥammad b. Ḥamdān b. Saʿīd al-Ḥammāl] (gest. 316/928)

Mumšād [ad-Dīnawarī] (gest. 299/911-912)

[Muḥammad b. Dāwūd] ad-Duqqī (gest. 360/971)

[Dulaf b. Ğaḥdar] aš-Šiblī (gest. 334/946)

[Muḥammad] Ibn Ḥafif [b. Usfukšād aḍ-Ḍabbī] (gest. 371/981)

[Muḥammad b. ʿAbdalwahhāb] aṭ-Ṭaqafī (gest. 328/939-940)

und [Muḥammad b. 'Alī b. Ğa'far] al-Kattānī<sup>43</sup> (gest. 322/934)

Subkī sieht den Grund der immer wiederkehrenden *fitna* unter den Muslimen offenkundig in der *takfīr*-Haltung<sup>44</sup>. In der *Nūniyya* versucht er zunächst, der gegenseitigen Bezichtigung des Unglaubens (*kufr*) unter den Sunniten, bzw. Ašʿariten und Māturīditen, entgegen zu wirken, indem er die Differenzpunkte auflistet, sogar solche, von denen er meint, dass man sie Ašʿarī fālschlicherweise in den Mund gelegt hatte<sup>45</sup>, und sie für harmlos erklärt<sup>46</sup>. Gegen Ende seines Gedichtes aber geht er soweit, dass er jegliche *takfīr*-Haltung unter den Muslimen ablehnt. Subkī weigert sich sogar, Neuerungsstifter, so schlimm ihre jeweilige Neuerung (*bidʿa*) auch sein mag, des Unglaubens zu bezichtigen<sup>47</sup>.

Subkī entschloss sich, die bereits separat verbreitete *Nūniyya* auch in sein *Tabaqāt*-Werk aufzunehmen, um den Lesern die bestehenden Differenzpunkte zu verdeutlichen. Er wehrt jedoch die Vorstellung ab, Šāfi'cismus und Aš'aritentum seien zwei Seiten ein und derselben Medaille. In diesem Sinne teilt er im Vorspann mit: "Ich weiss, dass alle Mālikiten Aš'ariten sind, wobei ich keinen [davon] ausnehme. Die meisten Šāfi'cīten sind Aš'ariten, wobei ich nur diejenigen ausklammere, die sich an den Anthropomorphismus (*taǧsīm*) oder die *i'tizāl*-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ebd. Bd. 3, 381.

Schon Abū Sulaymān Dāwūd b. ʿAlī b. Ḥalaf al-Iṣfahānī (gest. 270/884) hat ein Kitāb Tark al-ikfār geschrieben. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 677.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Z.B. die Lehre, dass dem Propheten Muhammad nach dessen Tod keine Gesandtschaft (*risāla*) mehr zukomme. Vgl. Subkī, *Tabaqāt*, Bd. 3, 384.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Vgl. Rudolph, *Māturīdī*, 8 ff.

W. wa-l-kufru manfiyyun fa-lastu mukaffiran dā bid atin šan ā n n nīrānī, Subkī, Tabaqāt, Bd. 3, 389. Vgl. auch hier, unter 10. Toleranz.

Lehre halten (...). Die meisten Ḥanafiten sind Ašʿariten, d.h. sie orientieren sich in ihren Überzeugungen an Ašʿarī – abgesehen von denen, die sich an die Muʿtazila halten. Bei den Ḥanbaliten sind die meisten ihrer verdienstvollen Vorreiter (fuḍalāʾ mutaqaddimīhim) Ašʿariten, wobei nur diejenigen von der Glaubenslehre Ašʿarīs abweichen, welche sich zu den Anthropomorphisten gesellen. Letztere sind allerdings in dieser Gruppe der Ḥanbaliten zahlreicher vorhanden als bei anderen"48.

Subkī gibt an, nach eingehender Lektüre ḥanafitischer Schriften 13 Punkte ausgemacht zu haben, in denen zwischen Šāfi<sup>c</sup>īten/Aš<sup>c</sup>ariten und Ḥanafiten<sup>49</sup> dogmatische Unterschiede bestehen. Dabei unterscheidet er zwischen Differenzen sprachlicher Natur (*lafzī*), zu denen er sieben Punkte rechnet, und Differenzen inhaltlicher Art (*ma<sup>c</sup>nawī*), die nur in sechs Fällen vorliegen. Bei den sprachlichen Unterschieden handelt es sich um folgende Punkte:

- 1. Ašʿarī sagt: "Ich bin gläubig, so Gott will" (*anā muʾmin in šāʾ Allāh*). Abū Ḥanīfa und die Šāfiʿīten verwenden hier nicht den Zusatz "so Gott will". Dasselbe gilt für Māturīdī<sup>50</sup>.
- 2. Aš'arī meint, dass ein Paradiesanwärter (sa'īd) nicht in die Irre gehen (yaḍill) oder zu einem Anwärter auf die Hölle (yašqā) werden kann und umgekehrt. Nach Abū Ḥanīfa kann ein Paradiesanwärter zu einem Anwärter auf die Hölle werden und umgekehrt.
- 3. Dass ein Ungläubiger (*kāfir*) in den Genuss der Huld (*ni<sup>c</sup>ma*) Gottes kommen kann, ist nach Aš<sup>c</sup>arī unmöglich. Nach Abū Ḥanīfa und dem Aš<sup>c</sup>arīten Abū Bakr al-Bāqillānī (gest. 403/1013) ist es möglich.
- 4. Die [angeblich] von Ašʿarī vertretene Lehre, dass dem Propheten Muḥammad nach dessen Tod keine Gesandtschaft (*risāla*) mehr zukomme, sei eine Lüge. "Es gehört zu unseren [šāfiʿitischen] Glaubensgrundlagen, dass alle Propheten in ihren Gräbern lebendig sind."
- 5. Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so können nach Ašʿarī Gottes Wohlgefallen (*riḍā*) und Wille (*irāda*) auseinandertreten. Abū Ḥanīfa hingegen betrachtet, wie ihm von einigen unterstellt wird, beide als verbunden.
- 6. Aš arī wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (*īmān al-muqallid*) nicht akzeptabel sei (*lā yaṣiḥḥ*).
- 7. Aš arī definiert die Handlung eines Menschen als blossen Erwerb (*kasb*) und grenzt sie ab von der Schöpfung (*halq*). Die Hanafiten bezeichnen dies aber

<sup>49</sup> W. baynanā wa-bayna l-ḥanafiyya. Subkī, Ṭabaqāt, 3, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ebd., Bd. 3, 377 f.

Von den Hanafiten soll Māturīdī derselben Meinung sein in Bezug auf den *istiṭnā' fī l-īmān* (*ka-l-Māturīdī minhum ma'anā fī mas'alat al-istiṭnā'*). Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 384. "Kein Gläubiger sollte an sein Glaubenbekenntnis die Formel "wenn Gott will" anfügen (gegen die Hašwīya, Mu'tazila und Hāriǧīya)." Rudolph, *Māturīdī*, 235.

als freie Wahl (*iḫtiyār*)<sup>51</sup>. "Wir [Subkī] meinen, *iḫtiyār* und *kasb* sind zwei Wörter mit derselben Bedeutung (w. *cibāratān can mucayyan wāḥid*)".

#### Als Differenzen inhaltlicher Art nennt Subkī:

- 8. Aš'arī hält es für möglich, dass Gott einen Gehorsamen peinigt (ta'dīb almutī') und einen Ungehorsamen belohnt. Abū Ḥanīfa hält es für unmöglich.
- 9. Nach Aš arī kann man Gott nur durch die šarī a erkennen, nicht aber durch den Verstand. Gotteserkenntnis durch den Verstand vertreten die Hanafiten.
- 10. Die Handlungseigenschaften (awṣāf al-fi'āl) Gottes gelten den Ḥanafiten als urewig.
- 11. Der Text der Koranexemplare ist nach hanafitischer Lehre identisch mit der Rede, die geoffenbart wurde.
- 12. Von "unseren Leuten" (aṣḥāb) sprechen sich folgende wie die Ḥanafiten gegen eine "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" (taklīf mā lā yuṭāq) aus: Abū Ḥāmid al-Isfarāyīnī, al-Ġazālī, Ibn Daqīq al-ʿĪd. Die Ḥanafiten halten die "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" für unmöglich (taklīf mā lā yuṭāq bzw. yustaṭāʿ).
- 13. Aš'arī hält es für möglich, dass ein Prophet kleine Sünden (ṣaġā'ir) begehen könne. Die Aš'ariten sind aber diesbezüglich geteilter Meinung. Die Ḥanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine Sünden.

Danach nennt Subkī einen weiteren Punkt, bei dem er nur eine Differenz innerhalb der Ašʿarī-Schule feststellt. Dieser Punkt verdient an dieser Stelle ebenfalls eine kurze Erwähnung, weil er von späteren Autoren in die Liste der Unterschiede zwischen den Ašʿariten und den Māturīditen aufgenommen wurde: Die Ašʿariten sind geteilter Meinung, ob Signifikant (ism) und Signifikat (musammā) ein und dasselbe sind.

#### 2.4 Fazit

Was die tatsächlichen religiösen Differenzpunkte zwischen Ḥanafiten-Māturīditen und Ašʿariten angeht, so liegen sie für Subkī unterhalb der Schwelle, bei der sie eine Bezichtigung des Unglaubens (takfīr) oder nur den Vorwurf einer religiösen Neuerung (tabdīʻ) auslösen würden. Subkī gibt an, dass seine Qaṣīda nūniyya sowohl diese 13 Streitfragen behandle als auch weitere, welche aber lediglich innerhalb der Ašʿariyya umstritten seien. Auch geht er auf den Stand der Diskussionen im religiösen Schrifttum ein. Ašʿarī liegt für ihn mit Mālik, Šāfiʿī, Aḥmad Ibn Ḥanbal u.a. im Grunde auf einer Linie. Ausserdem stehe Ašʿarī durch eine

<sup>51 &</sup>quot;Das Konzept M\u00e4tur\u00e4dis: Die Handlungen sind sowohl Gott als auch dem Menschen zuzusprechen. Sie werden von Gott geschaffen (\u03bfalq), aber von den Menschen gew\u00e4hlt (\u00e4btiy\u00far), erworben (\u00bfassb) und ausgef\u00fchrt (\u00efr\u00e4)." Rudolph, M\u00e4tur\u00e4\u00fc\u00e4, 231.

Reihe sufischer Meister, welche in der *Nūniyya* einzeln aufgelistet werden, in der Tradition von al-Ḥārit al-Muḥāsibī (gest. 243/857), d.h. einer wohl approbierten orthodoxen Form des Sufismus.

# 3. Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534)

Ibn Kamāl Bāšā war ein auf vielen Gebieten bewanderter Autor, der sich nacheinander das Ansehen von drei Herrschern erwarb. Er gilt als einer der grössten Vertreter osmanischer Wissenschaft und Kultur aus der ersten Hälfte des 16. Jhs. Schon in jungen Jahren wurde er mit Gelehrten wie Taftāzānī (gest. 793/1390) oder Suyūṭī (gest. 911/1505) verglichen und wurde aufgrund seiner wissenschaftlichen Kompetenz mit dem Beinamen "der erste Lehrer" (al-muʿallimu l-awwal) belegt<sup>52</sup>.

Ibn Kamāl Bāšā, der neben den Philosophen auch mit den Anschauungen der kalām-Experten vertraut war und in seiner philosophischen Gedankenwelt der Schule von Faḥraddīn ar-Rāzī (gest. 606/1209) folgte, kämpfte gegen Gedanken und Praktiken, die den taṣawwuf aus dem Rahmen der Šarīʿa herauslösen wollten. So behauptete er beispielsweise, die Tänze (raqṣ) einiger Ṣūfīs, der samāʿ und ihre Drehungen seien verboten. Andererseits beeinflusste das positive Fatwā, welches er bezüglich Muḥyīddīn Ibn al-ʿArabīs erstellte, Sultan Salīm. Der Herrscher liess über dem Grab von Ibn al-ʿArabī in Damaskus, wo er sich bei seiner Rückkehr von Ägypten vier Monate lang aufhielt, ein Mausoleum (turba) und eine Moschee errichten.

Die meiste Zeit seines Lebens war Ibn Kamāl Bāšā in offiziellen Diensten, sei es als Lehrer, Richter, Heeresrichter oder Šayḫ al-Islām. Wegen seiner wissenschaftlichen und juristischen Versiertheit sowie ausserordentlicher Problemlösungskompetenz in kniffligen Fatwā-Fragen gab man ihm den Beinamen *muftī attaqalayn* (Muftī der Menschen und Dschinnen).

### 3.1 Biographie

Šamsaddīn Aḥmad b. Sulaymān b. Kamāl Bāšā wurde 873/1468-69 geboren. Seine gebräuchlichen Rufnamen sind Kamālpāšāzāde (türkisch: Kemalpaşazâde) bzw. Ibn Kamāl Bāšā. Nach dem Auswendiglernen des Korans beschäftigte er sich näher mit arabischer Sprache und Literatur, Logik sowie Persisch. Als junger

Vgl. Turan, Şerafettin, Kemalpaşazâde, in: İslâm Ansiklopedisi, hrsg. v. Türkiye Diyanet Vakfi. İstanbul 2002, Bd. 25, 238. Zu Ibn Kamāl Bāšās Biographie s. Turan, Şerafettin in: ebd., Bd. 25, 238-40. Zu Ibn Kamāl Bāšās Ansichten über Fiqh, s. Ösen, Şükrü, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 240-242. Zu seinen kalām-Leistungen, s. Ilyas Çelebi, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 242-244. Seine literarische Aktivität beschreibt Saraç, M. A. Yekta, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 244-245.

Mann diente er unter Sultan Bāyazīd in der Armee und begann dann um 879/ 1474-5 sein Studium am Dar al-Hadīt in Edirne (Adrianopel) bei Mulla Lutfi (gest. 904/1498). Nach dem Studium unterrichtete er zunächst an der 'Alī Beg-Schule (Edirne), später auch an verschiedenen anderen Schulen, so an der Halabiyya (Edirne), der Sahn-Medrese (Istanbul) und der Bāyazīdiyya (Edirne). 921/1515 wurde er zum Qādī von Edirne ernannt und 922/1516 zum qādī al-<sup>c</sup>askar von Anatolien befördert. Möglicherweise hing diese Ernennung mit einem Sendschreiben Ibn Kamāl Bāšās zusammen, in dem er vermocht hatte, die öffentliche Meinung auf den Ğihād gegen die Safawiden einzustimmen, und die Glaubensüberzeugungen von Šāh Ismā'īl kritisiert hatte, was ihm grossen Ruhm eintrug. Er stärkte den Sultan mit religiösen und juristischen Begründungen für die Expedition (sefer) nach Iran gegen Leute im Staat, die Vorbehalte gegen diesen Kampf hatten. Zu der Zeit von Sultan Sulaymān al-Qānūnī (gest. 974/1566) ermutigte er den Herrscher zum Kampf gegen die Safawiden. Die an Schah Tahmāsp (gest. 984/1576) geschickten Briefe fasste er höchstpersönlich ab. Während eines Einsatzes in Ägypten erhielt er den Auftrag, auch eine Geschichte Ägyptens zu schreiben, im Jahre 1518 auch eine Geschichte von Qarāmān. 925/1519 gab er sein Amt als qādī al-caskar auf und lehrte wieder in Edirne – zunächst am Dār al-Hadīt, danach an der Bāyazīdiyya. Nach dem Tod von "Zenbīlli" 'Alī Efendi (gest. 932/1525-6) wurde er in das Amt des Šayh al-Islām berufen. Diese Position hatte er bis zu seinem Tod am 2. Šawwāl 940/16. April 1534 inne. Er wurde ausserhalb von Edirne, in der zāwiya von Maḥmūd Čelebī, begraben. Sein Grabmal wurde 1971 im Zuge von Wegearbeiten an einen anderen Ort verlegt.

#### 3.2 Werk

Ibn Kamāl Bāšā war ein hochgebildeter und produktiver Autor, der auf Türkisch, Persisch, vor allem aber auf Arabisch schrieb<sup>53</sup>. Er soll mehr als 200 Werke verfasst haben<sup>54</sup>. Die meisten von ihnen haben die Form einer kurzen Abhandlung (*risāla*). Inhaltlich sind sie weit gestreut, denn sie behandeln Themen aus den Bereichen Theologie, Rechtswissenschaft, Sprachwissenschaft, Poesie und Grammatik, des Weiteren auch Osmanische Geschichte.

Im Rahmen seiner theologischen Stellungnahmen erörtert Ibn Kamāl Bāšā eine Vielzahl von bekannten Einzelthemen wie z.B. die Natur der Rede Gottes, die Idee des Seinsmonismus (waḥdat al-wuǧūd), die Dichotomie von Körper und Seele, das Problem der Willensfreiheit oder die herausgehobene Stellung Muḥam-

<sup>53</sup> GAL, Bd. 2, 449-453; S, Bd. 2, 668-673; S, Bd. 3, 1306; s. auch V.L. Ménage, Kemāl Pāshā-Zāde, in EP, Bd. 4, 879-881.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Brockelmann schreibt ihm 179, Ğamil al-ʿAzm 240 Werke zu. Sein Werk besteht aus selb-ständigen Abhandlungen, aus Teilen letzterer – manchmal unter anderem Titel – aus Kommentaren und aus Randglossen. Zu seinen Werken s. Ilyas Çelebi, Kemalpaşazâde, in: İslâm Ansiklopedisi, Bd. 25, 245-247.

mads im Vergleich zu den anderen Propheten. Neben einschlägigen Sendschreiben verfasste er auch Kommentare zu theologischen Schriften früherer Autoren, zu verschiedenen Teilen des Korans sowie zum Ḥadīt. Diese stellte er in einigen kleinen Sammlungen zusammen. Ibn Kamāl Bāšā brachte seine Ansichten in unabhängigen Sendschreiben anstelle von Kommentaren und Glossen zum Ausdruck, und er nahm in seinen Arbeiten häufig Bezug auf Ḥakīm as-Samarqandī, Bāqillānī, ʿAbdalqāhir al-Baģdādī, Ġazālī, Šahrastānī, Faḥraddīn ar-Rāzī, Sayfaddīn al-Āmidī, Šamsaddīn al-Iṣfahānī, ʿAḍudaddīn al-Īǧī, Taftāzānī und as-Sayyid aš-Šarīf al-Ğurǧānī<sup>55</sup>.

Als Jurist war er nicht bloss an exponierter Stelle in der Staatsverwaltung tätig, sondern neben den überlieferten Gutachten, den Fatwās, liegen aus seiner Feder auch zahlreiche juristische Einzelabhandlungen vor. Diese beschäftigen sich beispielsweise mit prozeduralen Fragen, Biographien anerkannter Juristen, finanzoder erbrechtlichen Problemen, aber auch Unklarheiten bei der Ausübung des rituellen Pflichtgebets (salāt), dem Konsum von Genussmitteln wie Wein oder Opium, möglicherweise unorthodoxen Praktiken wie dem Sich-Drehen der Tanzenden Derwische<sup>56</sup> oder Diskussionen, unter welchen Umständen Muslime des Unglaubens (kufr) zu bezichtigen seien. Wahrscheinlich noch als Lehrer an der 'Alī Beg-Schule in Edirne verfasste er z.B. ein "Sendschreiben, dass die radikalen Šī'iten Ungläubige sind" (Risāla fī takfīr ar-rawāfiḍ). Darin bezeichnet er den Krieg gegen Schah Ismā'īl von Iran als Individualpflicht (farḍ 'ayn)<sup>57</sup>.

Ibn Kamāl Bāšā brillierte nicht bloss in den drei wichtigsten islamischen Sprachen des Osmanischen Reiches, sondern beschäftigte sich auch auf theoretischer Ebene mit deren jeweiligen Besonderheiten und Nuancen - in erster Linie Aspekten der arabischen Grammatik und Sprachtheorie. Gerade mit Blick auf seine osmanischen Landsleute schrieb er ausserdem Traktate über Probleme der gegenseitigen Abgrenzung, Durchdringung oder auch des fehlerhaften Gebrauchs der verschiedenen Sprachen. Während Arabisch die lingua franca zahlreicher Wissenschaften im Osmanischen Reich darstellte, galt Persisch unter gebildeten Ständen als besonders elegante Form der Artikulation. So findet sich bei Ibn Kamāl Bāšā ein persisches Werk in Prosa und Versform mit dem Titel Nigāristān, welches dem Gulistān des iranischen Dichters Sa'dī nachempfunden ist und im Jahr 940/1533 fertiggestellt wurde. Die berühmte Burda von Būsīrī (gest. 695/1295) übersetzte er in Versform ins Türkische und legte auch eigene türkische Versionen arabischer Gedichtformen und poetischer Stoffe vor. Ibn Kamāl Bāšās grundlegendes Werk im Bereich der Geschichte ist Tevârîh-i Āl-i Osman, welches er auf Wunsch von Bayazid II. abfasste. Es umfasst acht Bände, die je-

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Ilyas Çelebi, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> In seinem Fatwā zu Muḥyiddīn Ibn al-ʿArabī und seinem Sendschreiben über die Seele bewertet Ibn Kamāl Bāšās den Sufismus positiv. Ebd., Bd. 25, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Eine deutsche Zusammenfassung findet sich bei Eberhard, Elke, Osmanische Polemik gegen die Safawiden im 16. Jahrhundert nach arabischen Handschriften. Freiburg i. Br. 1970, 164-165.

weils einem einzelnen Herrscher gewidmet sind, und beschreibt die Ereignisse bis zum Jahr 916/1510.

Im Hinblick auf das islamische Denken ging er synthetisch vor. Denn seine Werke zielen letztlich darauf, eine Verbindung zwischen *kalām*, Philosophie und *taṣawwuf* zu schaffen und die Doktrin der *ahl as-sunna* auf eine rationale ('aqlī) Perspektive zu gründen<sup>58</sup>. Zugleich beabsichtigte Ibn Kamāl Bāšā, bāṭinītische und ṣafawīdisch-šī'ītische Propagandamassnahmen zu verhindern, die sich in Anatolien zu verbreiten drohten<sup>59</sup>.

### 3.3 Risālat al-Iḥtilāf bayn al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya fī itatay 'ašrata mas'ala

Für unseren Kontext von Interesse ist Ibn Kamāl Bāšās "Abhandlung über die Meinungsverschiedenheit zwischen Ašʿariten und Māturīditen in zwölf Punkten" (Risāla fī l-iḥtilāf bayn al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya fī iṭnatay ʿašrata masʾala⁶⁰). Darin legt Ibn Kamāl Bāšā, der nur zwei frühere Werke nennt, al-Bidāya (min al-Kifāya von Nūraddīn aṣ-Ṣābūnī al-Buḥārī, gest. 580/1184)⁶¹ und Bidāyat al-kalām⁶², in prägnanter Form die bestehenden dogmatischen Differenzen beider Richtungen dar. Er stellt einleitend fest, dass Abū al-Ḥasan al-Ašʿarī der Führer (imām) und die Orientierungsfigur (muqaddam) der Sunniten (ahl al-sunna) sei. Nach ihm komme Abū Manṣūr al-Māturīdī. Die Šāfiʿīten und Ḥanafiten folgten in den Einzelbestimmungen (furūʿ) ihren Gründern, nämlich Šāfiʿī und Abū Ḥanīfa. In den grundlegenden Dingen der Religion (uṣūl) aber orientierten sie sich an Ašʿarī bzw. Māturīdī.

Als zwischen Aš'arī und Māturīdī verbliebene kritische Punkte listet er die folgenden zwölf auf:

- 1. Für Ašʿarī ist das Erschaffen (*takwīn*) wie die anderen Tätigkeitsattribute (Gottes) eine erst in der Zeit auftretende Eigenschaft (*ṣifa ḥādita*). Für Māturīdī ist das Erschaffen hingegen eine ewige, im Wesen Gottes bestehende Eigenschaft (*ṣifa azaliyya*).
- 2. Aš'arī meint, die Rede Gottes (*kalām Allāh*) sei sehr wohl hörbar, wie man aus der Geschichte von Moses wisse. Māturīdī hält sie für nicht hörbar (*laysa bi-masmū'*); hörbar sei lediglich dasjenige, was sie anzeigt (*ad-dāll 'alayhi*).
- 3. Aš arī differenziert allerdings dahingehend, dass die Weisheit (hikma) nur im Sinne von Wissen (ilm) eine ewige, im Wesen Gottes bestehende Eigen-

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Vgl. mit Subkīs Äusserung: "unzur bi-caqlika wa-ğtahid". Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 379.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ilyas Çelebi, *Kemalpaşazâde*, in: ebd., Bd. 25, 242.

<sup>60</sup> MS Süleymaniye/Tinovalı 1847/2, foll. 57-59.

Es handelt sich um eine gekürzte Fassung des Buches Kitāb al-Kifāya fi l-bidāya. Siehe W. Madelung, Māturīdiyya, in El², Bd. 6, 848. Nūraddīn aṣ-Ṣābūnī zitiert Māturīdī mehrfach in seinem Buch al-Kifāya. Rudolph, Māturīdī, 216.

Wahrscheinlich ist gemeint: Al-Bidāya fi l-kalām von Abū Turāb Ibrāhīm b. 'Abdallāh. Vgl. Hāgǧj Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 229.

- schaft (*sifa azaliyya*) darstelle, wohingegen die Weisheit im Zusammenhang mit religionsrechtlichen Bestimmungen (*aḥkām*) nur als eine erst in der Zeit auftretende Eigenschaft (*sifa ḥādiṯa*) vorliege. Māturīdī charakterisiert den "Schöpfer der Welt" (*sāni*° al-ʿālam) als Träger von Weisheit sowohl im Hinblick auf Wissen als auch auf religionsrechtliche Bestimmungen.
- 4. Laut Aš'arī erstrecken sich Gottes Zufriedenheit (riḍā'), Liebe (maḥabba) und Wille (irāda) auf alle Handlungen (der gehorsamen wie ungehorsamen Geschöpfe). Laut Māturīdī geschehen zwar alle Handlungen mit Gottes Willen (mašī'a, irāda) und Bestimmung (qaḍā'), aber nur die gehorsamen auch mit seiner Zufriedenheit, Liebe und seinem Befehl.
- 5. Aš'arī hält sowohl Gottes religionsrechtliche "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" (taklīf mā lā yuṭāq) wie auch Seine Aufbürdung (taḥmīl) "von etwas Undurchführbarem" für möglich (ǧā'iz). Māturīdī hingegen betrachtet nur Gottes Aufbürdung "von etwas Undurchführbarem" als möglich.
- 6. Aš'arī führt die Erkenntnis aller den Menschen auferlegten religionsrechtlichen Bestimmungen allein auf die Offenbarungsbotschaft (sam') zurück. Māturīdī hingegen hält einige davon für durch den Verstand ermittelbar (ma'lūm bi-l-'aql).
- 7. Die (feststehende) Anwartschaft auf jenseitige Glückseligkeit (saʿāda) oder Verderbnis (šaqāwa) wird nach Ašʿarī erst beim Jüngsten Gericht (w. ʿind al-bātima wa-l-ʿāqiba) erkennbar. Nach Māturīdī kann sich ein Höllenanwärter (šaqiyy) (während seines Lebens) zu einem Paradiesanwärter (saʿīd) wandeln und umgekehrt.
- 8. Aš'arī hält Vergebung ('afw) bei Unglauben (kufr) nur für rein verstandesmässig ('aqlan) möglich nicht aber nach Auskunft der Šarī'a (sam'an). Für Māturīdī besteht keine Möglichkeit zur Vergebung bei Unglauben.
- 9. Aš'arī hält sowohl das ewige Verweilen eines Gläubigen im Höllenfeuer als auch dasjenige eines Ungläubigen im Paradies für möglich. Māturīdī meint, dass weder das ewige Verweilen eines Gläubigen im Höllenfeuer noch dasjenige eines Ungläubigen im Paradies möglich sei. Solches werde durch den Verstand ('aqlan) und die Überlieferungsbotschaft (sam'an) ausgeschlossen.
- 10. Aš'arī trennt zwischen dem Signifikanten (ism) und dem Signifikat (musammā) und fügt als dritte Kategorie noch den Akt der Signifizierung (tasmiya) hinzu. Einige Māturīdīten halten den Signifikanten und das Signifikat für ein und dasselbe.
- 11. Für Aš'arī ist Männlich-Sein (<u>dukūra</u>)<sup>63</sup> keine Vorbedingung für Prophetentum (*nubuwwa*), ebenso wie Weiblich-Sein (*unūta*) keinen Ausschliessungsgrund darstellt. Das Männlich-Sein ist für Māturīdī eine Vorbedingung zum

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Für Sa'daddīn at-Taftāzānī ist es jedoch eine Bedingung. Vgl. Taftāzānī, *Tah@īb al-manţiq wa-l-kalām*, 100.

- Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unmöglich um einen Propheten handeln kann.
- 12. Aš'arī hält eine Handlung (fi'l) für wirkliches Ins-Dasein-Rufen, während der "Erwerb" (kasb) durch einen Menschen nur in übertragenem Sinne (maǧāzan) als Handlung (fi'l) verstanden werden kann. Nach Māturīdī wird die Handlung eines Menschen als "Erwerb" bezeichnet, nicht aber als Erschaffung (halq)<sup>64</sup>. Dagegen wird eine Handlung Gottes Erschaffung genannt, nicht aber "Erwerb".

#### 3.4 Fazit

Die bestehenden Unterschiede zwischen Aš'arī und Māturīdī stuft Ibn Kamāl Bāšā als keineswegs gravierend ein. Vielmehr erblickt er in ihnen lediglich Differenzen sekundärer Natur, welche die grundsätzliche Harmonie nicht nachhaltig zu beeinträchtigen vermögen. Er kehrt die tatsächlich bestehenden unterschiedlichen Anschauungen dabei keineswegs unter den Tisch, sondern stellt sie im Gegenteil deutlich heraus. Er bemüht sich dabei, dem Leser zu zeigen, dass sich aus ihnen kein grosses Konfliktpotential ergebe.

Obwohl seine Schrift lediglich drei Seiten umfasst, entfaltete sie relativ starke Wirkung, was sicher dem hohen Ansehen, das Ibn Kamāl Bāšā in wissenschaftlich-theologischen wie auch politischen Kreisen genoss, zuzuschreiben ist.

# 4. Naw'ī (gest. 1007/1599)

Naw<sup>c</sup>ī war ein umfassend gebildeter Mann. Neben einigen Ausflügen in die Dichtung tat er sich vor allem in klassisch-islamischen Disziplinen hervor und verfasste u. a. Schriften zum Hadīt und zum Sufismus.

#### 4.1 Biographie

Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ Nawʿī<sup>65</sup> wurde 940/1533 in Malġara (Rumelien)<sup>66</sup> geboren. Bis zu seinem zehnten Lebensjahr wurde er von seinem gelehrten Vater unterrichtet. 957/1550 kam er nach Istanbul und wurde Schüler bei Qaramānīzāde Meḥmed Efendi. Zu seinen Schulkameraden gehörten der spätere Dichter Bāqī

<sup>64</sup> Vgl.: Kash: eine Zwischenstufe zwischen halq und ğahr. Subkī, Tahaqāt, 3, 385.

Die alte türkische Islamenzyklopädie führt ihn unter Nev'î auf – bzw. mit zweiter Schreibung unter Nev'ī, s. Karahan, Abdülkadir, Nev'î, in: İslâm Ansiklopedisi, 13 Bde. in 15, 1965-1988. Istanbul 1964, Bd. 9, 224-226. Die später erschienene Elle dagegen fasst sich zu Nev'ī wesentlich kürzer, s. ebd., F. Babinger, New'ī, in Bd. 8, 8-9.

<sup>66</sup> Brockelmann gibt dagegen "Tugra" als Geburtsort an, GAL, Bd. 2, 443.

[Maḥmūd ʿAbdalbāqī] (gest. 1007/1600)<sup>67</sup>, mit dem ihn eine enge Freundschaft verband,<sup>68</sup> sowie der Historiker Saʿdaddīn [Meḥmed b. Ḥasan Čān b. Meḥmed b. Čemāleddīn] (gest. am 12. Rabīʿ II, 1008/2. Oktober 1599)<sup>69</sup>. Nawʿī zählte zu den Gelehrten (ʿulamāʾ) seiner Zeit und wurde 973/1565 Lehrer (mudarris) in Gallipoli. Er bekleidete mehrere Ämter und wurde 991/1583-84 Professor an der Medrese von Sulṭāna Mihr u Māh<sup>70</sup> in Istanbul, dann an der Çınarlı Medrese, einer der acht von Mehmet II. gegründeten Medresen von Istanbul. 998/1589-90 ernannte man ihn zum Qāḍī von Bagdad, doch bevor er seine neue Stelle antreten konnte, rief ihn der Sultan Murād III. 998/1590 als Lehrer für seinen Sohn Muṣṭafā nach Istanbul zurück. Als die Prinzen Bāyazīd, ʿUṭmān und ʿAbdallāh heran wuchsen, kamen auch sie unter seine erzieherische Obhut. Später wurde er zum qāḍī al-ʿaskar berufen. Einer anderen Version zufolge lebte er nach dem Tode Murāds III. (1003/1595) und der Ermordung der Prinzen von einer Pension, die ihm der nächste Sultan gewährte. Nawʿī starb im Dū l-Qaʿda 1007/Juni 1599 in Istanbul.

#### 4.2 Werk

Seinem Sohn Naw'īzāde 'Aṭā'ī ['Aṭā'ullāh] (gest. 1044/1634-3571) zufolge schrieb Naw'ī über 30 Abhandlungen zu Theologie, Jurisprudenz, Glaubenslehre, Logik, Mystik, Koranexegese u.a. Die Schrift Natā'iğ al-funūn wa-maḥāsin al-mutūn ("Ergebnisse der Künste und Vorzüge der Texte") wird als sein wichtigstes Werk betrachtet. Sie ist eine Art Enzyklopädie, welche allerlei theologische, historische u.a. Informationen enthält<sup>72</sup>. Die Geschichte von Šādān und Bešīr, mit der das Werk endet, ist ins Deutsche übersetzt worden<sup>73</sup>. Weitere Prosawerke Naw'īs, jeweils mit dem Hinweis auf die Bibliotheken, in denen sie sich befinden, führt Meḥmed Ṭāhir Bursalī in seinem 'Otmanlı mü'elliflerı, Bd. 3, 437-438 auf. Erwähnenswert ist auch Naw'īs Übersetzung von Ibn al-'Arabīs Fuṣūṣ al-ḥikam ins Türkische.

Die Dichtung Naw<sup>c</sup>īs trägt Spuren seiner Gelehrsamkeit. Sie ist mit ungewöhnlichen Wörtern sowie weit hergeholten Anspielungen gespickt, die oft auf die Themen der Wissenschaften seiner Zeit hinweisen.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Zu ihm s. Gibb, E.J.W., A History of Ottoman Poetry (HOP). London 1900-1909. Reprint 1958-1967, Bd. 3, 133-148.

<sup>68</sup> Karahan, *Nev'î*, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Zu ihm s. Babinger, Franz, Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927, S. 123-126.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> E. G. W. Gibb, *HOP*, Bd. 3, 172.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ebd., Bd. 3, 232, Anm. 1.

<sup>72</sup> Dazu s. J. von Hammer, Enzyklopädische Übersicht der Wissenschaften des Orients. Leipzig 1804, Bd. 1, 22 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Bd. 1, 24 ff.

#### 4.3 Risāla fī l-Farq bayna madhab al-Ašācira wa-l-Māturīdiyya

Naw'ī beginnt seine *Risāla fī l-farq bayna madhab al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya*<sup>74</sup> ("Sendschreiben über den Unterschied zwischen der aš'aritischen und der māturīdītischen Lehre") mit dem prägnanten Satz: "Wisse, dass die [muslimische] Gruppe, die gerettet wird (w. *al-firqa an-nāǧiya*), die Aš'ariten und Māturīditen sind"<sup>75</sup>. Zunächst listet er einige Bücher der Māturīdiyya auf: *Matn al-ʿAqāʾid an-nasa-fiyya*<sup>76</sup>, *Matn al-Bidāya*<sup>77</sup>, *Matn at-Tabṣira*<sup>78</sup> und *Matn aṭ-Ṭaḥāwī*<sup>79</sup>." Anschliessend folgen einige Bücher der Aš'ariten: *Matn aṭ-Ṭawāli*<sup>68</sup>, Śarḥ al-Mawāqif<sup>81</sup>, al-Mawāqif<sup>82</sup>, al-Maqāṣid<sup>83</sup> und Šarḥ al-Maqāṣid<sup>84</sup>. An mehreren Stellen der *Risāla* zitiert Naw'ī at-Tawḍīḥ<sup>85</sup> und *Bidāyat al-uṣūl*<sup>66</sup>.

Naw'ī erörtert zunächst folgende sieben Differenzpunkte zwischen Aš'ariten und Māturīditen:

1. Aš'arī verlangt den Zusatz (qāla bihī) "so Gott will" (in šā'a Allāh) bei der Aussage "Ich bin gläubig" (anā mu'min). Māturīdī erkennt den Zusatz nicht an (ankara).

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> MS Leiden 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> *Risāla*, 39a.

Nasafis (Abū Ḥafṣ ʿUmar b. Muḥammad al-Māturīdī, gest. 537/1142) Buch al-ʿAqāʾid ist 1843 in London erschienen, ediert von William Cureton, in Pillar of the Creed of the Sunnites. Der Text ist auch unter dem Titel al-ʿAqāʾid an-nasafiyya, in: Maǧmūʿ muhimmāt al-mutūn, 27-34 zu finden. Saʿdaddīn at-Taftāzānī (712-793/1312-1390) schrieb dazu einen Kommentar: Šarḥ al-ʿAqāʾid an-Nasafiyya, hrsg. von Ṭāhā ʿAbdarraʾūf Saʿd, Kairo, Muḥarram 1421/Mai 2000. Siehe auch hier Anm. 109.

Fis handelt sich um eine gekürzte Fassung des Buches Kitāb al-Kifāya fī l-hidāya von Nūraddīn aṣ-Ṣābūnī al-Buḥārī (gest. 580/1184). Vgl. W. Madelung, Māturīdiyya, in El², Bd. 6, 848.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Tabşirat al-adilla von Abū Muʿīn an-Nasafi (gest. 508/1114). Ebd., Bd. 6, 847. Die Tabşirat al-adilla ist eine wichtige Quelle sowohl für die Lehre des Māturīdī als auch für Nasafis eigene Ansichten. Vgl. Rudolph, Māturīdī, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Taḥāwī war kein Māturīdīt, sondern ein Ḥanafit eigener Prägung.

Wahrscheinlich ist *Ṭawāli'c al-anwār* von al-Qāḍī 'Abdallāh b. 'Umar al-Bayḍāwī (gest. 685/1286) gemeint. Hāǧǧī Halīfa, *Kašf az-zunūn*, Bd. 2, 1116.

Von as-Sayyid aš-Šarīf (gest. 816/1413).

W. wa-matnuhū. Al-Mawāqif von 'Adudaddīn al-Īgī (gest. 765/1355). Zu ihm s. van Ess, Josef, Die Erkenntnislehre des 'Adudaddīn al-Īcī, Übersetzung und Kommentar des ersten Buches seiner Mawāqif. Wiesbaden 1966.

<sup>83</sup> Al-Maqāṣid fī 'ilm al-kalām von Sa'daddīn at-Taftāzānī (gest. 793/1391).

<sup>84</sup> Der Šarh al-Maqāṣid ist auch ein Werk Taftāzānīs. Alle diese neun Titel sind auf Folio 39a der Risāla erwähnt.

<sup>85</sup> At-Tawdīh fi hall ġawāmiḍ at-Tanqīh von Ṣadr aš-Šarīʿa ʿUbaydallāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī (gest. 747/1346), ein Kommentar zu seinem eigenen Tanqīh al-uṣūl. Vgl. Hāgǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 496.

Wahrscheinlich al-Bidāya fi uşūl ad-dīn von Abū Muḥammad Aḥmad b. Maḥmūd b. Bakr aṣ-Ṣābūnī, genannt Nūraddīn al-Imām (gest. 580/1184). Vgl. Qurašī, *Ṭabaqāt al-ḥanafiyya*, 124.

- 2. Die Vorherbestimmung eines Menschen durch Gott zum Paradiesanwärter (sacīd) bzw. Höllenanwärter (šaqiyy) wird von Ašcarī vertreten. Abū Ḥanīfa hingegen stellt dies in Abrede (ankara).
- 3. Der "Erwerb" (*kasb*) erschaffener Handlungsvarianten wird von Aš<sup>c</sup>arī abgelehnt. Dies wird aber von Abū Ḥanīfa gebilligt.
- 4. Die Notwendigkeit der Erkenntnis Gottes ist für Aš arī eine religionsgesetzliche (bi-š-šar) Pflicht. Abū Ḥanīfa sieht dies auf Grund des Verstandes (bi-l-agl) als verbindlich an.
- 5. Die Tätigkeitsattribute (awṣāf al-af āl) Gottes sind nach Aš arī in die Zeit getreten (ḥādiṭa). Nach Abū Ḥanīfa sind sie urewig (qadīma).
- 6. Die Begehung lässlicher Sünden (sagā'ir) durch einen Propheten ist nach Ašʿarī möglich. Laut Abū Ḥanīfa ist dies unmöglich.
- 7. Dass ein Ungläubiger (*kāfir*) in den Genuss der Huld (*niʿma*) Gottes kommen kann, ist nach Ašʿarī unmöglich. Nach Abū Hanīfa aber ist es möglich.

Gegen Ende des Traktats stellt Naw<sup>c</sup>i jedoch fest, dass die Differenzpunkte eigentlich zehn seien, wie man durch die Lektüre des *Tawdīḥ* feststellen könne. Wer nur sieben Differenzpunkte aufzähle, mache sich einer "Unzulänglichkeit" (quṣūr) schuldig.

## Er fügt hinzu:

- 8. "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" (*at-taklīf bi-mā lā yuṭāq*) ist nach Aš<sup>c</sup>arī möglich. Nach Abū Ḥanīfa ist dies unmöglich.
- 9. Gut oder böse (w. *ḥusn*, *qubḥ*) gelten bei Ašʿarī als "religionsgesetzmässig" (*šarʿī*). Bei den Ḥanafiten-Māturīditen (w. *ʿindanā*, "bei uns") sind sie aber sowohl "religionsgesetzmässig" [als auch] "vernunftgemäss" (*ʿaqlī*).
- 10. Manche Aš ariten unterscheiden zwischen Signifikant (*ism*), Signifikat (*musammā*) und Signifizierung (*tasmiya*). Der Signifikant und das Signifikat sind bei den Ḥanafiten-Māturīditen (w. *indanā*, "bei uns") ein und dasselbe.

#### 4.4 Fazit

Grundsätzlich ist Naw<sup>c</sup>ī der Auffassung, dass die Differenzen zwischen Aš<sup>c</sup>arī einerseits und Māturīdī und Abū Ḥanīfa andererseits nicht gravierend seien. Denn die Unterschiede gehören nicht zu den Kernfragen (ummahāt al-masāʾil). Dies bedeutet, dass auch Naw<sup>c</sup>ī eine tolerante Position einnimmt. Differenzen genau zu erkennen, ist eine Pflicht, damit man sich nicht einer "Unzulänglichkeit" (quṣūr) schuldig macht. Aber dadurch darf der Satz, den Naw<sup>c</sup>ī an den Anfang des Traktates stellt, nämlich: "Wisse, dass die [muslimische] Gruppe, die gerettet wird (w. al-firqa an-nāǧiya), die Aš<sup>c</sup>ariten und Māturīditen sind", nichts von seiner Gültigkeit einbüssen.

# 5. Kāfī Ḥasan Afandī al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616)

Āqḥiṣārī hat sich als Gesellschaftskritiker und Reformator einen Namen gemacht. Seine solide juristische Ausbildung und ein polyglotter islamischer Hintergrund sicherten ihm eine angesehene Stellung im Osmanischen Reich. Er schrieb überdies Gedichte auf Türkisch, Arabisch und Persisch, von denen 20 erhalten geblieben sind.

## 5.1 Biographie

Kāfi Hasan Afandī al-Āqhisārī, der auch unter dem Namen Kāfi bekannt ist, wurde 951/1544 in Āqḥiṣār, Bosnien geboren, wo er mit zwölf Jahren seine Ausbildung begann<sup>87</sup>. Er selbst gibt seinen Namen in arabischer Schreibung als Hasan b. Tūrhān b. Dāwud b. Ya<sup>c</sup>qūb az-Zībī al-Āghisārī an<sup>88</sup>. Die Stationen seines Lebens sind nicht zuletzt durch seine Autobiographie genauer bekannt, welche Āgḥiṣārī an 29. Stelle seines 30 Biographien umfassenden Nizām al-'ulamā' ilā hātam alanbiyā' ("Ordnung der Gelehrten bis zum Siegel der Propheten") einfügte<sup>89</sup>. Er ging 974/1566 nach Istanbul, wo er neun Jahre lang in einer Medrese studierte. Er lernte bei Kara Yılan, einem Schüler von Ibn Kamāl Bāšā<sup>90</sup>, in dessen Dienste er trat. Als Kara Yılan in hohem Alter in Çatalca als Lehrer in die Ali Pascha-Medrese berufen wurde, begleitete er ihn dorthin. Nach dessen Tod studierte er bei Ahmed Ensârî tafsīr und uṣūl al-fiqh. Im Jahre 983/1575 schloss er sein Medresenstudium ab und kehrte in seinen Geburtsort Aghisar zurück. Dort widmete er sich eine Weile dem Unterricht und verfasste eigene Schriften. 986/1578 wurde er stellvertretender Richter an der Seite von Bâlî Efendi, seinem Hoca aus Istanbul, der zum Qādī in Bosnien ernannt worden war. Hasan Kāfī, der 991/1583 Richter in Aqhiṣār wurde, ging 996/1588 nach Istanbul, begann dort seinen Dienst als Hilfsbeamter und wurde 998/1590 zum Qādī des Sancak Sirem ernannt. Auch in Osjek übte er eine Weile das Richteramt aus.

Im folgenden Jahr machte er die Pilgerfahrt nach Mekka. In seiner Zeit in Medina lernte er Mîr Gazanfer b. Ca<sup>c</sup>fer el-Hüseynî, den Hoca von Celāleddīn

<sup>87</sup> In Bosnien-Herzegowina ist er als Hasan Kafija Pruščak bekannt. Für Hinweise zu Leben und Werk s. Aruçi, Muhammed, Hasan Kâfi Akhisârî, in: İslâm Ansiklopedisi, hrsg. v. Türkiye Diyanet Vakfi. İstanbul 1988-, Bd. 16, 326-329; Witkam, Jan Just, Hasan al-Kafi al-Aqḥiṣārī and his Nizām al-ʿUlamāʾ ilā Kātam al-Anhiyāʾ: A facsimile edition of MS Bratislava TF 136, presented, with an annotated index, in: Manuscripts of the Middle East 4 (Leiden 1989), 88-114. Tilli, Béchir, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important document du sayh al-Aqhisari (XVIIe s), in: Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée 18 (1974), 131-148.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Witkam, Aqhisārī and his Nizām al-'Ulamā', 89.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Diese ist in englischer Übersetzung bei Witkam, Aqḥiṣārī and his Nizām al-ʿUlamā', 89-91, abgedruckt.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Vgl. Kap. 2. hier.

Ekber Sah, kennen und nahm an dessen Unterricht teil. Als er 1000/1592 über Istanbul in sein Heimatland zurückkehrte, wurde er Qādī in der Nähe von Aghisār. Er bekleidete dieses Amt bis 1003/1594. Danach kehrte er nach Aghisār zurück. 1005/1596 wurde Hasan Kāfi aus Aghisār abgezogen, um an dem Eger-Feldzug (Erlau/Ungarn)91 Mehmets III. teilzunehmen. Nach der Eroberung der Zitadelle von Eger und dem Haçova-Sieg (Safar 1005/Oktober 1596) unterbreitete er einigen Männern des Staates und des Heeres ein Werk mit dem Titel Usūl alhikam fī nizām al-cālam, welches er auf Arabisch verfasst hatte (s. dazu auch 5.2). Er wurde aufgefordert, dieses Werk ins Türkische zu übersetzen und zu erläutern. Hasan Kāfī ging erneut nach Istanbul, diesmal um die Uṣūl ins Osmanische zu übertragen und mit Erläuterungen zu versehen. Das Buch wurde schliesslich dem Sultan zur Kenntnis gebracht<sup>92</sup>. Āqḥiṣārī wurde gewährt, als Qādī von Aqḥiṣār in den Ruhestand zu treten unter der Bedingung, dass er Studenten aus der Region weiterhin unterrichtete. Nachdem er eine Weile in Istanbul geblieben war, kehrte er in seinen Geburtsort zurück, wobei er aber wahrscheinlich im Šawwāl 1007/Mai 1599 in das von İbrâhim Pasa befehligte Heer eintrat. Informationen über das spätere Leben von Hasan Kāfī sind spärlich. Als Todesjahr werden 1024/1615 bzw. 1025/1616 angegeben. Sein Grab wurde zu einem Wallfahrtsort.

#### 5.2 Werk

Āqḥiṣārī verfasste auf Arabisch – wie unter 5.1 erwähnt – "Grundlegende Weisheiten über die Ordnung der Welt" (*Uṣūl al-ḥikam fī nizām al-ʿalam*)<sup>93</sup>. Darin setzt er sich mit den Ursachen der militärischen Schwäche des Osmanischen Reiches ausführlich auseinander und kritisiert insbesondere die Disziplinlosigkeit der Truppen<sup>94</sup>. Āqḥiṣārī gilt als der erste, "der den Niedergang und den inneren Verfall der Türkei schon damals erkannte, als sie noch in vollem Ansehen ihrer Macht in Europa stand"<sup>95</sup>. Er schrieb die *Uṣūl* mehr als ein Jahrhundert vor Ibrahim Müteferrika (gest. 1158/1745), der im Jahr 1732 eine gleichnamige Abhand-

<sup>91</sup> Das ungarische Erlau liegt 130 km nordöstlich von Budapest, Witkam, Aqḥiṣārī and his Nizām al-ʿUlamā', 102, Anm. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Für Einzelheiten s. Witkam, Aghiṣārī and his Nizām al-ʿUlamā', 91.

Diese Abhandlung findet sich in deutscher Übersetzung bei von Krácson, E., Eine Staatsschrift des bosnischen Mohammedaners Molla Hassan Elkjáfi »Über die Art und Weise des Regierens«, in: Archiv für Slavische Philologie 32 (1911), 139-158, 143-158. Tilli, Béchir, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne, 131-148. Tilli bietet einen guten Überblick über Aufbau und gedankliche Struktur dieser Schrift, 137-147. Für die recht frühe Übersetzung ins Französische von M. Garcin de Tassy s. Principes de Sagesse, touchant l'art de gouverneur, in: Journal Asiatique 23 (Avril 1824), 213-226, 283-290.

Dazu und zum Folgenden s. Nagel, Tilman, Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam, 2 Bde., Zürich und München 1981, Bd. 2, 155-163.

Von Krácson, Hassan Elkjáfi, 141. Ähnlich Balić, Smail, Das unbekannte Bosnien: Europas Brücke zur islamischen Welt. Köln [u.a.] 1991, 229.

lung verfasste, welche ebenfalls dem damaligen Sultan von Istanbul vorgelegt wurde. Āqḥiṣārīs Werk ist laut Tilli auch bedeutsam für eine Neuperiodisierung und Neubewertung des Prä-Nahḍa-Prozesses<sup>96</sup>. Balić stuft die Reformschrift als einen Fürstenspiegel ein, mit dem Unterschied, dass sie "klare Bezüge zur damaligen greifbaren sozialen Wirklichkeit" enthalte<sup>97</sup>. Āqḥiṣārī ist der Auffassung, dass "der Gelehrtenstand der wichtigste sei, denn er leistet dem Gemeinwesen den größten Dienst". Dabei geht er von der Vorstellung "der Harmonie aller Stände des Reiches" aus, wobei den Religionsgelehrten die Aufgabe zufällt, das göttliche Gesetz auszulegen und "damit überhaupt die Ordnung des menschlichen Zusammenlebens aufrecht zu erhalten". Es ist letzten Endes dieser Gelehrtentypus, der "den sultanischen Truppen den Sieg" ermöglicht. Umgekehrt ist er der Meinung: "Ungenügende Beachtung der Aufgaben und Leistungen des Gelehrtenstandes von seiten der Heerführer und Machthaber hat dem Reich den Ruin gebracht."

Neben juristischen Schriften verfasste Āqḥiṣārī auch solche zu Grammatik und Sprachwissenschaft<sup>98</sup>. Sein *Muḥtaṣar al-Kāfī min al-manṭiq* ist ein Werk über Logik. Zu Ibn Kamāl Bāšās *Muqaddimat aṣ-ṣalāt* schrieb er einen Kommentar mit dem Titel Ḥadīqat aṣ-ṣalāt allatī hiya raʾīs al-ʿibādāt ("Der Gebetsgarten: Über die Krone der gottesdienstlichen Handlungen"). Im Bereich der Theologie ist sein *Nūr al-yaqīn fī uṣūl ad-dīn* ("Licht der Gewissheit im Bereich der Grundlagen der Religion")<sup>99</sup> zu nennen, ein Kommentar über die theologische Dogmatik (*ʿAqīdat ahl as-sunna*) von Ṭaḥāwī (gest. 321/933). Des Weiteren schrieb er mit dem oben angeführten *Nizām al-ʿulamāʾ ilā ḥātam al-anbiyāʾ*, ein Werk, in dem er die Kette der Rechtslehrer, auf die er sich berief, bis zu Abū Ḥanīfa und von diesem bis zum Propheten verfolgte und sie alle mit einer Biographie versah¹00. Schliesslich gehört in diese Reihe auch die hier edierte Schrift *Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿti-qādāt*¹01, ein Kompendium über theologische Ansichten.

<sup>96</sup> Tilli, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne, 134-135, 141, 148.

<sup>97</sup> Balić, Das unbekannte Bosnien, 230.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Eine genaue Auflistung seiner auf insgesamt 16 bezifferten verschiedenen Werke findet sich bei Aruçi, Hasan Kâfî Akhisârî, 327-329.

MS in Istanbul Süleymaniye Kütüphanesi, Hamidiye, Nr. 764, Varak 45b-130a. Das Werk wurde unter dem Titel Nūr al-yaqīn fi nṣūl ad-dīn fi šarḥ ʿaqā'id aṭ-Taḥāwī in Riyad 1997/1418 gedruckt. Hrsg. Zühdi Adlufitesh Bosnevi. Das Todesjahr Aqhiṣārīs wird dort als 1024/1615 angegeben, d.h. es weicht um ein Jahr vom erwähnten, 1025/1616, ab. Diese Angaben verdanke ich meinem Freund Dr. Akşin Somel.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Für dort aufgeführte Personen s. Witkam, Aqḥiṣārī and his Nizām al-ʿUlamā', 92.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> MS Berlin 1841, fol. 91b 1-5.

5.3 Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿtiqādāt, "Gartenanlagen zu den Grundlagen der Glaubensüberzeugungen"

Im Unterschied zu Āghisārīs Reformschrift Usūl al-hikam fi nizām al-cālam sind seine dogmatischen Beiträge bislang kaum untersucht worden<sup>102</sup>. Mit seinem Werk Rawdāt al-ğannāt stellte Āqhisārī im Jahr 1014/1605-6 einen populären Abriss der Theologie vor<sup>103</sup>. Es scheint, dass er selbst dazu auch einen Kommentar mit dem Titel Azhār ar-rawdāt geschrieben hat. Die Idee, Rawdāt al-ğannāt zu schreiben, soll er in Mekka gehabt haben, als ihm eine im Jahr 500 (fi tārīh hamsmi'a) geschriebene alte ('atīq) Kopie von Māturīdīs Kitāb at-Tawhīd in die Hände fiel und er in dieser Disziplin ('ilm, gemeint ist: 'ilm at-tawhīd) eine Kurzversion erstellen wollte. Ferner veranlasste ihn dazu die Vielzahl unerlaubter Neuerungen (bida') und falscher Behauptungen der Möchtegern-Sūfis (mutasawwifa). Seine Absicht ist, dem "gemeinen Volk" ('āmma) und den "Kindern" (aṭfāl) der Sunniten (w. abl dār an-nasr al-hāssa; abl as-sunna wa-l-šamā'a) eine kurze Fassung des 'ilm attawhīd zur Verfügung zu stellen, damit sie, falls sie sich an deren Inhalt festhalten (tamassaka), niemals vom "richtigen Weg der Rechtleitung" (w. 'an al-hudā wa-ţtarīga al-ǧādda) abirren<sup>104</sup>. Denn, was in diesem Buch (hādā l-kitāb) erklärt wird (buyyina), ist der "Glaubensgrundsatz" (i'tiqād) der Sunniten (ahl as-sunna wa-lğamā'a) beziehungsweise der Prophetengenossen (saḥāba). Dies bedeutet, dass es Äghisārīs Absicht war, eine Art Rettungsring für nicht sattelfeste Gläubige der sunnitischen Gemeinde anzubieten.

Als Hauptthema für sein Werk wählte Āqḥiṣārī den Glauben (*īmān*) deshalb, weil der Glaube die erste Pflicht des Menschen sei und das letzte, was von ihm bei der Trennung der Seele vom Körper verlangt werde (w. '*inda naz' al-arwāḥ mina l-abdān*)<sup>105</sup>. Zudem stehe der "Glaube an der Spitze aller religiösen Glaubensartikel"<sup>106</sup>.

Im Vorspann der *Rawdāt* erwähnt Āqḥiṣārī folgende Bücher, die er als die besten und kürzesten Werke zum Thema bezeichnet: Das Abū Hanīfa zugeschrie-

<sup>102</sup> Von Krácson, Hassan Elkjáfi, 140, Anm. 2, bekundet freimütig: "Diese islamitischen theologischen und juristischen Werke habe ich nicht durchforscht, ja überhaupt nicht gesucht, da sie keinen historischen Wert besitzen."

<sup>103</sup> Vgl. auch Aruçi, Hasan Kâfî Akhisârî, 327-328 zu Āqḥiṣārīs theologischem Schrifttum. Die Entwicklung der 'aqā'id-Literatur, die mit den šahādatān-Formeln beginnt, dann aber mehr an Inhalt gewinnt, bis hin zu der Vorherbestimmung, ist bei J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 353-360, zusammengefasst; vgl. weiter ebd., Bd. 4, 563-578.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Diese Bemerkungen veranlasste Daiber zu vermuten, dass Äqhisäris Rawdāt al-ğannāt ein Kompendium über Māturīdīs Kitāb at-tawbīd "zur Widerlegung der ketzerischen Neuerer, speziell der Sufis" darstelle (Der Islam 52/1975/302 f.), was bereits von Rudolph richtig gestellt wurde. Rudolph, Māturīdī, 216, Anm. 69.

<sup>105</sup> Dies ist die Bedeutung des ursprünglichen Glaubensbundes (mītāq, Hinweis auf Sure 7, 172), meint Āqḥiṣārī. Rawdāt, 92a.

<sup>106</sup> W. fa-l-īmān ra īs al-i tiqādāt ad-dīniyya wa-ra suhā. Rawdāt, 92a.

bene al-Figh al-akbar<sup>107</sup>, 'Aqā'id aṭ-Ṭaḥāwī<sup>108</sup>, 'Aqā'id 'Umar an-Nasafī<sup>109</sup>, 'Aqā'id as-Sanūsī<sup>110</sup> und 'Aqā'id nuqāyat as-Suyūtī<sup>111</sup>. Trotz seiner Feststellung, dass diese Werke eine hervorragende Qualität aufweisen und dazu kurz und bündig abgefasst sind, bemängelt Āqhiṣārī bei deren Einleitung (tamhīd) die Beweisführungen (adilla). Dies habe zur Folge, dass der Gläubige der Nachahmung (taglīd) verfallen könnte. So ist ein weiterer Beweggrund für Äghisari entstanden, aus all diesen "Grundlagen" (usūl), die von hervorragenden Autoritäten (fubūl) geschrieben sind, eine zufriedenstellende Zusammenfassung (muhtasar radiyy) herzustellen, die einerseits die durch den Verstand bewiesenen Glaubenssätze ('aaa'id alma'qūl) umfasst und andererseits einen soliden Text ausgewählter Überlieferungen (w. matn matīn li-nuhab al-manqūl) darstellt. Was Āghisārī in seinem Werk nicht haben wollte, sind Fragen von Gegnern und deren Beweise<sup>112</sup>. Hier ist erwähnenswert, dass Āqhiṣārī meint, wer sich zum Glauben sowohl mit der Zunge (bi-l-lisān) als auch im Herzen (saddaga bi-qalbihī) bekenne, sagen dürfe: "Ich bin wirklich ein Gläubiger" (anā mu'min haggan). Denn, wer an seinem Glauben zweifelt (šakka), begeht Unglauben (yakfuru)<sup>113</sup>. Dies bedeutet, dass Āqḥiṣārī in diesem Punkt Māturīdīs und nicht Aš'arīs Haltung einnimmt, ohne jedoch den einen oder den anderen beim Namen zu nennen.

#### 5.3.1 Der erste Garten: Die Wirklichkeit des Glaubens

Dennoch schien es Āqḥiṣārī sehr wichtig zu sein, den Unterschied zwischen der Lehre Māturīdīs und Abū Ḥanīfas einerseits und der von Mālik, Šāfī'ī und Awzā'ī andererseits, in Bezug auf die Bewertung der Handlung als einen Bestandteil des Glaubens, zu zeigen. Abū Ḥanīfa und Māturīdī vertreten nämlich die Meinung, dass "die Handlungen" (aʿmāl) keinen "Zugang" (madḥal) zur Wirklichkeit (ḥaqīqa)

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Zu den verschiedenen Versionen von al-Fiqh al-akbar s. van Ess, Theologie, Bd. 1, 207-211. Die arabischen Texte der Abū Ḥanīfa zugeschriebenen Bücher Fiqh Akbar I, Waṣiyyat Abī Ḥanīfa und Fiqh Akbar II sind 1321/1903 in Haidarabad in kommentierter Fassung erschienen. Rudolph meint, es handle sich wohl um Fiqh akbar II. Rudolph, Māturīdī, 216, Anm. 69. 1417/1997 erschien in Beirut: Šarḥ al-Fiqh al-akbar, von al-Mullā ʿAlī b. Sulṭān Muhmadāī (gest. 1014/1605).

<sup>108</sup> Oder al-ʿAqīda, oder Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa, vgl. hier Anm. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Abū Ḥafṣ ʿUmar an-Nasafī, Naǧmaddīn al-Māturīdī (gest. 537/1142). Vgl. hier, Anm. 76.

Abū ʿAbdallāh Muḥammad b. Yūsuf b. ʿUmar b. Šuʿayb, gest. 895/1490. Zu ihm s. H. Bencheneb, Sanūsī, in El², Bd. 9, 20. Vgl. Sanūsīs Umm al-barāhīn fi l-ʿaqāʾid, in: Maĕmūʿ muhimmāt al-mutūn, 4. Auflage, Kairo 1369/1949, 3-10 und al-Ustād al-Kāmil aš-Šayh Muḥammad al-Hāšimīs: Al-ʿAqāʾid ad-durriyya, Šarḥ matn as-Sanūsiyya. Kairo 18. Gumādā II, 1377/8. Januar, 1959 (Nachdruck: 01.01.2000).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Abū 1-Faḍl ʿAbdarraḥmān b. Abī Bakr b. Muḥammad b. Ğalāladdīn al-Ḥuḍayrī (gest. 911/1505). Zu ihm s. E. Geoffroy, Suyūṭī El², Bd. 9, 913-916.

<sup>112</sup> min gayr īrād as'ilat al-mu'āriḍīn wa-adillat al-muḥālifīn. Rawḍāt, 92b.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> *Rawdāt* 93b.

des Glaubens darstellen, wobei die anderen drei und mit ihnen alle Traditionarier (muhadditūn) und Rechtsgelehrten (fuqahā') meinten: Der Glaube besteht aus Zustimmung (tasdīq) im Herzen, Bekenntnis (iqrār) mit der Zunge und Handlung nach den Grundlagen der Religion (al-'amal bi-l-arkān). Šāfi'ī soll gesagt haben: Wer den ersten Teil, (d.h. Zustimmung im Herzen, tasdīq) nicht erfüllt hat (ahalla), ist ein Heuchler, wer den zweiten Teil nicht erfüllt hat, ist ein Götzendiener (kāfir) und wer den dritten Teil nicht erfüllt hat, ist ein Frevler (fāsia)<sup>114</sup>. Zusammengefasst heisst das: igrār und 'amal sind für sie – d.h. für Mālik, Šāfi'ī, Awzā'ī und alle Traditionarier und Rechtsgelehrten – zwei Bestandteile der Wirklichkeit (haqīga) des Glaubens, was sie dazu bewog zu behaupten, der Glaube könne zu- oder abnehmen, verbunden mit der Zu- oder Abnahme der Handlung. Dem ist aber nicht so (wa-laysa kadālik)<sup>115</sup>. Nach Aufführung der Beweise kommt Āghisārī zum Schluss, dass die Meinung der Karrāmiyya<sup>116</sup>, der Glaube bedeute das blosse Bekenntnis (igrār muğarrad), falsch sei (w. butlān). Die Aussage von Bišr b. Ġiyāt [al-Marīsī] (gest. 218/833) und von Ibn ar-Rāwandī (gest. 245/859 oder 250/864 oder 298/910), der Glaube sei nur Zustimmung (tasdīg fagat), aber sowohl im Herzen als auch mit der Zunge, sei ebenfalls falsch. Was Ğahm<sup>117</sup> [b. Safwān] (gest. 128/ 745) behauptete, der Glaube sei nur die Erkenntnis (ma<sup>c</sup>rifa faqat), ist selbstverständlich auch falsch<sup>118</sup>. Im Weiteren stellt Āgḥiṣārī fest, dass Glaube (*īmān*) und islām dasselbe bedeuten (94b)<sup>119</sup>, der Glaube des Nachahmers (muqallid) richtig, der Nachahmer selbst aber ein Ungehorsamer ist, weil er keine Spekulation (nazar) ausübt. Die Gottesreligion ist sowohl auf Erden als auch im Himmel der Islam.

#### 5.3.2 Der zweite Garten: Der Glaube an Gott

Die folgenden Kapitel sollen hier in Form einer Inhaltsübersicht zusammengefasst werden:

Ein Urteil durch die Vernunft (ḥukm ʿaqlī) über etwas, was die Vernunft erfassen kann (maʿqūl), muss entweder mittels Notwendigkeit (wuğūb) oder Unmöglichkeit (imtināʿ) oder Möglichkeit (imkān) erfolgen.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> *Rawdāt*, 93b.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> *Rawdāt*, 93b ult.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> In seinem Buch as-Sawād al-a'zam, kritisiert al-Ḥakīm as-Samarqandī (gest. 342/953) sowohl die Ğahmiyya als auch die Karrāmiyya. Er war auch der Meinung, dass "der Glaube nichts mit den Werken zu tun hat". Dies hatte er in seiner Risāla fī l-īmān ğuz' min al-ʿamal am lā? Wa-murakkab am lā? bekräftigt. S. van Ess, Theologie, Bd. 2, 565.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Zu ihm ebd., Bd. 2, 493-507.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Rawdāt, 94a-94b. Vgl. die Ausführungen Māturīdīs im Kitāb at-Tawhīd, 373-379, zusammengefasst bei Rudolph, Māturīdī, 235.

<sup>119</sup> Vgl. Māturīdī, Tawhīd, 394,11-401 ult. Erwähnt bei Rudolph, Māturīdī, 235.

- Gott ist das Notwendigseiende (wāǧib al-wuǧūd). Ein Partner für Gott ist unmöglich (mumtani'). Die Welt und ihre Teile sind möglich (mumtani).
- Das Mögliche füllt einen Raum (*mutaḥayyiz*), d.h. ist eine Substanz (*ĕawhar*) oder ein Zustand (*ḥāl*) in dieser Substanz, d.h. ein Akzidens (*ʿaraḍ*).
- Ist eine Substanz teilbar, so ist sie ein Körper (ğism), ansonsten ist sie ein Atom (w. ğuz' lā yatağazza').
- Ein Akzidens kann speziell in einem Lebewesen (hayy) vorhanden sein, z.B. das Wissen (ilm). Ansonsten ist es etwas wie die Farben (alwān).
- Ein Mögliches (mumkin) braucht in seiner Existenz (wuğūd) oder Inexistenz (w. 'adamuhū) etwas, was zum Überwiegen verhilft (muraǧǧiḥ). Entweder verfügt es (das Mögliche) über eine Wahl (muḥtār), d.h. es hat die Wahl, etwas zu tun oder nicht zu tun (w. in šā'a fa'ala wa-in šā'a taraka). Oder ein Mögliches ist in sich so zwingend (mūǧib bi-dātihī), dass die Wirkung (aṭar) von ihm ausgehen muss, ob es dies will oder nicht, wie das Licht von der Sonne. Das Ding ist dann ohne vorangehenden Stoff (bidūn mādda sābiqa) und ohne ein Mittel zur Herstellung (ālat ibdā') vorhanden. Es ist wie bei der Herstellung (takwīn) des ersten Geschöpfes (al-maḥlūq al-awwal). Beide weisen eine Art Ins-Sein-Setzen (īǧād) auf. Auch absolute Neuschöpfung (ibdā', creatio ex nihilo) kann darunter fallen.
- Man glaube, dass Gott einer ist und keinen Partner hat (lā šarīka lahū), dass Er anfangslos (qadīm), dauerhaft (bāqin) und ohnegleichen (lā šay' miṭlahū) ist, und dass Er in Sich Selbst besteht (qā'im bi-dātihī). Er hat nichts anderes nötig (mustaġnin 'ammā siwāh).
- Dass Er urewige Eigenschaften (sifāt azaliyya) hat, die in Seinem Wesen bestehen (qā'ima bi-dātibī), wie das Leben (hayāt), das von nichts abhängt, und das Wissen, das von allen notwendigen (wāģibāt), unmöglichen (mustahīlāt) und möglichen Dingen (mumkināt) abhängt. Dazu kommen der Wille (irāda) und das Handlungsvermögen (qudra), die beide nur von den möglichen Dingen (mumkināt) abhängen, die Herstellung (takwīn), die von dem abhängt, was vom Willen (irāda) abhängt, das Hören (sam') und Sehen (baṣar), die von allen existierenden Dingen (mawǧūdāt) abhängen, und die Rede, welche weder aus Buchstaben (w. harf) noch aus Klang (w. ṣawt) besteht.
- So wie Er in Seinen Eigenschaften urewig (azaliyyan) war, so bleibt Er in ihnen ewig (abadiyyan).
- Seine Eigenschaften sind nicht Sein Wesen (w. 'ayn dātihī) und sind auch nicht anders als Sein Wesen (ġayr dātihī).
- Er ist "etwas", aber nicht wie die übrigen Dinge (fa-huwa šay' lā ka-l-ašyā'). Er ist keine Substanz (ğawhar), kein Körper (ğism), nicht akzidentiell ('aradī), hat keine Form (ṣūra), keine Grenze (ḥadd) und kein Ende (nihāya). Er ist weder durch "Washeit" noch durch "Wieheit" zu beschreiben (lā yūṣaf bi-l-māhiyya wa-lā bi-l-kayfiyya). Er nimmt keinen Platz ein (lā yatamakkan bi-makān) und unterliegt nicht der Zeit (lā yaǧrī ʿalayhi zamān).

- Die Hand ist Seine Eigenschaft (sifa) ohne "wie" (bi-lā kayf), genau so wie der Zorn (gaḍab), die Zufriedenheit (riḍā) und die göttliche Vorherbestimmung (qadar, qaḍā').
- Nichts in den beiden Welten (kawnayn) hat Bestand ausser in Seinem Wissen ('ilm), Seinem Willen (irāda), Seiner Kraft (qudra) und Seinem Erschaffen (takwīn). Was Er (in der Urewigkeit) wollte, ist geworden (oder wird noch) (mā šā'a kāna), und was Er nicht wollte, trat nicht ins Sein ein (und wird es auch nicht tun) (w. wa-mā lam yaša' lam yakun).
- In Seiner Güte (fadlan minhu) leitet Er recht (yahdī), macht Er sündlos (ya'sim) und schützt Er vor Krankheiten und Prüfungen (yu'āfī), wen Er will (man yašā'). In Seiner Gerechtigkeit (w. 'adlan) führt Er in die Irre (yudill), lässt im Stich (yaḥdil) und prüft (yabtalī), wen Er will. Seine Handlungen (af āl) erklärt Er nie durch die Zwecke (aġrād).
- Gott wird im Jenseits von den Bewohnern des Paradieses gesehen, aber ohne "Umfang" (bi-ġayr iḥāṭa) und ohne "Wieheit" (bi-lā kayf).
- Gott erhört die Bittgebete (yugib ad-da'awāt). Bittgebete und Almosen (sada-qa) haben einen (positiven) Einfluss und Nutzen, sowohl für Tote (amwāt) als auch für Lebende (abyā').

### 5.3.3 Der dritte Garten: Der Glaube an die Engel

- Die Engel sind pneumatische Wesen (ašbāṣ rūḥāniyya) in Gestalt von Lebewesen (tarkīb al-ḥayawān); sie sind im Stande, verschiedene Gestalten anzunehmen; sie sind weder männlich noch weiblich.
- Gott schuf sie, damit sie Ihm dienen. Gott braucht ihre Hilfe nicht. Sie sind Seine Boten zu den Menschen. Nur Gott weiss die Zahl ihrer Klassen (asnāf).
- Sie sind Seine Soldaten (ğunūduhū). Ihre Oberhäupter (ruʾasāʾ) sind die drei Engel (amlāk), die für das Leben zuständig sind. Ğibrīl ist mit der Offenbarung (waḥy), Mīkāʾīl mit dem Regen, Isrāfīl mit dem Blasen der Trompete (an-nafḥ bi-ṣ-ṣūr) betraut. Durch die Offenbarung leben die Herzen und die Geister (al-qulūb wa-l-arwāḥ), durch den Regen leben die Pflanzen, und durch das Blasen der Trompete leben die Toten wieder. Isrāfīl empfängt die Seelen (arwāḥ). Manche Engel kümmern sich um die Himmel, andere um die Erde, wieder andere um das Paradies und noch weitere um das Höllenfeuer (bi-n-nār).
- Manche schreiben die Handlungen der Menschen auf, andere befragen sie kurz nach dem Tod.
- Die Menschen sehen die Engel nicht in ihren ursprünglichen Gestalten (suwar), weil sie weder die Schönheit noch die Hässlichkeit der Engel (husn, ayb) ertragen können.

- Die Gesandten (rusul) unter ihnen sind im Range h\u00f6her gestuft als die Menschen. Aber die Gesandten der Menschen sind h\u00f6her als ihre (der Engel) Gesandten.
- Die Engel sind immer gehorsam.
- Hārūt und Mārūt haben weder Unglaube (*kufr*) noch eine grosse Sünde (*kabīra*) begangen. Aber sie lehrten die Menschen die Zauberkunst (*sihr*).
- Iblīs war kein Engel. Er war ein *ğinnī*.
- Die Dschinnen sind unsichtbare Geschöpfe, wie die Teufel (šayāṭīn). Sie unterliegen der religiösen Verpflichtung (mukallaf) wie die Menschen (bašar).

#### 5.3.4 Der vierte Garten: Der Glaube an Seine Bücher

- Die Bücher Gottes sind die Rede Gottes (kalām Allāh) und Seine Anreden (hitābāt); entweder hört man sie von Gott ohne "Wieheit" (samā'an minhu bi-lā kayf) oder es überbringt sie ein Engel (malak), wie z.B. die Tora (tawrāt) an Moses, die Psalter (zabūr) an David, das Evangelium (inǧīl) an Jesus (¹Īsā) und den Koran (furqān) an Muḥammad. Weder der Engel noch der Prophet verfügen über die Anordnung oder die Bedeutung (des jeweiligen Buches) (walaysa li-l-malak wa-lā li-n-nabī taṣarruf fī šay' min an-nazm wa-l-ma'nā). Die Überbringung geschieht durch Offenbarung (waḥyan), Herabsendung (tanzīlan) oder Hören (samā'an).
- Gott hat auch andere Bücher als jene, die Er Seinen Propheten herabsandte (anzala). Die Namen und die Zahl dieser Bücher kennt keiner ausser Ihm.
- Der Koran ist also die unerschaffene Rede Gottes, geschrieben in den Koranbüchern (maṣāḥif), bewahrt (maḥfūz) in den Herzen, gelesen durch die Zungen, gehört durch die Ohren, ohne ihnen zu inhärieren (gayr ḥāll fīhā).
- Die im Koran vorhandenen Geschichten über Moses, Pharao oder andere sind die Rede Gottes, erzählend über sie. Unser Aussprechen, Rezitieren und Schreiben des Korans sowie die Rede des Moses und die anderer Geschaffener ist geschaffen (maḥlūq). Wer behauptet, es sei die Rede der Menschen (kalām al-bašar), der begeht Unglauben (kufr).
- Der Wortlaut des Korans und der Sunna soll nach seinem Äusseren verstanden werden (w. an-nuṣūṣ min al-kitāb wa-s-sunna tuḥmal ʿalā zawāhirihā), es sei denn, es gibt einen eindeutigen Beweis (dalīl qāṭiʿ) dagegen. Übernimmt man dennoch Interpretationen der Bāṭiniyya (ahl al-bāṭin), so begeht man Atheismus (ilḥād). Die Ablehnung der äusseren Bedeutung (w. radduhā) oder das Sich-Lustig-Machen darüber (al-istihzāʾ ʿalayhā) und über die Šarīʿa sowie das Erlauben und Leichtnehmen des Ungehorsams ist dem Unglauben gleich (istihlāl al-maʿṣiya wa-l-istihāna bihā kufr).

- Sowohl die Hoffnungslosigkeit (ya's)<sup>120</sup> als auch das Gefühl der Sicherheit (amn) zählen zum Unglauben (kufr).

### 5.3.5 Der fünfte Garten: Der Glaube an die Gottesgesandten

- Gott hat aus Seiner Huld und Barmherzigkeit (w. fadlan wa-raḥmatan) Gesandte von den Menschen an die Menschen geschickt, mit dem Auftrag, ihnen sowohl Gottes frohe Botschaft als auch Seine Warnung mitzuteilen. Ferner sollten sie den Menschen alles, was sie für das Diesseits und für die Religion brauchen, erläutern.
- Alle Gesandten sind wahrhaftig (sādiqūn) und frei von vorsätzlich begangenen Sünden (ma'sūmūn 'an al-ma'āṣī 'amdan). Sie sind geschützt vor Veränderung und Verfälschung (maṣūnūn 'an at-tabdīl wa-t-taḥrīf) (der heiligen Bücher). Sie sind alle unterstützt durch Offenbarung (waḥy), Wunder (mu'ǧizāt), Sendung von Engeln an sie (irsāl al-malā'ika ilayhim) und das Herabsenden der Bücher an sie.
- Alle Gesandten haben gleichermassen ihre Botschaften überbracht und alles so dargestellt, wie Gott es ihnen befahl.
- Die Gesandten sind diejenigen, die Er in Seinem Buch (im Koran) beim Namen nannte (sammāhum). Gott hat auch andere Gesandten, deren Namen und Zahl nur Er weiss.
- Ein Gesandter (rasūl) ist ein Mensch (insān), den Gott mit einem Buch und Eingebung (ilhām) ausstattet und an die Menschen (halq) schickt, damit er die Vorschriften überbringt (li-tablīg al-ahkām).
- Ein Prophet erhält seine Offenbarung durch einen Engel oder empfängt Eingebung in sein Herz (*ulhima fī qalbihī*) oder ist aufmerksam (*nabīh*) durch die Vision (*ru'yā*), mit oder ohne ein Buch.
- Ein Gottesfreund (walī) ist ein Erkenner Gottes (ʿārif bi-llāh) und Seiner Eigenschaften (ṣifāt), der stets die religiösen Pflichten erfüllt (muwāzih ʿalā aṭ-ṭāʿāt) und die im Verdacht der Sünde stehenden Ungehorsamkeiten (zann al-maʿāṣī) sowie Genüsse (laddāt) und Begierden (šahawāt) meidet (muǧtanib, muʿriḍ ʿan).
- Prophetentum ist eine Gabe Gottes ('aṭiyya min Allāh) und wird nicht erworben (laysat muktasaba). Es wird nur durch ein Wunder festgestellt (lā ṭabt illā bi-izhār al-mu'ğiza).
- Ein Wunder (mu'ğiza) ist etwas Ungewöhnliches, das nach einer Herausforderung (taḥaddī) einwandfrei (bi-lā mu'āraḍa) und als Bestätigung für einen Propheten realisiert wird.
- Das Ungewöhnliche (*ḥāriq*), das einem Propheten vor oder nach seiner Sendung (*risāla*) ohne Herausforderung geschieht, ist ein Vorzeichen (*karāmat irhāṣ*), bzw. ein Ehrungswunder (*karāmat mu<sup>c</sup>ĕiza*).

<sup>120</sup> Țaḥāwī verwendet das Wort iyās. Ṭaḥāwī, 'Aqīda, 18.

- Jedes Wunder ist eine Wundertat, nicht aber umgekehrt (kull mu'ğiza karāma, bi-ġayr ʿaks).
- Wird es unbeabsichtigt und ohne Bittgebet (da'wā) von den Gottesfreunden (awliyā') bewirkt, so ist dies eine Wundertat der Gottesfreundschaft (karāmat wilāya).
- Wird es durch einen einfachen Gläubigen (w. min 'awāmm al-mu'minīn) bewirkt, so ist dies ein Hilfswunder (karāmat ma'ūna), von einem Frevler (fāsiq) oder absolut Ungläubigen (kāfir muṭlaq) ist es eine Irreführung (istidrāg). Passt es überhaupt nicht zu seinem Ziel, so ist es eine Beleidigung (ihāna). Geschieht es durch einen Verrückten, so gehört es zu den teuflischen Zuständen (aḥwāl šayṭāniyya).
- Ein Gottesfreund (walī) erreicht niemals die Rangstufe der Propheten (darağat al-anbiyā). Es wird gesagt: Ein einziger Prophet ist besser als alle Gottesfreunde (awliyā).
- Alle Gläubigen sind Gottesfreunde. Je gottesfürchtiger und korantreuer ein Gläubiger (*mu'min*) ist, desto höher ist er im Rang bei Gott<sup>121</sup>.
- Wer der religiösen Verpflichtung unterliegt (mukallaf), erreicht niemals eine Stufe, in der er vom Gebot und Verbot befreit wird (w. ḥaytu yasquţu 'anhu alamr wa-n-nalry).
- Es gab niemals einen Propheten, der ein Sklave (*abd*), ein Weib (*untā*) oder ein Lügner (*kaddāb*) war.
- Die Entschlossenen (ulī l-azm) unter den Propheten sind Nūḥ, Ibrāhīm, Mūsā, ¹Īsā und Muhammad.
- Dū l-Qarnayn und Luqmān gelten nicht eindeutig als Propheten.
- Der erste Prophet ist Ādam, der letzte Muḥammad.
- Muḥammad ist sowohl an alle Menschen als auch an alle Dschinnen gesandt worden.
- Muḥammads Himmelsfahrt (mi<sup>c</sup>rāğ) geschah im Wachzustand (fī l-yaqaza) und in seiner Person (bi-šaḥṣihi), zur Aqṣā-Moschee, dann in den Himmel oder in die Höhen (<sup>c</sup>ulā), die Gott wollte.
- Sein Gesetz (šar') bleibt ohne Abrogation (bi-lā nash) bis zum Jüngsten Tag gültig.
- Der beste der Menschen nach den Propheten, ist Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq, dann 'Umar al-Fārūq, dann 'Utmān Dū n-Nūrayn, dann 'Alī al-Murtaḍā. Denn sie sind die Rechtgeleiteten Kalifen (al-ḥulafā' ar-rāšidūn).
- Es wird nur für die zehn (al-ʿašara l-mubaššara) bezeugt, dass ihnen das Paradies versprochen wurde, weil sie der Prophet beim Namen nannte.
- Es wird für die Frauen des Propheten, seine Nachkommenschaft (<u>durriyya</u>) und seine Gefährten (<u>aṣḥāb</u>) mehr an Glückseligkeit (<u>saʿāda</u>) erhofft als für die anderen Gläubigen. Man darf nur Gutes von ihnen reden. Man darf keinen

<sup>121</sup> Vgl. ebd., 19.

von ihnen übertrieben lieben oder ihn leugnen. So soll man sich auch zu den rechtgeleiteten Imāmen und den frommen Gelehrten verhalten, weil diese die Erben der Propheten sind.

- Die Muslime sollten den Imām im Konsens (bi-l-iğmā') einsetzen.
- Er soll von den Qurayš sein und mit vollständigen und absoluten Befugnissen versehen sein (min ahl al-wilāya al-muṭlaqa al-kāmila). Er soll gut führen (w. sāyis) können, sich um die Interessen der Allgemeinheit (w. maṣāliḥ al-ǧumhūr) sorgen, im Stande sein, durch sein Wissen die Vorschriften (aḥkām) und ḥadd-Strafen des Islam durchzuführen, und Gerechtigkeit für die Unterdrückten gewähren.
- Er braucht weder über 'iṣma zu verfügen, noch zu den Banū Hāšim oder den Kindern von 'Alī zu gehören, noch der Beste seiner Zeit zu sein (afḍal zamānihī).
- Der Imām wird weder durch Frevel (fisq) noch durch Unterdrückung (ğawr) abgesetzt werden.
- Einem Imām darf man nie den Gehorsam (tāʿa) verweigern, es sei denn, er befiehlt, eine Sünde (maʿṣiya) zu begehen. In dem Falle soll man ein Bittgebet für seine Besserung sprechen und ihn niemals verfluchen<sup>122</sup>.
- Ğihād und ḥağğ gelten hinter jedem guten oder bösen Führer (ḥalfa kulli amīr barr wa-fāğir) bis zum Jüngsten Tag<sup>123</sup>.
- Das Gebet ist eine Pflicht hinter jedem der *ahl al-qibla* (d.h. Sunnit oder Šī<sup>c</sup>it).

## 5.3.6 Der sechste Garten: Der Glaube an den Jüngsten Tag

- Es gibt die Zeit, in der plötzlich ein grosses Geschrei ausgestossen wird, wodurch die Bewohner der Himmel und der Erde tot umfallen werden (yahlak).
   Eine von Gott bestimmte Zahl von Engeln wird von diesem Tod ausgenommen und stirbt später.
- Die Welt bleibt eine Zeit lang (mudda) zerstört (harāb), dann geht alles zugrunde, bis auf Gott.
- Sonne, Mond und Gestirne werden zerstört.
- Dann ruft Isrāfil die vermoderten Knochen (al-cizām al-bāliya), die zerrissenen Fleischmengen (al-luḥūm al-mumazzaqa) und die zerstreuten Menschengestalten (aṣ-ṣuwar al-mutafarriqa) auf, sie mögen sich auf Befehl Gottes sammeln, und zwar für den Schlussrechtspruch (faṣl al-qaḍā'). Dieser Aufruf erreicht alle Menschen (w. al-kull) gleichzeitig. Darauf werden die Körperteile von der Erde getrennt, um nach der (früheren) Trennung zusammengefügt oder nach der (bereits eingetretenen) Vernichtung (i'dām) neu in Existenz gerufen (īgād) zu werden.

<sup>122</sup> Ähnlich bei Ţaḥāwī, 'Aqīda, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Vgl. ebd, 23.

- Gott schickt dann Regen und lässt die Körper aufspriessen (yunbitu l-agsād).
   Mit einem zweiten (Trompeten)stoss (nafha) verteilt er (Isrāfīl) die Seelen (arwāḥ) (wieder) auf die Körper, und die Menschen (halq) stehen aus ihren Gräbern auf.
- Dies ist der Tag der Auferstehung nach Meinung aller Propheten und Gelehrten ('alayhi iğmā' al-anbiyā' wa-l-'ulamā').
- Erst nach Erfüllung mancher Vorzeichen (ašrāt) tritt der Auferstehungstag ein.
   Zu den Vorzeichen zählen:
  - a) Das Auftauchen des Daǧǧāl. Dieser hat folgende Eigenschaften: Er ist einäugig (aʿwar), kündigt ein Paradies und ein Höllenfeuer an (w. maʿahū ǧanna wa-nār). Sein Paradies ist eigentlich Höllenfeuer und umgekehrt. Er reitet auf einem Esel. Zwischen seinen Schultern und Ohren sind 40 Ellen. Er sagt den Menschen: "Ich bin euer Herr (anā rabbukum)". Zwischen seinen Augen steht geschrieben: "Ungläubig" (kāfir), was von jedem schriftkundigen Gläubigen gelesen wird (w. yaqra'uhū kull mu'min kātib).
  - b) Das Herabkommen (*nuzūl*) von Jesus, dem Sohn Marias ('Īsā b. Maryam). Er ist dann ein "Befolger des Religionsgesetzes unseres Propheten (*wayakūn ʿalā šarīʿat nabiyyinā*). Er tötet den Daǧǧāl, bleibt auf Erden, solange Gott will, stirbt, die Muslime beten über ihm und begraben ihn.
  - c) Ya'ğūğ und Ma'ğūğ, zwei Stämme von den Kindern Yāfiṭs, des Sohnes von Noah, welche neun Zehntel der Kinder Adams (banū Ādam) ausmachen, tauchen auf. Diese kämpfen gegen die Menschen (yuqātilūn an-nās). Gott aber vernichtet sie durch das Bittgebet (du'ā') von Jesus.
  - d) Das Aufgehen der Sonne von Westen. Wenn die Menschen sie erblicken, glauben alle (an Gott), aber dann ist es bereits zu spät.
  - e) Ein Tier geht hervor, 60 Ellen lang, und spricht zu den Menschen; keiner kann ihm entfliehen und keiner kann es einholen. Das Tier verfügt über den Stab von Moses ('aṣā Mūsā) und den Ring von Salomon (hātam Sulaymān). Das Tier schreibt mit dem Stab in den Gebetsfleck (an der Stirn) des Gläubigen (masǧid al-mu'min) mit weisser Schrift; da wird sein Gesicht (d.h. das Gesicht des Gläubigen) weiss (d.h. rein). Mit dem Ring schreibt das Tier mit schwarzer Schrift in die Nase des Ungläubigen und sein Gesicht wird schwarz.
  - f) Die Menschen leben eine Zeit lang im Wohlstand ('alā sa'a). Gott schickt dann einen guten Wind (rīḥ ṭayyiba); da sterben die Gläubigen und es bleiben die Bösen (širār an-nās); über ihnen schlägt die letzte Stunde ('alayhim taqūm as-sā'a) und das Jenseits beginnt (tanūbu dār al-āḥira).
  - g) Zu den das Jenseits anbahnenden Ereignissen (*muqaddimāt*) gehört auch die Zwischenwelt (*dār al-barzaḥ*) mit ihren Vorschriften (*aḥkām*) wie der Frage (*suʾāl*), Wonne (*naʿīm*) und Qual (*ʿaḏāb*) nach dem Tod.

- Es gibt dreierlei Verweilstätten (dār): das Diesseits (dār ad-dunyā), die Zwischenwelt (dār al-barzaḥ) und das Jenseits (dār al-qarār). Die Beziehung (w. taʿalluq) des Geistes (rūḥ) zum Körper hat in jeder Verweilstätte (dār) eine Besonderheit (wağh maḥṣūṣ). Am vollkommensten ist diese Beziehung am Tag der Auferwekkung (yawm al-baʿt), denn danach erfährt der Körper weder Schlaf (nawm) noch Tod (mawt) oder Verderben (fasād).
- Die Vorschriften (aḥkām) des Diesseits regieren den Körper, wobei der Geist bloss als Trabant (tābi') dient. Die Vorschriften der Zwischenwelt regieren den Geist, wobei der Körper bloss als Trabant dient. Kommt der Tag der Auferstehung, so regieren diesmal die Wonne (naʿīm), die Qual (ʿadāb) und weitere Dinge (ġayruhā) den Geist und den Körper allesamt (ǧamīʿan).

## 5.3.7 Der siebte Garten: Der Glaube an die Auferweckung nach dem Tod

- Es handelt sich um die Wiederherstellung (iʿada) der ursprünglichen Körper mit ihren Seelen und die Auferweckung zwecks Vergeltung (ğazāʾ) der Handlungen am Tag der Rechtssprechung (yawm ad-dīn). Im Diesseits (dunyā) geschieht die Heimsuchung (ibtilāʾ), im Jenseits (ābira) findet die Belohnung (tawāb) mit dem Paradies (ğanna) und die Bestrafung (ʿiqāb) mit dem Höllenfeuer (nār) statt. Sowohl das Paradies als auch das Höllenfeuer sind bereits geschaffen. Das Paradies, das Höllenfeuer und deren Bewohner vergehen nie.
- Der himmlische Teich (hawd) namens Kawtar, die Waage (mīzān) und die Şirāt, eine über die Hölle (ğahannam) gespannte Brücke, dünner als ein Haar und schärfer als ein Schwert: dies alles ist wohl bekannt, aber das Wie ist unbekannt (mağhūl al-kayfiyya).
- Die Fürsprache am Jüngsten Tag kommt von den Propheten, den Gelehrten ('ulamā') und den Märtyrern (šuhadā').
- Die Verzeihung ('afw) einer schweren Sünde (kabīra), ausgenommen des Unglaubens, ist möglich. Die Bestrafung eines kleinen Vergehens (sagīra) ist auch möglich. Das Begehen eines Kapitalverbrechens führt keinen Gläubigen aus dem Glauben in den Unglauben (kufr). Wer eine schwere Sünde begeht, bleibt nicht ewig im Höllenfeuer.

## 5.3.8 Der achte Garten: Der Glaube an die Vorherbestimmung

- Sein Ursprung ist das in den Menschen versteckte Gottesgeheimnis (sirr Allāh fī ḥalqihī). Weder ein Gott nahestehender Engel (malak muqarrab) noch ein gesandter Prophet (nabiyy mursal) haben davon Kenntnis (lam yaṭṭali'). Gott hat es seinem eigenen Wissen vorbehalten (w. ista'ṭarahū Allāh bi-'cilmihī).
- Das Wissen ist zweierlei: Ein Wissen, das in den Menschen vorhanden ist ('ilm fī l-ḥalq mawǧūd), nämlich das Wissen um die Šarī'a ('ilm aš-šarī'a), und ein Wissen, das in den Menschen nicht vorhanden ist ('ilm fī l-ḥalq mafqūd),

- nämlich das Wissen um die Vorherbestimmung (*'ilm al-qadar*). Der Glaube wird nur durch die Annahme des vorhandenen Wissens und das Ablassen (*tark*) vom nicht vorhandenen Wissen gefestigt (*ya<u>t</u>but*).
- Der Glaube an das Schicksal besteht darin, dass der Mensch ('abd) glaubt, dass alles Gute, Böse, Süsse wie Bittere von Gott vorbestimmt ist, und zwar gemäss Seinem Urwissen ('ilm ashaq) in Bezug auf jedes Wesen in Seiner Schöpfung (fi kull kā'in fi ḥalqihī).
- Der Paradiesanwärter (sa<sup>c</sup>īd) und der Höllenanwärter (šaqiyy) erlangten diesen Status durch die Bestimmung Gottes (bi-qaḍā' Allāb). Durch die Bestimmung Gottes könnte ein Paradiesanwärter in die Hölle gehen (w. yašqā) oder umgekehrt.
- Dazu gehört auch der Glaube an die himmlische Tafel (lawh), das himmlische Schreibrohr (qalam) und alles andere, was Vorherbestimmung (qadar) beinhaltet.
- Auch an den Bund (mītāq), den Gott mit den Nachkommen (durriyya) Adams geschlossen hatte, muss man glauben, wodurch schon in der Urewigkeit (azal) die Zahl derer bekannt wurde, die das Paradies, bzw. die Hölle betreten werden. Diese Zahl nimmt weder zu noch ab.
- Sämtliche Handlungen (af āl) der Menschen ('ibād) sind von Gott geschaffen, obschon die freiwilligen (ibtiyāriyya) unter ihnen, die durch den Erwerb (kasb) des Menschen entstanden, belohnt oder bestraft werden. Dies bedeutet: Gott ist der Schöpfer und der Mensch erwirbt (w. fa-Allāh bāliq wa-l-'abd kāsib).
- Jedes einzelne, das vorherbestimmt ist (maqdūr) untersteht zwei Kräften (qudratān; d.h.: Macht Gottes und Vermögen des Menschen) unter jeweils verschiedenen Aspekten. Das Gute (bayr) billigt Gott (yarḍāhu), das Böse (w. qabīḥ) aber nicht.
- Der Erwerb (kasb) ist die Handlung (fi'l), die ihrem T\u00e4ter Nutzen (naf') oder Schaden (darar) bringt.
- Die Verpflichtung zum Gesetz (taklīf) hängt vom offensichtlichen Vermögen (istitā a zāhira) ab. Dieses Vermögen ist vor der Handlung zu berücksichtigen, und von ihm hängen auch die Rechtssprechungen (aḥkām) ab. Das verborgene (bāṭin) Vermögen schenkt Gott in Verbindung (maqrūn) mit der Handlung. Die Rechtssprechungen hängen nicht von diesem verborgenen Vermögen ab, weil es nicht in des Menschen Vermögensbereich liegt (w. laysat fī wus al-abd). Im Zusammenhang mit den gehorsamen Handlungen (tā at) nennt man es "den Gunstbeweis Gottes" (tawfūq) und im Zusammenhang mit den ungehorsamen Handlungen (maāṣin) nennt man es "von Gott im Stich gelassen" (hidlān).
- Der Todestermin ist ein einziger (al-ağal wāḥid). Der Tod ist von Gott geschaffen und tritt ein im Toten. Der Getötete stirbt durch seinen Todestermin (almaqtūl mayyit bi-ağalihī). Das Töten ist die Handlung des Tötenden, aber "erwerbsmässig" und nicht "erschaffend" (fi'l al-qātil kasban lā ḥalqan). Aber der

Schmerz, der vom Geschlagenen, kurz nachdem er geschlagen wird, empfunden wird (w. al-alam fi l-maḍrūb ʿuqayb aḍ-ḍarb), das Gebrochenwerden (inkisār) kurz nach dem Brechen (kasr) und der Tod (mawt) kurz nach dem Getötetwerden (ʿuqayb al-qatl) sind alle von Gott geschaffen.

- Das tägliche Brot (rizq) ist das, was Gott dem Lebewesen zukommen lässt (w. mā yasūquhu Allāh ilā l-ḥayawān), und das Lebewesen isst. Es kann erlaubt (ḥalāl) oder unerlaubt (ḥarām) sein. Jeder bekommt sein eigenes tägliches Brot und niemals das eines anderen. Es ist unvorstellbar (lā yutaṣawwar), dass jemand das tägliche Brot eines anderen verzehrt oder umgekehrt. All dies geschieht nach der göttlichen Vorherbestimmung (bi-qadar Allāh). Das Wissen darüber liegt bei Gott. Wir glauben an dessen Inhalt (fa-nu'minu bimā fihi) und nennen den, der es leugnet, Lügner (w. wa-nukaddib man yanfihi).
- Fertiggeschrieben im Jahr 1146/1733.

#### 5.4 Fazit

Āqḥiṣārīs Werk Rawḍāt al-ǧannāt gehört nicht zu den Werken, die die Differenzpunkte zwischen Ašʿarī und Māturīdī aufzählen. Wie wir bereits oben gesehen haben, wird dennoch ein wichtiger Vergleich unternommen, diesmal aber zwischen der Lehre Māturīdīs und Abū Ḥanīfas einerseits und der von Mālik, Šāfiʿī und Awzāʿī andererseits, und zwar in Bezug auf die Frage, ob die Handlungen als Bestandteil des Glaubens zu betrachten sind oder eben nicht.

Ausserdem gibt es weitere Gründe, *Rawḍāt al-ǧannāt* in diese Textsammlung aufzunehmen. Zu ihnen zählen:

- a) Āqḥiṣārīs Kenntnis des *Kitāb at-Tawḥīd* von Māturīdī;
- b) *Rawḍāt al-Ğannāt* ist ein Beispiel dafür, wie allgemein anerkannte sunnitische Glaubensgrundsätze in populären Traktaten verbreitet werden<sup>124</sup>;
- c) der zu den populären hanafitischen Werken gehörende al-Fiqh al-akbar II wird als eine der Quellen angegeben (Rawdāt, 92b);
- d) der intellektuelle Rang des Autors;
- e) Āqḥiṣārīs Auswahl der Punkte, die für ihn zu den unverzichtbaren Bestandteilen seines Credos zählen;
- f) Āqḥiṣārī bespricht neun Themen, die von den anderen Autoren als Differenzpunkte aufgelistet werden (s. unten 9.1.1, vierte Spalte), ohne sie jedoch Ašʿarī oder Māturīdī zuzurechnen.

Verglichen mit dem populären 'aqā'id-Werk<sup>125</sup> Abū l-Layt Naṣr b. Muḥammad b. Aḥmad as-Samarqandīs (gest. 373/983)<sup>126</sup>, das in einem schlichten und einfachen

<sup>124</sup> li-yaqif 'alayhi al-'āmma, Rawdāt, 91.b.

<sup>125</sup> Es wird 'Aqūdat al-uṣūl, oder Kitāb as-Samarqandī genannt. Vgl. J. van Ess, Abu'l-Layt, in EIran, Bd. 1, 333.

Stil verfasst wurde, sind die Ausführungen Āqḥiṣārīs, präziser, umfassender und mit viel mehr Einzelheiten versehen<sup>127</sup>.

Im Kern geht es in Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt um die Lehre von Gottes Einheit (tawḥīd) und Seinen Attributen (ṣifāt). Von der Struktur her hat Āqḥiṣārī insgesamt acht grundlegende Glaubensartikel identifiziert, welche er der Reihe nach in einem jeweils als "Garten" (rawḍa) bezeichneten Kapitel vorstellt und erörtert. Es sind dies das Wesen des Glaubens (ḥaqīqat al-īmān), der Glaube an Gott (al-īmān bi-Allāb), an die Engel (malāʾika), Seine Bücher (kutub), Seine Gesandten (rusul), den Jüngsten Tag (al-yawm al-āḥir), die Auferstehung nach dem Tode (al-baʿt baʿd al-mawt) und an die Göttliche Vorherbestimmung (qadar).

Die letzten sieben Punkte stammen, gemäss der Angabe des Autors, aus dem Ḥadīt, in dem der Prophet auf die Frage Gabriels nach dem Glauben antwortet<sup>128</sup>. Diese Punkte werden vom Autor in den Kapiteln zwei bis acht der "Gärten" behandelt. Die in *Rawḍāt al-ǧannāt* aufgenommenen Einzelheiten zeigen, wie sehr Āqḥiṣārī darauf bedacht war, aus den von ihm am Anfang genannten Werken und Autoritäten eine eigene Auslese theologischer Themen zu treffen, die ihm als unabdingbar erscheinen. Da zum Beispiel im oben erwähnten Ḥadīt keine Rede von den Dschinnen ist, der Autor sie aber doch nicht vergessen will, bespricht er sie kurz am Ende des dritten "Gartens", nämlich im Anschluss an die Engel.

Āqḥiṣārī bekennt sich zu einer bestimmten theologischen Linie in *Rawḍāt al-gamāt*, indem er uns eine Liste von Werken und Autoritäten verrät, die ihm als Hauptquellen dienen. Danach folgt eine klare Trennung in einzelnen Punkten, nicht nur von der Karrāmiyya, von Bišr b. Ġiyāt al-Marīsī, Ibn ar-Rāwandī und Ğahm b. Ṣafwān, sondern sogar von führenden sunnitischen Denkern wie Mālik, Šāfiʿī und Awzāʿī.

Das Resultat umfasst alles, was dem Autor als unverzichtbar für einen vollständigen Glauben eines jeden sunnitischen Muslims erscheint.

Populär insbesondere unter den indonesischen und malaysischen Muslimen, obschon dort das Religionsgesetz eher der Šāfiʿī-Schule verpflichtet ist. Abū l-Layt wurde mit demselben Titel geschmückt wie Māturīdī, nämlich: Imām al-hudā. Vgl. J. van Ess, Abuʾl-Layt, in Elran, Bd. 1, 333. Zu Abū l-Layt s. ebd. Bd. 1, 332-233. Vgl. auch J. Schacht in: El², Bd. 1, 137. Abū l-Layt spricht vom Glauben wie folgt: "Der Glaube ist nicht "zusammengesetzt", da er als Licht im Herzen und im Verstand des Menschen, in seiner Seele (rūh) ebenso wie in seinem Körper wirkt". J. van Ess, Theologie, Bd. 2, 565. Der Glaube wurde mit dem Licht in Verbindung gebracht: "Gott schafft einen Lichtpunkt im Herzen, welcher in die Glieder ausstrahlt und deren gutes Handeln bewirkt (Fiqh absat 57, 8 ff.; Pseudo-Māturīdī, Risāla fī l-ʿaqāʾid 16 § 12; Kulīnī, Kāfī II 214 nr. 6; Biḥār XLIX 196 nr. 12)". J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 120. Vgl. auch Rudolph, Māturīdī, 216 Anm. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Abū 1-Layt as-Samarqandīs 'aqā'id-Werk: Kitāb as-Samarqandī, ed. A.W. Juynboll, in: Tijdschr. voor de Taal-, Land- en Volkenkunde von Ned. Indië, Ser. IV, vol. IV (1881) 269-274, besteht aus sechs Seiten, während Rawdāt al-ğannāt 31 Seiten füllt.

<sup>128</sup> Der Wortlaut des Ḥadīt ist in Rawdāt 93a ult. zu finden. "Die Überlieferung findet sich zu Anfang des Fiqh absat, wo Abū Muțī al-Balḥī sie auf Abū Ḥanīfa zurückführt". J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 354.Vgl. ferner āyat al-birr, nämlich Koran 2:177; 2:285; 4:136.

## 6. Isbirī Qādīzāde (gest. nach 1130/1717)

### 6.1 Biographie

Wenige und andererseits widersprüchliche Informationen sind über das Leben und Werk von Muḥammad al-Isbirī Qāḍīzāde greifbar. Er soll laut Brockelmann gegen 990/1582 gestorben sein<sup>129</sup>. Am Ende der hier edierten Handschrift lesen wir dagegen, dass Muḥammad, bekannt als Qāḍīzāde al-Isbirī, am Nachmittag ('aṣr) des ersten Raǧab (ġurrat raǧab) 1130 (31.05.1717) die Risāla Mumayyiza vollendet habe (ḥarrarahu). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717 gestorben sein kann, was einen Unterschied von 135 Jahren bedeutet. Daraus würde folgen, dass er ein Zeitgenosse Nābulusīs war.

Auch die Herkunft des Namens ist ungesichert. Brockelmann führt ihn als "Isbīrī" auf<sup>130</sup>. In gängigen arabischen und türkischen Nachschlagewerken ist er nicht anzutreffen. Wahrscheinlich geht die Herkunftsangabe im Namen "Isbirī"/"Isbarī" auf Ispir zurück, einen Landkreis von Erzurum. Der Name des Autors wird in der hier edierten Handschrift nach der arabischen Schreibung "al-Isbiriyy" angegeben<sup>131</sup>.

#### 6.2 Werk

Brockelmann nennt zwei Schriften von Isbirī, nämlich ein Sendschreiben über die Verheissungen und Drohungen Gottes (*Risāla fīmā yataʿallaq bi-waʿd Allāh wawaʿīdih*) sowie eine weitere über die doktrinären Unterschiede zwischen Māturīditen und anderen Schulmeinungen (*Risāla mumayyizat madhab al-Māturīdiyya ʿani l-madāhib al-ġayriyya*). In der vorliegenden Handschrift lautet der Titel des Werkes *Mumayyizat madhab al-Māturīdiyya ʿan al-madāhib al-ġayriyya* ("Das [Sendschreiben, welches] die Lehre der Māturīditen von den anderen unterscheidet")<sup>132</sup>.

## 6.3 Risāla Mumayyiza

Der Autor gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Problem des "Erwerbs frei gewählter Handlungen" (kash al-af-āl al-iḥtiyāriyya) nach der Lehre der Sunniten (ahl as-sunna wa-l-ǧamā-ʿa) zu behandeln – in Abgrenzung zu den Lehren der Ğabriyya und Qadariyya. Aus dem unmittelbar danach eingeführten Titel, nämlich: Mumayyizat madhab al-Māturīdiyya ʿan al-madāhib al-

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Vgl. *GAL*, Bd. 2, 442.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> *GAL*, Bd. 2, 442.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> *Risāla mumayyiza*, MS Berlin 2492, foll. 68b u. 76b.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> MS Berlin 2492, foll. 68b.

ġayriyya,<sup>133</sup> wird ersichtlich, dass Isbirī die Māturīdiyya mit ahl as-sunna wa-l-ġamā'a gleich setzt. Im Text stösst man auf einen Satz, in dem er die Aš'ariyya miteinbezieht: "Erkennst du im Erwerb (kash) die Methode der Māturīdiyya, so wisse, dass sie in sich jenes birgt, was die Aš'ariyya auch meinten"<sup>134</sup>.

Am Ende der Handschrift erfolgt noch ein Hinweis auf den vermutlichen Kopisten, einen gewissen Mullā Muḥammad, bekannt als Ḥasan Qāḍīzāde al-Isbirī, der sie am Anfang des Rabīʿ II 1131 (21. Feb. 1718) fertig geschrieben habe (ḥarra-rahū). Es ist anzunehmen, dass die am Rande der Risāla geschriebenen Glossen aus der Feder dieses Mullā Muḥammad, bekannt als Ḥasan Qāḍīzāde, stammen. In diesen Glossen sind folgende Werke und Autoritäten erwähnt oder zitiert: Ibn al-Humāms Musāyara, Ḥāšiyat Rawḍāt al-ģinān¹35, Ibn ar-Rāwandī, an-Nazzām¹36, al-Iṣfahānī [Abū t-Ṭanāʾ Šamsaddīn Maḥmūd b. ʿAbdarraḥmān] (gest. 749/1348)¹37, Īǧīs Mawāqif, at-Talwīḥ, die Ḥāšiyat Ḥasan Ğalabīs zum Talwīḥ, [Abū t-Ṭanāʾ Šamsaddīn Maḥmūd b. ʿAbdarraḥmān al-] Iṣfahānīs Šarḥ at-Ṭawāliʿ¹38, al-Musāmara¹³9, Sanūsīs (gest. 895/1490) Šarḥ al-ʿaqāʾid (sic), Maḥmūd Ḥasans Ḥā-šiya ʿalā Šarḥ al-ʿAqāʾid li-d-Dawānī (?)¹⁴⁰, Bayḍāwīs¹⁴¹ Ṭawāliʿ, Ḥuǧǧat al-Islām al-Ġazālī (gest. 505/1111) und Birkawīs¹⁴² aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya¹⁴³, die bereits im Text selbst erwähnt ist.

Isbirī erklärt, seine *Mumayyiza* in eine Einleitung (*muqaddima*) und zwei Hauptthemen (*maqṣadān*) aufteilen zu wollen. Diese Aufteilung hat aber keine

<sup>&</sup>quot;Différences entre les Doctrines des Matoridites et celles des autres Sectes de l'Islam, par Qâdy Zâdeh". So lautet der Titel in der französischen Übersetzung von A. de Vlieger, in Kitâb al-Qadr, Leyde 1902, pp. 170-187. Den Hinweis auf diese Übersetzung verdanke ich Prof. Reinhard Schulze.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> W. idā 'arafta fī l-kasbi madhaba l-Māturīdiyya, fa-'lam anna fihi mā dahaba ilayhi l-Aš'ariyya. Isbirī, Mumayyiza, 73b.

Wahrscheinlich ist Rawdāt al-ğinān fi tafsīr al-qur'ān gemeint, ein zehnbändiges Werk von Hibatallāh b. 'Abdarraḥīm al-Ḥamawī, Šarafaddīn al-Bārizī, gest. 738/1337-1338. Vgl. Ḥāggī Ḥalīfa, Kasf az-zunūn, Bd. 1, 922.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Abū Ishāq Ibrāhim b. Sayyār, gest. zwischen 220 u. 230/835 u. 845. Zu ihm s. J. van Ess, al-Nazzām, in EP, Bd. 7, 1057 f.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Zu ihm s. Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, ad-Durar al-kāmina, Bd. 4, 327.

<sup>138</sup> Aṭ-Ṭawāli', d. h. Ṭawāli' al-anwār von Qāḍī 'Abdallāh b. 'Umar al-Bayḍāwī. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf aẓ-zunūn, Bd. 2, 1116.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Al-Musāmara fi šarḥ al-Musāyara, von Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad, bekannt als Ibn Abī Šarīf al-Qudsī aš-Šāfi<sup>c</sup>ī (gest. 905/1499-1500). Vgl. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 2, 1666.

Wahrscheinlich Ğalāladdīn Muḥammad b. As'ad aṣ-Ṣadīqī ad-Dawānī aš-Šāfi'ī (gest. 907/1501-1502). Vgl. Qannawǧī, Abǧad al-ʿulūm, Bd. 3, 234; Ḥaǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 39 u. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Nāṣiraddīn ʿAbdallāh b. ʿUmar aš-Šīrāzī, gest. in Tabrīz. Siehe Ibn Katīr, al-Bidāya wa-n-nihāya, Bd. 13, 309. Vgl. hier Anm. 13.

Mehmed b. Pīr ʿAlī Birgewī (Mehmed Birgevī, Birgeli). Zu ihm und zur Rezeption seiner Tarīqa Muhammadiyya in der Wolga-Ural-Region s. Michael Kemper, Şūfīs und Gelehrte in Tatarien und Baschkirien, 1789-1889, S. 147-172. S. auch Kasim Kufrevî, Birgewī, in El², Bd. 1, 1235.

<sup>143</sup> Vgl. Hāģģī Halīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 2, 1111.

klar definierten Konturen. Alles fliesst ineinander. Im Folgenden werden die in der *Risāla* behandelten Begriffe und Themen nach der Reihenfolge ihres Erscheinens aufgezählt.

## 6.3.1 Die Themen der Risāla Mumayyiza

Isbirī gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Problem des "Erwerbs frei gewählter Handlungen" (kash al-af āl al-iḥtiyāriyya) zu behandeln – in Abgrenzung zu den Lehren der Ğabriyya und der Qadariyya/Muʿtazila. Die Wahl dieser Frage (masʾala) begründet er damit, dass sie zu den schwerverständlichen (ġawāmid) Fragen der Theologie gehöre.

- Der Verstand (<sup>c</sup>aql) hat keinen Platz ausserhalb (fi l-ḥāriğ) des Körpers. So steht es im Tawdīh<sup>144</sup>.
- Die Existenz (wuğūd) beschränkt sich nach den meisten Theologen (ğumbūr almutakallimīn) auf die äussere Existenz, die sie mit der Sache selbst gleichsetzt. Anders lehren dies die Philosophen (hukamā) und die erstrangigen Theologen (muḥaqqiqī l-kalām), wie Ġazālī (gest. 505/1111), bei denen die Existenz zwei Teile hat: einen mentalen (dibnī) und einen "ausserhalb" (hāriǧī) gelegenen.
- Die menschliche Seele (an-nafs al-insāniyya) ist der körperliche Geist (ar-rūḥ al-gismānī), der den Leib bewohnt (al-ḥāll bi-l-badan) nicht aber die reine Vernunftseele (an-nafs an-nāṭiqa al-muğarrada), denn die meisten Sunniten (ğum-hūr ahl as-sunna) vertreten diese Meinung nicht, so wie es im Talwīḥ<sup>145</sup> und dessen Kommentar von Ḥasan Ğalabī<sup>146</sup> steht.
- Das Herz befindet sich in der menschlichen Seele, so heisst es im Tanqīḥ.
- Die Handlungen (af āl), ob freiwillig (iḥtiyāriyya), wie das Gebet, oder unfreiwillig, wie die Bewegung der Schlagadern oder die des unter Schüttellähmung Leidenden (w. ḥarakat al-murta'iš), sind von Gott geschaffen. Beweise gibt es solche, die auf der Vernunft beruhen ('aqlī), und solche, die auf der Tradition beruhen (naqlī).
- Meinung der Ğabriyya: Die Handlungen (af āl) der Lebewesen (hayawānāt) befinden sich auf der selben Stufe (manzila) wie die Bewegungen von leblosen Körpern (ğamādāt), d.h. sie sind unabhängig von ihrem Vermögen (qudra), hinsichtlich ihrer Einsetzung in die Existenz (īǧād) und hinsichtlich des Erwerbs (kasb).

<sup>144</sup> Gemeint ist at-Tawqīḥ fi ḥall ġawāmiḍ at-Tanqīḥ, ein Kommentar zu Tanqīḥ al-uṣūl. Beide Bücher stammen aus der Feder von 'Ubaydallāh b. Mas'ūd al-Maḥbūbī (gest. 747/1346), bekannt auch unter dem Namen Şadr aš-Šarī'a. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, 1, 496.

At-Talwih fi kašf haqā'iq at-Tanqih von Sa'daddin Mas'ūd b. 'Umar at-Taftāzāni aš-Šāfi'i (gest. 792/1390) ist ein Kommentar zu at-Tawqih von 'Ubaydallāh b. Mas'ūd al-Maḥbūbi. Hāggi Halifa, Kašf az-zunūn, 1, 496.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Hasan Ğalabi b. Muḥammad Šāh al-Fanārī (gest. 886/1480). Hāggi Halīfa, Kasf az-zunūn, 1, 481.

- Meinung der Mu'tazila: Gott schuf für den Menschen ein Handlungsvermögen (qudra) bezüglich der Handlungen (af āl). Da der Mensch über ein Vermögen verfügt (al-qudra ḥāṣila lahū) und das Vermögen in ihm besteht (bihī), begreifen wir per Intuition (bi-ṭarīq al-wiğdān), dass eine notwendige Trennung (tafriqa ḍarūriyya) besteht zwischen der uns (Menschen) bestimmten (maqdūr) Bewegung das ist die freie Wahl (iḫtiyār) und dem zwanghaften Zittern (ar-riʿda aḍ-ḍarūriyya), das ohne unsere Wahl entsteht. Die Menschen sind also unabhängig (mustaqill) in der Einsetzung ihrer frei gewählten Handlungen (īǧād) auf Grund des von Gott für sie in der Zeit geschaffenes (ḥādita) Vermögens.
- Die Annahme der Gabriyya ist nichtig (bāṭil). Denn der Befehl (amr) verliert seinen Sinn, wenn er sich nicht in einer Handlung dessen, dem befohlen wird (ma²mūr), verwirklicht und im Bereich seines Vermögens (qudra) liegt. Das wäre, wie wenn von einem Menschen verlangt würde, ein Tier zu schaffen (halq) oder bis zum Himmel zu fliegen, oder wenn von einem leblosen Ding (ğamād) verlangt würde, auf der Erde zu laufen.
- Bei den freigewählten Handlungen unterscheiden wir zwischen dem, was wir lassen können, und dem, was wir nicht lassen können (z.B. schnelles Laufen bergab). Ausserdem setzen freigewählte Handlungen körperliche Vorgänge (z.B. in den Nervenbahnen) voraus, über die wir keine Macht haben. Also sind unser Vermögen und unser Wille nicht das, was diese Handlungen bewirkt. So steht es im *Tawdīh*.
- Die Wahrheit (haqq) liegt zwischen ğabr und qadar. Eine führende Person der Religion (aḥad a'immat ad-dīn) sagte: Es ist weder Zwang (ğabr) noch Übertragung der Gewalt über die Handlungen (tafwīd), sondern ein Zwischending (amr bayn amrayn). Ausführlich wird das dargelegt im Šarḥ al-Maqāṣid.
- Erwerb (kash) bei den Hanafiten ist gleich bedeutend mit al-'azm al-muṣam-mim, d.h. mit dem Vermögen (oder Können, maqdūr), das von keinem Zögern begleitet wird (alladī lā taraddud ma'ahū). Dies rührt vom Menschen ('ahd) durch sein von Gott geschaffenes Vermögen (qudra) her.
- Birkawī<sup>147</sup> sagt in aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya: Gott ist der Schöpfer (hāliq) aller Handlungen (af āl) der Menschen ('ibād), und zwar als Ganzes (kull) wie auch in Einzelheiten (ǧuz'ihā). Dennoch stehen den Menschen Teilwahlmöglichkeiten (iḥtiyārāt ǧuz'iyya) und Willensakte des Herzens (irādāt qalbiyya) zu, welche Beziehungen zu beiden Gegensätzen haben: den Gehorsamsakten (tāʿat) und den Sünden (maʿāṣī). Sie existieren nicht ausserhalb (des Herzens). Was ausserhalb nicht existiert, ist nicht geschaffen (maḥlūq). Ähnliches meinte Ṣadr aš-Šarīʿa im Tawdīḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Vgl. hier, Anm. 142.

- Ṣadr aš-Šarīʿa im Tawḍīḥ: Die freie Wahl des Menschen bewirkt nicht (laysa muʾattir) die Existenz des erwähnten Zustandes. Die Gewohnheit Gottes vollzieht sich so, dass, wenn wir die freigewählte Bewegung beschliessen und ohne Zwang (idṭirār) beabsichtigen, Gott kurz danach (ʿuqaybahū) den erwähnten freiwilligen Zustand (al-ḥāla al-madkūra al-iḥtiyāriyya) schafft. Beabsichtigen wir nicht, so schafft Er auch nicht.
- Erkennst du im Erwerb (kash) die Lehre der Māturīdiyya (am Rande: d.h. die Ḥanafiyya), so wisse: Dies ist, was die Ašʿariyya meinten.
- In der Musāyara zitiert Ibn al-Humām den Ḥuǧǧat al-Islām [al-Ġazālī], der sagt: "Die Bewegung (ḥaraka), die ja eine Beschreibung des Menschen (wasf al-ʿabd) und vom Herrn geschaffen (maḥlūqat ar-rabb) ist, hat auch eine Relation (nisba) zu dem Handlungsvermögen (qudra) des Menschen. Mit Berücksichtigung dieser Relation wurde sie "Erwerb" (kasb) genannt.
- Dem Handlungsvermögen das In-Existenz-Setzen (īgād) des Vermochten (maqdūr, d.h. der Handlung) zuzusprechen ist nichtig (baṭula).
- Der Gottesbeschluss (qaḍā') ist das urewige (azalī) Wissen Gottes von der Existenz (wuğūd) der Dinge (aṣyā'), wie sie sind (ʿalā mā hiya ʿalayhi) und wie sie bleiben (bi-mā lā yazāl). Gottes Vorherbestimmung (qadar) bedeutet, die Dinge in die Existenz einzusetzen (īġāduhu iyyāhā) in einer mit dem Wissen über sie übereinstimmenden Art (ʿalā wağh yuṭābiq taʿalluq al-ʿilm bihā).
- Der Gottesbeschluss (qaḍā²) bei den Ašʿariten bedeutet Gottes urewigen Willen (irādatuhū l-azaliyya) in Verbindung mit den Dingen, wie sie in der Urewigkeit (azal) sind. Gottes Vorherbestimmung (w. qadaruhū) ist, sie (die Dinge) in die Existenz einzusetzen (īǧāduhu iyyāhā), und zwar nach einer spezifischen Vorherbestimmung (ʿalā qadar maḥṣūṣ) und einer bestimmten Spezifizierung (taqdīr muʿayyan) in ihrem Wesen (dawāt) und ihren Zuständen (aḥwāl).
- Die Tatsache, dass die Handlungen der Menschen (af āl al-'ibād) nach Gotteswissen ('ilm allāb), Seinem Willen (irāda), Seiner Bestimmung (taqdīr) und Seiner Eintragung (der Handlungen) auf der Urtafel (katbuhū fī l-lawḥ) geschehen, bedingt keinen Zwang (ğabr), weil sie von den Menschen herrühren. Denn weder die Rede (kalām) noch das Wissen ('ilm) haben einen Einfluss (ta'fīr) auf die In-Existenz-Setzung der (menschlichen) Handlungen (a'māl).
- Kurz gefasst (gāyat al-amr): Gott besitzt das ganze Wissen (lahū kamāl al-'ilm).
   Sein Wissen umfasst alles, was war und was wird. Dies beraubt die Handelnden (fā'ilūn) weder ihrer freien Wahl noch ihres Beschlusses ('azm) beim Handeln ('ind al-fi'l).

#### 6.4 Fazit

In seiner *Risāla mumayyiza* beginnt Isbirī mit der menschlichen Handlung (fi<sup>c</sup>l) am Beispiel der Bewegung (ḥaraka) und streift dabei das Thema Vernunft (<sup>c</sup>aql). Danach folgen die Begriffe Existenz/Sein (wuǧūd), Seele (nafs) und Herz (qalb). Das

erste Thema setzt ein, mit der prägnanten Aussage, für die Sunniten (abl al-ḥaqq) gelte, dass die Handlungen der Menschen (af āl al-ʿibād), ob freiwillig (iḫtiyāriyya), wie das Gebet (ṣalāt), oder unfreiwillig, z.B. die Bewegung der Schlagadern, von Gott erschaffen seien (bi-ḥalq Allāb). Die Aš ʿariten hätten die gleiche Meinung wie die Māturīditen. Dazu Isbirī: "Erkennst du im Erwerb (kasb) die Methode der Māturīdiyya, so wisse, dass sie in sich jenes birgt, was die Aš ʿariyya auch meinten "148. Der Autor legt dann die Meinung der Ğabriyya und die der Mu ʿtazila 149 dar, lehnt beide jedoch ab.

Das zweite Thema beginnt mit dem Satz: "In Bezug auf den Erwerb gingen die Bezeichnungen auseinander" (w. wa-htalafat al-'ibārāt fī l-kash)<sup>150</sup>. Von ihnen nennt er Erwerb (kash), festen Beschluss ('azm muṣammim), das Von-Gott-Bestimmte, das nicht von Zögern begleitet wird (al-maqdūr al-ladī lā taraddud ma'a-hū,), Ermächtigung zum Vermögen (mukna), Absicht (qaṣd) und die in der Zeit geschaffene menschliche Kraft (al-qudra al-ḥādita).

Die in der *Risāla mumayyiza* erwähnten Werke sind: *at-Tawḍīḥ*<sup>151</sup>, *at-Talwīḥ*, *Ḥāšiya* (ʿalā t-Talwīḥ) von al-Fāḍil ar-Rūmī Ḥasan Ğalabī [b. Muḥammad Šāh al-Fanārī] (gest. 886/1481)<sup>152</sup>, der Kommentar (Šarḥ) zu *at-Taǧrīd*<sup>153</sup> von as-Sayyid aš-Šarīf<sup>154</sup>, *at-Tanqīḥ*<sup>155</sup>, Šarḥ al-Maqāṣid<sup>156</sup>, Šarḥ al-Hidāya fī l-fiqh<sup>157</sup> von Kamāladdīn Muḥammad b. al-Humām<sup>158</sup>, *al-Musāmara*<sup>159</sup>, aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya von al-Fāḍil al-ʿĀmil Muḥammad al-Birkawī (gest. 981/1476-1477).

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Isbirī, *Mumayyiza*, 73b.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Isbirī, *Mumayyiza*, 70a.

<sup>150</sup> Ebd., 70b ult.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> S. hier Anm. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Er hat den Kommentar 885/1480 fertig geschrieben. Ebd., Bd. 1, 481.

<sup>153</sup> Tagrīd al-i'tiqād von Naṣīraddīn aṭ-Ṭūsī (gest. 672/1274). Zu ihm s. H. Daiber und F.J. Ragep, Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn, in El², Bd. 10, 745-752.

Aš aritischer Theologe (mutakallim). Sein eigentlicher Name ist: Abū l-Ḥasan ʿAlī b. Muḥammad al-Ğurğānī (gest. 816/1413). Er ist auch der Verfasser des bekannten Buches at-Taʿrīfāt und des Šarḥ al-Mawāqif, eines Kommentars über die Mawāqif von Īǧī (gest. 765/1355). Vgl. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Tanqīh al-uṣūl von Ṣadr aš-Šarīʿa ʿUbaydallāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī. Ebd., Bd. 1, 496.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> *Šarĥ al-Maqāṣid fī ʿilm al-kalām* von Saʿdaddīn at-Taftāzānī.

<sup>157</sup> Verfasser ist al-Hasan b. a. 1-Qāsim al-Bagdādī (gest. 712/1312). Ya'murī, Dībāğ, 106.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Sein voller Name lautet: Kamāladdīn Muḥammad b. 'Abdalwahhāb b. 'Abdalhamīd as-Sīwāsī al-Ḥanafi, bekannt ist er als Ibn al-Ḥumām (790-861/1388-1456). Laknawī, Fawā'id, 180.

Wahrscheinlich ist hier al-Musāyara gemeint, denn al-Musāmara fī šarḥ al-Musāyara stammt von Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad, bekannt als Ibn Abī Šarīf al-Qudsī aš-Šāfi'ī (gest. 905/1499-1500). Vgl. Ḥāgǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 2, 1666.

## 7. 'Abdalģanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731)

'Abdalġanī an-Nābulusī<sup>160</sup> war ein sehr produktiver Autor, der zu ganz verschiedenen Themen Stellung bezog – darunter zu Sufismus, Theologie, Ḥadīt, Koranexegese und Jurisprudenz (*fiqh*). Er verfasste aber auch Reiseliteratur und Poesie<sup>161</sup>. Gegenwärtig liegen etwa 40 seiner Werke in gedruckter Form vor<sup>162</sup>.

## 7.1 Biographie

'Abdalġanī b. Ismā'īl b. 'Abdalġanī b. Ismā'īl b. Aḥmad b. Ibrāhīm b. Ismā'īl b. Ibrāhīm b. 'Abdalīah b. Muḥammad b. 'Abdarraḥmān b. Ibrāhīm b. 'Abdarraḥmān b. Ibrāhīm b. Sa'dallāh b. Ğamā'a al-Kinānī al-Maqdisī an-Nābulusī<sup>163</sup> ad-Dimašqī<sup>164</sup> al-Ḥanafī an-Naqšbandī al-Qādirī wurde am 5. Dū l-Ḥiǧǧa<sup>165</sup> 1050/19. März 1641 in Damaskus geboren. Seine Familie hing der šāfi'itischen Rechtsschule an, wobei sein Vater als einziger zur ḥanafitischen Doktrin gewechselt hatte<sup>166</sup>. Nābulusīs Vater hatte in Istanbul beim damaligen Šayḥ al-Islām Yaḥyā b. Zakariyyā gelernt<sup>167</sup>. Zu den bekanntesten Büchern, welche sein Vater verfasste, zählt ein voluminöser zwölfbändiger Kommentar zu Muḥammad Mullā Ḥusraws *Durar al-ḥukkām fī ġurar al-aḥkām* (gest. 885/1481)<sup>168</sup>.

Siehe W.A.S. Khalidi, 'Abd al-Ghanī, in El², Bd. 1, 61. Aladdin, Bakri, Al-Masrad an-naqdī bi-asmā' mu'allafāt aš-Šayh 'Abdalġanī an-Nābulusī, in: Maġallat Maǧma' al-Luġa al-'Arabiyya bi-Dimašq 59 (1984), 97-115; 334-388. Ein Jahr später erschien seine zweibändige Dissertation über Nābulusī: 'Abdalġanī an-Nābulusī (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, 2 Bde., Ph.D.Dissertation, Université de Paris I 1985. Ende der neunziger Jahre folgte die Dissertation von Frau von Schlegell, Barbara Rosenow, Sufism in the Ottoman Arab World: Shaykh 'Abd al-Ghanī al-Nābulusī (d.1143/1731). Berkeley 1997. Zu Nābulusī s. ferner Abū al-Faḍl Muḥammad Ḥalīl al-Murādī, Silk ad-durar fī a'yān al-qarn at-tānī 'ašar, Bd. 3, 30-38. Kairo 1301/1883-1884. Vgl. auch Hartmann, Martin, Das Arabische Strophengedicht, I Das Muwaššah, 6. Weimar 1897.

<sup>161</sup> Z. B. den vierbändigen Dīwān ad-dawāwīn. Nur der erste Band, dessen Hauptthema Sufismus ist, wurde in Kairo ab 1302/1884 mehrfach gedruckt (Vgl. Brockelmann, 'Abd al-Ghanī, in EI¹, Bd. 1, 40). Ferner ist seine Gedichtsammlung Burğ Bābil wa-šadw al-balābil ("Der Turmbau zu Babel und der Gesang der Nachtigallen") zu nennen. Damaskus 1988.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Vgl. von Schlegell, Sufism, 306-308.

Als sein Urgrossvater, Ibrāhīm Burhānaddīn b. Ğamā'a (gest. 737/1530), von Jerusalem via Nablus nach Damaskus kam, nannte man ihn an-Nābulusī (derjenige, welcher über Nablus kam). S. von Schlegell, Sufism, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> So nennt sich Nābulusī in Dīwān al-ḥaqā'iq, 6.

So auch Brockelmann, 'Abd al-Ghani, in EI¹, Bd. 1, 39 und Khalidi, 'Abd al-Ghani, in EI², Bd. 1, 61. Bei von Schlegell, Sufism, 33 steht aber: "Al-Nābulusī was born on 4 Dhū al-Hijja, 1050/1641.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Trotz Nābulusīs vertiefter Kenntnis der anderen Rechtsschulen blieb er der Ḥanafiyya, der Doktrin seines Vaters, treu, ebd., 42.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Ebd., 35.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Ebd., 33.

Sein Vater starb 1062/1651, die Mutter 1104/1692 und sein Bruder Yūsuf 1105/1693<sup>169</sup>.

In der Zeit von 1050-1097/1641-1686 wohnte Nābulusī mit seiner Familie im 'Anbarāniyyūn (Parfumhändler)-Quartier, welches südlich an die Umayyadenmoschee angrenzt. Im Alter von 25 Jahren reiste er nach Edirne (1075/1664), danach nach Istanbul, wo er ein Jahr lang als Richter am Maydān-Gericht tätig war. Es folgte 1100/1688 eine Reise in die Bekaa-Ebene und weitere Regionen des Libanon<sup>170</sup>. Im Jahre 1101/1689 zog es ihn nach Jerusalem und Hebron<sup>171</sup>. 1101/1689 besuchte er Ägypten und den Ḥiǧāz<sup>172</sup>. 1112/1700 ging er ins syrische Tripolis (Ṭarābulus aṣ-Ṣām)<sup>173</sup>. Daneben war er in der Umayyadenmosche beim Grab des Propheten Yaḥyā, Johannes des Täufers, als Dozent tätig. Vom Jahr 1119/1707 bis zu seinem Tod am 24. Šaʿbān 1143/5. März 1731 wohnte er in der Nähe des Grabes von Ibn al-ʿArabī, im Ṣāliḥiyya-Viertel<sup>174</sup> am Hang des Berges Qāsiyūn. 1116/1704 wurde er als Lehrer an der Salīmiyya-Madrasa eingestellt, wo er Koranexegese nach den Anwār at-tanzīl von Bayḍāwī (gest. 685/1286) unterrichtete<sup>175</sup>.

#### 7.1.1 Nābulusīs Lehrer

Sein Vater war zugleich 'Abdalganīs erster Lehrer. Als er starb, war 'Abdalganī zwar erst zwölf Jahre alt, hatte aber bereits mit fünf Jahren den Koran auswendig gelernt und bei seinem Vater viele Lehrbefugnisse (*iǧāzāt*) für Schriften zu Koranexegese und Ḥadīt oder für die Werke von Ibn al-'Arabī erworben. Ausserdem erhielt er Lehrbefugnisse von angesehenen Gelehrten wie Nağmaddīn al-Ġazzī

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Ebd., 34 f.

Diese Reise, die er am 15. Dū l-Qa<sup>c</sup>da 1100/30. August 1688 antrat, dauerte nur 15 Tage. Die Reinschrift des Textes wurde in der Nacht zum Mittwoch, dem 20. Dū l-Ḥigga 1100, fertiggestellt. Sie trägt den Titel Ḥullat ad-dahab al-ibrīz fī riḥlat Ba<sup>c</sup>labak wa-l-Biqā<sup>c</sup> al-<sup>c</sup>azīz ("Das aus reinstem Gold gemachte Oberkleid: Die Reise nach Baalbek und al-Biqā<sup>c</sup>") und hat den Beinamen ar-Riḥla aṣ-ṣuġrā. S. Flügel, Gustav, Einige Handschriften, in: ZDMG 16 (1862), 651, 658.

<sup>171</sup> Der Titel dieser Reise lautet *al-Ḥaḍra al-unsiyya fi ar-riḥla al-qudsiyya*, und sie trägt den Beinamen *ar-Riḥla al-wusṭā* ("Die mittlere Reise"), ebd., 651, 660.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Nābulusī begann diese Reise am 1. Muḥarram 1105/2. September 1693 und kam erst 388 Tage später nach Damaskus zurück. Sein Bericht trägt den Titel al-Ḥaqīqa wa-l-mağāz fī riḥlat bilād aš-šām wa-miṣr wa-l-ḥigāz (Flügels Übersetzung lautet "Wahrheit und Dichtung, enthaltend die Reise durch die Länder Syrien, Ägypten und Ḥigāz"). Eine detaillierte Beschreibung findet man ebd., 659-696.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Dazu s. F. Buhl/C.E. Bosworth, Tarābulus (From the Mamlūk period onwards) M. Lavergne, in EP, Bd. 10, 214-216.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Zur Şāliḥiyya-Phase seines Lebens s. Ibn Kannān (gest. 1153/1740), al-Ḥawādit al-yawmiyya ("Die täglichen Ereignisse"). Sie umfasst die Jahre 1111/1699 bis 1153/1740; ed. Akram al-Ulabī. Damaskus 1994, zitiert bei von Schlegell, Sufism, 52, Anm. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Ebd., 24 u. 51.

(gest. 1061/1650), 'Abdalbāqī al-Ḥanbalī (gest. 1071/1660), seines Zeichens naqīb al-ašrāf in Damaskus und Prediger an der Umayyadenmoschee, Muḥammad b. Tāğaddīn al-Maḥāsinī (gest. 1072/1661) oder Maḥmūd al-Kurdī (gest. 1094/1682)<sup>176</sup>. 'Abdalġanī hing zunächst dem Qādiriyya-Orden an, danach auch der Naqšbandiyya. Die Phasen, in denen er sich in sein Haus zurückzog, nutzte er unter anderem dazu, sich ungestört dem Studium der Schriften von Ibn al-'Arabī, Ibn Sab'īn (gest. 668/1269 oder 669/1270) und 'Afīfaddīn at-Tilimsānī (gest. 690/1291)<sup>177</sup> zu widmen.

#### 7.1.2 Nābulusīs Schüler

Nābulusī war nicht nur ein produktiver Gelehrter, der viele Schriften und Sendschreiben zu ganz unterschiedlichen Themen verfasste, sondern auch ein begnadeter Lehrer, welcher nachhaltigen Einfluss auf seine Studenten ausübte<sup>178</sup>. Zu nennen ist zunächst einmal Muṣṭafā Kamāladdīn al-Bakrī (gest. 1163/1749), der, nachdem ʿAbdalġanī gestorben war, zu einem berühmten Šayḥ des Ḥalwatiyya<sup>179</sup>-Ordens wurde und über ʿAbdalġanīs Leben ein Buch unter dem Titel al-Fatḥ aṭ-ṭarī al-ǧanī fī baʿḍ maʾāṭir šayḥinā aš-Šayḥ ʿAbdalġanī verfasste. Darin verkündete er, dass Nābulusī das "Siegel der Heiligen" (ḥatm al-awliyāʾ) seines Zeitalters sei<sup>180</sup>. Ein weiterer berühmter Schüler ist Muḥammad ad-Dakdakǧī<sup>181</sup> (gest. 1131/1718), Verfasser des biographischen Ṣūfī-Lexikons Ṭabaqāt aš-šāḍiliyya. Bleibende Bedeutung hat auch Ḥusayn b. Ṭuʿma al-Baytamānī<sup>182</sup> (gest. 1175/1761), der mit al-Mašrab al-hanī<sup>183</sup> (etwa: "Die durstlöschende Trinkquelle") eine Lebensbeschreibung ʿAbdalġanīs vorlegte, welche er 1142/1730, d.h. ein Jahr vor ʿAbd-

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Sogar der Richter der Dschinnen (qādī al-ğinn), Šamhūriš, unterrichtete ihn im Ḥadīt. Insgesamt studierte er bei 21 Scheichen unterschiedlicher Rechtsschulen – von der mālikitischen einmal abgesehen. Dabei soll er jedoch mehr aus Schriften als durch Vermittlung der Scheiche gelernt haben. Vgl. ebd., 42 f., Anm. 121 u. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Vgl. M. Yalaoui u. F. Krenkow, al-Tilimsānī, in El<sup>2</sup>, Bd. 10, 499 f.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> In seinem Buch al-Qawl as-sadīd fī ittiṣāl al-asānīd hat Aḥmad b. ʿAlī al-Manīnī (gest. 1172/1678) einen ausführlichen Bericht darüber geschrieben, was es hiess, bei an-Nābulusī zu studieren. Vgl. von Schlegell, Sufism, 48. Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad al-Gazzī (gest. 1244/1828) listet in seinem Buch, al-Wird al-asnā wa-l-wārid al-qudsī fī tarğamat al-ʿārif ʿAbdalġanī an-Nābulusī ("Der strahlende Andachtswortlaut und der heilige Einfall: Über den Lebenslauf des Gotteskundigen ʿAbdalġanī an-Nābulusī"), 72-161, 143 Schüler von an-Nābulusī auf. Vgl. von Schlegell, Sufism, 45, Anm. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Zur Halwatiyya s. T. Yazıcı, D. S. Margoliouth, F. de Jong, <u>Kh</u>alwatiyya, in *El*<sup>2</sup>, Bd. 4, 991-993; B. G. Martin, A Short History of the Khalwati Order of Dervishes, in: Nikki R. Keddie (Hg.), *Scholars*, *Saints*, *and Sufis*. Berkeley u.a. 1972, S. 275-305.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Von Schlegell, Sufism, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Ebd., 59 f.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Ebd., 60 f.

<sup>183</sup> Der vollständige Titel lautet al-Mašrab al-hanī al-qudsī fi karāmāt aš-šāyh ʿAbdalġanī an-Nābulusī, ebd., 320.

alġanīs Tod beendete. Dabei betrachtete er 'Abdalġanī selbst als den "Erneuerer (muǧaddid) des Islams"<sup>184</sup>, welcher ihm [Baytamānī] dann vom Grab aus eingegeben habe, ein Buch zur Verteidigung des Sufismus zu schreiben<sup>185</sup>. Einige seiner Studenten wohnten bei ihm daheim, wie z.B. Muṣṭafā al-Ḥaymūrī (gest. 1738/1151), dem im Hause Nābulusīs ein Sohn geboren wurde<sup>186</sup>.

#### 7.2 Werk

Als Nābulusī am 43. Tag seiner grossen Reise nach Ägypten und in den Higaz im Jahre 1101/1689 Saydā erreichte und dort den Muftī Ridwān b. Yūsuf aṣ-Ṣabbāġ al-Miṣrī ad-Dimyātī traf, bat ihn dieser um eine Lehrbefugnis (iǧāza) für alle seine Bücher. Nābulusī listete ihm 144 Titel auf, die er wie folgt gruppierte: 57 Titel zur Mystik (w. fī fann al-haqīqa al-ilāhiyya), neun zum Ḥadīt, 37 zur Jurisprudenz (figh), drei zur melodischen Rezitation des Korans (fann at-tagwīd), vier zur Geschichte (tārīb) und 20 zur schöngeistigen Literatur (fann al-adab) einschliesslich der Poesie. Am Schluss setzte Nābulusī hinzu "und weitere Bücher und Sendschreiben, die mir zur Zeit nicht einfallen"187. Das Jahr 1096/1685 war für an-Nābulusī das produktivste, denn er schrieb acht wichtige Werke, darunter einen umfangreichen Kommentar zu Ibn al-'Arabīs Fusūs al-hikam<sup>188</sup>, des Weiteren sein grosses Buch über Traumdeutung<sup>189</sup>, ein Buch über Ḥadīt, eine Verteidigungsschrift der Mawlawi-Rituale<sup>190</sup>, eine Schrift über die Vorzüge der Zurückgezogenheit, in der er eine Art Selbstschutz vor der korrupten Gesellschaft erblickte<sup>191</sup>, ein Buch über Liebe unter Männern<sup>192</sup> und eine Sammlung von intimen Zwiesprachen (munāǧāt) mit Gott<sup>193</sup>.

<sup>184</sup> Ebd., 60, Anm. 168 u. S. 63.

<sup>185</sup> Der Buchtitel lautet as-Sibām ar-rašīqa fī qulūb an-nābīn 'an 'ilm al-ḥaqīqa ("Die flinken Pfeile in die Herzen derer, welche das Wissen der Wirklichkeitserfahrung verbieten"). Vgl. ebd. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Sein Sohn hiess Ahmad. Nābulusī soll ihn in "Flickenröcke" (Sing. *birqa*) der Naqš-bandiyya- und Qādiriyya-Orden gekleidet haben. Von Schlegell, Sufism, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Vgl. Flügel, Gustav, Einige Handschriften, in: ZDMG 16 (1862), 664-669.

<sup>188</sup> Gawāhir an-nuṣūṣ fi ḥall kalimāt al-Fuṣūṣ. Es erschien 1304/1886 in Istanbul. Vgl. von Schlegell, Sufism, 77, Anm. 209.

Nābulusī schrieb auch zwei Schriften über die unter der Herrschaft der Osmanen bis zu den Jahren 1159/1746 und 1284/1867 zu erwartenden Ereignisse (Brockelmann, ʿAbd al-Ghanī, EI¹, Bd. 1, 40).

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Al-'Uqūd al-lu'lu'iyya fi ṭarīqat as-sāda al-mawlawiyya. Zur Mawlawiyya s. F. de Jong, Mawlawiyya, in El<sup>2</sup>, Bd. 6, 883 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Takmīl an-nu<sup>c</sup>ūt fī luzūm al-buyūt.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Gāyat al-maṭlūb fī maḥabbat al-maḥbūb. Vgl. von Schlegell, Sufism, 68. Ein Zeitgenosse Nābulusīs behauptete, dass die Betrachtung eines bartlosen Gesichtes harām sei. In Erwiderung schrieb an-Nābulusī sein al-Qawl al-muʿtabar fī bayān an-nazar. Ebd., 74, Anm. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Munāgāt al-qadīm wa-munāgāt al-ḥakīm. Ebd., 69-72, Anm. 193.

Subkī hatte nicht nur in der *Nūniyya* die Kluft zwischen Ašʿariyya und Māturī-diyya zu überbrücken versucht, sondern war auch bestrebt gewesen, der Sufik einen sicheren Platz in der islamischen Orthodoxie zu verschaffen. Nābulusī, der ein angesehener Ṣūfī-Meister war, sah es in seiner Zeit als notwendig an, sich selbst und die Ṣūfiyya in Schutz zu nehmen. Anlass dafür könnte gewesen sein, dass der in arabischer Sprache im Jahr 981/1572 verfasste Traktat *aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya*<sup>194</sup> von Meḥmet Birgili (gest. 981/1573)<sup>195</sup> der Qāḍīzādebewegung im Anatolien des 17. Jhs. eine theoretische Grundlage geliefert hatte, um bestimmte Richtungen des Sufismus zu bekämpfen. Die Prediger dieser Bewegung brachten den Aufruf Birgilis zu einem gereinigten ursprünglichen Islam unter das Volk und griffen Ṣūfī-Zentren in Istanbul an<sup>196</sup>.

Die Qāḍīzāde-Epoche<sup>197</sup> erstreckte sich von 1031/1621 bis 1097/1685. Der aus Damaskus stammende Kadızadeli Üsṭüvani Meḥmed (gest. 1072/1661) bekam im Jahr 1062/1651 die Unterstützung des Grosswesirs Melik Aḥmed Pāšā (gest. 1073/1662), um den Ḥalwatiyya-Orden in Demirkapı zu zerstören. Er hetzte seine Anhänger auf, auch Besucher von anderen Orden zusammenzuschlagen<sup>198</sup>. Die Protagonisten der Qāḍīzādebewegung "waren Prediger, die sich von den höchsten Rängen der geistlichen Hierarchie ausgeschlossen sahen. Gleichsam Erben Ibn Taymīyas, auf den sie sich auch beriefen, warfen sie den obersten Vertretern der religiösen Gelehrsamkeit eine bedenkliche Nähe zu problematischen sufischen Ansichten und Praktiken vor. Die Repräsentanten der Bewegung vermieden jedoch in aller Regel die direkte Auseinandersetzung mit den Häuptern der Gelehrtenhierarchie und richteten ihre Angriffe lieber gegen Vertreter der Sufik, vor allem des Ḥalvetiyye-Ordens"<sup>199</sup>.

Nābulusī stellte seinen grossen Kommentar zu Mehmet Birgilis (bzw. auch al-Birkawī, Birgiwī oder Birgewī, gest. 981/1573) *aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya* im Jahre 1093/1683 fertig<sup>200</sup>. Er nannte ihn: "Der mit Tau benetzte Garten: Kommen-

<sup>194</sup> Ohne auf den Inhalt einzugehen, wies Bernd Radtke auf dieses Buch hin, als er über die mystische tarīqa-muḥammadiyya in Nordafrika des 18. und 19. Jahrhundert sprach, "Sufism in the eighteenth century: An attempt at a provisional appraisal", in *Die Welt des Islams*, Bd. 36, 3, (November 1996), S. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Vgl. hier, Anm. 142.

<sup>196</sup> von Schlegell, Sufism, 81 f.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Zu der nach Kadızade Mehmet genannten osmanischen Reformbewegung s. Öztürk, N., Islamic Orthodoxy among the Ottomans in the Seventeenth-Century with Special Reference to the Qāḍī-Zāde Movement. Ph. D. dissertation. Edinburgh 1987; Zilfi, Madeline C., The Politics of Piety. The Ottoman Ulema in the Postclassical Age (1600-1800). Minneapolis 1988 und Çavuşoğlu, Semiramis, The Kāḍīzādelī Movement: An Attempt of Şerī at-Minded Reform in the Ottoman Empire, Ph. D. dissertation. Princeton 1990. Vgl. auch M. Kemper, Şūfīs, 159 f.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Zilfi, Madeline C., The Kadızadelis: Discordant Revivalism in Seventeenth-Century Istanbul, in: *Journal of Near Eastern Studies* 45, No. 4 (1986), S. 259; vgl. von Schlegell, *Sufism*, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Berger, Lutz, Ein Herz wie ein trockener Schwamm. Laqānīs und Nābulusīs Schriften über den Tabakrauch, in: *Der Islam*, Bd. 78 (2001), 252.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Ebd., 68.

tar zu aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya" (al-Ḥadīqa an-nadiyya fī šarḥ aṭ-Ṭarīqa al-mu-ḥammadiyya)<sup>201</sup>. Birgili, der als Ṣūfī der Bayramiyya<sup>202</sup>, eines Zweiges der Ḥalwatiyya<sup>203</sup>, begonnen hatte, wollte mit diesem Buch die islamische Gesellschaft vor den überall lauernden Gefahren retten. Diese betrafen zum einen menschliche Körperglieder<sup>204</sup>, zum anderen stellten sie aber auch soziale Entartungen dar<sup>205</sup>, wie sie Birgilis Auffassung nach selbst in den Ṣūfī-Orden anzutreffen waren. Sowohl in Kairo als auch in Damaskus bedienten sich türkische Rechtsgelehrte des Traktats aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya, um das einfache Volk gegen lautes Gottesgedenken (dikr), Gesang und Musik (samā'), Tanz, Rauchen und andere Praktiken der Ṣūfīs aufzuhetzen. Nābulusī wollte mit seinem Kommentar den Fanatikern (ahl at-ta'aṣṣub) verbieten, das Werk, das nach seiner Ansicht viel Nützliches ent-hält, zu missbrauchen<sup>206</sup>.

Birgilis Kritik am Gesang in der Moschee versuchte Nābulusī dahingehend zu relativieren, dass Birgili eigentlich das unzüchtige Verhalten mancher Ṣūfīs, die sich beim melodischen Gottesgedenken mit kleinen Jungen zusammentaten, kritisiere, nicht aber den Gesang an und für sich<sup>207</sup>. Entgegen der Meinung von Birgili betrachtete aber Nābulusī das Rauchen als erlaubt (mubāḥ)<sup>208</sup>. Im Šarḥ aṭ-Tarīqa al-muḥammadiyya bezeichnet Nābulusī den physischen Liebesakt unter Männern sowie Analverkehr mit der eigenen Frau als Unglauben (kufr), was die Todesstrafe durch Steinigung zur Folge haben müsse<sup>209</sup>. Entgegen den Ansichten der Ḥulūliyya, welche die Attribute Gottes in den Gesichtern von Knaben und Frauen zu erkennen meinten, schlossen sich sowohl Nābulusī als auch andere Ṣūfīs, die aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya kommentierten<sup>210</sup>, der Kritik Birgilis an. Auch tadelten sie streng die "Herumtreiber" (mutakāsila), welche von Tür zu Tür bettelten<sup>211</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Diese Schrift wurde zum ersten Mal 1290/1873 in zwei Bänden in Istanbul gedruckt. Fast ein Jahrhundert später (1396/1976) erschien ein Nachdruck in Pakistan.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Zur Bayramiyya, s. G.L. Lewis, Bayrāmiyya, in El<sup>2</sup>, Bd. 1, 1137.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Zur Entwicklung der Halwatiyya im Osmanischen Reich s. Hans-Joachim Kissling, "Aus der Geschichte des Chalvetijje-Ordens", in: *ZDMG*, Bd. 103 (1953), S. 233-289.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Er referiert auf mehr als hundert Seiten über die "Übel" von Zunge (āfāt al-lisān), Ohr (udn), Hand (yad), Bauch (bain), Geschlechtsteil (farğ), Bein (riğl) und Körper (badan) im allgemeinen. S. Sarh at-Tarīqa al-muḥanmadiyya, Bd. 2, 388-545.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Beispielsweise, dass ein Mann sich weder um die Alimente (*nafaqa*) für seine Kinder noch um ihre Erziehung (*tarbiya*) kümmert, ebd., Bd. 2, 555 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Von Schlegell, Sufism, 84 f.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Ebd., 87.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Ebd., 90. Um den Tabakrauch zu verteidigen, schrieb Nābulusī aṣ-Ṣulḥ bayn al-iḥwān fī ḥukm ibāḥat ad-duḥān (Ms. Berlin 5495, 3 ff. 1-49). Näheres bei Berger, Lutz, Ein Herz wie ein trockener Schwamm, S. 249-293.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Ebd., 75

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Z.B. Rağab al-ʿĀmidī al-Qayṣarī und Abū Saʿīd al-Ḥādimī (gest. 1192/1778), ebd., 88.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Ebd., 88, Anm. 239.

## 7.3 Taḥqīq al-intiṣār fī ittifāq al-Aš'arī wa-l-Māturīdī 'alā ḥalq al-iḥtiyār<sup>212</sup>

Wie aus dem Untertitel dieser Monographie hervorgeht, soll hier der Beweis geführt werden, dass beide Theologen bezüglich der Erschaffung von menschlicher Handlungsfreiheit<sup>213</sup> einer Meinung seien. Unmittelbar im Anschluss daran gibt Nābulusī bekannt, dass er die Methode (*madhab*) der massgeblichen früheren sunnitischen Gelehrten<sup>214</sup> darlegen wolle bei ihrem Nachweis (*iṭbāt*) von freier Wahl (*iḥtiyār*), Absicht (*qaṣd*), Erwerb (*kasb*), der Verwendung der in der Zeit geschaffenen menschlichen Kraft (w. *ṣarf qudrat al-ʿabd al-ḥādiṭa*) sowie des im Menschen erschaffenen Wirkvermögens (*istiṭāʿa*). Zudem seien *iḥtiyār*, *qaṣd*, *kasb* und *ṣarf* existierende Akzidenzien, die genau so wie die seelischen Akzidenzien (*al-aʿrāḍ an-nafsāniyya*) von Gott erschaffen seien. Demzufolge seien sie (d.h. *iḥtiyār*, *qaṣḍ*, *kasb* und *ṣarf*) keine blossen Zusätze (*muˇgarrad umūr iḍāfiyya*) oder blosse Betrachtungen (*iʿtibārāt maḥḍa*), die weder existent noch inexistent seien, wie etwa der Zustand (*ḥāl*)<sup>215</sup>.

Notwendig (*idṭirārī*) sei die Wahl (*ibṭiyār*<sup>216</sup>), nicht aber die Handlung selbst (*ficl*), sagt Nābulusī in seiner Schrift zu Ašcarīs Verteidigung<sup>217</sup>. Sowohl Ašcarī als auch Māturīdī verträten die Meinung, dass die für den Menschen erschaffene Handlung (*ficl*) aus der für ihn erschaffenen Kraft (*qudra*) und Wahlmöglichkeit (*ib̩tiyār*) herrühre. "Demzufolge kann man sagen: Dem Menschen (*abd*) kommen freiwillige Handlungen (*afcāl ib̩tiyāriyya*) zu [und dies] gemäss des Konsenses der Sunniten (*abl as-sunna wa-l-ǧamāca*), ohne Unterschied zwischen Ašcarī und Māturīdī. Dementsprechend kann man sie sowohl dem Verstand gemäss (*aqlan*) als auch nach dem Religionsgesetz (*šarcan*)"218 als gut oder böse (w. *busn* und *qubb*) bezeichnen.

Nābulusī unterscheidet zwei Arten von Zwang (ǧabr), erstens einen absoluten (muṭlaq) und instinktgesteuerten (hissī) sowie zweitens einen beschränkten (mu-qayyad) und verstandesgemässen (ʿaqlī). Der absolute Zwang wird von denen, die dies richtig sehen (w. ahl al-haqq²19), abgelehnt. Der begrenzte Zwang ist jedoch

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Zu Deutsch: "Die Verwirklichung des Sieges: Zur Übereinstimmung Aš'arīs und Māturīdīs hinsichtlich der Erschaffenheit der freien Wahl".

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Vgl J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 489-512 und L. Gardet, Ikhtiyar, in El<sup>2</sup>, Bd. 3, 1062 f.

<sup>214</sup> Wörtlich: madhab as-salaf aṣ-ṣāliḥ min at-tābiʿīn wa-tābiʿī at-tābiʿīn wa-l-a'imma al-muǧtahidīn min ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Der Zustand (ḥāl) soll zwischen Existenz und Inexistenz liegen (wāsiṭa bayna al-wuǧūd wa-l'adam). Er soll auch eine Eigenschaft für etwas sein, das existiert (sifa li-mawǧūd), selbst aber
weder existent noch inexistent ist. S. Taḥqīq al-intiṣār, 1a, 1b.

Nābulusī siedelt ihtiyār, qaṣd, ṣarf und istitāsa auf der gleichen Ebene an wie "Absicht" (niyya) bei den Verpflichtungen des Religionsgesetzes (at-takālīf aš-šar iyya). Taḥqīq al-intiṣār, 10a.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Taḥqīq al-intiṣār, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Ebd., 5a f.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Gemeint sind hier die ahl as-sunna wa-l-ǧamā<sup>c</sup>a.

notwendig (*lāzim*) für alle Gruppierungen (*firaq*) – sogar für die Muʿtaziliten. Der Bedeutung nach (*fī l-maʿnā*) haben also alle Gruppierungen den Beinamen *ğabriyya* verdient. Nur der Verstand (*ʿaql*) begreift die Art von Zwang, die in den nach freier Wahl durchgeführten Handlungen liegt (*al-ǧabr fī l-afʿāl al-iḥtiyāriyya*)<sup>220</sup>.

Ob sich willentlich gesteuerte Handlungen (af āl iḥtiyāriyya) berechtigterweise als gut oder böse einstufen lassen, dazu gibt es nach Nābulusīs Darstellung drei Hauptmeinungen. Die erste ist die Meinung der Aš ariten. Ihr zufolge gibt es überhaupt keine solche Kennzeichnung für die freiwilligen Handlungen vor dem Bekanntwerden des Religionsgesetzes (šar), denn es wird nur durch Gebot (amr) und Verbot (nahy) erkannt, ob sie gut oder böse sind. Die zweite ist die der Māturīditen. Sie gehen davon aus, dass die Handlungen bereits bei Gott als gut oder böse eingestuft werden. Der Verstand (apl) vermag jedoch nur einen Teil davon in diesen Qualifizierungen zu begreifen. Trotz dieser partiellen Erkenntnis durch den Verstand ist der Mensch dazu religiös nicht verpflichtet (mukallaf). Die dritte Meinung ist die der Mu'taziliten, nach deren Auffassung die Handlungen (af āl) bereits bei Gott als gut oder böse gelten. Der Verstand kann schon vor dem Religionsgesetz die Einstufung einiger davon begreifen, und somit wird der Mensch dazu verpflichtet<sup>221</sup>.

Um seine Argumente zu untermauern, zitiert Nābulusī folgende Werke: Šarḥ al-Mawāqif von as-Sayyid aš-Šarīf (gest. 816/1413), Šarḥ at-Taǧrīd<sup>222</sup> von al-Qušǧī<sup>223</sup> (gest.879/1474), at-Taḥrīr<sup>224</sup> von Ibn al-Humām (gest. 861/1456), at-Taw-dīḥ li-Šarḥ at-Tanqīḥ fī mabḥaṭ al-ḥasan wa-l-qabīḥ min uṣūl al-fiqh<sup>225</sup> von Ṣadr aš-Šarīʿa, al-Mawāqif<sup>226</sup>, Šarḥ al-Ğawhara<sup>227</sup> von [Burhānaddīn Ibrāhim b. Hārūn] al-Laqānī, Šarḥ al-Manār<sup>228</sup> von Ibn Malik<sup>229</sup>, Šarḥ at-Taḥrīr<sup>230</sup> von Muḥammad Amīn al-Ḥanafī al-Ḥurāsānī al-Buḥārī, Mirʾāt al-uṣūl, Šarḥ Mirqāt al-wuṣūl <sup>231</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Taḥqīq al-intiṣār, 5b f.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Ebd., 6a f.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Tağrīd al-i<sup>e</sup>tiqād von Naṣīraddīn aṭ-Ṭūsī (gest. 672/1274).

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> 'Alā'addīn 'Alī b. Muḥammad al-Qušǧī, Astronom und Mathematiker, geboren in Samarkand, gestorben in Istanbul am 5. Ša'bān 879/19. Dez. 1474. Zu ihm s. A. Adnan Adivar, 'Alī al-Kushdjī, in El², Bd. 1, 393.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Kitāb at-Tahrīr fī uṣūl al-fiqh. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 358.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Auch at-Tawdīḥ fi ḥall ġawāmid at-Tanqīḥ genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Al-Mawāqif fī 'ilm al-kalām von 'Adudaddīn al-Īgī (gest. 765/1355).

<sup>227</sup> Ğawharat at-Tawhīd ist ein Gedicht über den kalām, das von Ibrāhīm al-Lāqānī oder al-Laqānī al-Mālikī (gest. 1041/1631-1632) geschrieben wurde. Der Verfasser selber hat einen grossen, einen kleinen und einen mittleren Kommentar dazu verfasst. Der mittlere trägt den Titel: Talhīş at-Tagrīd li-'umdat al-murīd. Ḥāggī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 620. Die Ğawharat at-tawhīd ist in: Magmū' muhimmāt al-mutūn, 11-19 zu finden.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Šarh Kitāb al-Manār fī l-uṣūl, s. Ṭāšköprüzāde, aš-Šaqā'iq an-nu'māniyya, Bd. 1, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Izzaddīn 'Abdallatīf b. Malik (gest. 885/1480). Ḥaǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 2, 1825.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Wird auch *Taysīr at-Taḥrīr* genannt. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, *Kašf az-zunūn*, Bd. 1, 358.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Der volle Titel lautet: Mir at al-usūl Šarh Mirqāt al-wusūl ilā 'ilm al-usūl. Ebd. 2, 1657.

von Mullā Ḥusraw<sup>232</sup>, *al-Kašf* <sup>233</sup>, die *Nūniyya* von Subkī, *al-Musāyara*<sup>234</sup> von Ibn al-Humām, *Šarḥ al-Musāyara*<sup>235</sup> von as-Sayyid aš-Šarīf aš-Šāfiʿī, *al-Fiqh al-akbar*, [zugeschrieben] al-Imām al-aʿzam Abū Ḥanīfa<sup>236</sup>, *Išārāt al-marām min ʿibārāt al-imām*<sup>237</sup>, *al-Fiqh al-absaṭ*<sup>238</sup>, *al-Muḥaṣṣal*<sup>239</sup> von al-Imām ar-Rāzī<sup>240</sup>, *at-Talwīḥ*, *Šarḥ at-Tawḍīḥ*, von as-Saʿd oder Saʿdadīn at-Taftāzānī<sup>241</sup> und *aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya* von al-Birkilī [=Birkawī] ar-Rūmī.

Nabulusī erwähnt auch einzelne Autoritäten verschiedener, sunnitischer und anderer theologischer Richtungen und setzt sich mit deren abweichenden Meinungen auseinander. Sein Ziel dabei ist stets die Unterstreichung der, wie er glaubt, herrschenden Eintracht der theologischen Meinungen zwischen den zwei sunnitischen Polen Aš'arī und Māturīdī.

Unter anderem werden folgende Namen erwähnt: Der Imām al-Ḥaramayn (Ğuwaynī, gest. 478/1058), Abū Bakr al-Bāqillānī (gest. 403/1013), Abū ʿAbdallāh al-Baṣrī, der Muʿtazilit Abū Hāšim (ʿAbdassalām b. Muḥammad al-Ğubbāʾī, gest. 321/933), der Muʿtazilit Bišr b. al-Muʿtamir (gest. 210/825), den Nābulusī fälschlicherweise mit dem Murǧiʾiten Bišr al-Marīsī (gest. 218/833) gleichsetzt (*Taḥqīq*, 14b), Dirār b. ʿAmr (gest. 180/796), Hišām b. Sālim und Ğahm b. Safwān at-Tirmidī (gest. 128/745).

Neben Aš'ariyya/Ašā'ira, Māturīdiyya und Ḥanafiyya werden folgende Gruppen wiederholt genannt: Ğabriyya, Qadariyya (auch: maǧūs hādihi l-umma genannt; Taḥqīq, 7b) und Mu'tazila.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Muḥammad b. Qarāmiz b. Hwāğa 'Alī (gest. 885/1480). Al-Qannawğī, Şiddīq, Abğad al-'ulūm, Bd. 3, 121.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Vielleicht meint Nābulusī al-Kašf von ʿAbdalʿazīz Aḥmad b. al-Buḥārī. Der Kašf ist ein Kommentar über die Uṣūl von Abū Muḥammad ʿAlī b. Faḥralislām al-Bazdawī (gest. 482/1089 in Samarkand), s. Abğad al-ʿulūm, Bd. 2, 73 und Bd. 3, 117.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Kitāb al-Musāyara fī l-ʿaqāʾid al-munǧiya fī l-āḥira. Ḥāǧšī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 2, 1666.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Gemeint ist wahrscheinlich al-Musāmara fī šarh al-Musāyara. Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Vgl. hier, Anm. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Kommentar über die al-Uşūl al-munīfa li-l-Imām Abī Ḥanīfa, verfasst von Kamāladdīn Aḥmad b. Ḥasan b. Yūsuf al-Bayādī (gest. 1098/1687). Vgl. GAL, Bd. 2, 575. Das Buch wurde von Yūsuf ʿAbdarrazzāq ediert und in Kairo 1368/1949 gedruckt. Bayādīs Todesdatum wird von ʿAbdarrazzāq nicht angegeben. Das letzte dort erwähnte Datum ist 1083/1672, als Bayādī Qādī von Mekka wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Al-Fiqh al-absaț = al-Fiqh al-akbar, dem Abū Hanīfa zugeschrieben. Es heisst, dass ein Schüler von Abū Hanīfa, namens Abū l-Muţī<sup>c</sup> al-Hakam b. ʿAlī b. Salāma (gest. 199/814), es von seinem Scheich überliefert habe. GAS, Bd. 1, 414. S. dazu auch hier, Anm. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Muḥaṣṣal afkār al-mutaqaddimīn wa-l-muta'aḥḥirīn min al-'ulamā' wa-l-ḥukamā' wa-l-mutakallimīn. Al-Maṭba'a al-Bahiyya al-Miṣriyya, Kairo, 1905. Siehe G.C. Anawati, Fakhr al-Dīn al-Rāzī, in El<sup>2</sup>, Bd. 2, 754.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Faḥraddīn Abū ʿAbdallāh Muḥammad b. ʿUmar b. al-Ḥusayn ar-Rāzī (gest. 606/1209). Zu ihm s. Arnaldez, Roger: Fakhr al-Dîn al-Râzî Commentateur du Coran et philosophe. Études Musulmanes XXXVII. Paris 2002. Abrahamov, B. (1992), Fakhr al-Din al-Razi on God's Knowledge of Particulars, Oriens, Bd. 33 (1992), 133-155.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Im arabischen Text immer Taftazānī.

In seinem Harmonisierungsstreben lehnt Nābulusī die geringfügig abweichenden Meinungen mancher späterer Gelehrter (ba'ḍ al-'ulamā' al-muta'aḥḥirīn)<sup>242</sup> der Aš'arīten und Māturīdīten<sup>243</sup> ab. Zum Beispiel: Ibn al-Humām (Kamāladdīn Muḥammad b. 'Abdalwahhāb b. 'Abdalḥamīd as-Sīwāsī, gest. 790/1388) in seinem Buch at-Taḥrīr sowie die Kommentatoren des Taḥrīr und Ṣadr aš-Šarī'a ('Ubaydallāh b. Mas'ūd al-Maḥbūbī, gest. 747/1346) in seinem Buch at-Tawḍīḥ<sup>244</sup>. Durch den ganzen Taḥqīq al-intiṣār hindurch setzt sich Nābulusī mit diesen abweichenden Meinungen auseinander, und zwar unbeirrt in Richtung der Schaffung, bzw. Bestätigung der Harmonie und des Einklangs im sunnitischen Lager, nämlich bei den Aš'ariten und Māturīditen.

In einem Punkt stimme Abū Manṣūr [al-Māturīdī] zusammen mit vielen ḥanafī-Mašāyiḥ aus dem Iraq allerdings mit den Muʿtaziliten überein: Die Gotteserkenntnis sei durch den Verstand beschlossen (w. al-ʿaql ḥākim bi-maʿrifat Allāh taʿālā)<sup>245</sup>.

#### 7.4 Fazit

Sowohl Aš'arī als auch Māturīdī vertreten die Meinung, dass die dem Menschen anerschaffene Handlung (fi'l) aus der für ihn erschaffenen Kraft (qudra) und Wahlmöglichkeit (ihtivār) herrühre.

Nach Meinung der Ašʿariten gibt es vor dem Auftreten des Religionsgesetzes (šarʿ) überhaupt keine Qualifizierung als gut oder böse für willentlich herbeigeführte Handlungen (afʿāl iḥtiyāriyya). Der Verstand (ʿaql) hat damit nichts zu tun (lā ḥazz li-l-ʿaql fīhi). Sie werden nur durch Gebot (amr) und Verbot (nahy) erkannt. Die Māturīditen meinen, dass willentlich herbeigeführte Handlungen (afʿāl iḥtiyāriyya) bereits vor dem Religionsgesetz bei Gott als gut oder böse gelten. Der Verstand (ʿaql) kann einen Teil davon in diesen Eigenschaften begreifen, allerdings ohne dass der Mensch dazu dann religiös verpflichtet (mukallaf) wäre.

Durch die Wahl der Ausdrücke iḫtiyār, qaṣd, kash, ṣarf und istiṭāʿa wird klar, dass Nābulusī nach einer Harmonisierung all dieser Begriffe strebt und dadurch natürlich auch alle sunnitischen Gruppierungen vereinen will, deren Thesen auf ihnen beruhen. Nach Anführung zahlreicher Argumentationen und Definitionen aus verschiedenen Schriften und von diversen Autoritäten kommt Nābulusī zu dem Schluss, dass Ašʿarī sowie andere sunnitische Gelehrte (w. wa-ġayruhū min ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa) der Meinung seien, dass der Mensch freie Wahl in Bezug auf seine Handlungen geniesse (muḥtār fī afʿālih), allerdings gezwungen sei,

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Taḥqīq al-intiṣār, 1a. Vgl. die Aussage Māturīdīs: "dass die Mu<sup>c</sup>taziliten die Zoroastrier dieser Gemeinde sind". Rudolph, Māturīdī, 231 ult., 233.

<sup>243</sup> Beispielsweise Ibn al-Humām in seinem Buch at-Taḥrīr sowie die Kommentatoren des Taḥrīr (šurrāḥuhu). Taḥqīq al-intiṣār, 2a.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Taḥqīq al-intiṣār, 18b.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Ebd., 16a.

etwas zu wählen (*mudṭarr fī iḫtiyārih*). Es gebe aber weder Zwang (*ǧabr*) noch Ermächtigung (*tafwīḍ*), sondern etwas dazwischen (*amr bayn amrayn*; *amr naṣaf*)<sup>246</sup>. Nābulusī bestätigt ausdrücklich, dass in dieser Hinsicht überhaupt kein Unterschied zwischen den Aš<sup>c</sup>ariten und Māturīditen bestehe<sup>247</sup>.

## 8. Abū 'Udba (gest. nach 1172/1759)

Abū 'Udba und – der unter Punkt 5. behandelte – Isbirī sind von den hier vorgestellten Autoren die am wenigsten erforschten. Zwar ist Abū 'Udbas theologisches Werk *ar-Rawḍa al-bahiyya* bereits 1322/1904 in Ḥaydarābād erschienen,<sup>248</sup> doch taucht kaum etwas über ihn in den einschlägigen Nachschlagewerken auf. Wenn überhaupt, dann wird er als Theologe erwähnt<sup>249</sup>.

### 8.1 Biographie und Werk

Die EP widmet Abū 'Udba keinen Eintrag. Kurze Angaben zu ihm finden sich jedoch bei Ziriklī und Kaḥḥāla<sup>250</sup>. Ziriklī bezeichnet ihn als Ḥasan b. 'Abdalmuḥsin Abū 'Adaba, einen Theologen (mutakallim), der nach 1172/1759 gestorben ist<sup>251</sup>. Des Weiteren listet er folgende Werktitel von ihm auf: ar-Rawḍa albahiyya fīmā bayna al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya, welches er im Jahr 1172/1759 fertig gestellt hatte, ferner Bahǧat ahl as-sunna 'alā 'aqādat Ibn aš-Šiḥna, einen Kommentar über ein Gedicht theologischen Inhalts von Ibn aš-Šiḥna, welches auf "b" reimt und drittens al-Maṭāli' as-sa'īda fī šarḥ al-qaṣīda li-s-Sanūsī<sup>252</sup> ("Glückliche Anfänge über die Erläuterung des Lehrgedichts von Sanūsī"), eine Abhandlung über die Glaubenslehre.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Dies wird an verschiedenen Stellen des Sendschreibens erwähnt und aus mehreren Quellen zitiert. S. z.B. *Taḥqīq al-intiṣār*, 7a, 8b, 15b.

Nābulusī weist auf Subkīs *Nūniyya* und die dort erwähnten unwesentlichen Unterschiede zwischen Aš'ariyya und Māturīdiyya hin. *Tahqīq al-intisār*, 7b.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Es gibt eine von 'Abdarrahmān 'Umayra edierte, 1409/1989 in Beirut, 'Alam al-Kutub, erschienene Ausgabe, in der das Vorwort Abū 'Udbas fehlt. Der Herausgeber schweigt über seine Vorlage und bietet weder Einleitung noch Vorwort.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Vgl. Rudolph, *Māturīdī*, 10 u. Anm. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Kaḥḥāla, *Mu'gam al-mu'allifin*, Bd. 3, 243.

Ziriklī, Hayraddīn, Al-A'lām: Qāmūs tarāğim li-ašhar ar-riğāl wa-n-nisā' min al-arab wa-l-musta'ribīn wa-l-musta'sriqīn, Bd. 2, 198. In der Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, Bd. 10, 101, wird er Ebû Azbe Hasan b. Abdilmuhsin genannt und ansonsten lediglich als Verfasser von ar-Rawda al-bahiyya bezeichnet, ein Buch, zu dem ein eigener Eintrag vorgesehen ist.

<sup>252</sup> Bei Kaḥḥāla, Mu'gam al-mu'allifin, Bd. 3, 243, taucht diese Schrift auch als al-Maṭālic as-sacīda calā matn al-qaṣīda fi at-tawhīd auf.

## 8.2 ar-Rawda al-bahiyya fimā bayna l-Ašācira wa-l-Māturīdiyya

In der Einleitung berichtet der Verfasser, er sei am 9. Ramaḍān 1125/29. September 1713 in Mekka eingetroffen. Dort habe ihn "ein Bruder" gebeten, ein Werk über die Differenzpunkte zwischen den Aš'ariten und den Māturīditen zu schreiben. Der so entstandenen Schrift habe er den Namen gegeben: "Der prächtige Garten: Was zwischen Aš'ariten und Māturīditen [an Differenzpunkten] besteht"<sup>253</sup> (ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya)<sup>254</sup>. Nachweislich sind folgende Punkte in ar-Rawḍa zu finden:

- 1. Auf Seite 64 lesen wir: "qāla šāriḥuhū al-Imām aš-Šīrāzī", was darauf hinweist, dass Abū 'Udba Šīrāzī zitiert und ihn beim Namen nennt.
- 2. Auf Seite 14 steht: "wa-naqala as-Subkī fī Ṭabaqātihi 'an Ibn Fūrak ...". Die Ṭabaqāt wurden nach dem Kommentar zur Nūniyya geschrieben, denn sowohl der Kommentar als auch die Nūniyya werden dort erwähnt<sup>255</sup>.

In der gedruckt vorliegenden Version von 1904 finden sich eine Einleitung, zwei Hauptteile, ein Schlusswort und zwei Anhänge. Letztere enthalten einen Lebenslauf von Faḥraddīn ar-Rāzī sowie eine Erörterung der Frage, ob der Glaube geschaffen oder ungeschaffen sei.

Die Einleitung trägt die Überschrift: "Über die zwei Imāme der Sunniten (ahl as-sunna) und diejenigen, die von ihnen übernahmen". Darin führt Abū 'Udba aus, dass sich alle Glaubenslehren der Sunniten um zwei Pole (quṭhān) drehen: Abū l-Ḥasan al-Ašʿarī und Abū Manṣūr al-Māturīdī. Wer einem der beiden nachfolge, der erlange Rechtleitung (ihtadā).

Abū 'Udba nennt folgende Bücher und Autoritäten der Aš'ariten: Ġīd al-abkār (sic)<sup>256</sup> von Sayfaddīn al-Āmidī (gest. 629/1229), Faḥraddīn ar-Rāzīs (gest. 606/1209) Nihāyat al-'uqūl sowie dessen al-Arba'īn [fī uṣūl ad-dīn], 'Aḍudaddīn al-Īǧīs (gest. 756/1355) al-Mawāqif [fī 'ilm al-kalām], Sa'daddīn at-Taftāzānīs (gest. 793/1391) al-Maqāṣid [fī 'ilm al-kalām] sowie dessen Šarḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Madelung meint, Abū 'Udba habe Nūraddīn aš-Šīrāzīs Kommentar zu Subkīs Nūniyya fast wörtlich abgeschrieben. GAP, Bd. 2, 335 f. So schon Spiro 1904. Vgl. folgende Anmerkung.

<sup>&</sup>quot;Der blühende (glänzende) Garten, handelnd über die Streitigkeiten zwischen den Schulen des Aschari und Maturidi", M. Horten, Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen im Islam, Bonn 1912, S. 531. Abū 'Udbas ar-Rawḍa al-bahiyya, diente Horten als Hauptquelle für die Erörterung der Streitfragen zwischen den Schulen des Māturīdī und Ašʿarī. Ebd. 531-535. Die dreizehn Differenzpunkte sind auch von MacDonald (1936), Klein (1940), Tritton (1947) und Gardet-Anawati (1948) als Beleg benutzt worden. In Europa hat Spitta (1876) auf Abū 'Udbas ar-Rawḍa al-Bahiyya aufmerksam gemacht. Spiro (1904) konnte beweisen, dass Abū 'Udba ein später Kompilator war und dass er eine Verbindung zu Subkī hinsichtlich der Analogie der beiden Systeme von Ašʿarī und Māturīdī haben muss. Diese Angaben und deren Belege sind bei Rudolph, Māturīdī, 13 u. Anm. 47 bis 54 dort, zu finden.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 379.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Wahrscheinlich ist *Abkār al-afkār* gemeint, vgl. D. Sourdel, Āmidī, in *El*<sup>2</sup>, Bd. 1, 434.

Für den Osten der islamischen Welt nennt er dagegen nur eine kleine Anzahl wirklich bekannter hanafitischer *kalām*-Bücher wie das Abū Ḥanīfa zugeschriebene *al-Fiqh al-akbar*<sup>257</sup>, ein Lehrgedicht mit dem Titel *al-Lāmiyya*<sup>258</sup> sowie [Abū Ḥafṣ ʿUmar b. Muḥammad an-] Nasafīs (gest. 537/1142) *Matn*<sup>259</sup>.

Abū 'Udba stellt fest, dass, während Taftāzānī Chorasan, Irak und Grosssyrien noch in der Hand aš aritischer Sunniten wähnte bzw. Transoxanien als unter māturīdītischer Prägung stehend ansah, sich die Landschaft zu seiner Zeit als deutlich verändert darstellt. So hält er ganz Chorasan – ausgenommen Balḥ – für von extremistischen Šī iten (rawāfiḍ) beherrscht. In Nordafrika dagegen überwiegen seiner Meinung nach wegen des dort bestehenden mālikitischen Einflusses aš aritische Glaubenslehren. Māturīditen fänden sich in Indien und Kleinasien. Auch für Abū 'Udba gelten Aš ariten und Māturīditen als einig in Bezug auf den Grundstock sunnitischer Orthodoxie (aṣl aqīdat ahl as-sunna wa-l-ǧamā a). Erkennbare Unterschiede würden nicht zu einer gegenseitigen Bezichtigung unerlaubter Neuerung (bid a) führen.

Es folgt die Auflistung von 13 Streitfragen, die Abū 'Udba in ar-Rawḍa al-bahiyya anführt:

- 1. Ašʿarī legt Wert darauf, dass ein Muslim nicht bloss sagt: "Ich bin gläubig" (anā muʾmin), sondern dies mit dem Zusatz "so Gott will" (in šāʾa Allāh) versieht. Abū Ḥanīfa und die Mehrheit der Gelehrten teilen diese Meinung nicht. Es wurde von ihm überliefert: "Am Glauben ist nicht zu zweifeln" (lā šakka fī l-īmān).
- 2. Nach Aš'arī kann ein Paradiesanwärter (sa'īd) nicht zu einem Anwärter auf die Hölle (šaqiyy) werden und umgekehrt. Abū Ḥanīfa meint, dies könne sehr wohl geschehen.
- 3. Dass einem Ungläubigen (kāfir) Gottes Huld zuteil werden kann (yun'am 'alayhi), ist nach Aš'arī weder im Diesseits noch im Jenseits möglich. Qāḍī Abū Bakr [al-Bāqillānī?] meint, dass ein Ungläubiger bloss eine irdische Huld (ni'ma dunyawiyya) bekomme. Die Qadariten glauben, er erhalte auch eine "religiöse" (dīniyya) Huld, wie etwa das "Sehvermögen" (al-qudra 'alā n-nazar), welches zur Gotteserkenntnis (ma'rifat Allāh) führt.
- 4. Aš<sup>c</sup>arī habe die Lehre vertreten, dass dem Propheten Muḥammad nach dessen Tod keine Gesandschaft (*risāla*) mehr zukomme. Dies sei eine Lüge, denn alle Propheten seien ja in den Gräbern lebendig.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Gemeint ist wohl, was Wensinck als Figh Akbar II bezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Es handelt sich um Sirāğaddīn ʿAlī b. ʿUtmān al-Ūšīs (gest. 569/1173) al-Lāmiyya fī attawbīd, welche manchmal den Titel Bad al-amālī trägt, s. W. Madelung, Māturīdiyya, in El², Bd. 6, 847 und Ūshī, in El², Bd. 10, 916. Diese Lāmiyya ist unter dem Titel: Bad al-amālī zu finden: Mağmū muhimmāt al-mutūn, 19-23.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Gemeint ist wahrscheinlich der Text (*matn*) von Nasafis Buch *al-ʿAqāʾid*. Vgl. hier, Anm. 76.

- 5. Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so können nach Ašʿarī Gottes Wohlgefallen (*riḍā*) und Wille (*irāda*) auseinandertreten. Abū Ḥanīfa dagegen betrachtet beide als gekoppelt.
- 6. Aš'arī wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (*īmān al-muqallid*) nicht akzeptabel sei (*lā yaṣiḥḥ*). Abū Ḥanīfa ist der Meinung, dass der Glaube auch dann anerkannt werde, wenn man nicht den Grundpfeilern gemäss handelt (w. *al-īmān iqrār bi-l-lisān wa-taṣdīq bi-l-ǧanān wa-in lam ya'mal bi-l-arkān*).
- 7. Aš'arī definiert die Handlung eines Menschen als blossen "Erwerb" (*kasb*) und grenzt sie ab von Schöpfung (*ḥalq*). Die Ḥanafiten bezeichnen dies als freie "Wahl" (*ihtiyār*).
- 8. Gott darf laut Aš<sup>c</sup>arī und Māturīdī einen Gehorsamen peinigen (*ta<sup>c</sup>dīb al-muţī*). Abū Ḥanīfa lehnt dies ab.
- 9. Nach Aš<sup>c</sup>arī kann man Gott nur durch die Šarī<sup>c</sup>a erkennen, nicht aber durch den Verstand. Verstandesmässige Gotteserkenntnis wird von Māturīdī vertreten.
- 10. Die Handlungseigenschaften (sifāt al-af āl) Gottes sind für Aš arī erst in der Zeit auftretend (ḥādiṭa). Die Handlungseigenschaften Gottes gelten den Hanafiten als urewig.
- 11. Kann man die Rede Gottes hören? Nach Aš<sup>c</sup>arī ist dies möglich. Nach Māturīdī ist dies unmöglich.
- 12. Für die Aš'ariten ist die "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" (*taklīf mā lā yutāq*) möglich. Die Hanafiten sind dagegen.
- 13. Einige Aš'ariten halten es für möglich, dass ein Prophet kleine Sünden begehen kann. Die Ḥanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine Sünden (saġā'ir).

Als Ergänzung (*tatimma*) fügt er hinzu: Manche Aš'ariten unterscheiden zwischen Signifikant (*ism*), Signifikat (*musammā*) und Signifizierung (*tasmiya*). Der Signifikant und das Signifikat sind bei den Ḥanafiten-Māturīditen (w. '*indanā*, "bei uns") ein und dasselbe.

#### 8.3 Fazit

In Bezug auf die Differenzpunkte zwischen Ašʿarī und Māturīdī bringt uns Abū ʿUdba nicht weiter als Subkī. Es scheint sogar, dass er sowohl die Punkte als auch die Argumentationen aus Subkīs *Nūniyya* und *Ṭabaqāt* sowie Šīrāzīs Kommentar dazu bezieht. Mit beeindruckender Selbstverständlichkeit stellt Abū ʿUdba fest, dass ein Muslim die Rechtleitung erlange, wenn er einem der beiden Scheiche, nämlich Ašʿarī oder Māturīdī, nachfolge. Auch Abū ʿUdba bleibt der Tradition Subkīs treu, indem er keine erkennbaren Unterschiede zwischen Ašʿarī und

Māturīdī sieht, die zu einer gegenseitigen Bezichtigung unerlaubter Neuerung  $(bid^c a)$  führen würden.

Von besonderem Interesse in der Einleitung der *Rawḍa* ist Abū ʿUdbas Auflistung zahlreicher Namen und Buchtitel, die als massgebliche Vertreter beider theologischen Grundrichtungen zu seiner Zeit gelten können.

Ausführlich diskutiert er in seiner Monographie eine Vielzahl von Unterthemen, welche bereits von Subkī u.a. erörtert worden waren, bereichert diese aber um zahlreiche Details, wobei er zusätzlich zu einigen der oben genannten Werke folgende Titel erwähnt: Subkīs Nūniyya, den Kommentar dazu (Šarḥ²60), Subkīs Tabaqāt, Qāḍī Abū Bakrs²61 Īǧāz²62, Imām [Ğuwaynīs]²63 Iršād, Šahrastānīs Nihāyat al-aqdām²64, Nasafīs al-I'timād fī l-i'tiqād und Matn al-'Umda [fī uṣūl ad-dīn], Ibn al-Humāms Taḥrīr und Musāyara, Iṣfahānīs²65 Šarḥ aṭ-Ṭawāli'²66, Māturīdīs Kitāb at-Tawḥīd, Aš'arīs Kitāb al-Ibāna fī uṣūl ad-diyāna²67, Qāḍī 'Iyāḍs aš-Šifā' fī sīrat al-Mustafā²68, Abū Bakr [al-Wāsitīs] I'ǧāz²69.

## 9. Die Texte im Vergleich

Die Schriften, die hier vorgestellt werden, sind zwischen dem 8./14. und dem 12./18. Jahrhundert entstanden. Ihr gemeinsames Ziel besteht darin, eine sunnitische Theologie zu formulieren, die trotz einiger unbestreitbarer Differenzpunkte zwischen der ḥanafitisch-māturīditischen und der šāfiʿitisch-ašʿaritischen Richtung in den Grundlinien übereinstimmt und für alle wohlmeinenden Gläubigen akzeptabel ist.

Um diese gemeinsame Grundhaltung zu dokumentieren, werden die wichtigsten Argumente im Folgenden noch einmal vergleichend aufgeführt. Dabei bildet die Darstellung Subkīs (bzw. ihre Adaptation durch Abū 'Udba) den Ausgangs-

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Ohne den Namen des Verfassers anzugeben.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Aḥmad b. Muḥammad b. Isḥāq b. Ibrāhīm (gest. 364/974-975), bekannt als Ibn as-Sunnī, ein Schüler Nasā'īs (gest. 303/915-916). GAS, Bd. 1, 198.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Al-Īġāz fi l-ḥadīt. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 205.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Imām al-Haramayn Diyā'addīn Abū l-Ma'ālī 'Abdalmalik b. 'Abdallāh b. Yūsuf b. Muḥammad al-Ğuwaynī (gest. 478/1058). Zu ihm s. C. Brockelmann/L. Gardet, <u>Di</u>uwaynī, in El², Bd. 2, 605.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Nihāyat al-aqdām fī 'ilm al-kalām von Abū l-Fath Tāğaddīn Muḥammad b. 'Abdalkarīm b. Ahmad aš-Šahrastānī (gest. 548/1153). Zu ihm s. G. Monnot, <u>Sh</u>ahrastānī, in El², Bd. 9, 214-216.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Abū t-Ṭanā' Šamsaddīn Maḥmūd b. 'Abdarraḥmān al-Iṣfahānī (gest. 749/1348). 'Asqalānī, ad-Durra al-kāmina, Bd. 4, 327.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> aṭ-Ṭarwāli', d.h. Ṭarwāli' al-anwār von Qāḍī 'Abdallāh b. 'Umar al-Bayḍāwī. Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1116.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> In *GAS*, Bd. 1, 604 steht: *al-Ibāna ʿan uṣūl ad-diyāna*.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Kitāb aš-Šifā' bi-ta'rīf huqūq al-Muştafā. Vgl. M. Talbī, 'Iyād b. Mūsā, in El², Bd. 4, 290.

<sup>269</sup> Kitāb l'ǧāz al-qur'ān von Abū ʿAbdarraḥmān Muḥammad b. Zayd al-Wāsiṭī (gest. 306/918). Den Kommentar dazu schrieb ʿAbdalqāhir al-Ğurǧānī (gest. 474/1081-1082). Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Kašf az-zunūn, Bd. 1, 120.

punkt. Die Aussagen, die bei ihm zu finden sind, werden in der linken Spalte angegeben, und zwar in der Reihenfolge, die er selbst festgelegt hat.

Die Präsentation der anderen Texte orientiert sich an dieser Vorgabe. Das gilt zunächst für die Schriften von Ibn Kamāl Bāšā und Nawʿī. Sie bieten ebenfalls eine sukzessive Auflistung von Differenzpunkten zwischen Ašʿariten und Māturīditen – wenn auch in anderer Reihenfolge und teilweise mit anderen Akzenten, wie man in den Spalten 2 und 3 erkennt.

In der vierten Spalte folgt ein Überblick über Āqḥiṣārī. Sein Text ist formal der am wenigsten vergleichbare, denn er zielt nicht auf eine Aufzählung von Differenzpunkten, sondern versucht, eine übersichtliche Zusammenfassung der wichtigsten Glaubensgrundsätze zu geben. Trotzdem lassen sich zahlreiche Parallelen nachweisen. Denn Āqḥiṣārī kommt im Laufe seiner Darlegung auf viele Punkte zu sprechen, die in den anderen Texten thematisiert sind. Dabei zeigt sich immer wieder, dass er Positionen einnimmt, die sich mit der Haltung der anderen Autoren vereinbaren lassen, wobei sein genauer theologischer Standart eher auf der Linie Māturīdīs als bei Ašʿarī liegt.

Spalte 5 führt schliesslich die wichtigsten Aussagen an, die wir bei Isbirī und bei Nābulusī finden. Sie konzentrieren sich auf die Frage der menschlichen Handlungen, was in der Übersichtstabelle zu zahlreichen Lücken führt. Trotzdem gewinnt der Überblick durch sie noch einmal an Aussagekraft. Denn er bestätigt, dass sie – wie die anderen Autoren – die Übereinstimmung bzw. die Nähe zwischen Aš<sup>c</sup>arī und Māturīdī betonen. Somit tragen auch sie zu der Überzeugung, dass es eine gemeinsame sunnitische Grundposition gebe, bei.

| Isbirī/ Nābulusī   | Vergleichbare<br>Äusserungen | <b>РЕН</b> ІТ                                                                                                                                                                                     | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                         | <b>РЕН</b> ІЛ                                                                                                                                                                 |
|--------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqþiṣārī           | Vergleichbare<br>Äusserungen | Wer sich zum Glauben sowohl mit der Zunge als auch im Herzen bekennt, darf sagen: "Ich bin wirklich ein Gläubiger", denn, wer an seinem Glauben zweifelt, begeht Unglauben. (Rawdat 93b)          | Durch die Bestimmung<br>Gottes könnte ein Para-<br>diesanwärter in die Hölle<br>gehen oder umgekehrt.<br>( <i>Rawdat</i> , 106b)                                                                                                              | <b>РЕН</b> ІЛ                                                                                                                                                                 |
| Nawī               |                              | 1. Aš'arī verlangt den Zusatz "so Gott will" bei der Aussage "Ich bin gläubig". Māturīdī erkennt diesen Zusatz nicht an.                                                                          | 2. Die Vorherbestimmung eines Menschen durch Gott zum Paradiesanwärter bzw. Höllenanwärter wird von Assarī vertreten. Abū Ḥanīfa stellt dies in Abrede.                                                                                       | 7. Dass ein Ungläubiger in den Genuss der Huld Gottes kommen kann, ist nach Aš'arī unmöglich. Nach Abū Ḥanīfa ist es aber möglich.                                            |
| Ibn Kamal Bāšā     |                              | <b>РЕН</b> ІТ                                                                                                                                                                                     | 7. Aš'arī: Erst beim Jüngsten<br>Gericht wird die Anwart-<br>schaft auf jenseitige Glückse-<br>ligkeit oder Verderbnis er-<br>kennbar. Mäturīdī: Ein Höl-<br>lenanwärter kann sich zu ei-<br>nem Paradiesanwärter wan-<br>deln und ungekehrt. | 8. Aš'arī hālt Vergebung<br>bei Unglauben nur für rein<br>verstandesmāssig möglich –<br>nicht aber nach Auskunft<br>der Šarī'a. Für Māturīdi<br>besteht keine Möglichkeit     |
| Subkī/<br>Abū Uāba |                              | 1. Aš'arī sagt: "Ich bin gläubig, so Gott will". Abū<br>Hanīfa, die Šāfi īten und<br>Māturīdi fügen diesen Zusatz nicht an.<br>(Abū 'Udba): Abū Ḥanīfa:<br>"Am Glauben ist nicht zu<br>zweifeln". | 2. Aš'arī: Ein Paradiesanwärter kann nicht zum Höllenanwärter werden und umgekehrt auch nicht. Abū Ḥanīfa: Es ist doch möglich.                                                                                                               | 3. Aš'arī: Ein Ungläubiger<br>kann unmöglich in den Ge-<br>nuss der Huld Gottes kom-<br>men. Nach Abū Ḥanīfa und<br>dem Aš'ariten Abū Bakr al-<br>Bāqillānī ist dies möglich. |

| Isbirī/ Nābulusī    | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                                                                                                            | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                | FEHLT                                                                                                       |
|---------------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqþiṣārī            | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                                                                                                            | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>F</b> ВНІТ                                                                                               |
| Nawī                |                              |                                                                                                                                                                                                                                            | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>РЕН</b> ІТ                                                                                               |
| Ibn Kamal Bāšā      |                              | zur Vergebung bei Unglau-<br>ben.                                                                                                                                                                                                          | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4. Aš'ari: Gottes Zufriedenheit, Liebe und Wille erstrecken sich auf alle Handlungen der gehorsamen wie     |
| Sabkī/<br>Abū ʿŪāba |                              | (Abū 'Udba): Qādi Abū<br>Bakr [al-Bāqillāni]: ein Un-<br>glāubiger kann eine irdische<br>Huld bekommen. Die Qa-<br>dariten: Er erhält auch eine<br>"religiöse" Huld, wie etwa<br>das "Sehvermögen", welches<br>zur Gotteserkenntnis führt. | 4. Ašʿarī – ihm wurde die<br>Lüge in den Mund gelegt:<br>dem Propheten Muḥammad<br>komme nach dessen Tod<br>keine Gesandtschaft mehr<br>zu. Šāfīʿiten: Alle Propheten<br>sind in ihren Gräbern leben-<br>dig. (Abū ʿUdba): Alle Pro-<br>pheten sind ja in den Grā-<br>bern lebendig. | 5. Aš'arī: Bei bestimmten<br>menschlichen Handlungen<br>können Gottes Wohl-<br>gefallen und Wille auseinan- |

| Isbirī/ Nābulusī        | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                                                        | <b>РЕН</b> ІТ                                                                                                                          | Die Handlungen, sind von Gott geschaffen. Ğabriyya: Die Handlungen der Tiere befinden sich auf derselben Stufe wie die Bewegungen von leblosen Körpern, d.h. sie sind unabhängig von ihrem Vermöhängig von ihrem Vermö-               |
|-------------------------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqþiṣārī                | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                                                        | Der Glaube des Nachahmers ist richtig. Der Nachahmer selbst aber ist ein Ungehorsamer, weil er keine Spekulation ausübt. (Rawdat, 95a) | Sämtliche Handlungen der<br>Menschen sind von Gott ge-<br>schaffen, obschon die frei-<br>willigen, von den Menschen<br>erworbenen belohnt oder<br>bestraft werden. D.h.: Gott<br>ist der Schöpfer und der<br>Mensch erwirbt (Razudät, |
| $Naw^{	ilde{	ilde{t}}}$ |                              |                                                                                                                                                                                        | FEHLT                                                                                                                                  | 3. Der Erwerb erschaffener<br>Handlungsvarianten wird<br>von Aš'arī abgelehnt. Dies<br>wird aber von Abū Ḥanīfa<br>gebilligt.                                                                                                         |
| Ibn Kamal Bāšā          |                              | ungehorsamen Geschöpfe. Mäturidi: alle Handlungen geschehen zwar mit Gottes Willen und Bestimmung, aber nur die gehorsamen auch mit seiner Zufrieden- heit, Liebe und seinem Be- fehl. | FEHLY                                                                                                                                  | 12. Aš'arī hālt eine Handlung für wirkliches Ins-Dasein-Rufen, während der Erwerb durch einen Menschen nur im übertragenen Sinne als Handlung verstanden werden kann. Nach Mäturīdi wird die Handlung                                 |
| Subkī/<br>Abū Uāba      |                              | dergehen. Abū Ḥanīfa wird<br>unterstellt, er betrachte bei-<br>de als gekoppelt. (Abū<br>'Udba): Abū Ḥanīfa da-<br>gegen betrachtet beide als<br>gekoppelt.                            | 6. Aš'arī wurde in den<br>Mund gelegt, dass der<br>Glaube eines Nachahmers<br>nicht akzeptabel sei.                                    | 7. Aš'arī definiert die Handlung eines Menschen als "Erwerb". Die Hanafiten bezeichnen dies aber als "freie Wahl". Nach Subkī sind <i>iḫti-yār</i> und <i>kasb</i> zwei Wörter mit derselben Bedeutung.                               |

| Subkī/<br>Abū ʿUāba | Ibn Kamal Bāšā                                                                                                                                                 | $Naw^{	ilde{	ilde{t}}}$ | Āqþiṣārī                                                                           | Isbirī/ Nābulusī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                     |                                                                                                                                                                |                         | Vergleichbare<br>Äusserungen                                                       | Vergleichbare<br>Äusserungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                     | eines Menschen als Erwerb<br>bezeichnet, nicht aber als<br>Erschaffung. Dagegen wird<br>eine Handlung Gottes Er-<br>schaffung genannt, nicht<br>aber "Erwerb". |                         | die Handlung, die ihrem Täter Nutzen oder Schaden bringt ( <i>Ravodāt</i> , 107a). | gen, und zwar hinsichtlich ihrer Einsetzung in die Existenzung in die Existenzung in die Existenzung in die Eximerbs.  Mu'tazila: Gott schuf für den Menschen ein Handlungsvermögen bezüglich der Handlungen. Da der Mensch über ein Vermögen verfügt und das Vermögen in ihm ist, begreifen wir per Intuition, dass eine notwendige Trennung zwischen der uns (Menschen) bestimmten Bewegung – das ist die freie Wahl – und dem zwanghaften Zittern, das ohne unsere Wahl vorhanden ist, besteht.  Die Menschen sind also unabhängig in der Einsetzung ihrer frei gewählten Handlungen aufgrund des von Gott für sie in der Zeit geschaffenes Vermögens. |

| Isbirī/ Nābulusī    | Vergleichbare<br>Äusserungen | (Isbirī, Mumayyiza, 69b) Erwerb bei den Ḥanafiten ist gleich bedeutend mit al- 'azm al-muṣammim (fester Beschluss). (Isbirī, Mumay- yiza, 72b) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqḥiṣārī            | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                | Die Verpflichtung zum Gesetz hängt vom offensichtlichen Vermögen ab. Dieses Vermögen ist vor der Handlung zu berücksichtigen, und von ihm hängen auch die Rechtssprechungen ab. Das verborgene Vermögen schenkt Gott in Verbindung mit der Handlung. Die Rechtssprechungen hängen nicht von diesem verborgenen Vermögen ab, weil es nicht im Vermögen ab, weil es nicht im Vermögen ab, weil es nicht im Vermögensbereich des Menschen liegt. Im Zusammenhang mit den gehorsammen Handlungen |
| Nawî                |                              |                                                                                                                                                | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ibn Kamal Bāšā      |                              |                                                                                                                                                | 9. Aš'arī: Sowohl das ewige Verweilen eines Gläubigen im Höllenfeuer als auch dasjenige eines Ungläubigen im Paradies ist sehr wohl möglich. Māturīdi: Weder das ewige Verweilen eines Gläubigen im Höllenfeuer noch dasjenige eines Ungläubigen im Paradies ist möglich. Solches werde durch den Verstand und die Überlieferrungsbotschaft ausgeschlossen.                                                                                                                                  |
| Subkī/<br>Abū ʿŪģba |                              |                                                                                                                                                | 8. Aš'arī: Dass Gott einen<br>Gehorsamen peinigt und<br>einen Ungehorsamen be-<br>lohnt, ist möglich. Abū<br>Hanīfa hält es für unmög-<br>lich. (Abū 'Uḍba): Gott darf<br>laut Aš'arī und Māturīdī ei-<br>nen Gehorsamen peinigen.                                                                                                                                                                                                                                                           |

| Āqḥṣārī Isbirī/ Nābulusī | Vergleichbare<br>Äusserungen | nennt man es "Gunstbeweis<br>Gottes" und im Zusam-<br>menhang mit den ungehor-<br>samen Handlungen nennt<br>man es "von Gott im Stich<br>gelassen". (Rarwāāt, 107a) | Abū Manṣūr [al-Māturidi] und viele Ḥanafi-Scheiche aus dem Iraq meinen, die Gotteserkenntnis werde durch den Verstand be- schlossen. (Nābulusi, <i>Tāḥāūq</i>                                                                                            | tri- FEHLT FEHLT eit a-                                                                                                                               |
|--------------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Nawî                     |                              |                                                                                                                                                                     | 4. Die Notwendigkeit der<br>Erkenntnis Gottes ist für<br>Aš'arī eine religionsgesetz-<br>liche Pflicht. Abū Ḥanifa<br>sieht dies auf Grund des<br>Verstandes als verbindlich<br>an.                                                                      | 5. Aš'arī: Die Tätigkeitsattri-<br>bute Gottes sind in der Zeit<br>aufgetreten. Nach Abū Ḥa-<br>nīfa sind sie urewig.                                 |
| Ibn Kamal Bāšā           |                              |                                                                                                                                                                     | 6. Aš'arī führt die Er-<br>kenntnis aller den Men-<br>schen auferlegten reli-<br>gionsrechtlichen Bestim-<br>mungen allein auf die Of-<br>fenbarungsbotschaft zurück.<br>Mäturīdi hingegen hält eini-<br>ge davon für durch den<br>Verstand ermittelbar. | 1. Für Aš'arī gilt das Erschaffen wie die anderen<br>Tätigkeitsattribute Gottes<br>als eine erst in der Zeit                                          |
| Subkī/<br>Abū ʿŪḍba      |                              |                                                                                                                                                                     | 9. Aš'arī: Man kann Gott<br>nur durch die Šarī'a er-<br>kennen, nicht aber durch<br>den Verstand. Ḥanafiten –<br>nach Abū 'Uḍba vertritt<br>auch Māturīdī die Auffas-<br>sung: Gotteserkenntnis<br>kann durch den Verstand er-<br>reicht werden.         | 10. Die Tätigkeitsattribute<br>Gottes gelten den Hanafiten<br>als urewig. (Abū 'Udba):<br>Aš'arī: Tätigkeitsattribute<br>Gottes sind eret in der Zeit |

| Isbirī/ Nābulusī            | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                         | s, ge- an- den h die n die n uinhä- n uiber nn dere nerzäh- Aus- und die ist ge- stet, es schen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqþiṣārī                    | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                         | Der Koran ist also die unerschaffene Rede Gottes, geschrieben in den Koranbüchern, bewahrt in den Herzen, gelesen durch die Zungen, gehört durch die Ohren, ohne ihnen zu inhärieren. Die im Koran vorhandenen Geschichten über Moses, Pharao oder andere sind die Rede Gottes, erzählend über sie. Unser Aussprechen, Rezitieren und Schreiben des Korans sowie die Rede des Moses und die anderer Geschaffener ist geschaffen. Wer behauptet, es sei die Rede der Menschen, der begeht Unglauben. (Ranudat, 99b) |
| Nawî                        |                              |                                         | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ibn Kamal Bāšā              |                              | Wesen Gottes bestehende<br>Eigenschaft. | 2. Aš'arī meint, die Rede Gottes sei sehr wohl hörbar, wie man aus der Geschichte von Moses wisse. Māturīdī hält sie für nicht hörbar; hörbar sei lediglich dasjenige, was sie anzeigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Subkī/<br>Abū U <u>ā</u> ba |                              |                                         | 11. Der Text der Koranexemplare ist nach hanafütischer Lehre identisch mit der Rede, die geoffenbart wurde. (Abū ʿUḍba) Ašʿarī: Man kann die Rede Gottes hören. Nach Māturīdī ist dies unmöglich.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| Isbirī/ Nābulusī   | Vergleichbare<br>Äusserungen | Nābulusī zitiert Šarḥ al- Marvāqif von as-Sayyid aš- Šarīf, bei dem es heisst: "Wäre der Mensch ge- zwungen etwas zu tun, so wäre seine Verpflichtung un- gültig, weil dies einer "Ver- pflichtung zu etwas Un- durchführbarem" gleich kä- me. (Nābulusī, <i>Taḥqīq al-</i> intiṣār, 4b) | <b>РЕН</b> ЦТ                                                                                                                                                                | <b>РЕН</b> ІЛ                                                                                                           |
|--------------------|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqķiṣārī           | Vergleichbare<br>Äusserungen | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Alle Gesandten sind wahrhaftig und frei von vorsätzlich begangenen Sünden. ( <i>Rawdāt</i> , 100a)                                                                           | <b>FEHLT</b>                                                                                                            |
| Nawî               |                              | 8. "Verpflichtung zu etwas<br>Undurchführbarem" ist<br>nach Aš'arī möglich. Nach<br>Abū Ḥanīfa ist dies unmög-<br>lich.                                                                                                                                                                  | 6. Die Begehung lässlicher<br>Sünden durch einen Pro-<br>pheten ist nach Aš'arī mög-<br>lich. Laut Abū Ḥanīfa ist<br>dies unmöglich.                                         | 10. Manche Aš*ariten unterscheiden zwischen Signifi-<br>kant, Signifikat und Signi-<br>fizierung. Bei den Ḥana-         |
| Ibn Kamal Bāšā     |                              | 5. Aš'arī hālt sowohl Gottes religionsrechtliche "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" wie auch Seine Aufbürdung von etwas Undurchführbarem für möglich. Māturīdi hingegen betrachtet nur Gottes Aufbürdung "von etwas Undurchführbarem" als möglich.                                | <b>РЕН</b> ІТ                                                                                                                                                                | 10. Aš'arī trennt zwischen<br>dem Signifikanten und dem<br>Signifikat und fügt als dritte<br>Kategorie noch den Akt der |
| Subkī/<br>Abū Uāba |                              | 12. Abū Ḥāmid al-Isfarāyīnī, Ġazālī und Ibn Daqiq al-'ld sprechen sich wie die Ḥa-nafiten gegen eine "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem" aus. (Abū 'Uḍba): Für die Aš'ariten ist die "Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem möglich.                                             | 13. Aš'ari: Ein Prophet kann kleine Sünden begehen. Die Aš'ariten sind diesbezüglich geteilter Meinung. Die Hanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine Sünden. | Die Aš'ariten sind geteilter<br>Meinung, ob Signifikant<br>und Signifikat ein und das-<br>selbe sind. (Abū 'Udba):      |

| Isbirī/ Nābulusī   | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                          | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqḥiṣārī           | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                          | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Nawī               |                              | fiten-Māturīditen sind der<br>Signifikant und das Sig-<br>nifikat ein und dasselbe.                                                                      | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Ibn Kamal Bāšā     |                              | Signifizierung hinzu. Einige<br>Maturiditen halten den Si-<br>gnifikanten und das Signifi-<br>kat für ein und dasselbe.                                  | 3. Ak'ari: Die Weisheit ist nur im Sinne von Wissen eine ewige, im Wesen Gottes bestehende Eigenschaft. Im Zusammenhang mit religionsrechtlichen Bestimmungen ist sie eine erst in der Zeit auftretende Eigenschaft. Mäturidi: Der Schöpfer der Welt ist Träger von Weisheit sowohl im Hinblick auf Wissen als auch auf religionsrechtliche Bestimmungen. |
| Subkī/<br>Abū Uāba |                              | Manche Aš'ariten unterscheiden zwischen Signifikat und Signifikat und Signifikat und das Signifikat sind bei den Hanafiten-Mäturiditen ein und dasselbe. | <b>FEHLT</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| Isbirī/ Nābulusī    | Vergleichbare<br>Äusserungen | ein<br>var.                                                                                                                                                                                                                                                                                 | icksal Aš'ariten: Bei freiwilligen Handlungen steht erst nach dem Bekanntwerden des Re- ligionsgesetzes – durch Ge- sieren gut oder böse sind. Mäturiditen: Die Hand- lungen sind bereits bei Gott als gut oder böse eingestuft. Der Verstand vermag jedoch nur einen Teil davon in die- |
|---------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqþiṣārī            | Vergleichbare<br>Äusserungen | Es gab niemals einen Propheren, der ein Sklave, ein<br>Weib oder ein Lügner war.<br>(Rawdāt, 101a)                                                                                                                                                                                          | Der Glaube an das Schicksal<br>besteht darin, dass der<br>Mensch glaubt, dass alles<br>Gute, Böse, Süsse wie Bit-<br>tere von Gott vorbesti統孤t<br>ist, und zwar gemäss Seisrem<br>Urwissen. (Randat 106数)                                                                                |
| Nave T              |                              | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9. Aš'arī: Gut oder böse gelten als "religionsgesetzmässig". Ḥanafiten-Māturīditen: Gut oder böse sind sowohl "religionsgesetzmässig" als auch "vernunfigemäss".                                                                                                                         |
| Ibn Kamal Bāšā      |                              | 11. Für Aš'arī ist Männlich-Sein keine Vorbedingung für Prophetentum, ebenso wie Weiblich-Sein keinen Ausschliessungsgrund darstellt. Mäturīdī: Männlich-Sein ist eine Vorbedingung zum Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unmöglich um einen Propheten handeln kann. | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Subkī/<br>Abū ʿŪḍba |                              | <b>РЕН</b> ІТ                                                                                                                                                                                                                                                                               | FEHLT                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| Isbirī/ Nābulusī   | Vergleichbare<br>Äusserungen | greifen. Trotz dieser partiellen Erkenntnis durch den Verstand ist der Mensch dazu religiös nicht verpflichtet. Mu'taziliten: Die Handlungen gelten bereits bei Gott als gut oder böse. Der Verstand kann schon vor dem Religionsgesetz die Einstufung einiger davon begreifen, und somit wäre der Mensch dazu verpflichtet. (Näbulusī, Tahqīq al-intiṣār, 6a) |
|--------------------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Āqḥṣārī            | Vergleichbare<br>Äusserungen |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Nawī               |                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ibn Kamal Bāšā     |                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Subkī/<br>Abū Uģba |                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

### 10. Toleranz und Harmoniestreben

Die Toleranz unter den vier sunnitischen Ḥanafī-, Šafī'ī-, Mālikī- und Ḥanbalī-Rechtsschulen hat eine lange Geschichte. Auf politischer Ebene setzte sie in Syrien unter Nūraddīn Zangī (reg. 541/1146–569/1174) ein²70. Dieser Trend setzte sich unter den Ayyūbīden (ab 564/1169) fort, bis zum Prinzip der Gleichrangigkeit der vier Rechtsschulen unter den Mamlūken (ab 648/1250), das in deren Staatsbereich offiziell anerkannt wurde²71. Dieses Prinzip wurde auch von führenden religiösen Persönlichkeiten unterstützt, wie z.B. dem Ḥanbaliten Ibn Taymiyya (gest. 728/1328), der die Gleichstellung der vier sunnitischen Religionsgesetzschulen unterstreicht und vor Streitigkeiten und Intoleranz unter ihren Anhängern warnt²72. In diesem Sinne meint Subkī: "Folgen wir (d.h. wir Muslime) Šāfī'ī, Mālik, Abū Ḥanīfa und dem grossen Ibn Ḥanbal ... so werden wir uns in (den Paradies-) Gärten treffen"²73.

Eine Reihe namhafter islamischer Gelehrter hat sich ähnlich geäussert. Šāfi<sup>c</sup>ī sagte: "Ich weise das Glaubensbekenntnis des Anhängers keiner Sekte zurück mit Ausnahme der Chattabiya, denn diese erklärten die Lüge für erlaubt." Nach İğī ist die "übergroße Zahl" der Theologen und figh-Gelehrten der Meinung: "Niemand darf als Kafir erklärt werden, der die Gebetsrichtung einhält". Der richtige Grundsatz lautet nach den Ašcarīten: "Niemand darf als Kafir angeprangert werden, wenn er die Gebetsrichtung einhält und sich zu all jenen Glaubenswahrheiten bekennt, die unbestritten zum islamischen Glaubensgut gehören. Solche Wahrheiten sind: Die Existenz Gottes, die Sendung Muhammeds, die Schöpfung, die Jenseitsvergeltung"274. Abū Ḥāmid al-Ġazālī warnte seine Schüler: "Halte deine Zunge, so wie es dir möglich ist, von den Leuten der Gebetsrichtung zurück, solange sie das Glaubensbekenntnis: "Es gibt nur einen Gott und Muhammad ist sein Prophet' rezitieren, ohne diesem Satz zu widersprechen"275. Auch al-Hāfiz Ibn 'Asākir (gest 571/1176) bestätigt, dass alle sunnitischen Gelehrten (w. aṣḥāb) sich darin einig sind, dass sie auf die gegenseitige Bezichtigung des Unglaubens (takfīr) verzichten<sup>276</sup>. Subkī weigert sich in klaren Worten sogar, Leute, die unerlaubte Neuerungen einführen, des Unglaubens zu bezichtigen, so schlimm ihre jeweilige Neuerung (bid<sup>c</sup>a)<sup>277</sup> auch sein mag<sup>278</sup>. Der Glaube ver-

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Madelung, Spread, 155.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Rudolph, *Māturīdī*, 2 f. Madelung, *Spread*, 166.

<sup>272</sup> Ibn Taymiyya, Mağmū'at ar-rasā'il al-kubrā, II, 352, zitiert bei Madelung, Spread, 166, Anm. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 389.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Stieglecker, H.: Die Glaubenslehre des Islam, 4. Lieferung, S. 584.

<sup>275</sup> Al-Ğazzālī, Fayşal at-tafriqa, 89; dt. Übers., 82, zitiert bei Griffel, Frank, Apostasie und Toleranz im Islam, Leiden etc. 2000, S. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 378.

<sup>277</sup> Das Wort "Érneuerer" (mubdi') wurde als eine Art Abmilderung der Bezichtigung des Unglaubens verwendet. Vgl. van Éss, Theologie, Bd. 4, 678.

binde alle, die in Richtung Mekka beten<sup>279</sup>, meint er, d.h. sowohl Sunniten wie auch Šī<sup>c</sup>iten.

In der sunnitischen Theologie hat sich eine ähnliche Tendenz gezeigt, die am klarsten von Subkī in seiner Nūniyya begonnen wurde. Obwohl vier der hier behandelten Werke, nämlich Ibn Kamāl Bāšās Risālat al-Iḥtilāf, Isbirīs Risāla Mumayyiza, Nawʿīs Risāla fī l-Farq und Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧamāt, kein Wort über Subkī oder seine Nūniyya verlieren, bleibt sein indirekter Einfluss in bezug auf Toleranz überall spürbar. Dieser Ruf Subkīs nach Harmonie und Toleranz zwischen den Hauptströmungen der sunnitischen Theologie, der Ašʿariyya und der Māturīdiyya, fand sein Echo auch in späteren Jahrhunderten. Māturīdī und Ašʿarī werden als Gelehrte betrachtet, welche der sunnitischen Richtung (madhab) gemeinsam zum Sieg gegen andere Richtungen verhalfen (muzhir)<sup>280</sup>.

Bayādī<sup>281</sup> (gest. nach 1083/1672) erzählt, wie Abū Ḥanīfa seinen Sohn Ḥammād vor Disputationen warnte, deren Ziel es ist, sich über den Fehler des Gegners und eventuell über dessen Fall in den Unglauben (*kufr*) zu freuen, denn wer sich dies als Ziel setze, der falle selber in Unglauben. Das Ziel soll bloss die Erklärung des sunnitischen "Weges" (*madhab*) sein<sup>282</sup>. Subkī bestätigt, dass es auch unter den Ašʿariten Streitfragen gibt; einige haben sich gegenseitig korrigiert (*taṣwīb*), aber keine Bezichtigung des Unglaubens (*takfīr*) wurde ausgesprochen<sup>283</sup>.

Muḥammad Zāhid al-Kawtarī, ein Šāfi'īt, hat in seinem Vorwort zu dem von Yūsuf 'Abdarrazzāq edierten und in Kairo 1368/1949 gedruckten Buch Bayāḍīs, Išārāt al-marām min 'ibārāt al-Imām, auf die Auflistung der 50 Differenzpunkte zwischen den Anhängern Maturīdīs und den Aš'ariten hingewiesen. Er verwies auch darauf, dass die Unterschiede zwar inhaltlicher Natur (ma'nawī) seien, trotzdem aber nur die "Abzweigungen" (tafārī') beträfen, was Häresievorwürfe (tabdī') unmöglich mache<sup>284</sup>. Madelung<sup>285</sup> betont, Bayāḍī habe es als Einbildung (wahm) bezeichnet, wenn man die Unterschiede zwischen den Schulen lediglich als terminologische Differenzen (lafzī) einstufe. Diese Bemerkung Bayāḍīs darf, meiner

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Vgl. hier, S. 16 und Anm. 44. Dies schlägt sich in Bayāḍīs *Išārāt* nieder: "fa-inna ğumhūr ahl as-sunna lam yukaffirū ahl al-qibla min al-mubtadi<sup>c</sup>a". Bayāḍī, *Išārāt*, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Subkī, *Tabaqāt*, 3, 389. Eine ähnliche Äusserung Aš'arīs auf seinem Sterbebett erwähnt Ibn 'Asakir in seinem Buch, *Tabyīn kadib al-muftarī*, 141, 1 ff. S. van Ess, *Theologie*, Bd. 4, 677. Diese "Gemeinsamkeit mit den Glaubensbrüdern empfand man, zumindest im Alltag, am stärksten im Gebet; man sprach, wenn man die Muslime ohne Unterschied der Konfession bezeichnen wollte, von den *abl as-ṣalāt* oder *abl al-qibla*." Van Ess, Theologie, Bd. 4, 680.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Bayādī, *Išārāt*, 23.

<sup>281</sup> Sein voller Name lautet: Kamāladdīn Aḥmad b. Ḥasan b. Sinānaddīn al-Bayādī ar-Rūmī al-Ḥanafī. Bayādī, *Išārāt*, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Ebd., 35.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Subkī, *Ṭabaqāt*, 3, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Ebd., 9. Im Laufe seines Vorwortes nennt al-Kawtarī Abū Manṣūr al-Māturīdī "Imām as-Sunna fī mā warā'a n-nahr (in Transoxanien)" (*Išārāt*, 6) und Abū l-Ḥasan al-Aš'arī "Imām ahl as-sunna fī l-ʿIrāq" (*Išārāt*, 7).

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Spread, 167, Anm. 154.

Meinung nach, aber nicht nur als Kritik gegen den Nivellierungsversuch der Differenzpunkte zwischen Aš<sup>c</sup>ariten und Māturīditen verstanden werden. Vielmehr sollte sie im Lichte seiner Äusserung: "Es gibt keine Schule (*madhab*), ohne dass ihre Anhänger Differenzen in den Abzweigungen (*tafārī*) aufweisen"<sup>286</sup>, aufgefasst werden. Dies könnte sogar eine Art Widerhall der Äusserung Subkīs darstellen: "Ähnlich wie diese Fragen gibt es viele, in denen die Aš<sup>c</sup>ariten untereinander verschiedener Meinung waren (...), siehst du sie einander der Häresie bezichtigen?"<sup>287</sup>.

In seinem Buch *Nazm al-farā'id* zählt 'Abdarraḥmān b. 'Alī Šayḥzāde vierzig Differenzpunkte zwischen den Māturīditen und Aš'ariten<sup>288</sup> mit einer Selbstverständlichkeit auf, die eine Ermahnung gegen Intoleranz überflüssig macht. Der Grund hinter dieser Vielfalt der Meinungen, die in alle Himmelsrichtungen verbreitet waren, ist nach Šayḥzāde die göttliche Weisheit<sup>289</sup>.

Um der Sinnlosigkeit des *Takfirs* Gewicht zu verleihen, erzählt Šayhzāde die Anekdote über die Vertreibung des Imām al-Buhārī aus Buhārā, nachdem die Gelehrten in Farġāna beschlossen hatten, jeden als *kāfir* zu betrachten, der die Meinung vertrat, der Glaube sei geschaffen. Dieser Beschluss wurde gefasst auf Grund der Äusserung des Imāms Muḥammad b. al-Faḍl, dass man hinter jemandem, der sagt, der Glaube sei geschaffen, nicht beten dürfe<sup>290</sup>.

Auch Naw'ī hält es für die Pflicht eines jeden Muslims, Differenzpunkte zwischen Aš'arī und Māturīdī genau zu erkennen, dennoch nennt er die Aš'ariten und Māturīdīten gemeinsam, "die Gruppe, die gerettet wird" (al-firqa an-nāǧiya) (Vgl. hier, 4.4).

Harmoniestreben und Toleranz Ibn Kamāl Bāšās werden uns indirekt mitgeteilt. Er betrachtet Abū al-Ḥasan al-Ašʿarī als den Führer und die Orientierungsfigur der Sunniten, gefolgt von Abū Manṣūr al-Māturīdī. Dennoch stellt er fest, dass die Šāfiʿīten und Ḥanafiten in den Einzelbestimmungen (furūʿ) zwar ihren Gründern folgten, nämlich Šāfiʿī und Abū Ḥanīfa, sich in den grundlegenden Dingen der Religion (uṣūl) aber an Ašʿarī bzw. Māturīdī orientierten²91.

In seinem Buch wollte Āqḥiṣārī den "Glaubensgrundsatz" der Sunniten erklären und falsche Meinungen berichtigen<sup>292</sup>. Āqḥiṣārī drückt seine Toleranz unter

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Spread, 52. Bayādī nennt mehrere Bücher, welche über die Differenzen auch innerhalb einer Schule sprechen, wie z.B. Muḥammad b. Fūrak al-Iṣfahānīs Iḥtilāf aš-Šayḥayn al-Qalānisī wa-l-Aš arī. Ebd., 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Subkī, *Tabaqāt*, Bd. 3, 378. Unter den Ašʿariten gibt es Differenzfragen, deren Zahl, falls gezählt, Hunderte (miʾūn) erreicht, dennoch folgen sie alle derselben Sunna des Gesandten aus ʿAdnān. Arabisch: wa-l-Ašʿariyyatu baynahum hulfun idā ʿuddat masāʾiluhu ʿalā l-insāni, balagat miʾīna wa-kulluhum dū sunnatin uhidat ʿani l-mabʿūti min ʿadnāni. Ebd., Bd. 3, 388.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Vgl. hier 1. S. 4.

<sup>289</sup> Wörtl.: illā annahu lammā lam taqtadi l-hikmatu l-ilāhiyyatu t-tabāta 'alā l-ittifāq, tašattatati l-ārā'u fi l-aqtāri wa-l-āfāq, Nazm al-farā'id, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Ebd., 59.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Vgl. hier 3.3, S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Vgl. hier 5.3, S. 30 f.

anderem am Beispiel des Imāms aus. Er fragt nicht nach der Zugehörigkeit des Imāms, ob er ein Sunnit oder Šīʿit, Ḥāriǧit oder Ismāʿīlit sein soll²93. Vielmehr bekräftigt er: Weder durch Frevel (fisq) noch durch Unterdrückung (ǧawr) darf der Imām abgesetzt werden. Nur wenn ein Imām eine Sünde befiehlt, darf man ihm den Gehorsam verweigern. Das Gebet ist eine Pflicht hinter jedem der ahl al-qibla²94.

Isbirīs Beitrag zur Harmonisierung besteht darin, dass er die Māturīdiyya mit den *ahl as-sunna wa-l-ǧamā* a und die Aš ariyya mit der Mātūrīdiyya gleichsetzt<sup>295</sup>.

Nabulusīs Ziel in seinem Werk *Taḥqīq al-intiṣār* ("Die Verwirklichung des Sieges") ist tatsächlich, den Sieg der Eintracht der theologischen Meinungen zwischen Aš<sup>c</sup>arī und Māturīdī, mindestens beim Thema "freie Wahl", zu verwirklichen, damit diesbezüglich die Harmonie zwischen den beiden Polen der sunnitischen Theologie demonstriert wird.

Interessant ist die Tatsache, dass das früheste Werk in dieser Gruppe, nämlich Subkīs *Nūniyya*, und das letzte, nämlich Abū 'Udbas *ar-Rawda al-bahiyya*, inhaltlich sehr nahe beieinander sind. Beide präsentieren jeweils 13 Differenzpunkte, welche in genau derselben Reihenfolge stehen und eine ganz ähnliche Bewertung (die Differenzen in den Punkten 1-7 sind sprachlicher, jene in den Punkten 8-13 inhaltlicher Natur) aufweisen. Die Unterschiede bestehen:

- a) in Umfang und Detailgenauigkeit (die *Nūniyya* umfasst nur wenige Seiten, die *Rawda* ist ein Buch von über 70 Seiten mit einer Fülle von Einzelheiten),
- b) in der Form (die Nūniyya ist in Versform, die Rawḍa in Prosa geschrieben), und
- c) in der Epoche (die *Nūniyya* stammt aus dem 14., die *Rawḍa* aus dem 18. Jahrhundert).

Den herrschenden Ton aller der hier vorgestellten Theologen, welche die Differenzpunkte zwischen Aš<sup>c</sup>arī und Māturīdī behandeln, kann man verallgemeinernd wie folgt charakterisieren: Differenzen in Einzelheiten (*tafrī*<sup>c</sup>āt, w. "Abzweigungen) sind zulässig; sie sind auch bei manchen bzw. bei vielen Detailfragen erkennbar. Aber das ist kein Grund, andere zu verketzern und damit die grundsätzliche Harmonie zwischen den theologischen Richtungen der Sunniten in Frage zu stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Vgl. van Ess, *Theologie*, Bd. 4, 680.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Vgl. hier 5.3.5, S. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Vgl. hier, 6.3, S. 44 und Anm. 134, S. 45.

## Bibliographie

- Abū 'Udba, al-Ḥasan b. 'Abdalmuḥsin: ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna l-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya. Haidarabad 1322 H.
- Abrahamov, B. (1992), Fakhr al-Din al-Razi on God's Knowledge of Particulars, in: *Oriens*, Bd. 33 (1992), 133-155.
- Aladdin, Bakri: Al-Masrad an-naqdī bi-asmā' mu'allafāt aš-Šayḫ 'Abdalġanī an-Nābulusī, in: *Maǧallat Maǧma' al-Luġa al-'Arabiyya bi-Dimašą* 59 (1984), 97-115; 334-388.
- -: 'Abdalġanī an-Nābulusī (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, Thèse d'Etat. 2 Bde. Sorbonne 1985.
- Arnaldez, Roger: Fakhr al-Dîn al-Râzî Commentateur du Coran et philosophe. Études Musulmanes XXXVII. Paris 2002.
- Aruçi, Muhammed: Hasan Kâfî Akhisârî, in: İslâm Ansiklopedisi, ed. Türkiye Diyanet Vakfı. Istanbul 1988, Bd. 16, 326-329.
- 'Asqalānī, Šihābaddīn Aḥmad b. Ḥaǧar: *ad-Durra al-kāmina fī aʿyān al-mi'a aṭ-tāmina*, 5 Bde; Hrsg. Muḥammad Sayyid Ğādalḥaqq. Kairo 1385/1966.
- Babinger, Franz: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927.
- Balić, Smail: Das unbekannte Bosnien: Europas Brücke zur islamischen Welt. Köln (u.a.) 1991.
- Bayāḍī, Kamāladdīn Aḥmad: *Išārāt al-marām min 'ibārāt al-imām*. Hrsg. Yūsuf 'Abdarrazzāq. Kairo 1368/1949.
- Berger, Lutz: Ein Herz wie ein trockener Schwamm, Laqānīs und Nābulusīs Schriften über den Tabakrauch, in: *Der Islam*, Bd. 78, S. 249-293.
- Birkawī, Muḥammad: aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya fī bayān as-sīra al-aḥmadiyya, 2 Bde. Kairo o.J.
- Brockelmann, Carl: *GAL* = *Geschichte der arabischen Litteratur*. 2 Bde. 2. Aufl., Leiden 1943-1949. *Supplement*, 3 Bde. Leiden 1937-1942.
- Çavuşoğlu, Semiramis: The Kādīzādelī Movement: An Attempt of Şerī at-Minded Reform in the Ottoman Empire. Ph. D. Dissertation. Princeton 1990.
- Çelebi, Ilyas: Kemalpaşazâde, in: *İslâm Ansiklopedisi*, ed. Türkiye Diyanet Vakfı. İstanbul 2002. Bd. 25, 242-244; 245-247.
- Cerić, Mustafa: *Roots of Synthetic Theology in Islam*, a Study of the Theology of Abū Manṣūr al-Maturīdī (d. 333/944), Kuala Lumpur, 1995.
- Chaumont, Eric: Al-Šaylį Abū Isliaq Ibrāhīm al-Šīrāzī, Kitāb al-Luma fi uṣūl al-fiqh. Le Livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la loi. Traité de théorie légale musulmane, ed., übers. u. kommentiert von Eric Chaumont, The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University of California. Berkeley 1999.
- Daiber, Hans: Zur Erstausgabe von al-Māturīdī, Kitāb at-Tauḥīd, in: *Der Islam*, 52/1975/299-313.

- Eberhard, Elke: Osmanische Polemik gegen die Safawiden im 16. Jahrhundert nach arabischen Handschriften. Freiburg i. Br. 1970.
- EI<sup>1</sup>: Enzyklopaedie des Islām. 4 Bde. Leiden/Leipzig 1913-1924. Ergänzungsband 1938.
- El: The Encyclopaedia of Islam, New Edition. 12 Bde. Leiden/London 1960-2004. Elran: Encyclopaedia Iranica, ed. E. Yarshater, 1ff. London 1982 ff.
- Ess, Josef van: Biobibliographische Notizen zur islamischen Theologie, in: *Die Welt des Orients* 9 (1978), 155-283.
- -: Die Erkenntnislehre des 'Aḍudaddīn al-Īcī. Übersetzung und Kommentar des ersten Buches seiner Mawāqif. Wiesbaden 1966.
- -: Al-Fārābī und Ibn ar-Rēwandī, in: Hamdard Islamicus 3/1980, Heft 4/3 ff.
- -: Ibn ar-Rēwandī, or the Making of an Image, in: al-Abḥāt 28/1978/ 5-26.
- -: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam, I-VI, Berlin/New York 1991-1996.
- -: Une lecture à rebours de l'histoire du mu'tazilisme, in: *REI* 46/1978/163-240 u. 47/1979/19-69 = [mit Erg.] Hors Série 14. Paris 1984.
- Fischer, A.: Die Quitte als Vorzeichen bei Persern und Arabern und das Traumbuch des 'Abdalganī an-Nābulusī, in: *ZDMG* 68 (1914), 275-325.
- Flügel, Gustav: Einige geographische und ethnologische Handschriften der Refaija auf der Universitätsbibliothek zu Leipzig, in: *ZDMG* 16 (1862), 651-709.
- GAL, siehe Brockelmann.
- Garcin de Tassy, M.: Principes de Sagesse, touchant l'art de gouverneur, in: *Journal Asiatique* (Avril 1824), 213-226, 283-290.
- GAP = Grundriß der Arabischen Philologie, 3 Bde. Band I: Sprachwissenschaft,
   Hrsg. Wolfdietrich Fischer, Band II: Literatur, Hrsg. Helmut Gätje, Band III:
   Supplement, Hrsg. Wolfdietrich Fischer. Wiesbaden 1982; 1987 und 1992.
- Gardet, L. /Anawati, M.-M.: Introduction à la théologie musulmane. Essai de théologie comparée. Paris 1948.
- GAS, siehe Sezgin.
- Gazālī, Muḥammad: Fayṣal at-tafriqa bayn al-Islām wa-z-zandaqa, Hrsg. M. Bejou. Damascus 1993. [dt.:] Griffel, Frank.
- Gibb, E.J.W.: A History of Ottoman Poetry (HOP). 6 Bde. London 1900-1909; reprint 1958-1967.
- Goldziher, Ignaz: Gesammelte Schriften; ed. Joseph Desomogyi, 6 Bde. Hildesheim 1967-1973.
- -: Vorlesungen über den Islam. Heidelberg 1910, <sup>2</sup>1925.
- Gramlich, Richard: Die Wunder der Freunde Gottes. Stuttgart 1987.
- Griffel, Frank: Über Rechtgläubigkeit und religiöse Toleranz, eine Übersetzung der Schrift Das Kriterium der Unterscheidung zwischen Islam und Gottlosigkeit (Fayşal at-tafriqa bayn al-Islām wa-z-zandaqa), eingeleitet, übersetzt und mit Erläuterungen versehen. Zürich 1998.

- -: Apostasie und Toleranz im Islam. Die Entwicklung zu al-Gazālīs Urteil gegen die Philosophie und die Reaktion der Philosophen. Leiden u.a. 2000.
- Ḥāǧǧī Ḥalīfa, Muṣṭafā b. ʿAbdallāh al-Qusṭanṭīnī ar-Rūmī al-Ḥanafī: Kašf az-zunūn, 2 Bde. Beirut 1413/1992.
- Halm, Heinz: Die Ausbreitung der šāfi<sup>c</sup>itischen Rechtsschule von den Anfängen bis zum 8./14. Jahrhundert. Wiesbaden 1974.
- Hammer, J. von, Enzyklopädische Übersicht der Wissenschaften des Orients. Leipzig 1804.
- Hartmann, Martin: Das Arabische Strophengedicht, I Das Muwaššah. Weimar 1897.
- Hāšimī, Muḥammad (al-Ustād al-Kāmil): Al-ʿAqāʾid ad-durriyya, Šarḥ Matn as-Sanūsiyya. Kairo 18. Ğumādā II, 1377/8. Januar, 1959.
- Hell, Joseph: Von Mohammed bis Ghazâlî. Jena 1915 (Religiöse Stimmen der Völker. Die Religion des Islam. 1).

HOP, siehe Gibb.

- Horten, M.: Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen im Islam, Bonn 1912.
- Ibn Kannān, Muḥammad: al-Ḥawādit al-yawmiyya min tārīḥ aḥada ʿašar wa-alf wa-mi'a (yawmiyyāt šāmiyya); ed. Akram al-ʿUlabī. Damaskus 1994.
- Ibn Katīr, Abū l-Fidā' Ismā'īl b. 'Umar b. Katīr al-Qurašī: *al-Bidāya wa-n-nihāya*, 14 Bde. Beirut (o.J.).
- İslâm Ansiklopedisi, 13 Bde. in 15. Istanbul 1965-1988.
- Jackson, Sherman A.: On the Bounderies of Theological Tolerance in Islam: Abū Ḥāmid al-Ghazalī's Faysal al-Tafriqa. Karachi 2002.
- Kaḥḥāla, 'Umar Riḍā: Mu'ğam al-mu'allifin: Tarāğim muşannifi l-kutub al-ʿarabiyya, 15 Bde. Damaskus 1957-1961.
- Kemper, Michael: Ṣūfīs und Gelehrte in Tatarien und Baschkirien, 1789-1889. Der islamische Diskurs unter russischer Herrschaft. Berlin 1998.
- Kissling, Hans-Joachim, Aus der der Geschichte des Chalvetijje-Ordens", in Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Bd. 103 (1953), S. 233-289.
- Klein, W. C.: Abū 'l-Ḥasan 'Alī ibn Ismā'īl al-Aš'arī's al-Ibāna 'an uṣūl ad-diyānah (The Elucidation of Islam's Foundation). A Translation with Introduction and Notes by W. C. Klein. New Haven 1940 (American Oriental Series 19).
- Krácson, E. von: Eine Staatsschrift des bosnischen Mohammedaners Molla Hassan Elkjáfi »Über die Art und Weise des Regierens«, in: Archiv für Slavische Philologie 32 (1911), 139-158, 143-158.
- Laknawī, Abū l-Ḥasanāt Muḥammad ʿAbdalḥayy al-Hindī: *al-Fawāʾid al-bahiyya fī tarāǧim al-ḥanafiyya*. Dār al-Kitāb al-Islāmī (o.J. und o. Ort).
- MacDonald, D.B.: Māturīdī, in: EI1, 3, 475-477 (1936).
- Madelung, Wilfred: *The Spread of Māturīdism and the Turks*, in: Actas do IV Congresso de Estudos Arabes e Islamicos, (Coimbra-Lisboa 1968). Leiden 1971. S. 109-168.

- Mağmū' muhimmāt al-mutūn, yaštamil 'alā sittat wa-sittīn matn fi muḥtalif al-funūn wa-l-'ulūm, 4. Auflage. Kairo 1369/1949.
- Makdisi, Georges: Ash'arī and the Ash'arites in Islamic Religious History, in: *Studia Islamica* 17 (1962), 37-80; 18 (1963), 19-39.
- -: Ibn 'Aqīl et la résurgence de l'Islam traditionaliste au XIe siècle. Damaskus 1963.
- Martin, B. G.: A Short History of the Khalwati Order of Dervishes, in: Nikki R. Keddie (Hg.), *Scholars, Saints, and Sufis*. Berkeley u.a. 1972, S. 275-305.
- Meier, Fritz: Zwei Abhandlungen über die Naqšbandiyya, Beiruter Texte und Studien 58. Istanbul 1994.
- -: Meister und Schüler im Orden der Naqšbandiyya, Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse, Jahrgang 1995, Bericht 2. Heidelberg 1995.
- Murādī, Abū al-Faḍl Muḥammad Ḥalīl: Silk ad-durar fī a'yān al-qarn at-tānī 'ašarKairo 1301/1883.
- Nābulusī, 'Abdalganī: Dīwān al-ḥaqā'iq wa-magmū' ar-raqā'iq. Istanbul 1270/1854.
- -: Al-Ḥadīqa an-Nadiyya, Šarḥ aṭ-Ṭarīqa al-muḥammadiyya, 2 Bde. Istanbul 1290/1873.
- -: aṣ-Ṣulḥ bayn al-iḥwān fī ḥukm ibāḥat ad-duḥān. Ms. Berlin 5495, 3 ff. 1-49.
- Nagel, Tilman: Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam, 2 Bde. Zürich und München 1981.
- Nasafi, Abū l-Mu<sup>c</sup>īn Maymūn b. Muḥammad: *Tabṣirat al-adilla fī uṣūl ad-dīn <sup>c</sup>alā ṭarīqat al-imām Abī Manṣūr al-Māturīdī*, Hrsg. Claude Salamé, 2 Bde. Damaskus 1990-1993.
- Nasafī, Nağmaddīn Abū Ḥafṣ 'Umar b. Muḥammad: *al-'Aqā'id*, ed. William Cureton, in: Pillar of the Creed of the Sunnites. London 1843.
- Ösen, Şükrü: Kemalpaşazâde, in: *İslâm Ansiklopedisi*, ed. Türkiye Diyanet Vakfı. İstanbul 2002, Bd. 25, 240-242.
- Öztürk, Necati: Islamic Orthodoxy among the Ottomans in the Seventeenth Century with special reference to the Qāḍī-zāde Movement. Ph.D. dissertation. University of Edinburgh 1981.
- Peters, R.: The Battered Dervishes of Bab Zuwayla: A Religious Riot in Eighteenth-Century Cairo, in: *Eighteenth-Century Revival and Reform in Islam.* J. Voll und N. Levtzion, eds. Syracuse 1987.
- Qannawğī, Şiddīq b. Ḥasan: *Abğad al-'ulūm*, 3 Bde; ed. 'Abdalğabbār Zakkār. Beirut 1978.
- Qārī, 'Alī b. Sulṭān Muḥammad, Nūraddīn al-Mullā al-Harawī al-Qārī, *Śarḥ al-Fiqh al-akbar li-Abī Ḥanīfa an-Nu'mān*. Hrsg. Marwān Muḥammad aš-Ša''ār. Beirut 1417/1997.
- Qurašī, 'Abdalqādir b. a. l-Wafā' b. Muḥammad: *al-Ğawāhir al-muḍiyya fī ṭabaqāt al-ḥanafiyya*. Karatchi 1332/1914.

- Radtke, Bernd: Sufism in the Eighteenth Century: An Attempt at a Provisional Appraisal, in *Die Welt des Islams*, Bd. 36, 3, (Nov. 1996), S. 326-364.
- Rescher, Oskar: *Gesammelte Werke*, Abteilung 2, Schriften zur Adab-Literatur, Bd. 2, 693-850. Osnabrück 1980.
- Rudolph, Ulrich: Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand. Leiden u.a. 1997.
- Ṣafadī, Ṣalāḥaddīn Ḥalīl b. Aybak: *Al-Wāfī bi-l-wafayāt*. 27 Bde. Beirut 1962-1997. Samarqandī, Abū l-Laytː *Kitāb as-Samarqandī*, ed. A.W. Juynboll, in: Tijdschr. voor de Taal-, Land en Volkenkunde von Ned. Indië, Ser. IV, vol. IV (1881) 269-274.
- Schwarz, P.: Traum und Traumdeutung nach 'Abdalganī an-Nābulusī, in: ZDMG 67 (1913), 473-493.
- Schlegell, Barbara Rosenow von: Sufism in the Ottoman Arab World: Shaykh 'Abd al-Ghanī al-Nābulusī (d.1143/1731), Ph. D. Dissertation. Berkeley 1997.
- Saraç, M. A. Yekta: Kemalpaşazâde, in: *İslâm Ansiklopedisi*, ed. Türkiye Diyanet Vakfı. İstanbul 2002, Bd. 25, 244-245.
- Šayḥzāde, ʿAbdarraḥmān b. ʿAlī: *Naṣm al-farāʾid wa-ġamʿ al-fawāʾid: fī bayān al-masāʾil allatī waqaʿa fīhā l-iḥtilāf bayna al-Māturīdiyya wa-l-Ašʿariyya fī l-ʿaqāʾid, maʿa dikr adillat al-farīqayn*, 2. Auflage; Hrsg. Muḥammad Badraddīn an-Naʿsānī al-Ḥalabī. Kairo 1323/1905.
- Sezgin, Fuat: *GAS* = *Geschichte des arabischen Schrifttums*, 12 Bde. Leiden/Frankfurt am Main 1967-2000.
- Spiro, Jean: La Théologie d'Aboû Mansoûr al-Mâtourîdy, in: Verhandlungen des XIII. Internationalen Orientalisten-Kongresses (Hamburg 1902), Leiden 1904, S. 292-295.
- Spitta, Wilhelm: Zur Geschichte Abū l-Ḥasan al-Aśʿarî's. Leipzig 1876.
- Stieglecker, Hermann: *Die Glaubenslehren des Islam.* 1. 4. Lieferung. Ferdinand Schöningh. Paderborn 1959-1962.
- Subkī, Tāğaddīn Abū Naṣr ʿAbdalwahhāb b. ʿAlī: as-Sayf aṣ-ṣaqīl fī ar-radd ʿalā Ibn Zafīl: Yaruddu bihi ʿalā Nūniyyat Ibn al-Qayyim, ed. v. ʿAbdalḥafīz Saʿd ʿAṭiyya. Kairo 1937.
- -: *Ṭabaqāt aš-šāfī<sup>c</sup>iyya al-kubrā*, 10 Bde; ed. Maḥmūd aṭ-Ṭanāḥī und ʿAbdalfattāḥ al-Hulw. 2. Aufl. Kairo 1964-1976.
- -: Mu<sup>c</sup>īd an-ni<sup>c</sup>am wa-mubīd an-niqam. S. Rescher.
- Sulamī, Abū ʿAbdarraḥmān: *Ṭabaqāt aṣ-ṣūfiyya*, ed. Nūraddīn Šarība. Kairo, Maktabat al-Ḥānǧī,1986.
- Taftāzānī, Sa'daddīn Mas'ūd b. 'Umar b. 'Abdallāh: *Šarḥ al-' Aqā'id an-Nasafīyya*. Hrsg. Ṭāhā 'Abdarra'ūf Sa'd. Kairo Muḥarram 1421/ Mai 2000.
- -: Matn Tahātīb al-manṭiq wa-l-kalām. Wa-ʿalā qism al-kalām taʿlīqāt ǧamaʿahā ḥaḍrat al-fāḍil aš-Šayḥ ʿAbdalqādir Maʿrūf al-Kurdī as-Sanandaǧī min taḥrīrāt afāḍil al-muḥaqqiqīn. Kairo (o.J.).

- Ṭaḥāwī, Abū Ğaʿfar Aḥmad b. Muḥammad b. Salāma aṭ-Ṭaḥāwī al-Ḥanafī : al-ʿAqīda aṭ-Ṭaḥāwiyya, al-musammāt: Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa. Dār as-Salām. Kairo 1423/2003.
- Ţāšköprüzāde, 'Iṣāmaddīn Aḥmed: aš-Šaqā'iq an-nu'māniyya fī 'ulamā' ad-dawla al-'ulmāniyya, al-'Iqd al-manzūm fī dikr afādil ar-rūm. Beirut 1395 H.
- Tilli, Béchir: Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important document du sayh al-Aqhisari (XVIIe s), in: Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée 18 (1974), 131-148.
- Tritton, A. S.: Muslim Theology. London 1947 (James G. Forlong Fund 23).
- Turan, Şerafettin : Kemalpaşazâde, in: *İslâm Ansiklopedisi*, ed. Türkiye Diyanet Vakfı. İstanbul 2002, Bd. 25, 238-240.
- Vlieger, A. de: Kitâb Al-Qadr. Matériaux pour servir à l'étude de la doctrine de la prédestination dans la théologie musulmane. Dissertation. Leyde 1902.
- Wensinck, A. J.: Muslim Creed. Cambridge 1932.
- Witkam, Jan Just: Ḥasan al-Kāfī al-Āqḥiṣārī and his Nizām al-ʿUlamāʾ ilā Kātam al-Anbiyāʾ; a facsimile edition of MS Bratislava TF 136 in: Manuscripts of the Middle East 4 (1989) Leiden.
- Ya'murī, Ibrāhīm b. 'Alī b. Muḥammad b. Farḥūn al-Ya'murī al-Mālikī: *ad-Dībāǧ al-mudahhab fī ma'rifat a'yān 'ulamā' al-madhab*. Beirut (o.J.).
- Zilfi, Madeline: *The Kadızadelis: Discordant Revivalism in Seventeenth-Century Istan-bul*, in Journal of Near Eastern Studies 45 (1986), 251-269.
- -: The Politics of Piety: The Ottoman Ulema in the Postclassical Age (1600-1800). Minneapolis 1988.
- Ziriklī, Ḥayraddīn: al-A'lām: Qāmūs tarāğim li-ašhar ar-riğāl wa-n-nisā' min al-'arab wa-l-musta'ribīn wa-l-mustašriqīn. 10 Bde. 3. Aufl. Beirut 1390/1970.

### **Indices**

### Personen-, Gruppen- und Ortsnamen

Abū 'Āsim al-'Abbādī 12 Atsız, [Nihâl] 1 Abū Bakr al-Bāgillānī 17, 21, 59, 63 (?), 67, Awzā'ī 32, 33, 43, 44 Badeen, Edward 1, 2 Abū Bakr as-Siddīg 38 Turhan, Kasım 1 Abū Hanīfa, an-Nu<sup>c</sup>mān 15, 17, 18, 22, 27, Bagdad 13, 25 30, 31, 32, 43, 59, 63, 64, 67, 69, 71, 72, Baġdādī, 'Abdalqāhir 21 73, 74, 78, 79, 80 Baġdādī, al-Ḥasan b. a. l-Qāsim 50 (Anm. Abū Hāšim, 'Abdassalām b. Muhammad al-Ğubbā'ī 59 Bakrī, Mustafā Kamāladdīn 53 Abū l-Layt Nașr b. Muḥammad b. Aḥmad Balhī, Abū Mutī<sup>c</sup> 44 (Anm. 128) Balhī, s. Ibrāhīm b. Adham al-Balhī 15 as-Samarqandī 43 Abū Turāb, Ibrāhīm b. 'Abdallāh 22 (Anm. Balhī, Šaqīq al-, s. Šaqīq al-Balhī 15 Bâlî Efendi 28 62)Balić 30 Abū 'Udba, Ḥasan b. 'Abdalmuḥsin Abū 'Adaba = Ebû Azbe Hasan b. Abdil-Banū Hāšim 39 muhsin 1, 2, 5, 6, 7, 9, 61 (Anm. 251), Bāqī [Maḥmūd 'Abdalbāqī] 24-25 62, 63, 64, 65, 67, 68, 69, 71, 72, 73, 74, Bāqillānī, s. Abū Bakr al-Bāqillānī Bārizī, Hibatallāh b. 'Abdarraḥīm Ḥamawī, Abū Yūsuf, Ya'qūb b. Ibrāhīm b. Ḥabīb al-Šarafaddīn 46 (Anm. 135) Kūfi 15 Basrī, Abū 'Abdallāh 59 Ägypten 10, 13, 19, 20, 52, 54 Bāṭīš, 'Imādaddīn b. 12 Aladdin, Bakri 2, 9 (Anm. 7), Bayādī, Kamāladdīn 5, 7, 79 'Alī Beg-Schule 20 Bāyazīd II 21 Alī al-Ķu<u>shd</u>ī, s. Qušģī 58 Bāyazīdiyya (Schule) 20 'Alī al-Murtaḍā (b. Abī Ṭālib) 38, 39 Bāyazīd, 'Utmān und 'Abdallāh (türkische Āmidī, Sayfaddīn 21, 62 Prinzen) 25 Anatolien 20 Baydāwī, al-Qādī 'Abdallāh b. 'Umar 11, Anawati 6 26, 46, 52 Ankara 1 Bayhaqī, Abū 1-Qāsim 12 Baytamānī, Ḥusayn b. Ṭuʿma 53, 54 Āqḥiṣārī, Kāfī Ḥasan Afandī al- = Ḥasan b. Tūrḥān b. Dāwud b. Ya'qūb az-Zībī al-Bazdawī, Abū Muḥammad 'Alī b. Āqḥiṣārī 7, 8, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 43, Faḥralislām 59 (Anm. 233) 44, 66, 67, 79, 80 Bazzāz, Abū Ḥamza Muḥammad b. Ašā'ira, s. Aš'ariten Ibrāhīm al-Baġdādī 15 'Asākir, s. Ibn 'Asākir Birkawī, Meḥmed b. Pīr 'Alī Birgewī = Aš<sup>c</sup>arī, Abū l-Ḥasan 5, 6, 11, 13, 14, 15, 16, Mehmed Birgevi = Mehmet Birgeli = 17, 18, 22, 23, 24, 26, 27, 32, 43, 57, 60, Birkilī = Birgiwī 46 (Anm. 142), 48, 50, 55, 59 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 72, 73, 74, 75, 79, 80, 81 Bišr b. Ġiyāt al-Marīsī 33, 44, 59  $Aš^{c}$ ariten =  $Aš^{c}$ ariyya =  $Aš\bar{a}^{c}$ ira, Bišr b. al-Ḥārit al-Ḥāfī 15 Aš<sup>c</sup>aritentum 5, 6, 10, 11, 16, 17, 18, 22, Bišr b. al-Mu<sup>c</sup>tamir 59 26, 27, 46, 49, 50, 55, 58, 59, 60, 61, 62, Buhārī, al-Imām 80 63, 64, 67, 74, 76, 79, 80 Buḥārī, 'Abdal'azīz Aḥmad b. 59 (Anm. Aserbeidschan 13 233)

Bunān, [b. Muhammad b. Hamdān b. Sa'īd al-Hammāl] 16 Bursalī, Mehmed Tāhir 25 Busrī, [Abū 'Ubayd Muhammad b. Hassān] Celāleddīn Ekber Şah 28-29 Cenarli Medrese 25 Dabbī, s. Ibn Hafif 16 Dağğāl 40 Dahabī, Šamsaddīn Muḥammad b. 'Utmān 10 Dakdakğī, Muhammad 53 Damaskus 2, 9, 10, 11, 13, 19, 51, 53, 55, 56 Dārānī, [Abū Sulaymān] 15 Dār al-Hadīt (in Adrianopel) 20 David (Prophet) 36 Dāwūd [b. Nuṣayr aṭ-Tā'ī] 15 Dimyātī, Muftī Ridwān b. Yūsuf as-Sabbāġ al-Misrī 54 Dirār b. 'Amr 59 Diyā'addīn, Hālid 6 Dū l-Qarnayn 38 Dū n-Nūn [al-Miṣrī] 15 Dugqī, [Muhammad b. Dāwūd] 16 Edirne = Adrianopel 20 Ensârî, Ahmed 28 Fanārī, Ḥasan Ġalabī b. Muḥammad Šāh 46, 47 (Anm. 146), 50 Fudayl [b. 'Iyad] 15 Fūrak, s. Ibn Fūrak Ğabriyya 45, 47, 48, 50, 58, 59, 69 Ğahm b. Şafwān 33 (Anm. 117), 44, 59 Ğahmiyya 33 (Anm. 116) Ğalla<sup>2</sup>, [Abū 'Abdallah b.] 16 Ğamāʿa, s. Ibn Ğamāʿa 51 (Anm. 163) Ğamīl al-ʿAẓm 20 (Anm. 54) Gardet 6 Ğawziyya, s. Ibn Qayyim al-Ğawziyya Ġazālī, Ḥuǧǧat al-Islām al-Ġazālī 18, 21, 46, 49, 74, 78 Ġazzī, Naǧmaddīn al- 52-53, 53 (Anm. 178) Ğibrīl (Engel) 35 Ğubbā'ī, s. Abū Hāšim Gunavd 15 Ğurğānī, 'Abdallāh b. Yūsuf 12 Ğurğānī, s. as-Sayyid aš-Šarīf 21, 50 (Anm. 154) Ğuwaynı, s. Imam al-Haramayn Ḥādimī, Abū Saʿīd 56 (Anm. 210)

Hāfī, s. Bišr b. al-Hārit al-Hāfī 15

Halabiyya (Schule) 20 Hanafi- Rechtsschule 2, 78 Ḥanafiten = Ḥanafiyya 5, 14, 15, 17, 18, 22, 27, 48, 49, 59, 64, 69, 71, 72, 74, 75, 76, Ḥanbalī, 'Abdalbāqī 53 Hanbaliten 17 Hanbalī-Rechtsschule 78 Hārit "muhāsib nafsihī" 15 Harpūtī, 'Abdalḥamī (= al-Hartabirtī) 5 Harrāz, [Abū Sa'īd] 16 Hārūt (Engel) 36 Ḥasan b. Tūrhān, s. Āqḥiṣārī Ḥasan Qādīzāde al-Isbirī = Mullā Muhammad 46 Hāšimī, Muḥammad al- 32 (Anm. 110) Ḥašwīya 17 (Anm. 50) Hātim [al-Asamm] 15 Hawwāṣ, [Ibrāhīm b. Aḥmad b. Ismā'īl] 15 Haymūrī, Mustafā 54 Hīrī, Abū 'Utmān 15 Hišām b. Sālim 59 Hudayrī, Abū l-Fadl 'Abdarraḥmān b. Abī Bakr b. Muhammad b. Ğalāladdīn 32 (Anm. 111) Hulw, 'Abdalfattāḥ Muḥammad 8, 12 Humām, s. Ibn al-Humām Hurāsānī, Muḥammad Amīn, Ḥanafī al-Buhārī 58 Husraw, s. Muhammad Mullā Husraw Iblīs 36 Ibn Adham, s. Ibrāhīm b. Adham al-Balhī Ibn al-'Arabī, Muḥyīddīn 19, 25, 52, 53, 54 Ibn al-Ḥāǧib, (= Ibn al-Ḥādjib) Ğamāladdīn Abū 'Amr 'Utmān b. 'Umar al-Mālikī) 14 (Anm. 36) Ibn al-Humām, Kamāladdīn Muḥammad b. 'Abdalwahhāb b. 'Abdalhamīd as-Sīwāsī al-Hanafi 46, 49, 50 (Anm. 158) Ibn ar-Rāwandī 33, 44, 46 Ibn 'Asākir, Ţiqataddīn 'Alī b. al-Ḥasan b. Hibatallāh 13, 14, 78 Ibn as-Salāh, s. Šahrazūrī Ibn aš-Šihna 61 Ibn as-Sunnī, Aḥmad b. Muḥammad b. Isḥāq b. Ibrāhīm, al-Qāḍī Abū Bakr 65 (Anm. 261)

Ibn 'Ațā' [al-Adamī] 16

Ibn Daqīq al-'Īd 18, 74

Ibn Fūrak 62, 80 (Anm. 286) Kamālpāšāzāde, s. Ibn Kamāl Bāšā Ibn Ğamā'a, Ibrāhīm Burhānaddīn b. Kannān, s. Ibn Kannān Ğamā'a 51 (Anm. 163) Kara Yılan 28 Ibn Ḥafīf [Muḥammad b. Usfukšād ad-Karrāmiyya 33, 44 Katīr, s. Ibn Katīr Dabbī] 16 Kattānī, [Muḥammad b. 'Alī b. Ğa'far] 16 Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī 46 (Anm. 137) Ibn Hanbal, Ahmad 15, 18, 78 Kawtarī, Muhammad Zāhid 79 Ibn Hawāzin, al-Ustād = Abū l-Qāsim al-Kirmānī, Abū l-Fawāris Šāh 16 Qušayrī = al-Kushayrī, s. Qušayrī 14 Krawietz, Birgit 5 (Anm. 1) Kūfī, s. Abū Yūsuf 15 (Anm. 33) Kurdī, Mahmūd 53 Ibn Kamāl Bāšā = Kamālpāšāzāde 6, 7, 8, 19, 20, 21, 22, 24, 28, 30, 66, 80 Lagānī, [Burhānaddīn Ibrāhim b. Hārūn] Ibn Kannān 52 (Anm. 174) (=Ibrāhīm al-Lāqānī oder al-Laqānī al-Ibn Katīr 46 (Anm. 141) Mālikī 58 Ibn Malik, 'Izzaddīn 'Abdallatīf 58 (Anm. Leiden 2, 6, 8 229)Luqmān 38 Magribī, [Muḥammad b. Ismā'īl] 16 Ibn Masrūq, [Aḥmad b. Muḥammad aţ-Maḥāsinī, Muḥammad b. Tāğaddīn 53 Tūsī] 16 Ibn Qayyim al-Ğawziyya 10 (Anm. 8) Mahmūd Čelebī 20 Ibn Sab'īn 53 Mahmud Hasan (?) 46 Makdisi, George 13 (Anm. 21) Ibn Sayyār, Abū Isḥāq Ibrāhīm 46 (Anm. Mālik b. Anas 15, 18, 32, 33, 43, 44, 78 Ibn Šu'ayb, Abū 'Abdallāh Muḥammad b. Malik, s. Ibn Malik Mālikī-Rechtsschule 78 Yūsuf b. 'Umar, 32 (Anm. 110) Ibn Taymīya 55 Mālikiten 16 Manīnī, Aḥmad b. 'Alī 53 (Anm. 178) Ibrāhīm (Prophet) 38 Ibrāhīm b. Adham al-Balhī 15 Manşūr b. 'Ammār 15 İbrâhim Paşa 29 Marīsī, s. Bišr b. Ġiyāt al-Marīsī 'Īd, s. Ibn Daqīq al-'Īd Ma'rūf [al-Karhī] 15 Īģī, 'Adudaddīn 21, 46, 62, 78 Mārūt (Engel) 36 Imām al-Ḥaramayn (al-Ğuwaynī) 59, 65 Marw 13 Īsā = Jesus, Sohn Marias = Īsā b. Maryam Masrūq, s. Ibn Masrūq 15 38, 40 Māturīdī, Abū Manṣūr 14, 15, 22, 60, 62, Isbirī Qādīzāde, Muḥammad 7, 9, 45, 46, 72,80 47, 49, 50, 61, 66, 67, 71, 79, 81 Māturīditen = Māturīdiyya 1, 5, 8, 9, 10, Işfahānī [Abū t-Tanā' Šamsaddīn Maḥmūd 16, 18, 22, 26, 27, 45, 46, 49, 50, 55, 58, b. 'Abdarrahmān] 21, 46, 65 59, 60, 61, 62, 63, 64, 66, 75, 76, 79, 80, Işfahānī, Abū Sulaymān Dāwūd b. 'Alī b. 81 Halaf 16 (Anm. 44) Mehmet II. 25 Isfarāyīnī, Abū Hāmid 18, 74 Mehmet III. 29 Ishaq [? b. Ibrahim b. Muhlid b. Rahawayh Melik Ahmed Pāšā 55 al-Ḥanzalī] 15 Mīkā'īl (Engel) 35 Isrāfīl (Engel) 35, 39, 40 Mîr Gazanfer b. Ca<sup>c</sup>fer el-Hüseynî 28 Istanbul 1, 20, 30, 51, 52, 55 Mizzī, Abū l-Ḥaǧǧāǧ Yūsuf 10 (Anm. 10), Jemen 13 Jesus, s. Īsā Mūsā (Prophet) = Moses 38, 40 Kadızadeli Üstüvani Mehmed 55 Muḥammad (Prophet) 17, 20-21, 36, 38, 63, Kairo 5, 8, 10, 12, 13, 56, 79 Kamāladdīn Muḥammad b. Muḥammad, s. Muḥammad b. al-Fadl 80 Qudsī

Muhammad b. Oarāmiz b. Hwāğe 'Alī, s. Ruwaym [b. Ahmad b. al-Baġdādī] 15 Muḥammad Mullā Ḥusraw Şābūnī, Nūraddīn al-Buḥārī 22, 26 (Anm. 77, 86) Muhammad Mullā Husraw 51, 59 (Anm. Sa<sup>c</sup>daddīn [Mehmed b. Hasan Ğān b. Mehmed b. Ğemāleddīn] 25 Muhammad Zāhid al-Kawtarī, s. Kawtarī Sa<sup>c</sup>daddīn at-Taftāzānī, s. Taftāzānī Muhmadāī, s. Mullā 'Alī Mullā 'Alī b. Sulţān Muḥmadāī (Anm. 107) Sa'd at-Taftāzānī, s. Taftāzānī Mulla Husraw, s. Muhammad Mulla Dawānī, Ğalāladdīn Muhammad b. As'ad as-Sadīgī ad-Dawānī, aš-Šāfi<sup>c</sup>ī 46 (Anm. Husraw Mullā Lutfi 20 140) Mullā Muhammad, s. Hasan Qādīzāde al-Sadr aš-Šarī<sup>c</sup>a, s. Mahbūbī Şafadī, Şalāḥaddīn 11 Isbirī 46 Safawiden 20 Mumšād [ad-Dīnawarī] 16 Murtadā, s. 'Alī al-Murtadā Šāfi<sup>c</sup>ī 12, 13, 15, 18, 22, 33, 43, 44, 78, 80 Mu<sup>c</sup>tamir, s. Bišr b. al-Mu<sup>c</sup>tamir Šafi<sup>r</sup>i-Rechtsschule 2, 13, 32, 51, 78 Muţawwi'ī, 'Umar 12 Šāfi<sup>c</sup>iten 13, 16, 17, 22, 67, 68, 80 Mu<sup>c</sup>tazila 17, 47, 48, 50, 59, 70 Šāfi<sup>c</sup>ītische-Jurisprudenz 13 Nābulusī, 'Abdalganī 5, 7, 9, 45, 51, 52, 53, Šāh al-Kirmānī, s. Kirmānī Šāh Ismā<sup>c</sup>īl 20 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 66, 67, 72, 74, 77 Sahn-Medrese 20 Šahrastānī 21, 65 Abū Turāb 'Askar an-Nahšabī 15 Nasafī, Abū Mu'īn 26 (Anm. 78) Šahrazūrī, Ibn aş-Şalāh 12, Nasafī (Abū Ḥafṣ 'Umar b. Muḥammad al-Salomon (Prophet) = Sulaymān 40 Māturīdī 26 (Anm. 76), 32, 63, 65 Sam'ānī, Abū Sa'd 12 Samarqandi, al-Ḥakim 21, 33 (Anm. 116) Nawawī, Abū Zakariyyā Naw'ī, Yaḥyā b. 'Alī b. Naṣūḥ 6, 7, 8, 24, Samarqandī, s. Abū l-Layt 44 (Anm. 127) 25, 26, 27, 66, 67, 79, 80 Šamhūriš = der Richter der Dschinnen (qāḍī Naw'īzāde 'Aţā'ī ['Aţā'ullāh] 25 al-ğinn) 53 (Anm. 175) Nazzām, an- 46 (Anm. 136) Samnūn [b. 'Umar al-Muḥibb, Abū l-Ḥasan Nischapur 13, al-Hawwās] 16 Šamsaddīn al-Isfahānī 21, ? 46 Nūḥ (Prophet) 38 Nūrī, [Abū l-Ḥusayn] 15 Šagīg al-Balhī 15 Osmanischer Reich 1, 2, 21, 28, 29 Sariyy [as-Sagatī] 15 Özervarlı, Sait 1 Šayhzāde, 'Abdarraḥmān b. 'Alī Qadariyya = maǧūs hādihi l-umma 45, 47, 59 Sayyid aš-Šarīf aš-Šāfi<sup>c</sup>ī al-Ğurǧānī 21 (Anm. Qādī Abū Bakr, s. Ibn as-Sunnī 65 (Anm. 55), 59 261) Schah Ţahmāsp 20 Qādī 'Iyād 65 Šiblī, [Dulaf b. Ğaḥdar] 16 Qaramānīzāde Meḥmed Efendi 24 Siddīg, s. Abū Bakr Qudsī, Ibn Abī Šarīf = Kamāladdīn Šihna, s. Ibn aš-Šihna Muḥammad b. Muḥammad 46 (Anm. Šīrāzī, 'Abdalwahhāb 12 139), 50 (Anm. 159) Šīrāzī, Abū Ishāq Ibrāhīm 13 (Anm. 19) Qurayš 39 Šīrāzī, Nūraddīn Muhammad 14, 62, 64 Qušayrī, Abū l-Qāsim =Ibn Hawāzin, al-Sīwāsī, s. Ibn al-Humām Ustād 14 (Anm. 33) Subkī, Tāğaddīn 2, 5, 6, 7, 8, 10, 11, 12, 13, Qušǧī, ʿAlāʾaddīn ʿAlī b. Muḥammad 26 14, 15, 16, 17, 18, 55, 59, 62, 64, 65, 67, (Anm. 81), 58 (u. Anm. 223) 69, 78, 79, 80, 81 Rağab al-'Āmidī, al-Qayṣarī 56 (Anm. 210) Sūbkī, Taqiyyaddīn 10, 14 Rāzī, Faḥraddīn 19, 21, 62 Şūfis, Möchtegern-Şūfis 19, 31, 56 Rudolph, Ulrich 3, 5, 6 Sufyān [at-Tawrī] 15

Suhrawardī, Abū n-Naǧīb 12 Sultāna Mihr u Māh Medrese 25 Sultan Murād III. 20 Sultan Salīm 19 Sultan Sulaymān al-Qānūnī 20 Suyūṭī, as- 19, 32 (Anm. 111) Ţabarī, Abū ţ-Ţayyib 12 Taftāzānī, Sa'daddīn Mas'ūd b. 'Umar aš-Šāfi'ī (= as-Sa'd oder Sa'daddīn at-Taftāzānī) 19, 21, 59, 62, 63 Tahāwī, Ahmad b. Muhammad b. Sulaymān b. 'Abdalmalik al-Azdī 14 (Anm. 27), 26 (Anm. 79), 30, 32 (Anm. 108) Tā'ī [Dāwūd b. Nusayr] 15 Ţanāḥī, Maḥmūd Muḥammad 8, 12 Ţayfūr, [Abū Yazīd al-Bisṭāmī] 15 Tagafī, [Muhammad b. 'Abdalwahhāb] 16 Tilimsānī, 'Afīfaddīn 53 Türkei 20

Tūsī, Nasīraddīn (= Nasīr al-Dīn) 50 (Anm. Tustarī [Sahl b. 'Abdallāh] 15 Mahbūbī, Sadr aš-Šarī'a 'Ubaydallāh b. Mas<sup>c</sup>ūd 26 (Anm. 85), 47 (Anm. 144), 50 (Anm. 151, 155), 60 'Umar al-Fārūq 38 'Umayra, 'Abdarraḥmān 61 (Anm. 248) 'Utmān, Dū n-Nūrayn 38 Wāsitī, Abū Bakr 65 Wetzstein 8 Würsch, Renate 5 (Anm.1) Yāfit 40 Ya'ğūğ und Ma'ğūğ 40 Yaḥyā = Johannes der Täufer 52 Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ, s. Nawʿī Yaḥyā b. Mu<sup>c</sup>ād 15 Yaḥyā b. Zakariyyā, Šayḥ al-Islām 51 Yazıcıoğlu, Mustafa Sait 1 Yūsuf 'Abdarrazzāq 79

Zenbīlli, 'Alī Efendi 20

Burda al- (Būṣīrī) 21

(Āqḥiṣārī) 30

#### Werke

Anwār at-tanzīl (Baydāwī) 52 ʿAqāʾid ad-durriyya al-, Šarḥ matn as-Sanūsiyya (Hāšimī) 32 (Anm. 110) 'Aqā'id as-Sanūsī 32 (Anm. 110) (= ? Šarḥ al-'aqā'id) 46 'Aqā'id aṭ-Ṭaḥāwī = Matn aṭ-Ṭaḥāwī = 'Aqīdat Abī Ğa'far aṭ-Ṭaḥāwī = 'Aqīdat  $ahl \ as$ -sunna = al- $^{c}Aq\bar{\imath}da = al$ - $^{c}Aq\bar{a}$  $^{i}d =$ Bayān as-sunna wa-l-ǧamā<sup>c</sup>a 14 (Anm. 27), 26, 30, 32 ʿAqāʾid nuqāyat as-Suyūṭī 32 ʿAqāʾid ʿUmar an-Nasafī = Matn al-ʿAqāʾid an-nasafiyya 26 (Anm. 76), 32, (= al-I'timād fī l-i'tiqād) 63 Arba'īn fī uṣūl ad-dīn al- (Āmidī) 62 Ašbāh wa-n-nazā'ir al- (Subkī) 11 Azhār ar-rawdāt (Abū 'Udba) 31 Bahğat ahl as-sunna 'alā 'aqīdat Ibn aš-Sihna Bidāya min al-Kifāya al- (Ṣābūnī) 22, (= Matn al-Bidāya) 26 (Anm. 77), Bidāyat al-kalām (Ibrahīm b. 'Abdallāh) 22 (Anm. 62)

Bidāyat al-uṣūl (Ṣābūnī) 26 (Anm. 86)

Burğ Bābil wa-šadw al-balābil 51 (Anm. 161) Dīwān ad-dawāwīn 51 (Anm. 161) Durar al-ḥukkām fī ģurar al-aḥkām (Mullā Husraws) 51 Fatḥ aṭ-ṭarī al-ǧanī fī baʿd maʾātir šayḥinā aš-Śayḥ ʿAbdalġanī al- 53 Figh Akbar I 32 (Anm. 107) Fiqh Akbar II 32 (Anm. 107) Fiqh al-absaț al- = Fiqh al-akbar al- 44 (Anm. 126), 59 (Anm. 238) Fuṣūṣ al-ḥikam 25, 54 Ğawāhir an-nuṣūṣ fī ḥall kalimāt al-Fuṣūṣ 54 (Anm. 188) Ġawharat at-Tawḥīd (Lāqānī) 58 (Anm. 227) Gāyat al-maṭlūb fī maḥabbat al-maḥbūb 54 (Anm. 192)  $\dot{G}id$  al-abkār = (?) Abkār al-afkār (Āmidī) 62 (Anm. 256) Gulistān (Sacdī) 21 Ḥadīqa an-nadiyya fī šarḥ aṭ-Ṭarīqa almuhammadiyya al- (Nābulusī) 56 Ḥadīqat aṣ-ṣalāt allatī hiya ra'īs al-'ibādāt

Hadra al-unsiyya fi ar-rihla al-qudsiyya al-= ar-Rihla al-wustā (Nābulusī) 52 (Anm. 171) Haqīqa wa-l-maǧāz fī rihlat bilād aš-šām wamisr wa-l-hiğāz al- (Nābulusī) 52 (Anm. Hāšiya 'alā Šarh al-'Aqā'id li-d-Dawānī (Mahmūd Hasan) 46 Hāšiya zum Talwīh (Hasan Ğalabī) 46, 50 Hāšiyat Rawdāt al-ģinān (Ibn al-Humām) 46 Hullat ad-dahab al-ibrīz fī rihlat Ba'labak wa-l- $Biq\bar{a}^c al^{-c}az\bar{\imath}z = ar-Rihla\ as-suģr\bar{a}$ (Nābulusī) 52 (Anm. 170) Ibāna fī uṣūl ad-diyāna, al- (Aš'arī) 65 *Īǧāz* = *al-Īǧāz fī l-hadīt* (Ibn as-Sunnī) 65 (Anm. 262) I'ğāz = I'ğāz al-Qur'ān (Abū Bakr al-Wāsiṭīs) 65 (Anm. 269) Iršād (Ğuwaynī) 65 Išārāt al-marām 'an 'ibārāt al-imām (Bayāḍī) 5, 7, 59 (Anm. 237), 79 Kašf al- 59 (Anm. 23) Kifāya al (Ṣābūnī) 22 (Anm. 61) Kitāb at-Tawhīd (Māturīdī) 31, 43, 65 Kitāb Tark al-ikfār (Abū Sulaymān al-Isfahānī) 16 (Anm. 44)  $L\bar{a}miyya\ al-=al-L\bar{a}miyya\ fi\ at-tawhid=Bad^{2}$ al-amālī (al-Ūšī) 63 (Anm. 258) Mağmū<sup>c</sup> (Abū n-Nağīb as-Suhrawardī) 12 Magāsid fī 'ilm al-kalām al- (Taftāzānī) 26 (Anm. 83) Mašrab al-hanī al- (Baytamānī) 53 (Anm. Maṭāliʿ as-saʿīda ʿalā matn al-qaṣīda fī attawhīd al- = Maṭālic as-sacīda fī šarḥ alqasīda li-s-Sanūsī al- (Abū 'Udba) 61 (Anm. 252) Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand Al- (Rudolph) 5 Mawāqif al- (Īǧī) 26 (Anm. 82), 46, 58, 62 Minhāğ fī uşūl al-fiqh al- (Bazdāwī) 11 Mir'āt al-uṣūl, Sarḥ Mirqāt al-wuṣūl (Mullā Husraw) 58 (Anm. 231) Mudhab fī dikr šuyūh al-madhab al-(Muṭawwi<sup>c</sup>īs) 12 Mūğaz al-kabīr al-(Aš'arī) 14 (Anm. 30) Muḥaṣṣal al- (Rāzī) 59 (Anm. 239)

Muhtasar al-Kāfī min al-mantiq (Āghisārī) 30

Mu'īd an-ni'am wa-mubīd an-niqam (Subkī)

11 (Anm. 15)

Mumayyiza (Isbirī) 6, 9, 45-46, 46, 49, 50, Muqaddimat as-salāt (Ibn Kamāl Bāšā) 30 Musāmara fī šarh al-Musāyara al- (Ibn Abī Šarīf al-Qudsī) 46 (Anm. 139), 50 Natā'iğ al-funūn wa-mahāsin al-mutūn (Naw'ī) Nazm al-farā'id ('Abdarraḥmān b. 'Alī Šayḥzāde) 5, 7, 80 Nigāristān (Ibn Kamāl Bāšā) 21 Nihāyat al-aqdām (Šahrastānī) 65 (Anm. 264) Nihāyat al-'uqūl (Fahraddīn ar-Rāzī) 62 Nizām al-'ulamā' ilā hātam al-anbiyā' (Āqhiṣārī) 28  $N\bar{u}niyya = {}^{c}Aq\bar{\iota}da n\bar{u}niyya = Qas\bar{\iota}da n\bar{u}niyya$ (Subkī) 5, 8, 10, 11, 14, 15, 16, 18, 19, 55, 59, 62, 64, 65, 79, 81 Nūr al-yaqīn fī usūl ad-dīn (Āghisārī) 30 (Anm. 99) 'Otmanlı mü'elliflerı (Bursalī) 25 Qawl al-mu<sup>c</sup>tabar fī bayān an-nazar al-(Nābulusī) 54 (Anm. 192) Qawl as-sadīd fī ittiṣāl al-asānīd al- (Manīnī) 53 (Anm. 178) Rawda l-bahiyya ar- (Abū 'Udba) 5, 9, 61, 62, 63, 65, 81 Rawdāt al-ğannāt (Āqḥiṣārī) 8, 30, 31, 43, 44, 46, 67, 69, 72, 73, 74, 76, 79 Rawdāt al-ģinān fī tafsīr al-qur'ān (Bārizī) 46 (Anm. 135) Risāla fī l-Farq bayna madhab al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya (Naw'ī) 6, 8, 26, 79 Risāla fī takfīr ar-rawāfid (Ibn Kamāl Bāšā) 21 Risāla fīmā yata'allaq bi-wa'd Allāh wawa'īdih (Isbirī) 45 Risālat al-iḥtilāf bayn al-Ašā'ira wa-l-Māturīdiyya fī iţnatay 'ašarata mas'ala (Ibn Kamāl Bāšā) 8, 22, 79 Sarh Nūniyya (Šīrāzī) 14 Šarḥ al-ʿaqāʾid (Sanūsī) 46 Śarḥ al-Ġawhara (Lāqānī) 58 (Anm. 227) Šarh al-Hidāya fī l-fiqh (Ibn al-Humām) 50 Sarh al-Manār (Ibn Malik) 58 (Anm. 228) *Sarḥ al-Maqāṣid* (Taftāzānī) 26 (Anm. 84) Šarḥ al-Mawāqif (as-Sayyid aš-Šarīf) 26 (Anm. 81), 58, 74  $\dot{S}$ arh al-Musāyara (wahrsch) = al-Musāmara fī šarh al-Musāyara (as-Sayyid aš-Šarīf) 59 (Anm. 235)

Šarh 'Aqīdat al-ustād Abī Mansūr = as-Sayf almašhūr fī šarh 'Aqīdat Abī Mansūr (Subkī) 14 (Anm. 32), 15 *Šarh at-Tağrīd* (Qušǧī) 58 *Šarh at-Tahrīr = Taysīr at-Tahrīr* (Muhammad Amīn al-Hanafī al-Hurāsānī al-Buhārī) 58 (Anm. 230) *Šarh at-Tawāli*° (Isfahānī) 46, 65 Šarh Muhtasar Ibn al-Hāģib (Subkī) 14 Sawād al-a<sup>c</sup>zam as- (al-Hakīm as-Samargandī) 33 (Anm. 116) Sayf as-saqīl as- (Subkī) 10 (Anm. 8) Šifā<sup>,</sup> fī sīrat al-Muṣṭafā aš- = Kitāb aš-Šifā<sup>,</sup> bita'rīf huqūq al-Mustafā (Qādī 'Iyād) 65 (Anm. 268) Sihām ar-rašīqa fī qulūb an-nāhīn 'an 'ilm alḥaqīqa as- (Baytamānī) 54 (Anm. 185) *Šikāyat ahl as-sunna* (Abū 1-Qāsim al-Oušavrī) 14

Simṭ al-ʿabqarī as- (Ḥarpūtī oder Ḥartabirtī)
5

Tabaqāt aš-šāḍiliyya (Dakdakǧī) 53 Tabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā (Subkī) 8, 10, 12 Tabṣirat al-adilla (Nasafī) 26 (Anm. 78) Tabyīn kaḍib al-muftarī (Ibn ʿAsākir) 13, 14 (Anm. 26), 79 (Anm. 279) Taǧrīd al-iʿtiqād (Naṣiraddīn aṭ-Ṭūṣī) 50 (Anm. 153), 58 (Anm. 222)

*Taḥqīq al-intiṣār* (Nābulusī) 5, 9, 57, 60, 72, 74, 77, 81

Taḥrīr at- = Kitāb at-Taḥrīr fī uṣūl al-fiqh (Ibn al-Humām) 58 (Anm. 224), 60, 65
Takmīl an-nu'ūt fī luzūm al-buyūt (Nābulusī) 54 (Anm. 191)

Talbīṣ at-Taǧrīd li-ʿumdat al-murīd (Lāqānī) 58 (Anm. 227)

*Talwīḥ fī kašf ḥaqā'iq at-Tanqīḥ at-* (Taftāzānī) 46, 47 (Anm. 145), 50, 59

Ta'rīḥ al-fuqahā' (Šīrāzī) 12

*Tarīqa al-muḥammadiyya aṭ*- (Birkawī) 46, 48, 50, 55, 56, 59

*Ṭawāli*<sup>c</sup> = *Ṭawāli*<sup>c</sup> al-anwār (Bayḍāwī) 26 (Anm. 80), 46

Tawḍiḥ fi ḥall ġawāmiḍ at-Tanqīḥ at- = Tawḍiḥ li-Šarḥ at-Tanqīḥ fi mabḥat al-ḥasan wa-l-qabīḥ min uṣūl al-fiqh at- (Maḥbūbī) 26 (Anm. 85), 27, 47 (Anm. 144), 48, 49, 50, 58 (Anm. 225)

Tevârîh-i Āl-i Osman (Ibn Kamāl Bāšā) 21 Über die moralischen Pflichten der islamischen Bevölkerungsklassen = Übersetzung von Subkīs Buch Muʿīd an-niʿam 11 (Anm. 15)

'Umda fi uṣūl ad-dīn al- (Ibn al-Humām) 65 Umm al-barāhīn fi l-'aqā'id (Sanūsī) 32 (Anm. 110)

'Uqūd al-lu'lu'iyya fī ṭarīqat as-sāda almawlawiyya, al- (Nābulusī) 54 (Anm. 190)

*Uṣūl al-ḥikam fī nizām al-ʿālam* (Āqḥiṣārī) 29, 31

Wasā'il al-alma'ī fī faḍā'il aṣḥāb aš-Śāfi'ī (Bayhaqī) 12

Wasiyyat Abī Hanīfa 32 (Anm. 107)

Wird al-asnā wa-l-wārid al-qudsī fī tarğamat al-ʿārif ʿAbdalģanī an-Nābulusī al- (Ġayyī) 53 (Anm. 178)

# Arabische Begriffe

| ' - b - d                   | abadiyyan 34                     | $b-d$ - $^{c}$             | bid <sup>c</sup> a 16, 63, 65, 78; tabdī <sup>c</sup> 18, |
|-----------------------------|----------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------|
| <sup>2</sup> - <u>t</u> - r | laysa mu'a <u>tt</u> ir 49       |                            | 79; ibdā <sup>c</sup> 34 (= creatio ex nihi-              |
| $rac{1}{2}-z-l$             | azal 42, 49; azalī 49; irādatuhū |                            | lo); ālat ibdā <sup>c</sup> 34                            |
|                             | l-azaliyya 49; şifa azaliyya 22, | $b-reve{s}-r$              | bašar 36; kalām al-bašar 36; al-                          |
|                             | 23, 34; <i>azaliyyan</i> 34      |                            | <sup>c</sup> ašara l-mubaššara 39                         |
| $^{2}-m-r$                  | amr 38; ma'mūr 48; amr bayn      | b - ţ - l                  | bāṭil 48; buṭlān 33                                       |
|                             | amrayn 48, 61; amr naṣaf 61;     | b – rv - þ                 | mubāḥ 56                                                  |
| <sup>2</sup> - m - n        | īmān 31, 33, 64; īmān al-        | $ oldsymbol{e}{g} - b - r$ | <i>ğabr</i> 48, 49, 57, 58                                |
|                             | muqallid 17, 64; ḥaqīqat al-     | ğ−d-d                      | muğaddid 54                                               |
|                             | īmān 44; lā šakka fī l-īmān 63   | ğ-z-'                      | ğuz' lā yatağazza' 34                                     |
| <sup>2</sup> - n - <u>t</u> | unū <u>t</u> a 23                | $\check{g} - s - m$        | taǧsīm 16                                                 |

| $\check{g}-m-b-r$              | maṣāliḥ al-ǧumhūr 39, 47;                                               | s - w - r            | sūra 34                                                        |
|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------|
| 8                              | ğumhūr al-mutakallimīn 47;                                              | d - r - r            | tafriqa darūriyya 48; ar-ri <sup>c</sup> da                    |
|                                | ğumhūr ahl as-sunna 47;                                                 | •                    | ad-darūriyya 48; idṭirār 49;                                   |
| ğ - w − r                      | <i>ğawr</i> 39, 81                                                      |                      | idṭirārī 57;                                                   |
| <u> </u>                       | <i>ḥādiṯa</i> 22, 23, 27, 48, 50, 57, 64                                | ţ - w - °            | ṭāʿāt 37, 42, 48; istiṭāʿa 42, 57,                             |
| h - s - n                      | ḥusn 28, 37, 57                                                         |                      | 60                                                             |
| $\dot{p}$ - $s$ – $s$          | ḥissī 57                                                                | <sup>c</sup> - d - m | ʻadamuhū 34; bayna al-wuğūd                                    |
| <i>ḥ</i> − <i>k</i> − <i>m</i> | hikma 22, 80 (Anm. 289);                                                |                      | wa-l- <sup>c</sup> adam 57 (Anm. 215)                          |
| , , ,                          | hukamā 47'                                                              | '- ğ-z               | mu <sup>c</sup> giza ; 37                                      |
| <i>ḥ</i> − <i>l</i> − <i>l</i> | hāll 36, 47                                                             | c - r - d            | ʿaraḍ 34; ʿaraḍi 34; al-aʿrāḍ an-                              |
| ḥ - w − l                      | <i>ḥāl</i> 34; <i>ḥāla</i> 49, 57, 57 (Anm.                             | c c                  | nafsāniyya 57                                                  |
|                                | 215); aḥwāl 49; aḥwāl                                                   | $^{c}$ - $r$ - $f$   | ma <sup>c</sup> rifa 33, ma <sup>c</sup> rifat Allāh 60,<br>63 |
| h                              | šayṭāniyya 38; mustaḥīlāt 34                                            | <sup>c</sup> - z - l | 65<br>i <sup>c</sup> tizāl 16; Mu <sup>c</sup> tazila 17       |
| ḥ - y − z<br>þ - t − m         | mutaḥayyiz 34<br>ḥatm al-awliyā' 53; ḥātima 23                          | -Z-l                 | ʻazm 49; ulī l-ʻazm 38; al-ʻazm                                |
| p                              | halq 17, 24, 37, 40, 41, 48, 50,                                        | Z m                  | al-muşammim 48, 50, 71                                         |
| y i q                          | 64; halqan 42; sirr Allāh fī                                            | c - s - b            | ahl at-ta <sup>c</sup> aṣṣub 56                                |
|                                | halqihī 41; mahlūq 36, 48, 49;                                          | ° - § - m            | ma <sup>c</sup> ṣūmūn 36                                       |
|                                | al-maþlūq al-awwal 34;                                                  | c - s - w            | ma'siya 36, 39; ma'āsī 37, 48                                  |
|                                | maḥlūqat ar-rabb 49                                                     | ·<br>· - q - b       | ʻāqiba 23                                                      |
| b - y - r                      | iḥtiyār 18, 48, 57, 60, 64, 69;                                         | $^{c}$ - $q$ - $d$   | i <sup>c</sup> tiqād 31; ʿaqāʾid al-maʿqūl 32                  |
|                                | ihtiyāriyya 42, 45, 47, 49, 50,                                         | c - q - l            | ʿaql 47, 49, 58, 60; al-ʿaql ḥākim                             |
|                                | 57, 58, 60; muḍṭarr fī iḫtiyārih                                        | -                    | 60; bi-l-ʿaql 23, 27; ʿaqlī 22, 27,                            |
|                                | 61; muḥtār 34, 60; iḥtiyārāt                                            |                      | 33, 47, 57; <sup>c</sup> aqlan 23; ma <sup>c</sup> qūl 32,     |
|                                | ğuz'iyya 48                                                             |                      | 33                                                             |
| <u>d</u> - k - r               | dikr 56; dukūra 23                                                      | <sup>c</sup> -y-b    | `ayb 37                                                        |
| r - ḍ - y                      | riḍā 17, 23, 35, 64                                                     | $f$ – $r$ - $^{c}$   | furū <sup>c</sup> 22, 80; tafārī <sup>c</sup> 79, 80;          |
| r-w-d                          | irāda 17, 23, 34, 35, 64; irāda-                                        | C                    | tafrī <sup>c</sup> āt 81                                       |
|                                | tuhū l-azaliyya 49; irādāt qalbi-                                       | f-s-q                | fisq 39; fāsiq 33, 38                                          |
| . ( 1                          | yya 48                                                                  | f- <sup>c</sup> -1   | af āl 35, 42, 48, 49, 50, 58, 60;                              |
| s - <sup>c</sup> - d           | sa <sup>c</sup> īd 17, 23, 27, 42, 63; sa <sup>c</sup> āda              |                      | awṣāf / ṣifāt al-af āl 27, 64; af āl                           |
| s-m - $c$                      | 23, 38<br>samā <sup>c</sup> 19, 56, ; samā <sup>c</sup> an 36;          |                      | ihtiyāriyya 45, 47, 48, 57, 58,<br>60; fā <sup>c</sup> ilūn 49 |
| 3 – m -                        | samā <sup>c</sup> an minhu bi-lā kayf 36;                               | f-q-h                | fiqh 51, 54, 78; uṣūl al-fiqh 11,                              |
|                                | sam' 23, 34; sam' an 23; laysa                                          | J 4 B                | 28                                                             |
|                                | bi-masmū <sup>c</sup> 22                                                | f - w - d            | tafwīḍ 48, 61                                                  |
| s-n-n                          | ahl as-sunna 22, 62; ahl as-                                            | q – b - ḥ            | qubḥ 28, 57; qabīḥ 42                                          |
|                                | sunna wa-l-ǧamā <sup>c</sup> a 31, 45, 46,                              | q-b-l                | 39, 47, 79 (Anm. 278, 279), 81                                 |
|                                | 57, 60, 63, 81 (= <i>ahl al-ḥaqq</i> 50,                                | q-d-m                | qadīm 34; qadīma 27                                            |
|                                | 57 = ahl dār an-naṣr al-ḫāṣṣa                                           | q-d-r                | qadar 35, 42, 43, 44, 48, 49;                                  |
|                                | 31); ğumhūr ahl as-sunna 47                                             | •                    | <sup>c</sup> alā qadar maḥṣūṣ 49; <sup>c</sup> ilm al-         |
| $\ddot{s}-r$ - $\dot{c}$       | šar <sup>c</sup> 27, 58, 60; šar <sup>c</sup> an 57; šar <sup>c</sup> ī |                      | qadar 42, qudra 35, 47, 48, 49,                                |
|                                | 27; šarīʿa 18, 19, 23, 36, 38,                                          |                      | 57, 60; al-qudra <sup>c</sup> alā n-naẓar 63;                  |
|                                | 40, 41, 64, 67                                                          |                      | al-qudra al-ḥādi <u>t</u> a 50, 57;                            |
| $\check{s}-q-w$                | yašqā 17, 42; šaqiyy 23, 27, 42,                                        |                      | qudratān 42; taqdīr 49; maqdūr                                 |
|                                | 63; šaqāwa 23                                                           |                      | 42, 48, 49, 50                                                 |
| $\dot{s} - \dot{g} - r$        | ṣaġīra 48; ṣaġā'ir 18, 27, 64                                           | q-d-y                | qaḍā' 23, 35, 49; bi-qaḍā' Allāh                               |
| ș - l - w                      | <i>șalāt</i> 21, 50                                                     | 1                    | 42; faṣl al-qaḍā' 39                                           |
| ș - w - f                      | taṣawwuf 19, 22; mutaṣawwifa                                            | q - ş - d            | qaşd 50, 57, 60                                                |
|                                | 31                                                                      | q-y-d                | muqayyad 57                                                    |

| k-f-r          | kufr 16, 21, 23, 36, 37, 41, 56,                | n - <sup>c</sup> - m | ni <sup>c</sup> ma 17, 27, 63   |
|----------------|-------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------|
|                | 79; takfir 16, 18, 78, 79, 80;                  | $n-reve{g}-w$        | munāǧāt 54; al-firqa an-nāǧiya  |
|                | kāfir 17, 27, 33, 38, 63, 80                    | _                    | 26, 27, 80                      |
| k-l-f          | taklīf 42; taklīf mā /bi-mā lā                  | n-h-y                | nahy 38, 58, 60                 |
|                | yuṭāq /yustaṭāʿ 18, 23, 27, 64                  | n-q-l                | naql <del>ī</del> 47            |
| k-l-m          | kalām 1, 2, 6, 13, 19, 22, 49,                  | n - z - r            | nazar 33, 63                    |
|                | 63; kalām Allāh 22, 36; kalām                   | b-d-y                | hudā 31; ihtadā 62              |
|                | al-bašar 36; muḥaqqiqī l-kalām                  | w – ğ – b            | wuğūh 34; wāğih al-wuğūd 34     |
|                | 47; mutakallim 50 (Anm. 154),                   | w – ğ - d            | wuǧūd 34, 57 (Anm. 215);        |
|                | 61; ğumhūr al-mutakallimīn 47                   |                      | wāğib al-wuğūd 34; waḥdat al-   |
| k – rv - n     | kawnayn 35; takwīn 22, 34, 35;                  |                      | wuǧūd 20; mawǧūd 41, 57         |
| k-y-f          | bi-lā kayf 34, 35, 36; mağhūl al-               |                      | (Anm. 215); mawǧūdāt 34;        |
|                | kayfiyya 41; lā yūṣaf bi-l-                     |                      | wiždān 48; īžād 48              |
|                | māhiyya wa-lā bi-l-kayfiyya 34;                 | w - þ - d            | tawḥīd 31, 44                   |
| l-f-z          | lafzī 17, 79                                    | w – h - m            | wahm 79                         |
| l – w - þ      | lawh 42, 49                                     | w - s - m            | ism 18, 23, 27, 64; musammā     |
| m-k-n          | mumkin, mumkināt 34; imkān                      |                      | 18, 23, 27, 64; tasmiya 23, 27, |
|                | 33; lā yatamakkan bi-makān 34                   |                      | 64                              |
| $m-n$ - $^{c}$ | mumtani <sup>c</sup> 34; imtinā <sup>c</sup> 33 | w - <u>t</u> - q     | mīṯāq 31 (Anm. 105), 42,        |

ك ف ر ع ص م ر و د إرادة، ص ۱۵۲، ۱۵۳، ۱۰۵، عصمة/ معصوم/ معصومون، ص كُفر / كُفْران / كافر / كافرون / كقّار / ۱۵۵، ۱۵۲، ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۹۹، ۱۹۹، ۱۹۹، کقّر/ تکفیر، ص ۱۳۸، 120, 121, 731, 031, ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۷۳، ۱۷۶، ۱۷۵، ۲۷۱، 731, 701, 701, 701, 197 Y . Y . 1 YY YO1, AO1, PO1, YF1, ع ص و س ع د السّعيد/ السّعداء/ أهل السّعادة، ع ق د ۸۲۱، ۲۷۱، ۱۸۲، ۲۸۱، ص ۱٤۲، ۱٤۳، ۱٤٤، ۳۸۱، ۷۸۱، ۹۸۱، ۹۸۱، عقىدة/ عقائد/ اعتقاد/ اعتقادات، 1.0, 4.1, 3.1, 0.7 ص ۱۳۵، ۱۳۲، ۱۳۸، 731, .01, 101, 701, ن ع م ش رع نعمة/نِعَم، ص ١٤٥، ١٤٦، ۷۵۱، ۸۵۱، ۱۲۰، ۱۲۶، الشّرع/ الشّريعة، ص ١٥٠، ٥٢١، ٥٨١، ١٩١، ١٩١، 7.5 (7.1 (18) 101, 701, 771, 771, ٨٢١، ٩٢١، ١٦١، ٤٨١، ۲.٤ 7.7 (197 نار، ص ۱٤٠، ۱٤٢، ۱٤٣، ع ق ل عقل/ عقول/ عقلاً/ عقليّ/ عقليّة، ۸٥١، ٨٢١، ١٩٢، ٢٠٢ ش ق ی بيت النّار، ١٨٠ الشَّقيِّ/ الأشقياء/ الشَّقاوة، ص ص ۱۵۰، ۱۵۷، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۲۹، وج د 121, 731, 331, 031 ۲۷۰، ۱۷۱، ۲۷۲، ۳۸۱، وجود/ وجوديّة/ موجود/ ع ج ز موجودات، ص ۱۵۲، ۱۵۳، معجز / معجزة/ معجزات، ص 7.7 (197 ۸٥١، ٥٥١، ١٦٠، ٢٢١، ك ب ر ۲۰۹، ۱۷۹، ۲۰۹ كبرة/كبائر، ص ۱۸۹ ،۱۹۰، 171, 371, 071, 771, ع د م ۱۷۲، ۱۷۱، ۱۷۲، ۳۷۱، 191, 191, 791, 391, عدم/ عدمی، ص ۱۲۸، ۱۲۸، ۷۲۱، ۸۲۱، ۲۷۱، ۲۷۱، 371, 071, 171, 771, ۸۷۱، ۲۸۱، ۳۸۱، ۱۸۲، ۱۷۸، ۱۸۵، ۱۸۸، ۱۸۸ ک س ب كَسْب/كسيتي/كسبيّة، ص ١٥٥، ١٨٦، ١٨٩، ١٩٩، ٢٠٠، ۸۸۱، ۱۹۰، ۱۹۲، ۱۹۹، 1.7, 7.7 ۷۵۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۲۲۱، 7.7,7. ١٦٨ ، ١٦٥ ، ١٦٤ ، ١٦٣

القرآن/ الكتاب العزيز/ الكتاب/ المصحف، ص ١٣٦، ١٧٨، ۹۷۱، ۱۸۱، ۲۸۱، ۱۸۱، ٥٨١، ٢٨١، ١٩٤، ٥٠٢، ۲۰۸، ۲۰۷، ۸۰۲ كتاب أدب الجدل، ص ١٩٧ كتاب التّوحيد، ص ١٣٦، ١٧٧ كتاب المقالات، ص ١٣٦ كتاب أوائل الأدلّة، ص ١٣٦ كتاب تأويلات القرآن، ص ١٣٦ اللاّمتة، ص ١٣٧ اللوح المحفوظ/ أمّ الكتاب، ص 131, 331, 031, 701 المباحث المشرقيّة، ص ٢٠٣ المحصول في الأصول، ص ٢٠٣ الْمُسايرة، ص ١٧٣، ٢٠٧ المطالب العَليّة، ص ٢٠٣ المعالم، ص ٢٠٣ المقاصد، ص ۱۳۷ الملخّص، ص ٢٠٣ مناقب الإمام الشّافعيّ، ص ٢٠٣ المواقف، ص ۱۳۷ النّونيّة، ص ١٣٨، ١٥٣، ١٦٨، 199,197

البلدان والأقاليم والمدن والأماكن أبو قُبَسْ، ص ١٣٤ بُخَارَی، ص ۱۷۲، ۲۰۵، ۲۰۳

نهاية الأَقْدام، ص ١٥٨، ١٩٣

نهاية العُقول، ص ١٣٧

البصرة، ١٩٩، ٢٠٦ بلاد الرّوم، ص ١٣٦ بلاد المغاربة، ص ١٣٦ بلاد الهند، ص ۱۳٦ بَلْخ، ص ۱۳٦ تُبريز، ص ٢٠٤ خُراسان، ص ۱۳۵، ۱۳۲، ۱۶٤ الرّيّ، ص ۲۰۳ سمرقند، ص ۱۳٦، ۲۰۵ سیحون (نهر)، ص ۲۰۵ الشَّام، ص ١٣٥، ١٨٩ العراق، ص ١٣٥ فَرْغانة، ٢٠٥ القادسيّة، ص ١٨٠ ما وراء النّهر، ص ١٣٥، ٢٠٤ مصر، ص ۱۸۹

#### مصطلحات

أ م ن

هراة، ص ۲۰۶

اعان، ص ۱۳۶، ۱۳۸، ۱۳۹، .31, 131, 731, 331, 104,107,107,129 ۸٥١، ٥٥١، ١٦٧، ١٦٩، ٠٧١، ١٧١، ٢٧١، ٨٧١، ٥٨١، ٧٨١، ٨٨١، ١٩١، ٥٠٢، ٢٠٢، ٧٠٢، ٨٠٢ الاستثناء في الإيمان، ص ١٣٨ أُمِّ القُري/ مكَّة المشرّفة، ص ١٣٤ بدعة، ص ١٣٩، ١٥٩، ١٨٢، ۳۸۱، ۹۸۱، ۱۹۱

تبدیع، ص ۱۷۹، ۱۹۸، ۱۹۸، 7... 199 مبتدع، ص ۱۳۸، ۱۸۶ المبتدعة، ص ٢٠٦ ت و ب توبة، ص ١٤٣، ١٥٩ ١٨٠، ث ن ی استثناء، ص ۱۳۹، ۱٤٠، ۱٤٢ ج م ع إجماع، ص ۱۳۹، ۱۶۲، ۱۶۸، ١٩٤،١٧٠، ١٦٠ ج م ه ر جمهور، ص ۱۳۹، ۱۹۰، ۱۹۹ ج ن ن جنّة، ص ١٣٤، ١٤٠، ١٤٢، 731, 201, 221, 7.7

> جھنّم، ص ١٥٦ ح و ر الحور، ص ١٣٤ د ل ل

ج ه ن م

دلیل/ دلیلان، ص ۱۵۲، ۱۵۲، ٧٥١، ٨٥١، ١٥٩، ١٢١، ۳۲۱، ۱۷۸، ۱۲۹، ۱۲۳ ٢٠9 , 197

ر س ل رسول/ رسل، ص ۱۳۶، ۱۳۳، ١٤٨ ، ١٤٧ ، ١٤٩ ، ١٣٩ 101,101,101,129 ۸٥١، ١٦٩، ١٧٠، ١٧٢، 711, 311, 111, 791,

7.9,7.0

## كتب ومؤلفات الإبانة في أصول الدّيانة، ص ١٨٦ الأربعين (الأربعين في أُصول الدِّين)، ص ۱۳۷، ۲۰۳ الإرشاد، ص ١٥٣ أصول الفقه، ص ١٩٧ الاعتاد في الاعتقاد، ص ١٦٠، ۱۷۸ هامش ۲۰۷ الإعجاز، ص ٢٠٠ الإيجاز في الحديث، ص ١٥٣، 19.,179 بيان وَهُم المعتزلة، ص ١٣٦ تحرير (ابن الهُمام)، ص ١٧٢ التّفسير الكبير، ص ٢٠٣ الخمسين، ص ٢٠٣ الرَّوْضة البهيّة فما بين الأَشاعرة والماتُريديّة، ص ١٣٥ شرح الإشارات، ص ٢٠٣ شرح الصّحيح، ص ١٤٨ شرح الطّوالع، ص ١٧٥ شرح المقاصد، ص ۱۳۵، ۱۳۲ الشَّفاء في سيرة المُصطفى/ الشَّفاء، ص ۱۹۱، ۱۹۶ الصّحيح/ الصّحيحان، ص ١٤٨، طبقات (الشّافعيّة الكبرى)، ص العمدة/ متن العمدة/ مَثْن النَّسفيّ/ المتن، ص ۱۳۷، ۱۷۸، ۱۷۸ غيد الأبكار، ص ١٣٧

الفقه الأكبر، ص ١٣٧، ١٥٣،

١٩٣ ، ١٩٠ ، ١٨١ ، ١٥٦

القاضي عِياض، ص ١٩١، ١٩٧، ۷۸۱، ۸۸۱، ۱۹۰، ۱۹۱، 191, 190, 197, 191, 191 القدريّة، ص ١٤٥، ١٤٧، ١٥٤، 1.7, 7.7, 0.7, 9.7 محمَّد بن الحسن الشَّيبانيّ، ص 177 القشيري/ أبو القاسم/ ابن هوازن/ 127 محمّد بن عليّ بن دقيق العيد عبد الكريم، ص ١٤٩، ١٥٠، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱ القُوصِيّ، انظر: ابن دقيق العيد المُرْجِئَة، ص ١٥٩، هامش ١٤١ القلانستي، ص ۱۸۳ وهامش المعتزلة، ص ١٣٦، ١٤٧، ١٥٠، 301, 401, 401, 771, الكرّاميّة، ص ١٤٨، ١٤٩، ۱۲۲، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۲، 101, 101 الكعبيّ/ البلخيّ (عبد الله بن أحمد 7.1 (117 بن محمود)، ص ۱۳۶، ۲۰۰ المغيرة (بن شُعبة)، ص ١٤١ اللاّت، ص ٢٠١ موسى/كليم الله، ص ١٧٨، 110,179 اللَّيْث بن أبي سَلَمة، ص ١٤١ موسى بن أبي كسمة، انظر: أبو الماتريديّة، ص ١٣٤، ١٣٥، ١٣٦، ١٣٨، ١٥٤، ٢٢١، الصباح النّخعيّ، ص ١٤١ 141, 011, 3.7, 8.7 النّسفيّ (أبو حفص عمر)، ص مالك بن أنَس، ص ١٣٦، ١٤١، ۱۳۷ هامش ۲۹ 107 المالكيّة، ص ١٣٦ النَّسفيّ (حافظ الدّين أبو البركات)، ص ۱۶۰ هامش ۱۶۳، الماوردي، ص ١٤٨ المبتدعة، ص ٢٠٦ ۱۷۸ ، ۱۷٤ محمَّد/ رسول الله/ النَّبيّ / نبيّنا/ نوح (عليه السّلام)، ص ١٦٨، المصطفى/ صلّى الله عليه وسلّم/ عليه السّلام/ خاتم نوح بن أبي مريم، ص ٢٠٥ النّبتين/أحمد، ص ١٣٤، هشام بن الحكم، ص ١٨٠ الوعيديّة، ص ١٥٩ 071, 971, 121, 731, يوسف (عليه السّلام)، ص ١٩٤ 731, 731, 831, 931, .01, 101, 701, 701, ۸٥١، ٥٥١، ٨٧١، ١٨٠، 111, 711, 711, 311,

شهاب الدين (السلطان أبو المظفّر محمّد بن سام)، ص ۲۰۳ الشَّهْرَسْتانيّ، ص ١٥٨، ١٩٣، 190 الصّحابة، ص ١٣٥، ١٤٠ الطّحاوي، ص ١٧٣ عائشة (بنت أبي بكر)، ص١٤٠ عبد الحقّ، ص ١٤٨ عبد العزيز المكيّ، ص ٢٠٨ عبد الله بن كُلاّب، ص ۲۰۸ عبد الله ابن مسعود، ص ۱٤٠، 127 عثان البَتِّي، ص ٢٠٦ عدنان، ص ۱۳٤ العراقيّون/ العراقيّين، ص ١٤٨، ۱۸۸ ،۱۷۱ العُزَّى، ص ٢٠١ عطاء بن السّائب، ص ١٤١ عمر بن الخطّاب، ص ١٤٠، ١٤٤ علىّ بن أبي طالب، ص ١٦٥، 197 عليُّ بنُ حَرْمَلة، ص ١٨٠ عيسي/ المسيح ابن مريم، ص 177, 101, 101 فرعون، ص ۱۸۷، ۱۸۷ الفرقة النّاجية، ص ١٩٨ الفلاسفة، ص ١٥١ القاضي أبو بكر (= ابن السّنّيّ)، ص۱۹۳، ۱۲۹، ۱۲۹، ١٨١، ١٩٠، ٢٠٠ القاضي الباقِلاّنيّ، ص ١٦١ القاضي عبد الجبّار، ص ١٥٤

الحارثة (بن مالك الأنصاريّ)، ص 139 الحسن البصري، ص ١٤٠ حسن بن عبد المحسن، أبو عُذْبَة، ص ۱۳۶ الحشويّة، ص ١٩٠ الحنفية/ أصحاب أبي حنيفة/ أصحاب التعمان، ص ١٤١، 331, 031, 701, 701, ۸٥١، ١٧١، ٢٧١، ٣٧١، 341, 041, 141, 141, ٢٨١، ١٩٠، ٢٩١، ٨٩١، 3.7, 0.7, ٧.7, ٨.7 خوارزم شاه، ص ۲۰۶ الذّهبيّ، ص ٢٠٣ الرّازيّ/ الإمام فحر الدّين الرّازيّ، ص ۲۰۲، ۲۰۳ الرُّسْتُغْفَنيّ، ص ١٥٧ الرّوافض، ص ١٣٦، ١٨٩ الزّنادقة، ص ١٨٠ زید (بن حارثة)، ص ۱۶۶ السُّبْكيّ (تاج الدّين)/ صاحب النّونيّة، ص ١٣٨، ١٤٩، ۲۹۱، ۱۹۸، ۱۹۹، ۱۹۹ سفيان الثّوريّ، ص ١٤١ سفیان بن عُییْنَة، ص ۱٤۱ سليان الجوزجانيّ، ص ١٣٦ سمرقند ص ۱۳۲، ۲۰۵ السّنوسيّ، ص ٢٠٩ الشَّافعيّ، ص ١٤١، ، ٢٠٣ الشَّافعيَّة/ أصحاب الشَّافعيُّ، ص ۱۹۸،۱۸۸،۱٤۸

١٩١، ١٩٧، ١٩٢، ١٩٦، 1.7, 7.7, 3.7, 9.7 الأصفهانيّ (محمود بن عبد الرّحمن)، ص ۱۷٥ الأعْمَش (بن محران الكاهليّ)، ص 121 أفلاطون، ص ١٩٦ إمام الحرمين/ الإمام (الجوينيّ، ص ۲۰۹، ۱۹۹، ۱۲۳، ۱۹۳ أنبياء، ص ١٤٤، ١٥١، ١٧٩، ١٩٤، ١٩٠، ١٩٠، ١٨٩ 197, 197, 190 أصحاب/ أهل الحديث، ص ١٣٩، .31, 701, 3.7, 0.7, ۲.۸ أهل السُّنة / أهل السُّنَّة والجماعة، ص ۱۳۵، ۱۳۸، ۱٤۷، ٧٢١، ٢٨١، ١٩٨، ٤٠٢، ٥٠٢، ٢٠٦، ٧٠٢، ٩٠٢ أوريا (الحِثِّيّ)، ص ١٩٣ الأوزاعي، ص ١٤١، ١٥٦ الْبَغُويّ، ص ٢٠٣ البَلْخِيُّ، ص ٢٠٠ بَلْعَم بن باعورا، ص ١٤٤ بَنانٌ، ص ۱۸۰ التَّفْتَزانيّ، ص ١٣٥ جبريل عليه السّلام/ جبرائيل، ص 197, 100, 101 الجبريّة، ص ١٦٢ جعفر بن حرب، ص ۲۰۸ جعفر الصّادق، ص ١٥٥ الحارث المحاسميّ، ص ٢٠٨

أحد بيتين من نونيّة السّبكيّ، من الكامل، ص ١٩٥ بَلْ قَالَ بَعْضُ الأَشْعَرِيَّةِ إِنَّهُمْ بَـرَاءٌ مِـنْ عَمْـدٍ وَمِـنْ نِـسْيَان أحد بيتين من نونيّة السّبكيّ، من الكامل، ص ١٩٦ هَــذَا الإِمَــامُ وَقَــبْلَهُ الْقَــاضِي يَقُــو لأن الْبَقَا بِحَقِيقَةِ الرَّحْمَان بدت من نونيّة السّبكيّ، من الكامل، ص ١٩٩ يَا مَنْ تَقَاصَرَ فِكُرى عَنْ أَيَادِيهِ وَكُلَّ كُلُّ لِـسَانِي عَـنْ تَعالِيـهِ مطلع يليه خمسة أبيات للقشيري، من البسيط، ص يَقُولُ وَقَدْ رَأَى جِسْمِي كَخَصْر لَه ' شَـبَة لِمَـا بِي بِالـسّويّة الأوّل من بيتين، من الوافر، ص ۱٦٠

آدم، ص ۱۵۱، ۱۹۶ الآمديّ، ص ۱۳۷ إبليس، ص ۱۶۶، ۱۹۶ ابن حَنْبَل، ص ۲۰۸، ۱۶۱ ابن دقيق العيد، ص ۱۸۹، ۱۹۸ ابن سُريْج، ص ۱۹۸ ابن سيرين، ص ۱۶۱ ابن عَيْبَنَة، انظر: سفيان بن عُييْنَة،

ابن الغَرْس، ص ١٧٤

أسهاء الأعلام والجماعات والقبائل

ابن الفضل، ص ۲۰۵ ابن فورَك، ص ۱۲۹، ۱۷۷ ابن المبارك، ص ۱٤۱ ابن الهُهام، ص ۱۷۲، ۱۷۳،

أبو إسحاق الإِسْفَرايينيّ، ص ١٦٤، ١٩٠، ١٩٧، ١٩٠ أبو بكر الجوزجانيّ، ص ١٣٦ أبو بكر الصّديق، ص ١٤٣ أبو بكر الباقلآنيّ، ص ١٦١،

أبو جمل، ص ١٤٤، ١٨٧ أبو حامد الغزّاليّ/حُجّةِ الإسلام/الغزاليّ، ص ١٥١،

FAI: AAI: PAI: FPI:YPI: API: API: PPI: ··Y:3·Y: A·Y

أبو حنيفة /التعمان، ص ١٣٨، ١٤١، ١٣٩، ١٤١، ١٤١، ١٤٢، ١٤٥، ١٥٥، ١٥٥، ١٥٥، ١٥١، ١٥١، ١٦٢، ١٦٢، ١٧٠، ١٧١، ١٨٠، ١٨١،

البغداديّ)، ص ۱۹۲ أبو منصورِ المائريديّ، ص ۱۳۵، ۱۳۲، ۱۳۸، ۱۶۱، ۱۲۸، ۱۷۷، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۷،

> أبو نصر العياضيّ، ص ١٣٦ أبو هاشم، ص ١٥٤ أرسطو، ص ١٩٦

۱۷۸

الأستاذ (لعلّه أبو إسحاق إبراهيم المهرجانيّ)، ص ١٩٨

إسحاق بن إبراهيم، ص ١٤١ إسهاعيل بن الحسين الزّاهد، ص

الأشاعرة/ الأشعرية/ أصحاب الأشعري، ص ١٣٤، ١٣٥، ١٣١، ١٣٧، ١٣٨، ١٤٩، ١٥٠، ١٥٠، ١٥١، ١٥٠، ١٦٦، ١٧١، ١٦٠، ١٨١،

### الأشعار

إِلَى الْحَوْلِ ثُمَّ اسْمُ السَّلاَم عَلَيْكُمَا وَمَنْ يَبْكِ حَوْلاً كَامِلاً فَقَدِ اعْتَذَرْ البنت للبيد، من الطّويل، ص لَقَدْ عَظُمَ الْبَعِيرُ بِغَيْرِ لُبِّ فَلَمْ يَسْتَغْن بِالْعِظْمِ الْبَعِيرُ البيت الأوّل من ثلاثة أبيات لشاعر مجهول، من الوافر، ص رَجُــلاَنِ: خَيَّــاطٌ وَآخَــرُ حَائِــكٌ يَتَقَابَلاَن عَالَى السِّمَالِ الأَوَّلِ أحد بيتين لشاعر محهول، من الكامل، ص ١٤٥ إِذَا قَالَــتْ حَــذَام فَـصَدِّقُوهَا فَإِنَّ الْقَوْلَ مَا قَالَتْ حَذَام من الوافر، ص ١٩٥ فَكُمْ مِنْ عَائِبِ قَوْلاً صَحيحاً وَآفَتُهُ مِنَ الْفَهْمِ السَّقيمِ البيت للمتنتي، من الكامل، صَ وَالْخُلْفُ بَيْنَهُما قَلِيلٌ أَمْرُهُ سَهْلٌ بِلا بِدْع وَلا كُفْران أحد بيتين من نونيّة السّبكيّ، من الكامل، ص ١٣٨ وَوُجُـوبُ مَعْرِفَةِ الْإِلٰهِ، الأَشْـعَرِيُّ يَقُ ولُ ذَلِكَ شَرْعَ نَهُ الدَّيَّانِ البيت الأوّل من ثلاثة، من نونيّة الستبكيّ، من الكامل، ص 179-171

وَبِهِ أَقُولُ وَكَانَ رَأْيُ أَبِي كَذَا

رَفْعًا لِـرُبُبَتِهُمْ عَـن النُّقْـصَانِ

وأمّا من كان من أهل الشّقاوة فسيستر لعمل أهل الشّقاوة"، ص ۱٤٣ "إنَّا لله وإنَّا لَلاحِقون بِكُم إن شاء الله"، ص ١٤٢ "إنّ لله تسعةً وتسعين اسماً، من أحصاها دخل الجنّة، وأنّه وتر ويحبّ الوتر"، ص ٢٠٢ "أوّل ما خلق الله نوري"، ص "رُفِع القلمُ عن ثلاثة: عن الصّيّ حتى يبلُغ"، ص ١٧١ "السّعيد من سعد في بطن أمّه والشّقيّ من شقى في بطن أمّه"، ص ١٤٣ "الشَّرَفُ كَفُّ الأذى وبذلُ النَّدَى"، ص ١٦٧ "كُنْتُ نبيّاً وآدم بين الماء والطين"، ص ۱۵۱ "كيف أصبحتَ"، ص ١٣٩ "لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار"، ص ١٩٢ الكلّ حقّ حقيقة، فما حقيقة إيمانك"، ص ١٣٩-١٤٠ "ما منكم من أحد إلاّ وقد كُتب مقعده من النّار ومقعده من الجنّة"، ص ١٤٣ "هذا عبدٌ نوّر الله قلبَه بالإيمان"،

الفتح ۲۹/۶۸، ص ۲۰۰، ۲۰۹ القاریات ۲۰۸، ۵۰۰ ص ۱۵۰ القاریات ۱۵۹ ۱۵۳ الرحمن ۱۵۰ ۱۶۳ الرحمن ۱۶۳ س ۱۶۳ س ۱۶۳ س ۱۳۸ الحادلة ۲۰۸، ص ۲۰۸ س ۱۵۸ الحشر ۱۸۶، ص ۱۵۸ الملائک ۱۶۲، ص ۱۵۸ الملائک ۱۶۲، ص ۱۶۳ نوح ۱۸۷۱، ص ۱۸۶ الملزمل ۲۰/۷، ص ۲۰۷ الانعلی ۲۰۷، ص ۲۰۷ الاعلی ۲۰/۷، ص ۲۰۷ الاعلی ۲۰/۷، ص ۲۰۷ الانعلی ۲۰/۷، ص ۲۰۷ الانعلی ۲۰/۷، ص ۲۰۲ الانعلی ۲۰/۸، ص ۲۰۲

"اتقوا السَّبَعَ الموبقات"، ص ١٩٢ "أحياناً يأتي مثل صلصلة الجَرَس وهو أشدّه عليّ فيفصم عنّي وقد وعَيْتُ عنه ما قالَ"، ص ١٨٥ "الإسلامُ يَجُبُّ ما قَبْلَه"، ص ١٤٣ "أصبتَ فالزَم"، ص ١٤٠ "أعتقها فإنّها مؤمنة"، ص ١٥٩ "ما من قلب إلا بين إصبعين من أصابع الرّحمن إن شاء أقامه وإن شاء أزاغه"، ص ١٦٥، هامش

الأحاديث النبويّة الشّريفة

"اعملوا، فكلّ ميسّر لما خلق له"، ص ١٤٣ "أمّا من كان من أهل السّعادة فسيسّر لعمل أهل السّعادة،

ص ۱٤٠

# ٧) فهارس الروضة البهيّة لأبي عذبة

### الآيات القرآنيّة

لفاتحة ٢/١، ص ٢٠٥ الفاتحة ٢/١، ص ١٦٥ البقرة ٢/٢، ص ١٨٧ البقرة ٢/٨، ص ١٥٧-١٥٨ البقرة ٢/٣، ص ١٨٧ البقرة ٢/٢٧، ص ١٧٧ البقرة ٢/٧، ص ٢٠٧ البقرة ٢/٢٨، ص ٢٠٧ البقرة ٢/٢٨، ص ٢٠٧

البقرة ۲۸۲۲، ص ۱۹۳ البقرة ۲۰۵۲، ص ۱۶۷ البقرة ۲۸۲۲، ص ۱۹۲، ۱۸۲،

> آل عمران ۱۵۸۳، ص ۱۵۳ آل عمران ۱۷۸۳، ص ۱۵۳ النساء ۲۷/۶، ص ۱۵۳ النساء ۲۷۷۶، ص ۲۰۲ النساء ۲۰۲۶، ص ۲۰۷ النساء ۲۰۲۶، ص ۱۳۷ النساء ۲۶/۶، ص ۱۵۷ النساء ۲۵/۶، ص ۱۵۹ النساء ۲۵/۶، ص ۱۲۰ المائدة ۱۲۰، ص ۱۲۳ المائدة ۱۵/۰، ص ۱۲۲

الأنعام ٧٢/٦، ص ٢٠٧ الأعراف ٦٩/٧، ص ١٤٦ الأعراف ١٨٠/٧، ص ٢٠٢ الأعراف ١٨٢/٧، ص ١٤٦ الأنفال ٨/٤، ص ١٤٠ الأنفال ٣٨/٨، ص ١٤٣ التّوبة ٦/٩، ص ١٧٧ یونس ۱۹۶، ص ۱۹۶ یونس ۲۶/۱۰، ص ۱٤٥ یونس ۸۷/۱۰، ص ۲۰۷ هود ۱/۱۱، ص ۱۸۲ هود ۲/۱۱، ص ۱٤۷ هود ۲۰/۱۱، ص ۱۸۷ يوسف ٤٠/١٢، ص ٢٠١ یوسف ۵۳/۱۲، ص ۱۹۱ یوسف ۲۲/۱۲، ص ۱۵۰ الرّعد ١٦/١٣، ص ١٦٣ الرّعد ٣٩/١٣، ص ١٤٣ إبراهيم ١٠/١٤، ص ١٥١ إبراهيم ١٩١٤، ص ١٩١ إبراهيم ۲۷/۱٤، ص ١٦٦ النّحل ٤٠/١٦، ص ١٧٦ النّحل ١١٧/١٦، ص ١٤٦

الكهف ١٩١، ص ١٩٠، ص ١٩٠ طه ١٤/٢، ص ١٩٤، ٢٠٩ طه ١١٥/٢، ص ١٩٤ الحبّ ٢٠٨/٢، ص ٢٠٠ المؤمنون ٣٢/٥٥-٥، ص ١٤٦ النور ٢٠/٢، ص ٢٠٠ الفرقان ٢١/٢، ص ١٨٦ التروم ٣١/٣، ص ٢٠٠ لقيان ٢٠/٣، ص ٢٠٢

فاطر ٤٠/٣٥، ص ١٦٣ فاطر ٤٣/٣٥، ص ١٤٥

175

فاطر ۳/۳۵، ص ۱۶۲، ۱۹۲۰

یس ۸۲/۳۹، ص ۱۷۲ هامش ۱۹۸

الصّافّات ٩٦/٣٧، ص ١٦٢

الزمر ۷/۳۹، ص ۱۵۲ الزّمر ۸/۳۹، ص ۱۶۳ الزّمر ۳۱/۳۹، ص ۱۹۳ غافر ۳۱/۶۰، ص ۱۹۹ فصّلت ۳/۶۱، ص ۱۹۱

الدّخان ۲۰/۵۶-۲۷، ص ۱۶۲ محمّد ۱۹/٤۷، ص ۱۵۷، ۲۰۰ الفتح ۲۲/۶۸، ص ۱٤٤ النّحل ١٥١٪ ١٢٣/ ، ص ١٥١

الإسراء ١٥/١٧، ص ١٦٩

الإسراء ٣٦/١٧، ص ١٧١

الإسراء ٧٤/١٧، ص ١٩١

الإسراء ٧٥/١٧، ص ١٩٣

الكهف ۲۲/۱۸-۲۳، ص ۱۳۹

۲۹، ۳۹، ٤٩، ۷۷، ۸۹، 711,011,111,111, 19, 79, 39, 39, 09, 171, 371, 771, 971 1.1, 7.1, 3.1, 7.1, ۲۹، ۹۷، ۹۷، ۹۱، ك ف , 111, 011, 111, 111, 119,110,112,117 کفر، ص ۹۳، ۹۶ ٠٢١، ١٢١، ٣٢١، ٤٢١، 179,177 ك ل م 071, 771, 971 ش ط ر ج علم الكلام/ علم الكلام والعقائد، الشّطرنج، ص ٩٦ ق ب ح ص ۸۶، ۸۵، ۸۲، ۹۵، قُبْح/ قبيح/ تقبيح، ص ٨٦، ٨٧، ص ر ف صرف/ صرف الاستطاعة، ص 171 ۸۸، ۹۸، ۹۰، ۹۱، ۲۹، ۲۸، ۵۸، ۹۹، ۱۰۱، ك ى ف 119, 110, 90, 97 الكيف/ الكيفيّات (المحسوسة، ۲۰۱، ۲۰۱، ٤۰۱، ۲۰۱، ق د ر التفسانية، الاستعدادية)، ص قدرة/ قدرة حادثة/ قدرة مخلوقة ۸۰۱، ۱۰۹، ۱۱۰، ۲۱۱، 31,01,7.1 (استطاعة)، ص ۸۲، ۸۵، 17. (118 ۸۸، ۹۰، ۹۰، ۲۹، ۹۹، ن ص ف أمر نصف/ أمر بين أمرين، انظر: ٠٠١، ٤٠١، ٢٠٠١، ٨٠١، عدم/ عدميّ/ عدميّة/ معدوم، ص جبر: لا جبر ولا تفويض ٩٠١، ١١١، ١١١، ١١١، ۲۸، ۳۸، ٤٨، ۲۸، ۸۹، 311,011,711,111 1.1, 7.1, 7.1, 3.1, 171, 771, 071, 771, 0.1, 7.1, .11, 111, وجود/ وجوديّ/ موجود ، ص ۲۸، ۳۸، ٤٨، ٥٨، ۲۸، 179,171 111, 711, 311, 111 .1.7 .1.7 .1.1 .1.5 قدرة إلاهيّة/ قدرة قديمة ، ص 771, 771, 371, 071, 3.1,0.1,7.1, ٧.١, 177,117 179,171,177 ٩٠١، ١١١، ١١١، ٢١١، ق ص د ع ر ض 711, 011, 171, 771, عرض/ أعراض/ عرضيّ/ عرضيّة، قصد/ قصد جازم/ قصد مصمّم، ص ۲۲، ۱۲، ۸۵، ۹۵، ۹۵، ص ۸۲، ۸۵، ۸۵، ۸۸، 771, 371, 071, 771, 179,171 ۹۹، ۱۰۱، ۲۰۱، ۳۰۱، ۱۲٤، ۱۰۹، ۱۰۸، ۱۰۱ لا (غير/ ليس) موجود/ة ولا 3.1, ٢.1, ٧.1, ٨.1, ع ز م معدوم/ة / واسطة بين الوجود ٩٠١، ١١٠، ١١٢، ١٢٠، عزم / عزم مصمِّم، ص ١١٠، والعدم، ص ٨٤، ١٠٦، 171,371,771 .11, 771, 771, 371, ك س ب ع ق ل عقل/ عقليّ / عقليّ / عقليّة / معقول / كسب / كسبوا، ص ٨٢، ٨٤، 177 ٥٨، ٩٠، ٩٥، ٩٩، ١١٠، معقولات، ص ۸۲، ۸۵، ۲۸، ۷۸، ۸۸، ۹۰، ۹۱،

الكشف، ص ٩٤ 171, 771, 771, 371, التّحرير، ص ٨٤، ٩٣، ١١٩، المُحصَّل، ص ١١١ 170,177,171 771, 771, 771 المسايرة، ص ٩٩، ١١٣ مُحال/ مستحيل، ص ٨٦، ٨٧، التَّلويح/ شرح التَّوضيح، ص 1.7,1.8 مرآة الأصول، شرح مرقاة الوصول، 711, 711, 111, 111, 171, ص ۹۳ خ ي ر المواقف، ص ۸٦، ۸۸، ۹۰، التَّوْضيح لشرح التَّنقيح في مبحث اختيار / اختياريّ / اختياريّة، ص الحَسَن والقَبيح من أصول الفقه/ ۲۸، ۲۸، ۷۸، ۸۸، ۹۰، ۹۸، التوضيح، ص ٨٦، ٨٨، ٩٠، النّونيّة، ص ٩٦ 19, 79, 09, 79, 99, .1.7 .1.7 .1.1 .1.5 .1.7 .1.2 .1.. .99 ٤٠١، ٥٠١، ١٠٧، ٨٠١، ٧٠١، ٨٠١، ١١٠، ١١١، مصطلحات ١١٠، ١١٠، ١١٢، ١١٠ 171, 171, 171, 171 311,011,711, 111 شرح التَّجريد، ص ۸۳، ۸٥ جبر/ جبر مطلق/ جبر محض، ص ۸۱۱، ۲۱، ۲۲۱، ۳۲۱، شرح التّحرير (ويسمّى: تيسير ٠٩، ٩١، ١١٢، ١١٣، التّحرير)، ص ٩٣، ١١٩، 371, 071, 771, 771, 011, 711, 771, 371, 170, 171, 171, 071 171, 179, 171 171,177 شرح الجوهرة، ص ٩٠، ٩٥، جبر مقيد/ عقليّ، ص ٩١ 117,97 مذهب/ مذاهب، ص ۸۲، ۸۲، لا جبر ولا تفويض/ أمر نَصَف/ أمر شرح كتاب الطّريقة المحمّديّة، ص ٧٨، ٩٨، ٩٠، ٢٩، ٥٩، بین أمرین، ص ۹۵، ۹۲، ۲۹، ۹۷، ، ١٠٤، ۱۱۲، 171 ,117,711, 711, 711, 911, 771, شرح المسايرة (المسامرة في شرح المسايرة)، ص ٩٩، ١١٣ 177, 171, 171 حُسْن /حَسَنٌ شرعاً/ تحسين، ص شرح المنار، ص ٩٢ ر و د ۲۸، ۷۸، ۸۸، ۹۸، ۰۹، شرح المواقف، ص ۸۲، ۸٤، إرادة، ص ٨٤، ٨٥، ٨٧، ١٠٤، 19, 79, 99, 39, 09, 118,117,10 ٥٨، ٨٨، ٩٨، ٠٩، ٥٠٠، 119,110,91 إرادة ربّانيّة، ص ١١٦ ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۲۲۱، س ف س ط 179,177 حكم/أحكام/ حكم/ يحكم، ص سفسطة، ص ۸۳، ۸۸ الطّريقة المحمّديّة، ص ١٣١ 19, 79, 99, 39, 09, الفقه الأبْسَط (= الفقه الأكبر)، ص س ل س ل ۸۹،۷۹، ۳۰۱، ۱۰۶ التّسلسل/ يتسلسل ص ٨٦ 171, 311, 171 الفِقْه الأكْبر، ص ١٠٠ ش ر ع ح و ل القرآن العظيم/ الكتاب، ص ٩١، شرع/ شرعيّ / شرعية، ص ٨٥، حال/ حالة، ص ٨٢، ٨٣، ٨٤، ۲۸، ۷۸، ۸۸، ۹۸، ۰۹، 179

٥٨، ١٠١، ٨٠١، ١٢٠

177

القُوشْجِيّ، ص ٨٣ الحنفيّة، ص ٩٣، ٩٤، ١٢٠، کِسْری أنوشِرْ وان، ص ۹۱، ۱۱۵ اللاّقانيّ، ص ٩٠، ٩٥، ٩٧، 115 الماتريديّ/ الشّيخ أبو منصور، ص ۲۸، ۹۰، ۹۱، ۹۶، ۱۱۷، 171,119 الماتريديّة، ص ٩٠، ٩٢، ٩٦، ۷۹، ۹۹، ۹۹، ۱۰۰ 171, 171, 171 محمّد/ الرّسول/ النّبيّ/ صلّى الله السلف/ السلف الصّالح، ص ٨٢، عليه وسلّم، ص ٨٢، ٩١، ۱۳۲ ، ۱۰۲ ، ۱۳۲ محمَّد بن الحاجِّ إبراهيم الدُّكْدَكْجي، ص ۱۳۲ ٤٨، ٥٨، ٨٨، ٩٨، ٧٩، محمَّد أمين الحنفيّ الخراسانيّ، ص ۹۹، ۱۰۰، ۱۱۱، ۲۱۱، 119,97 صَدْرِ الشَّريعة، ص ٨٥، ٨٦، المعتزلة/ أهل الاعتزال/ أهل البدعة والسَّناعة، ص ٨٤، ٩٠، ٩١، ۲۹، ۳۳، ٤٤، ٥٥، ۹۹، ۱۱۰، ۱۰۹، ۱۰۶، ۱۰۳ .117 .111 ,1.0 .1.. .71, 171, 771, 371, ۸۱۱, ۲۲۱, ۳۲۱, ۸۲۱, مُلّا خُسْرو، ص ٩٣، ٩٤ هِشام بن سالم، ص ۱۱۱ .11, 9.1, 771, 971, كتب ومؤلّفات إشارات الْمَرام من عبارات الإمام،

الدّهريّة، ص ١١٩ الرّازيّ/ الإمام الرّازيّ، ص ١١١، 175 زید (بن حارثة)، ص ۹۷ الشُّبْكيّ، ص ٩٦ سَعْدُ الدِّينِ/ السّعد التّفتزانيّ/ السّعد، ص ۹۷، ۱۱۲، ۱۳۱، ۱۳۰، ۱۲۰، ۱۳۱ 09, 99, 711, 711, 119,117 السّيد الشّريف/ السّيد، ص ٨٢، ۱۲۷ ، ۱۲۳ ، ۱۲۸ ۸۸، ۹۹، ۱۰۰، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۲۹، ۳۳۰ ضِرار بن عمرو، ص ۱۱۱ العلماء، ص ۸۲، ۹۸، ۹۲، 171,17. عمر بن الخطّاب، ص ٩١ الفلاسفة، ص ١٢٤ الفَناريّ، ص ۱۱۲، ۱۲۰، ۱۲٤ القدريّة/ "مُجوسُ هذه الأمّة"، ص

111, 711, 911, 171, 171,177 إمام احرمين (الجوينتيّ)، ص ٨٣، ٥٨، ١٢٠، ١٢١، ١٢١، 177 أهل الإسلام/ أهل الهداية والإيمان، ص ١٢٣، ١٢٩ أهل البدعة والشّناعة، ص ١٣١ أهل الحقّ، ص ٩٠، ١٠٤، 771, 071, 771, أهل السّنة والجماعة/ أهل السّنة، ص ۸۲، ۸۷، ۹۰، ۹۱، ٥٩، ٢٩، ٨٩، ٩٩، ٤٠١، ۲۱۱، ۱۱۳، ۱۱۷، ۱۱۹، .11, 771, 771, 071, ۸۲۱، ۲۹۱، ۱۳۱، ۲۳۱ أهل الضِّلال، ص ١٢٧، ١٢٩ أهلُ العقائد الزّائغة، ص ١١٧ البراهمة، ص ١١٩ البرُكِلِيّ الرّومي، ص ١٣١ بشْر بن المُعْتَمِر، ص ١١١ بشر المريسيّ، ص ١١١ الجبريّة، ص ۸۷، ۹۱، ۹۵، ۹۳، ۹۹، ۷۲۷، ۱۲۸، ۱۲۹، جُمْهور المتكلّمين/ المتكلّمين ص 177,17. جَمْم بن صَفْوان، ص ١١٦، ١٢٧، الحُكَماء، ص ٩٥، ١٠٨، ١١٧، 171,172

تحقيق الانتصار في اتّفاق الأشعريّ والمائريديّ على خلق الاختيار، ص ۸۲

ص ۱۱۰، ۱۱۲

۸۸، ۹۰، ۹۰، ۲۹، ۹۹،

۱۳۱ ،۱۲۷ ،۱۰۰

سورة القصص ٦٨/٢٨، ص

۱۲۹، ۱۰۸، ۱۰۷

# ٦) فهارس تحقيق الانتصار للنابلسي

### الآيات القرآنيّة

سورة البقرة ۳۱/۲، ص ۱۲۹ سورة البقرة ۱۱۷/۲، ص ۱۱۶ سورة البقرة ۲۲۲، ۲۳۲، ص

سورة البقرة ۲۶۲٪، ص ۱۱۵، ۱۲۹

> سورة آل عمران ٤٧/٣، ص ١١٤

> سورة آل عمران ٥٩/٣، ص ۱۱٤

سورة آل عِمْران ۲۲/۳، ص ۱۲۹

سورة النّساء ۱۱۳/۶، ص ۱۲۹ سورة المائدة ۱۲/۰، ص ۹۷ سورة الأنعام ۱۷/۰، ص ۹۳ سورة الأنعام ۲۷/۰، ص ۱۱۶ سورة الأنعام ۲۸/۱۱، ص ۱۱۶ سورة الأنعال ۱۷/۸، ص ۱۱۶ سورة الأنفال ۱۷/۸، ص ۱۱۶ سورة يونس ۲۰/۱۰، ص ۱۱۸ سورة يوسف ۲۱/۱۲، ص ۹۳ سورة الرساء ۱۲/۱۲، ص ۹۳ سورة الإسراء ۱۲/۱۲، ص ۹۳ سورة الإسراء ۱۸/۱۲، ص ۱۳۲ سورة الإسراء ۱۸/۱۲، ص ۱۳۲ سورة الاسراء ۱۸/۱۲، ص ۱۳۰ سورة الکهف ۸۱/۱۲، ص ۱۳۰ سورة الکهف ۱۸/۱۲، ص ۱۳۰ سورة الکهف ۱۸/۱۲، ص ۱۲۹ سورة الکهف ۱۸/۱۲، ص ۱۲۰ سورة الرسراء ۱۸/۱۲، ص

سورة النّمل ٦٢/٢٧، ص ١٠٨

سورة المؤمنون ١١٥/٢٣، ص

ڬٛڷؙ

سورة السّجدة ۷/۳۲، ص ۹۰ سورة الأحزاب ۳۷/۳۳، ص ۹۷ سورة القور ۱۹/۲۶، ص ۱۲۹ سورة الصّاقات ۹۸/۳۷، ص ۹۸ سورة الزّمر ۹۲/۳۹، ص ۱۲۷ سورة فُصِّلَت ۱۶/۰۶، ص ۱۰۷

سورة الذّاريات ٥٦/٥١، ص ٩٧ سورة الملك ٢٦/٦٧، ص ١٢٩ سورة القيامة ١٠/٧٥، ص

سورة الإنسان/ الدَّهْر ۳۰/۷٦، ص ۱۰۸، ۱۲۳

سورة الأنسان/ الدَّهْر ۲/۷٦، ص ۱۲۸

سورة التّكوير ٢٩/٨١، ص ١٢٣

### الأحاديث النبويّة الشّريفة

"إِنَّهَا الأعمالُ بالنَّيَّات"، ص ١٠٢ "رُفِعَ عن أُمَّتي ثلاثّ: الخَطَأُ والنَّسْيانُ وما اسْتُكْرِهوا عليه"، ص ٨٩

### فهرس الأشعار

وَمَنْ ذَا الَّذِي تَرْضَى سَجَايَاهُ كُلُّهَا كَفَى الْمَرْءَ نُبُلاً أَنْ تُعَدَّ مَعَالِيْهُ، ص ١٣٠

كُلُّ أَوْقَاتِيَ اصْطِرَارٌ إِلَى اللهِ وَمَالِي وَقْتٌ بِغَيْرِ اصْطِرَارٍ، ص ١٠٧

أسياء الأعلام والجماعات والقبائل ابن أمير حاجّ، ص ١٢١ ابن التابلسيّ/ عبد الغنيّ الحَنَفيّ،

ابن النّابلسيّ/ عبد الغنيّ الحَنفيّ، ص ۸۲ ابن مَلِك، ص ۹۲ ابن الهُام، ص ۸۶، ۹۳، ۹۹،

ابن الهام، ص ۱۲۰، ۲۱، ۲۱، ۱۲۰، ۱۱۹، ۱۱۳ ابن الهَيْثَم، ص ۱۲۰

أبو بكر الباقلآنيّ/ القاضي أبو بكر، ۸۳، ۸۵، ۱۲۰، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۲۲

أبو حنيفة/ الإمام الأعظم، ١٠٠٠، ١١٠

۱۱۰ أبو عبد الله البضريّ/ البصريّ، ص ۱۰۵)

أبو هاشم، ص ۸۳، ۸٤ الأشعريّ/ أبو الحسن الأشعريّ، ص ۸۲، ۸۲، ۸۷، ۹۰، ص ۹۲، ۹۳، ۹۵، ۹۵، ۹۹،

..., ۱۰۱, ۲۱۱, ۳۱۱,

۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۹، ۲۲۱، ۱۳۱

الأشعريّة/ الأشاعرة، ص ۹۲، ۹۳، ۹۶، ۹۰، ۹۰، ۹۳، ۹۷، ۹۸، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۰،

مصطلحات

ع ق ل العقل/ عقليّ/ العقليّات، ص ٦٣ وهامش ۱۵، ۲۲، ۲۹ أزل/ أز ليّ/ أزليّة، ص ٧٦، ٧٨ ك ل م علم الكلام، ص ٦٢، ٦٤ هامش اختيار / اختيارات/ اختياريّة، ص ۱۲ و ۲۲، ص ۸۸ هامش 77, 77, 77, 77, 87, ٠٧، ٧٧، ٣٧، ٤٧، ٥٧، ق د ر قَدَر، ص ۲٦، ۲۸، ۲۱، ۸۷ قدرة (الله)، ص ۲۷، ۷۱، ۲۷ الجُبْر/ الجبر المحض، ص ٦٨، ٧٠، قدرة العبد/ المكلَّف/ قدرة على ۷۹، ۲۷، ۷۷، ۸۷، ۹۷ الأفعال/ القدرة الحادثة/ قدرة العزم، ص ۲۷، ۲۸، ۹۹، ٠٧، ٧٧، ٢٧، ٣٧، ٤٧، ۲۷،۵۷، ۷۷، ۹۷ ق ص د قصد/ قصد جازم، ص ٧٤، ٧٥، ٧٧ ك س ب کسب، ص ۲۲، ۲۸، ۲۰ هامش العزم المصمّم، ص ٧٠، ٧١، ٧٢ ۸۱، ۷۳، ۷۰ هامش ۱۲۹، وهامش ۹۷، ۷۳ وهامش ۲۷، ۷۷ 011, 04, 44, 44, 84 ن ق ل نقليّ، ص ٦٦

التّوضيح، ص ٦٤، ٦٨، ٧٤، أزل حاشية تشرح التّجريد، ص ٦٥ حاشيته (حاشية التّلويج)، ص ٦٤ خ ي ر حاشية روضات الجنّات، ص ٦٣ هامش ۱۵ شرح الطّوالع، ص ٦٥ هامش ۳۳، ص ۶۹ هامش ۵۱، ۷۲ ۲۷، ۷۷، ۸۷، ۹۷ وهامش ۱۳۲ شرح العقائد، ص ٧٥ هامش شرح المقاصد، ص ٦٨ لا جبرَ ولا تفويض، ص ٦٨ الطّريقة المحمّديّة/ الطّريقة، ص س ل س ل ۷۶، ۷۰، ۹۷ هامش ۱۵۷ التّسلسل، ص ٦٤، ٧٧ الطّوالع، ٧٥ هامش ١٣٠ ر ع ش اللُّوح (المحفوظ)، ص ٧٨ حركة المرتعش، ص ٦٦ المسامرة، ص ٦٣ هامش ١٢، ۲۷ هامش ۷۷ و ۶۸ ، ۸۸ الإرادة، ٢٦، ٧٩ وهامش ۵۳، ۷۲، ۲۷ هامش ع ز م ۱۵۷، ۲۹ هامش ۱۵۷ المسايرة، ص ٦٦ هامش ٣٧ ميّزة مذهب المائريديّة عن المذاهب الغَبْريّة، ص ٦٢ العزم الحسن، ٧٣ المواقف، ص ٦٣ هامش ١٥ العزم السّيّء، ص ٧٢ هامش الهداية في الفقه، ص ٦٨

ك س ب كسب، ص ٣٣، ٥٨، ٥٩ كفر، ص ٣٣، ٣٦، ٣٤، ٤٤، كفر، ص ٣٣، ٣٦، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٧٥، ٥٥

# ٥) فهارس رسالة مميّزة لقاضي زادة

### الآيات القرآنيّة

الأنفال ٥٣/٨، ص ٧٣ حاشية ١١٠ ١١٠ الرّعد ١١/١٣، ص ٧٣ حاشية ١١٠ الرّعد ١٦/١٣، ص ٦٥، ٦٦ فاطر ٣/٣٥، ص ٦٦ الصّافّات ٣٦/٣٧، ص ٦٦ الرّمر ٣٢/٣٩، ص ٦٦، ٦٦ القرم ٤٩/٥٤، ص ٦٦، ٦٦

### الأحاديث الشّريفة

"ألا وإنّ في الجسد مضغة ..."، ص ٦٦ هامش ٣٦

## أسهاء الأعلام والجماعات والقبائل ابن التراونديّ، ص ٣٣ هامش ١٥ ابن الهام، ص ٣٣ هامش ١٢، ٣٦، هامش ٣٧، ٦٨ وهامش

وهامش ۱۱۷، ۷۵، ۲۷

هامش ۱۹۷، ۷۷، ۷۹ هامش ۱۵۷ الأسود والأحمر، ص ۲۲ الأسوديّ، ص ۷۳ هامش ۱۲۰ الأشعريّة، ص ۷۵، ۷۱ الإصفهانيّ، ص ۱۳، هامش ۱۵ الإيخيّ، ص ۳۲ هامش ۱۵ البيضاويّ، ص ۳۲ هامش ۱۰ الجبريّة، ص ۳۲، ۳۰، ۲۸ الجبريّة، ص ۳۲، ۳۰، ۲۸ حسن جلبيّ/ الفاضل الرّوميّ، ص ۱۴، ۲۵، ۲۸ الحنفيّة، ص ۳۲، ۳۷، ۲۸ الحنفيّة، ص ۳۷، ۷۵ هامش ۱۲۷ الحنفيّة، ص ۳۷، ۷۵ هامش ۱۲۷ الرّوانيّ، ص ۱۳، ۷۵ هامش

السّنوسيّ، ٧٣ هامش ١٢٠

السّيّد الشّريف، ص ٦٥

الشّيطان، ص ٧٢، ٧٣

صدر الشّريعة، ص ٧٤

ماتُريديّة، ص ٦٢، ٧٥

محمّد، خير الأنام/ سيّد البَشَر/ النّبيّ، ص ٦٢، ٧٩ محمّد الإسْبِرِيّ المشتهر بقاضي زادَه، محمّد البركويّ، ص ٧٤، ٧٨ محمّد ... حسن قاضي زاده محمّد ... حسن قاضي زاده الإسبريّ، ص ٧٧ وهامش ٧٤، التظام، ص ٣٧ هامش ١٣٤ النظام، ص ٣٦ هامش ٢٦ هامش ١٣٠ وهامش ١٣٧ وهامش ١٣٧

### كتب ومؤلّفات

التّجريد، ص ٦٥ التّلويح، ص ٦٤، ٦٥، ٦٨ هامش ٥١، ٧٣ هامش ١١٨، ٧٤ هامش ١٢٢، ٧٥ هامش ١٢٧ التّنقيح، ص ٦٥، ٦٦

مصطلحات ٩٤, ٠٥, ١٥, ٤٥, ٥٥, 70, 40, 90 أ م ن الإيمان، ص ٣٣، ٣٤، ٣٥، ٣٦، موسى (النبيّ)، ص ٤١، ٤٥، ۲٤، ۸٤، ۳٥ ٧٣، ٨٣، ٣٩، ٠٤، ٢٤، النّصاري، ص ٣٨ 73, 03, 73, 10, 70, نوح، ص ٤٨، ٥٣ 30,00, 50, 40, 40, هاروتُ وماروتُ، ٤٤ ٦٠,09 اليهود، ص ٣٨، ٥٣ مؤمن/ مؤمنون، ص ٣٦، ٣٧، ۸۳، ۷٤، ۹٤، ۵۰، ۵۳، كتب ومؤلّفات 30, 50 ب د ع الإنجيل، ص ٤٥ بدعة/ بدّع، ص ٣٢، ٥٠ التّوراة، ص ٤٥ ج ن ن روضات الجنّات في أصول جنّ / جنّی، ص ٤٥، ٤٨ الاعتقادات/ هذا الكتاب/ هذا جنّة/ جنّات، ص ٣٥، ٤٤، ٤٤، التّأليف، ص ٣١، ٣٢، ٣٥ 00,02,00,29 الزّبور، ص ٥٥ جنون، ص ٥٠ الفقه الأكبر، ص ٣٣ ر و ح كتاب التّوحيد، ص ٣٢ روح/ أرواح، ص ٣٣، ٤٤، ٤٦، عقائد السَّنوسيّ، ص ٣٤ 70,30 عقائد الطّحاوي/ العقيدة/ بيان روحانيّة، ص ٤٣ السّنة والجماعة، ص ٣٣ ع ر ض عقائد عُمَر النَّسَفي، ص ٣٣-٣٤ عَرَض / عَرَضيّ، ص ٣٩، ٤٢ عقائد نُقاية السُّيوطيّ، ص ٣٤ ع ق د القرآن/ الفرقان/ الكتاب/كتابه، عقائد/ اعتقاد/ اعتقادات، ص ص ٤٥، ٤٦، ٤٧، ٨٤ 27, 77, 37, 07, 33 ق د ر البلدان والأقاليم والمدن والأماكن قَدَر، ص ٣٤، ٣٩، ٤٢، ٥٧، البَرْزَخ، ص ٥٤ 10, 00 مكَّة المكرَّمة، ص ٣٢، ٥٣ قُدْرة، ص ٤١، ٤٢، ٥٨ المدينة المنوّرة، ص ٥٣ ك ب ر

الكبيرة، ص ٣٧، ٤٤، ٥٦

الدِّجَّال، ص ٥٣ ذو القرنين، ص ٤٨ رُسُل، ص ۳٤، ٤٣، ٤٤، ٤٤، ٤٦ سليان عليه السلام، ص ٥٣ السَّنوسيّ، ص ٣٤ الشيوطيّ، ص ٣٤ الشَّافعيّ، ص ٣٦ الصّحابة، ص ٣٨، ٥٠ عثان ذو النّورين، ص ٤٩، ٥٠ عِزْرِ ائيل، ص ٤٤ العشرة المُبَشَّرة، ص ٤٩ علىّ المُرْتَضَى/ علىّ رضى الله عنه، ص ۶۹، ۵۰ عُمَر الفاروق/ عمر، ص ٤٩، ٥٠ عُمَر النَّسَفِيّ، ص ٣٣-٣٤ عیسی/ عیسی ابن مریم/ عیسی عليه السّلام، ص٤٥، ٤٨، ٥٣ فرعون، ص ٤٦ القدريّة، ص ٣٨ قریش، ص ٥٠ الكرّاميّة ،ص ٣٧ لُقان، ص ٤٨ مالك (بن أنس)، ص ٣٦ المتصوّفة، ص ٣٢ محمّد/ سيّدنا محمّد/ سيّد المرسلين/ الرّسول عليه السّلام/ النّبيّ عليه الصّلاة والسّلام/ نبيّه النّبيه/ نبيّنا عليه الصّلاة والسّلام، ص 77, 77, 37, 07, 77, ۸۳، ۳۹، ۳٤، ٥٤، ٨٤،

المسجد الأقصى، ص ٤٨

الرّحمن ١٣/٥٥، ١٦، ٧٦، ص ٤٨ الرّحمن ۲۷/۵٥، ص ٤٠ الرّحمن ٢٩/٥٥، ص ٣٩ الواقعة ٥٦/٥٦، ص ٥٢ المجادلة ۲۲/۵۸، ص ۳۵ الحشر ۱۷/۵۹، ص ٥٥ الحاقّة ١٨/٦٩، ص ٥٥ المدِّشّر ٣١/٧٤، ص ٤٤، ٥٧ القيامة ٨/٧٥، ص ٥٢ القيامة ٢٢/٧٥، ص ٤٣ کورت ۱/۸۱، ص ۵۲ الانفطار ۱/۸۲، ص ٥٢ الانفطار ۲/۸۲، ص ٥٢ الانفطار ۱۱/۸۲، ص ۱۲، ٤٤ البروج ١٦/٨٥، ص ٤١ الزّلزلة ٦/٩٩، ص ٥٦ الكوثر ۱/۱۰۸، ص ٥٥ لنّاس ١١٤٥، ص ٤٥

الأحاديث النبوية الشريفة

"اللَّهمّ ثبّت قلبي على الإيمان"، ص ٣٥

"أفلا شَقَقْتَ عن قلبه"، ص ٣٥ "أن تؤمن بالله، وملائكتِه، وكتبِه، ورسلِه، واليوم الآخِرِ، والبَعْثِ بعدَ الموت، والقَدَرِ خيرِهِ وشرِّه من الله تعالى"، ص ٣٤، ٣٧ "إنّكم سترؤن ربَّكم كما ترؤن القمرَ ليلةَ البدر"، ص ٣٤ "إنّ الشّيطان يجري من الإنسان مجرى الدّم"، ص ٤٥

"أنا أكرمُ الأولين والآخرين"، ص ٤٨

"لا نبيً بعدي"، ص ٤٨ "الحلافة بعدي ثلاثون سنةً، ثمّ تصير مُلْكاً"، ص ٤٩ "أذكّركم في أهل بيتي"، ص ٤٩ "الله، الله في أصحابي"، ص ٤٩ "من مات ولم يعرف إمامَ زمانه، فقد مات ميتةً جاهليّة"، ص

"الأُمَّة من قريش"، ص ٥٠ "الجهاد واجب مع كلّ أميرِ بَرِّ وفاجرِ عمِل بالكبائر، والصّلاة واجبة خلف كلّ أمير بَرّ وفاجر عمل بالكبائر"، ص ٥١ "صلّوا خلف كلّ بَرّ وفاجر"، ص

"لا تَدَعوا الصّلاةَ على من مات من أهل القِبْلة"، ص ٥١ "القبر روضةٌ من رياض الجنّة أو حفرة من حُفَر النّيران"، ص ٤٥

"حوضي مسيرةُ شهر"، ص ٥٥ "شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي"، ص ٥٦

"يشفع يوم القيامة ثلاثة: الأنبياء ثمّ العلماء ثمّ الشّهداء"، ص ٥٦ "قدّر الله مقادير الحلق قبل أن يخلق السّمواتِ والأرضَ بخمسينَ ألفَ سنة، وكان عرشُه على الماء"، ص ٥٧

أسهاء الأعلام والجماعات والقبائل آدم، ص٣٣، ٤٤، ٤٥، ٤٥، المراهيم (الحليل)، ص ٤٨ إبراهيم (الحليل)، ص ٤٨ ابن الرّاؤنديّ، ص ٣٧ أبو بكر الصّديق/ أبو بكر، ص ١٩٤، ٥٠ أبو الحسين، ص ٣٨ أبو حنيفة النّعان/ إمامنا الأعظم، ص ٣٣، ٣٥

إسرافيل، ص ٤٤، ٥٢ أهل دار التصر، ص ٣٢ أهل السّنة والجماعة، ص ٣٢ الأوزاعيّ، ص ٣٦ أولاد على (رضى الله عنه)، ص

أبو منصور المائريدي، ص ٣٢،

أُسامة (بن زيد بن حارثة الكلميّ)،

09, 77

أولاد يافث بن نوح، ص ٥٣ أولي العزم، ص ٤٨ بشر بن غياث، ص ٣٧ بنو هاشم، ص ٥٠ جبريل/ جبريل الأمين/ المَلَك الْمُبَلِّغ، ص ٣٤، ٣٧، ٤٤، ٥٥ جَمْم (بن صفوان)، ص ٣٨ حوى (حوّاء)، ص ٥٥ الخلفاء الرّاشدون، ص ٣٩، ٤٩،

داود (النّبيّ)، ص ٤٥

# ٤) فهارس روضات الجنات للآقحصاريّ

### الآيات القرآنيّة

البقرة ۲۰/۲، ص ٤١ البقرة ٢٤/٢، ص ٥٥، ٥٨ البقرة ٢٤/٢، ص ٤٤ البقرة ۲/۲، ص ٤٤ البقرة ٢/٠١١، ص ٤٨ البقرة ١٤٦/٢، ص ٣٨ البقرة ١٧٨/٢، ص ٥٦ البقرة ١٨٦/٢، ص ٤٣ البقرة ۲۰۰۲، ص ٥٨ البقرة ٢١٣/٢، ص ٤٥ البقرة ٢٥٥/٢، ص ٥٦ البقرة ٢٥٧/٢، ص ٤٧ البقرة ٢٨٦/٢، ص ٥٨ آل عمران ۷/۳، ص ٤٢ آل عمران ۱۸/۳، ص ٤٠ آل عمران ۱۹/۳، ص ۳۹، ۲۰ آل عمران ۸٥/۳، ص ٦٠ آل عمران ۹۷/۳، ص ٤١ آل عمران ۱۲۹/۳، ۵٦ آل عمران ۱۳۳/۳، ص ٥٥ آل عمران ۱٤١/۳، ص ٥٠ النّساء ٤٨/٤، ص ٥٦ النّساء ٤/٥٩، ص ٥١ النّساء ٤/٤، ص ٤١ المائدة ٥٦/٥، ص ٥٦ المائدة ٥/١٤، ص ٣٥ الأنعام ١٢/٦، ٢٠، ص ٣٨ الأنعام ٨٦/٦، ص ٤٧ الأنعام ١٠١/٦، ص ٤١

الأنعام ١٠٢/٦، ص ٤١ الأنعام ١٢٤/٦، ص ٤٧ الأنعام ١٥٨/٦، ص ٥٣ الأعراف ٩٩/٧، ص ٤٦ الأعراف ١٧٢/٧، ص ٣٣ الأنفال ۲/۸، ص ۳۸ الأنفال ٥٥/٨، ص ٣٨ التّوبة ١٢٤/٩، ص ٣٨ هود ۲/۱۱، ص ٥٩ هود ۳٦/۱۱، ص٤١٢، ٥٨ هود ۱۰۷/۱۱، ص ٤١ یوسف ۸۷/۱۲، ص ۶۶ یوسف ۱۰۷/۱۲، ص ۵۱ یوسف ۱۰۹/۱۲، ص ٤٨ الرّعد ١٦/١٣، ص ٤١، ٥٨ الرّعد ٣٩/١٣، ص ٥٧ الإسراء ١٣/١٧، ص ٥٥ الإسراء ٥١/١٧، ص ٥٥ الإسراء ٦١/١٧، ص ٤٤ الكهف ٤٨/١٨، ص ٥٥ لكهف ٥٠/١٨، ص ٤٤ مریم ۷۱/۱۹، ص ٥٦ طه ۲۰/۵۰، ص ۵۲ طه ۱۱۲/۲۰، ص ۳۶ الأنبياء ٢٢/٢١، ص ٤٠ الأنبياء ٢٣/٢١، ص ٥٧ الأنبياء ٢٦/٢١، ص ٤٣ الأنبياء ٢٧/٢١، ص ٤٣ الأنبياء ٤٧/٢١، ص ٥٦

النَّور ٣٥/٢٤، ص ٥٩ الفرقان ۲/۲٥، ص ٥٧ النّمل ۸۲/۲۷، ص ٥٣ غافر/ المؤمن ٢٠/٤٠، ص ٤٣ غافر/المؤمن ٢٢/٤٠، ص ٤١ غافر/المؤمن ٢٥/٤٠، ص ٤١ غافر/المؤمن ٧٨/٤٠، ص ٤٦ لشّوری ۱۱/۲۲، ص ۳۹، ٤٠، الحُجُرات ٧/٤٩، ص ٥٩ الحجرات ۱۳/٤٩، ص ٤٧، ٦٠ الحجرات ١٤/٤٩، ص ٣٨ ق ۱/۵۰ م ۲۵ القصص ٨٨/٢٨، ص ٥٢ الرّوم ۲۷/۳۰، ص ٥٥ الأحزاب ٤٠/٣٣، ص ٤٨ سبأ ۲۸/۳٤، ص ٤٨ فاطر ۱/۳۵، ص ٤٤ یس ۷/۳۶، ص ۳۸ یس ۲۹-۷۸/۳۶ ص ۵۵ الصّافّات ٩٦/٣٧، ص ٥٨ الزّمر ۷/۳۹، ص ۸۸ الزّم ۲۲/۳۹، ص ٥٩، ٢٠ الزّمر ۲۲/۳۹، ۲۱، ۵۸ الزّمر ٢٨/٣٩، ص ٥١، ٥٢ غافر/المؤمن ١٦/٤٠، ص ٥٢ الذّاريات ٥١٥/٥١ ٣٦، ص ٣٨ الذَّاريات ٥٦/٥١، ص ٤٥

القمر ٤٩/٥٤، ص ٥٧

الأنبياء ٩٤/٢١، ص ٣٦

# ٣) فهارس رسالة نوعي

| أسياء الأعلام والجماعات والقبائل |
|----------------------------------|
| أبو بكر الجوزجانيّ، ص ٢٨         |
| أبو حنيفة، ص ٢٦، ٢٨، ٢٩          |
| أبو سليمان الجوزجانيّ، ص ٢٨      |
| أبو عليّ الجُبّائيّ، ص ٢٧        |
| أبو منصور الماتريديّ، ص ٢٧،      |
| ٨٢                               |
| أبو نصر العِياضيّ، ص ٢٨          |
| الأشاعرة/ الأشعريّة، ص ٢٦،       |
| 79, 77                           |
| الأشعريِّ، ص ۲۷، ۲۸، ۲۹          |
| أهل السّنة، ص ٢٧                 |
| التّفتزانيّ (سعد الدّين)، ص ٢٧   |
| الشَّافعيّ، ص ٢٧                 |
| الصّحابة، ص ٢٧                   |
| الفرقة النّاجية، ص ٢٦            |
| الماتريديّة، ص ٢٦، ٢٧            |
| محمَّد بن الحسن الشّيبانيّ، ص ٢٨ |
| نوعي أفندي، ص ٢٦                 |
|                                  |

## البداية، ص ٢٦ بداية الأصول، ص ٢٩ التّبصرة، ص ٢٦ التّوضيح، ص ٢٩ -رسالة في الفرق بين مذهب . الأشاعرة والماتريديّة، ص ٢٦

شرح المقاصد، ص ۲۷

كتب ومؤلّفات

| ك ف ر                    | شرح المواقف، ص ٢٦                     |
|--------------------------|---------------------------------------|
| کافر، ص ۲۹               | الطُّحاويّ (العقيدة، أو: العقائد، أو: |
| ن ع م                    | بيان السّنّة والجماعة)، ص ٢٦          |
| نعمة، ص ٢٩               | الطّوالع، ص ٢٦                        |
| ص<br>ش ر ع               | العقائد النَّسَفِيّة، ص ٢٦            |
| شرع، ص ۲۸                | المقاصد، ص ٢٦                         |
| ملوع، عن المد<br>ع ق ل   | المواقف، ص ٢٦                         |
| _                        | المواقف، ص ۱۱                         |
| عقل، ص ۲۸                |                                       |
| ل ف ظ                    | البلدان والأقاليم والمدن والأماكن     |
| لفظتي، ص ٢٨              | خُراسان، ص ۲۷                         |
| ذ ه ب                    | سَمَرْقَنْد، ص ۲۸                     |
| مذهب، ص ۲۲، ۲۷           | - ·                                   |
| ق ب ح                    | الشّام، ص ۲۷                          |
| قُبُح، صُ ٢٩             | العراق، ص ۲۷                          |
| ح س ن<br>ح س ن           | ماتُريد، ص ۲۷                         |
| ے<br>ځشن، ص ۲۹           | ما وراء النّهر، ص ۲۷                  |
| س م <u>و</u>             |                                       |
| اسم، ص ۲۹                | مصطلحات                               |
| مسمّی، ص ۲۹              | 6 1 1                                 |
| تسمية، ص ۲۹              | ب د ع                                 |
|                          | بدعة، ص ٢٨                            |
| ك س ب                    | رزق                                   |
| کسب، ص ۲۸                | رازقیّة، ص ۲۹                         |
| أ م ن                    | ض ل ل                                 |
| استثناء في الإيمان، ص ٢٨ | ضلال، ص ۲۸                            |
| س ع د                    | ط و ق                                 |
| سعید/ یسعد، ص ۲۸         | تكليف بما لا يطاق، ص ٢٩               |
|                          |                                       |

ش ق ي

شقی / یشقی، ص ۲۸

ص غ ر صغائر، ص ۲۹

## ٢) فهارس رسالة الاختلاف لكمال باشا

أ ن ث

ح س ن

ح ك م

ر و د

س ع د

س م و

تَسْمية، ص٢٣

مُسَمِّى، ٢٣

أسهاء الأعلام والجماعات والقبائل مصطلحات ش ر ع شرع، ص ۲۲ ش ق ی وجوب الإيمان، ص ٢٢؛ تخليد شقىّ / يَشْقَى / شقاوة، ص ٢٢ المؤمن في النّار، ص ٢٣ طوق تكليف/ تحميل ما لا يطاق، ص أُنوثة، ص ٢٣ ج و ه ر ع ر ض جوهر، ص ۲۱ عَرَض، ص ۲۱ ع ق ل صفة حادثة، ص ۲۰، ۲۱ عقل، ص ۲۲، ۲۳ حُسْن، ص ۲۲ ع و د عادة جارية، ص ٢١ حكمة/ أحكام، ص ٢١، ٢٢ ق ب ح قُبْح، ص ۲۲ ذُکورة، ۲۳ ق د ر قُدْرة، ص ٢٠ ك س ب إرادة، ص ۲۰، ۲۱، ۲۲ کسب، ص ۲۳ ك ف , سعادة/ سعيد/ يَسْعَد، ص ٢٢ كُفر، ص ٢٢ کافر، ص ۲۳ اسم، ۲۳

ابن كال باشا/ الأستاذ، ص ٢٠، أم ن ۲۳ ابن فورك، ص ٢١ أبو إسحاق الإسفرايينيّ، ص ٢١ أبو الحسن الأشعريّ/ الأشعريّ، ص ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳ أبو حنيفة، ص ٢٠ أبو منصور الماتريدي/ الماتريدي، حدث ص ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳ أصحاب أبي حنيفة، ص ٢٠ أهل السّنّة، ص ٢٠ الباقلاّنيّ، ص ٢١ الرّسول عليه السّلام، ص ٢٢ الشَّافعيّ، ص ٢٠ موسى عليه السّلام، ص ٢١

## كتب ومؤلّفات

البداية (من الكفاية)، ص ٢١ بداية الكلام، ص ٢٣ رسالة الاختلاف بين الأشاعرة والمائريديّة/ الرّسالة الشّريفة، ص ۲۰، ۲۳

كتب ومؤلّفات عثمان (بن عفّان)، ص ۱۰، ۱۸ خ ي ر عدنان، ص ٥، ١٠ الاختيار / المختار ، ص ١٤ التّبيين، ص ٢ علىّ (بن أبي طالب)، ص ١٠، ذ ه ب حياة الأنبياء عليهم السّلام في مذهب، ص ۲، ۱۶، ۱۶ قبورهم، ص ۱۳ عِياض (القاضي)، ص ١٦ ر ع ش شرح عقيدة الأستاذ أبي منصور (= حركة المرتعش، ص ١٤ الغزاليّ/ حجّة الإسلام، ص ١٤، السّيف المشهور في شرح عقيدة أبي منصور)، ص ١١ ر و د الفاروق (عمر بن الخطّاب)، ص إرادة، ص ۱۲، ۱۳، ۱۹ شرح مختصر ابن الحاجب، ص ١٥ س ع د شِكاية أهل السُّنَّة، ص ١٢، ١٤ الفُضَيْل (بن عِياض)، ص ٧ سعید/یسعد، ص ٥، ۱۱ عقيدة الطَّحاويّ/ عقيدةَ أبي جعفر الكَتَّاني، ص ٩ ش ق ی الطَّحاويّ، ص ٣، ١٥ شقی / یشقی، ۵، ۱۱ الماتُريديّ، انظر: أبو منصور القرآن/ الفُرقان، ص ٥، ٩، ١٤، مالك (بن أنس)، ص ٦، ١٨ ص و ف المالكتة، ص ٣ تصوّف، ص ٨ قصيدة نونيّة، ص ٤ محمّد/ أحمد/ المصطفى/ نبيّ الله ع ذ ب الموجز الكبير، ص ٢ تعذيب المطيع، ص ١٥ (الرسول الكريم)، ص ٥، ۱، ۱۱، ۱۸ ع ق د بلدان وأقاليم ومدن وأماكن عقیدة / عقائد، ص ۲، ۳، ٤، ۹، محمّد (؟ النزّاز) ص ٣ دمشق، ص ٤ 11.1. محمّد بن دقيق العيد القوصيّ، ص کیلان، ص ٤ ع ق ل عقل، ص ٥، ١٥ محمَّدُ بنُ أبي الطيِّب الشِّيرازيُّ مصطلحات الشَّافعيُّ، ص ٤ ك س ب الكَسْب، ص ١٤ أ م ن محيى الدّين النَّوَويّ، ص ١٣ ایمان، ص ۱۰، ۱۱، ۱۷ معروف (الكرخيّ)، ص ٧ ك ف , كفر / تكفير / يكفّر / مُكَفّر ، ص إيمان المُقلِّد، ص ١٣ المعتزلة، ص ٢، ٣ استثناء في الإيمان، ص ١١ ١٨، ١٤ المغربيّ، ص ٨ مُمْشاذ (الدينوريّ)، ص ٩ ك ل م ب د ع علم الكلام ص ٢ تبدیع، ص ٤، ۱۷ منصور بن عمّار، ص ۸ النّوريّ، ص ٨ ج ب ر ن ع م نعمة، ص ١٢، ١٥ جبر، ص ١٤ یحمی بن مُعاذ، ص ۸ ن ك ر ح ی ی إنكار الرّسالة بعد الموت، ص ١٢ أنبياء أحياءٌ في قبورهم، ص ١٢

# الفهارس

## ١) فهارس النّونيّة

أسماء الأعلام والجماعات والقبائل ابن أدهم، ص ٧ ابن الحاجب، ص ١٤ ابن الخطيب/ الأشعريّ الثّاني، ص ابن خفیف، ص ۹ ابن مسروق، ص ۸ ابن عطا، ص ٩ أبو بكر/ الباقلآنيّ، ص ١٢، ١٤ أبو تُراب عسكر (النّخشييّ)، ص أبو الحسن/ أبو الحسن الأشعري/ الأشعري/ الشّيخ أبو الحسن، ص ۲، ۳، ٤، ۲، ۱۰، ۱۱، ۲۱، ۱۳، ۱۶، ۱۵، ۱۲، أبو حامد الإشفَراينيّ، ص ١٦ أبو حنيفة/ النّعان، ص ٣، ٤، ٢، ۱۱، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۸ أبو العبّاس قاضي العسكر الحنفيّ، ص ۲ أبو عثمان الحبريّ، ص ٨ أبو الفوارس شاه الكرمانيّ، ص ٨ أبو القاسم/ الحافظ، ص ٢، ٤ أبو القاسم القُشَيْرِيّ / ابن هوازن،

ص ۱۲، ۱۲

الحنفية/ أصحاب الحنفية، ص ٢، 18,17,8,7 الحتراز، ص ۸ الخوَّاص، ص٩ الدّارانيّ، ص ٧ داود (الطّائيّ)، ص ٦ الدُّقِّ، ص ٩ ذو النّون، ص ٧ رويم، ص ٨ السّريّ (السَّقَطيّ)، ص ٧ سُفيان (الثّوريّ)، ص ٦ سَمُنون، ص ٨ الشَّافعيّ ص ٢، ٦، ١٨ الشَّافعيَّة/ أصحاب الشَّافعيّ ص ٢، الشِّبْلي، ص ٩ شقيق البلخي، ص٧ الشّيخ الإمام، (= والِّد تاج الدّين السّبكيّ)، ص ٣ الشّيطان، ص ٥، ١١ الصّدّيق (أبو بكر)، ص ١٠، ١٨ الطَّائِيِّ (داود بن نصر)، ص ٧ الطَّحاويّ، ص ٣ طيفور (أبو يزيد البسطامي)، ص

الحنابلة، ص ٣

أبو منصور المائريديّ، ص ١٢ أبو منصور البغدادي، ص ٤، ١٧ أبو يوسف (يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الكوفيّ)، ص ٣ أحمد (الرّسول الكريم)، انظر: محمّد أحمد/ ابن حنبل، ص ٦، ١٧ أحمد بن محمّد الشّيبانيّ، ص ٦ إسحاق، ص ٦ الأشاعرة/ الأشعريّة، ص ٣، ٤، ۱۱، ۱۲، ۱۳ إمام الحرمَين (الجُوَيْنيّ)، ص ١٣، ١٤ أهل التّجسيم، ص ٣ أهل السّنة والجماعة/ السّنة، ص 7, 7, 3, 1, 11, 11, 17,18 البُسْرِيّ، ص ٨ بشر بن الحارث الحافي، ص ٧ بُنان، ص ۹ البيهقيّ، ص ١٣ التُّسْتريّ، ص ٧ الثّقفِيّ، ص ٩ الجَلَّاء، ص ٩ الجنيد، ص ٨ حاتم (الأصمّ)، ص ٧ حارث المحاسبي، ص ٦

ميزان الاعتدال في نقد الرّجال (ثمانية أجزاء، تحقيق: الشّيخ عليّ محمّد معوّض والشّيخ عادل أحمد عبد الموجود)، لشمس الدّين محمّد بن أحمد الدّهبيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٩٥م.

الموسوعة الإسلاميّة: -EI': The Encyclopaedia of Islam, New Edition. ۱۲ Bde. Lei .den/London ۱۹۲۰-۲۰۰٤

الوافي بالوفيات (ثلاثون جزءاً)، لصلاح الدّين خليل بن أيبك الصّفديّ، دار النّشر فرانز شتاينر ١٩٦٢-١٩٩٩م.

وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان (ثمانية أجزاء، تحقيق د. إحسان عبّاس)، لأبي العبّاس شمس الدّين أحمد بن محمّد بن أبي بكر بن خلّكان، دار الثّقافة، بيروت ١٩٦٨م.

الوفيات للسّلاميّ (جزءان، تحقيق صالح مُهديّ عبّاس، د. بشّار عوّاد معروف)، لمحمّد بن رافع السّلاميّ أبي المعالي، مؤسّسة الرّسالة، بيروت ١٤٠٢هـ.

مسند أحمد (ستّة أجزاء)، لأبي عبد الله أحمد بن حنبل الشّيبانيّ، مؤسّسة قرطبة، مصر (بدون تاريخ).

مسند الرّبيع (تحقيق: محمّد إدريس وعاشور بن يوسف)، للرّبيع بن حبيب بن عمر الأزديّ البصريّ، دار الحكمة ومكتبة الاستقلال، بيروت وسلطنة عُمان ١٤١٥هـ.

مسند الشّهاب (جزءان، ط ۲، تحقيق: حمدي بن عبد الحميد السّلفيّ)، لأبي عبد الله محمّد بن سلامة بن جعفر القُضاعيّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت ١٤٠٧ه/١٩٨٦م.

مصتف ابن أبي شيبة (سبعة أجزاء، تحقيق: كمال يوسف الحوت)، لأبي بكر عبد الله بن محمّد بن أبي شيبة الكوفيّ، مكتبة الرّشد، الرّياض ١٤٠٩هـ.

معتصر المختصر (جزءان)، ليوسف بن موسى الحنفي أبو المحاسن، عالم الكتب ومكتبة المتنبّى، بيروت والقاهرة (بدون تاريخ).

المعجم الأوسط (عشرة أجزاء، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمّد وعبد المحسن بن إبراهيم الحسينيّ)، لأبي القاسم سليان بن أحمد الطّبرانيّ، دار الحرمين، القاهرة 1510ه.

المعجم المفصّل في شواهد النّحو الشّعريّة (ثلاثة أجزاء، ترقيم متواصل للصّفحات)، إعداد الدّكتور إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النّبويّ، لايدن ١٩٣٦-١٩٦٩م.

معجم المؤلّفين، تراجم مصنّفي الكتب العربيّة، لعمر رضا كحّالة، مطبعة التّرقيّ بدمشق، دمشق ١٣٧٦هـ/١٩٥٩م.

مميّزة مذهب الماتُريديّة عن المذاهب الغَيْريّة، لمحمّد الإسْبِريّ المشتهر بقاضي زاده، مخطوطة برلين رقم ٢٤٩٢، ورقة ٦٨ب إلى ٢٧٦.

المنجد في الأعلام (ط ٩)، دار المشرق، بيروت ١٩٧٨م.

منهاج السّنة النّبويّة (عشرة أجزاء، تحقيق: د. محمّد رشاد سالم)، لأبي العبّاس أحمد بن عبد الحليم بن تيميّة الحرّانيّ، مؤسّسة قرطبة، ١٤٠٦ه.

لسان العرب (ترتيب أبجديّ من أوائل الكلمات، تحقيق: عبد الله عليّ الكبير ومحمّد أحمد حسب الله وهاشم محمّد الشّاذليّ)، لابن منظور، دار المعارف، القاهرة ١٩٧٩م.

لسان الميزان (سبعة أجزاء، ط ٣، تحقيق: دائرة المعارف النظاميّة - الهند)، لأبي الفضل أحمد بن عليّ بن حجر العسقلانيّ الشّافعيّ، مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت 19٨٦/٨٨ م.

مجمع الأمثال (جزءان، تحقيق: محمّد محيي الدّين عبد المجيد)، لأبي الفضل أحمد بن محمّد الميدانيّ النّيسابوريّ، دار المعرفة، بيروت (بلا تاريخ).

مجمع الزّوائد (عشرة أجزاء)، لعليّ بن أبي بكر الهَيْثَميّ، دار الرّيّان للتّراث ودار الكتاب العربيّ، القاهرة وبيروت ١٤٠٧ه.

مجموع محمّات المتون، يشتمل على ستّة وسـتّين متناً في مختلف الفنون والعلوم، ط ٤، ١٣٦٩هـ/١٩٤٩م.

المُحَصَّل = محصّل أفكار المتقدِّمين والمتأخِّرين من الحكماء والمتكلِّمين (تحقيق: خسين أتاي)، مكتبة دار التُّراث، القاهرة ١٤١١ه/ ١٩٩١م.

مختصر تفسير ابن كثير: مختصر لتفسير الإمام الجليل الحافظ عماد الدّين أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدّمشقيّ المتوفّى سنة ٧٧٤ه (ثلاثة أجزاء، اختصار وتحقيق: محمّد على الصّابونيّ، ط ٧)، دار القرآن الكريم، بيروت ١٤٠٢هـ/١٩٨١م.

المزهر في علوم اللّغة وأنواعها (جزءان، تحقيق: فؤاد عليّ منصور)، لجلال الدّين عبد الرّحان بن أبي بكر السّيوطيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٩٨م.

المستطرف في كلّ فنّ مستظرف (جرءان، ط ٢، تحقيق: د. مفيد محمّد قميحة)، لأبي الفتح شهاب الدّين محمّد بن أحمد الأبشيهيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٨٦م. المستقصى من أمثال العرب (ط ٢)، لأبي القاسم محمود بن عمر الزّمخشريّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٨٧م.

- قِرَى الضَّيْف (تحقيق عبد الله بن حمد المنصور)، لأبي عبد الله محمّد بن عبيد بن سفيان بن قيس، أضواء السّلف، الرّياض ١٩٩٧م.
- قوت القلوب في معاملة المحجوب ووصف طريق المريد إلى مقام التّوحيد، لأبي طالب محمّد بن عليّ بن عطيّة الحارثيّ المكيّ، القاهرة ١٣٥١ه/١٩٣٢م.
- كتاب التوحيد (تحقيق فتح الله خُلَيْف)، للإمام أبي منصور الماتريديّ، دار الجامعات المصريّة، (بدون تاريخ وبدون مدينة النّشر).
- كتاب التوحيد (بكر طوبال اوغلى ومحمّد آروتشي)، للإمام أبي منصور الماتريديّ، أنقرة ٢٠٠٣هـ/٢٠٠م.
- كتاب حجج القرآن (تحقيق: أحمد عمر المحمصانيّ، ط ٢)، لأبي الفضائل أحمد بن محمّد بن المُظفّر بن المختار الرّازيّ، دار الرّائد العربيّ، بيروت ١٩٨٢م.
- كتاب جمهرة الأمثال (تحقيق محمّد أبي الفضل إبراهيم وعبد المجيد قطامش، ط٢)، ، لأبي هلال العسكريّ، دار الفكر، بيروت ١٩٨٨م.
- كتاب المواقف (تحقيق: د. عبد الرّحمن عميرة)، لعضد الدّين عبد الرّحمن بن أحمد الإيجيّ، دار الجليل، بيروت ١٩٩٧م.
- كتب ورسائل وفتاوى ابن تيميّة في العقيدة (سبعة أجزاء، تحقيق: عبد الرّحمن محمّد قاسم النّجديّ)، لأبي العبّاس أحمد بن عبد الحليم بن تيميّة الحرّانيّ، مكتبة ابن تيميّة.
- كشف الخفاء (جزءان، ط ٤، تحقيق: أحمد القلاش)، لإسماعيل بن محمّد العجلونيّ الجراحيّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت ١٤٠٥ه.
- كشف الظّنون (جزءان)، لمصطفى بن عبد الله القسطنطينيّ الروميّ الحنفيّ (حاجي خليفة)، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.
- كشف المحجوب (تحقيق: . Nicholson, London ١٩٥٩ه. .
- الكواكب السّائرة بمناقب أعيان المائة العاشرة (ثلاثة أجزاء، تحقيق: جبرائيل سليمان جبّور، الناشر محمّد أمين دمج وشركاه)، للشّيخ نجم الدّين الغزّيّ، بيروت (بدون تاريخ).

العظمة (خمسة أجزاء، تحقيق: رضاء الله بن محمّد إدريس المباركفوريّ)، لأبي محمّد عبد الله بن محمّد بن جعفر بن حيّان الأصبانيّ، دار العاصمة، الرّياض ١٤٠٨هـ.

العقائد النسفية، لنجم الدين النسفيّ السمرقنديّ، أبي حفص عمر بن محمّد بن أحمد بن إسهاعيل، انظر: شرح العقائد النسفيّة (حقّقه: طه عبد الرّؤوف سعد)، لسعد الدّين التّفتازانيّ، مسعود بن عمر بن عبد الله، ومعه كتاب: العقائد النّسفيّة.

غاية المرام في علم الكلام (تحقيق: حسن محمود عبد اللّطيف)، لسيف الدّين الآمديّ، القاهرة ١٣٩١ه/ ١٩٧١م.

فتح الباري (ثلاثة عشر جزءاً، تحقيق: محمّد فؤاد عبد الباقي ومحبّ الدّين الخطيب)، لأبي الفضل أحمد بن عليّ بن حجر العسقلانيّ، دار المعرفة، بيروت ١٣٧٩هـ.

فخر الدّين الرّازيّ وآراؤه الكلاميّة والفلسفيّة، لمحمّد صالح الزّركانيّ، دار الفكر، بيروت (إعادة طبع) ١٣٨٣هـ/١٩٦٣م.

الفردوس بمأثور الخطاب (خمسة أجزاء، تحقيق: السّعيد بن بسيوني زغلول)، لأبي شجاع شيرويه بن شيرويه الدّيلميّ الهمذانيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٨٦م.

فصل المقال في شرح كتاب الأمثال (تحقيق: د. إحسان عبّاس ود. عبد المجيد عابدين، ط ٣)، لأبي عبيد البكريّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت ١٩٨٣م.

الفصل في الملل والأهواء والتحل (خمسة أجزاء)، لأبي محمّد عليّ بن أحمد بن سعيد بن حزم الظّاهريّ، مكتبة الخانجيّ، القاهرة (بدون تاريخ).

الفهرست، لأبي الفرج إسحاق النّديم، دار المعرفة، بيروت ١٣٩٨هـ/١٩٧٨م.

الفوائد البهيّة في تراجم الحنفيّة، مع التعليقات السَّنيّة على الفوائد البهيّة (عُنيَ بتصحيحه وتعليق بعض الزّوائد عليه: محمّد بدر الدّين أبو فراس النّعانيّ)، لأبي الحسنات محمّد عبد الحيّ اللّكنويّ الهنديّ، دار الكتاب الإسلاميّ (بدون تاريخ وبدون مدينة النّشر). فيض القدير (ستّة أجزاء)، لعبد الرؤوف المناويّ، المكتبة التّجاريّة الكبرى، مصر مصر ١٣٥٦ه.

Schlegell, Barbara Rosenow von: Sufism in the Ottoman Arab World: شليغل: Shaykh ʿAbd al-Ghanī al-Nābulusī (d. ١١٤٣/١٧٣١), Ph. D. Dissertation.
Berkeley ١٩٩٧

صحيح ابن خُزَيْمة (أربعة أجزاء: تحقيق د. محمّد مصطفى الأعظميّ)، لأبي بكر محمّد بن السحاق بن خزيمة السسّلَميّ النّيسسابوريّ، المكتب الإسلاميّ، بروت ١٣٩٠هـ/١٩٧٠م.

صحيح البخاريّ (ستة أجزاء، ط ٣، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا)، لأبي عبد الله محمّد بن إسماعيل البخاريّ الجعفيّ، دار ابن كثير واليامة، بيروت ١٤٠٧ه ١٩٨٧م. صحيح مسلم (خمسة أجزاء، تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي)، للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجّاج القشيريّ النّيسابوريّ، دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت (بدون تاريخ).

الضّوء اللّامع لأهل القرن التّاسع (أحدَ عشرَ جزءاً في شـتّة مجلّدات)، لـشمس الدّين محمّد بن عبد الرّحمن السّنخاويّ، مكتبة القدسيّ، القاهرة ١٣٥٣-١٣٥٥هـ/ ١٩٣٤-١٩٣٦م.

طبقات الحنفيّة، انظر: الجواهر المضيّة.

صوم القلب، انظر: إدوارد بدين.

طبقات الشّافعيّة الكبرى (عشرة أجزاء، تحقيق: مجمود محمّد الطناحيّ وعبد الفتّاح محمّد الحلو)، لتاج الدّين أبي نصر عبد الوهّاب بن عليّ بن عبد الكافي السّبكيّ، مطبعة عيسى البابي الحلميّ، (الطّبعة السّابعة) القاهرة ١٩٧٦م.

طبقات الصّوفيّة (تحقيق: نور الدّين شريبة)، لأبي عبد الرّحمن السُّلميّ، مكتبة الخانجيّ بالقاهرة، القاهرة ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م.

طبقات المعتزلة (تحقيق: Susanna Diwald-Wilzer)، لأحمد بن يحيى بن المُرتضى، دار المنتظر، بيروت ١٤٠٩هـ/١٩٨٨م.

الطّريقة المحمّديّة في بيـان السّيرة النّبويّة الأحمديّة، للعلّامة البِرْكِلِيّ/ البركويّ الرّوميّ، القاهرة (بدون تاريخ).

سِير أعلام النُّبلاء (ثلاثة وعشرون جزءاً، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمّد نعيم العِرْقْسوسيّ، ط ٩)، لأبي عبد الله محمّد بن أحمد بن عثان بن قايماز الذّهبيّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت ١٤١٣ه.

سيزكين = Sezgin, Fuat. Geschichte des arabischen Schrifttums. ١٩٦٧ff. Leiden

الشّامل في أصول الدّين (ج ١، تحقيق: علي سامي النّشّاروفيصل بدير عُون وسُهير محمّد مختار)، منشأة المعارف بالإسكندريّة ١٩٦٩م.

شذرات الذّهب في أخبار من ذهب (أربعة أجزاء)، لأبي الفلاح عبد الحيّ بن أحمد بن محمّد بن العماد الدّمشقيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت (بدون تاريخ).

شرح سنن ابن ماجة للسيوطيّ وعبد الغنيّ وفخر الحسن الدّهلويّ، قديمي كتب خانة، كراتشي (بدون تاريخ).

شرح العقائد النسفيّة (حقّقه: طه عبد الرّؤوف سعد)، لسعد الدّين التّفتازانيّ، مسعود بن عبد الله، ومعه كتاب: العقائد النسفيّة، لنجم الدّين النّسفيّ السّمرقنديّ، أبي حفص عمر بن محمّد بن أحمد بن إسهاعيل، المكتبة الأزهريّة للتّراث، القاهرة 1211ه/٢٠٠٠م.

شرح الفقه الأكبر لأبي حنيفة النّعان (تحقيق: مروان محمّد الشّعّار)، للملّا عليّ بن سلطان محمّد القاري، دار النّفائس، بيروت ١٤١٧هـ/١٩٩٧م.

شرح قصيدة ابن القيم = توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح قصيدة الإمام ابن القيم (جزءان، تحقيق: زهير الشّاويش، ط ٣)، لأحمد بن إبراهيم بن عيسى، المكتب الإسلاميّ، بيروت ١٤٠٦ه.

شرح المقاصد (خمسة أجزاء، تحقيق: الدَّكتور عبد الرّحن عميرة)، لمسعود بن عمر بن عبد الله الشّهير بسعد الدّين التفتزانيّ، القاهرة ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م.

الشّقائق النعمانيّة في علماء الدّولة العثمانيّة، العقد المنظوم في ذكر أفاضل الرّوم، لعصام الدّين أحمد طاشكبري زاده، دار الكتاب العربيّ، بيروت ١٣٩٥هـ.

الدُّرَّة اليتيمة: الدِّرّة اليتيمة في أخبار الأمم القديمة، وهي الجزء الثّاني من كتاب: كنز الدّرر وجامع الغُرر (تسعة أجزاء، والجزء الثّاني تحقيق: إدوارد بدين)، لأبي بكر بن عبد الله بن أيبك الدّواداريّ، بيروت ١٤١٤هه/١٩٩٤م.

الدّيباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، لإبراهيم بن عليّ بن محمّد بن فرحون اليعمريّ المالكيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت (بدون تاريخ).

رسالة في الفرق بين مذهب الأشاعرة والمائريديّة ، للفاضل نوعيّ أفندي، (مخطوطة تتألّف من أربع صفحات، ورقة ٣٩ آ إلى ٤٠ ب، وهي جزء من مخطوطة لايدن، رقم ١٨٨٢).

Roots of Synthetic Theology in Islām, A study of the Theology of Abū Manṣūr al-.Māturīdī, by Mustafa Cerić, Kuala Lumpur ١٩٩٥

روضات الجنّات في أصول الاعتقادات، لكافي حسن أفندي الآقحصاريّ، (مخطوطة Staatsbibliothek, Preuss.Kulturbesitz, Orientabteilung, Signatur: Wetzstein II (۱۷۵۷; fol. 9 ۱۵-۱۰۷b und Wetzstein II ۱۷۹٤; fol. ۳۳b

الرّوضة البهيّة فيما بين الأشاعرة والمائريديّة، للحسن بن عبد المحسن المشهور بأبي عُذْبة، دائرة المعارف النّظاميّة، حيدر آباد الدّكن، شهر رجب سنة ١٣٢٢ هـ.

سُنن ابن ماجة (جزءان، تحقيق: محمّد فؤاد عبد الباقي)، لأبي عبد الله محمّد بن يزيد القزوينيّ، دار الفكر، بيروت (بدون تاريخ).

سُنن البيهقيّ الكبرى (عشرة أجزاء، تحقيق: محمّد عبد القادر عطا)، لأحمد بن الحسين بن عليّ بن موسى أبو بكر البيهقيّ، مكتبة دار الباز، مكّة المكرّمة ١٤١٤هـ/١٩٩٤م.

سُنن الدّارميّ (جزءان، تحقيق: فوّاز أحمد زمرلي وخالد السّبع العَلَميّ)، لأبي محمد عبد الله بن عبد الرّحمن الدّارميّ، دار الكتاب العربيّ، بيروت ١٤٠٧هـ.

السّنّة لابن أبي عاصم (جزءان، تحقيق: محمّد بن ناصر الدّين الألبانيّ)، لعمرو بن أبي عاصم الضّحّاك الشّيبانيّ، المكتب الإسلاميّ، بيروت ١٤٠٠هـ.

السّنّة للخلاّل (ثلاثة أجزاء، تحقيق: د. عطيّة الزّهرانيّ)، لأبي بكر أحمد بن محمّد بن همّد بن هارون بن يزيد الخلّال، دار الرّاية، الرّياض ١٤١٠هـ.

تهذيب الكمال (خمسة وثلاثون جزءاً، تحقيق: د. بشّار عوّاد معروف)، لأبي الحجّاج يوسف بن الزّكيّ عبد الرّحن المزّيّ، مؤسّسة الرّسالة، بيروت ١٤٠٠هـ/١٩٨٠م. التّوحيد.

جامع العلوم والحكم، لأبي الفرج عبد الرّحمن بن أحمد بن رجب الحنبليّ، دار المعرفة، ببروت ١٤٠٨ه.

الجمع بين رجال الصّحيحين: كتاب الجمع بين كتابَيْ أبي نصر الكلاباذيّ وأبي بكر الإصبهانيّ رحمها الله تعالى في رجال البخاريّ ومسلم (جزءان)، لأبي الفضل محمّد بن طاهر بن عليّ المقدسيّ، يُعرف بابن القيسرانيّ الشّيبانيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٤٠٥ه. جمهرة الأمثال، انظر: كتاب جمهرة الأمثال.

الجواهر المضيّة في طبقات الحنفيّة، لعبد القادر بن أبي الوفاء بن محمّد القُرَشيّ، مير محمّد كتب خانه، كراتشي ١٣٣٢هـ/١٩١٨م.

حجج القرآن، انظر: كتاب حجج القرآن.

الحديقة النديّة، شرح الطّريقة المحمّديّة (جزءان)، لعبد الغنيّ الحنفيّ ابن النّابُلُسيّ، إلى النّابُلُسيّ، إستنبول ١٢٩٠هـ/١٨٧٣م.

خزانة الأدب وغاية الأرب (جزءان، تحقيق: عصام شعيتو)، لتقيّ الدّين أبي بكر عليّ بن عبد الله الحمويّ الأزراريّ، دار ومكتبة الهلال، بيروت ١٩٨٧م.

خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر (أربعة أجزاء)، لمحمّد بن فضل الله بن محبّ الله، دار صادر، بيروت (بدون تاريخ؛ عن المطبعة الوهبيّة، القاهرة ١٢٨٤هـ).

خلاصة البدر المنير (جزءان، تحقيق: حمدي عبد المجيد إسهاعيل السّلفيّ)، لعمر بن عليّ الملقّن الأنصاريّ، مكتبة الرّشد، الرّياض ١٤١٠هـ.

الدّراية في تخريج أحاديث الهداية (جزءان، تحقيق: السّيّد عبد الله هاشم اليمانيّ المدنيّ)، لأبي الفضل أحمد بن عليّ بن حجر العسقلانيّ، دار المعرفة، بيروت (بدون تاريخ).

الدُّرر الكامنة في أعيان المئة الثّامنة (خمسة أجزاء، تحقيق محمّد سيّد جاد الحقّ)، لشيخ الإسلام شهاب الدّين أحمد بن حجر العسقلانيّ، دار الكتب الحديثة، القاهرة ١٣٨٥هـ/١٩٦٦م.

- تحقيق الانتصار في اتفاق الأشعريّ والمائريديّ على خلق الاختيار، للشّيخ عبد الغنيّ الحنفيّ ابن النّابلسيّ، (وهي مخطوطة محفوظة بالمكتبة الظّاهريّة، رقم ٧٦٠٥، ورقة ١٦ إلى ٢٥ب، بخطّ محمّد بن الحاجّ إبراهيم الدَّكُدُكُمِي المتوفَّ سنة ١٣١ هـ/١٧١٨م).
- التّدوين في أخبار قزوين (أربعة أجزاء، تحقيق: عزيز الله العطارديّ)، لعبد الكريم بن محمّد الرّافعيّ القزوينيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٨٧م.
- تذكرة الحفّاظ (ط٣)، لشمس الدّين أبي عبد الله محمّد بن أحمد بن عثمان الدّهبيّ، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانيّة بحيدر آباد الدّكن، الهند، ١٣٧٥هـ/١٩٥٥م.
- التّعاريف = التّوقيف على محمّات التّعاريف (تحقيق: محمّد رضوان الدّاية)، لمحمّد عبد الرّؤوف المناويّ، دار الفكر المعاصر ودار الفكر، بيروت ودمشق ١٤١٠هـ.
- التّعريفات (تحقيق: إبراهيم الأبياريّ)، لعليّ بن محمّد بن عليّ الجرجانيّ، دار الكتاب العربيّ، بيروت ١٤٠٥ه.
- التّعرّف لمذهب أهل التّصوّف (تحقيق: آربري)، لأبي بكر محمّد بن إسحاق البخاريّ الكلاباذيّ، مصر ١٩٣٣هـ/١٩٥٣م.
- تفسير ابن كثير (أربعة أجراء)، لأبي الفداء إسهاعيل بن عملا بن كثير الدّمشقيّ، دار الفكر، ببروت ١٤٠١هـ.
- تفسير الطّبريّ (ثلاثون جزءاً)، لأبي جعفر محمّد بن جرير بن يزيد بن خالد الطّبريّ، دار الفكر، بيروت ١٤٠٥هـ.
- تفسير القرطبيّ (عشرون جزءا، ط ٢، تحقيق: أحمد عبد العليم البردونيّ)، لأبي عبد الله محمّد بن أجمد بن أبي بكر بن فرح القرطبيّ، دار الشّعب، القاهرة ١٣٧٢ه.
- تلخيص الحبير (أربعة أجزاء، تحقيق: السّيّد عبد الله هاشم اليهانيّ المدنيّ)، لأبي الفضل أحمد بن علىّ بن حجر العسقلانيّ، المدينة المنوّرة ١٣٨٤هـ/١٩٦٤م.
- تهذيب الأسهاء، لأبي زكريًا محيي الدّين يحيى بن شرف بن مري بن حسن بن حسين بن حزام، دار الفكر، بيروت ١٩٩٦م.

- الأعلام: قاموس تراجم لأشهر الرّجال والنّساء من العرب والمستعربين والمستشرقين (الطّبعة الخامسة)، لخير الدّين الزِّرِكْلي، دار العلم للملايين، بيروت أيّار (مايو) 19٨٠م.
- أنساب الأشراف (الجزء الأوّل، تحقيق: الدكتور محمّد حميد الله)، لأحمد بن يحبى المعروف بالبلاذُريّ، دار المعارف بمصر، القاهرة ١٩٥٩م.
- البداية والنّهاية (أربعة عشر جزءاً)، لإسماعيل بن عمر بن كثير القُرَشيّ أبي الفداء، مكتبة المعارف، بيروت (بدون تاريخ).
- Brockelmann, Carl: GAL = Geschichte der arabischen Litteratur. ۲ Bde. ۲. بروکلهان: .Aufl., Leiden ۱۹٤٣-۱۹٤٩. Supplement, ۳ Bde. Leiden ۱۹۳۷-۱۹٤۲
  - بهجة الطَّائفة: انظر: إدوارد بدين.
- تاريخ الأدب العربيّ (جـزءان)، لعمـر فـرّوخ، دار العـلم للملايـين، (ج ١) بـيروت ١٣٨٥هـ/١٣٨٥ م.
- تاريخ جرجان (تحقيق: د. محمّد عبد المعيد خان)، لأبي القاسم حمزة بن يوسف الجرجانيّ، عالم الكتب، بيروت ١٤٠١هـ/١٩٨١م.
- تاريخ الطّبريّ (خمسة أجزاء)، لأبي جعفر محمّد بن جرير الطّبريّ، دار الكتب العلميّة، ببروت ١٤٠٧ه.
- تأويل مختلف الحديث (تحقيق: محمّد زهري النّجّار)، لأبي محمّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدّينوريّ، دار الجيل، بيروت ١٣٩٣هـ/١٩٧٢م.
- التّبصير في الدّين وتمييز الفرقة النّاجية عن الفرق الهالكين (تحقيق: كمال يوسف الحوت)، لطاهر بن محمّد الإسفرايينيّ، عالم الكتب، بيروت ١٩٨٣م.
- تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعريّ (ط ٣)، لعليّ بن الحسن بن هبة الله بن عساكر الدّمشقيّ، دار الكتاب العربيّ، بيروت ١٤٠٤ه.
- تحفة الطّالب (تحقيق: عبد الغنيّ بن حميد بن محمود الكبيسيّ)، لإبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدّمشقيّ، دار حراء، مكّة ١٤٠٦هـ.

## سرد مصادر التّحقيق

أبجد العلوم (ثلاثة أجزاء، تحقيق: عبـد الجبّـار زَكّار)، لـصديق بـن حسن القَنَّـوْجيّ، دار الكتب العلميّة، بيروت ١٩٧٨م.

الأحاديث المختارة (عشرة أجزاء، تحقيق: عبد الملك بن عبد الله بن دهيش)، لأبي عبد الله محمّد بن عبد الواحد بن أحمد الحنبليّ المقدسيّ، مكتبة النّهضة الحديثة، مكّة المكرّمة ١٤١٠ه.

الاختلاف بين الأشاعرة والمائريديّة في اثنتيْ عشرة مسألة ، لابن كمال باشا، (رسالة مسجّلة على أنّها مخطوطة في المكتبة السّليّانيّة/تيرنوفالي Süleymaniye/Tırnovalı وتحمل رقم ٢/١٨٤٧، ورقة ٥٩-٥٧).

إدوارد بدين: Badeen, Edward: Zwei mystische Schriften des 'Ammār al-Bidlīsī, إدوارد بدين: Beiruter Texte und Studien. Band ٦٨. Stuttgart: Steiner ١٩٩٩ (ويشمل هذا الكتاب النّصّ العربيّ للكِتابين: بهجة الطّائفة وصوم القلب، وهما من تأليف: عمّار البِدْليسيّ).

الأربعين في أصول الدّين (تحقيق: أحمد حجازي السَّقّا)، للإمام فخر الدّين الرّازيّ، مكتبة الكلّيّات الأزهريّة، القاهرة ١٩٨٦م.

أُسْد الغابة في معرفة الصّحابة، لعزّ الدّين عليّ بن محمّد بن الأثير، القاهرة ١٢٨٤-١٢٨٦هـ /١٨٦٧م.

إشارات المرام من عبارات الإمام، للعلّامة البياضيّ، القاهرة ١٤٦٨هـ/١٩٤٩م.

الإصابة في تمييز الصّحابة (ثمانية أجزاء، تحقيق: علّيّ محمّد البجاويّ)، لشهاب الدّين أبي الفضل أحمد بن عليّ بن حَجَر العسقلانيّ، دار الجيل، بيروت ١٤١٢هـ/١٩٩٢م. اعتقاد أهل السّنة (أربعة أجزاء، تحقيق: د. أحمد سعد حمدان)، لأبي القاسم هبة الله بن

الحسن بن منصور اللّالكائيّ، دار طيبة، الرّياض ١٤٠٢هـ.

هُوَ ﴾ '``، وقولِه تعالى: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنَا ﴾ '``. فلا يتّجه لأهل السّنة خلاف في أنّه قديم. وأمّا إن أريد تصديقَه رسلَه عليهم السّلام، بإظهار المعجزات على أيديهم، فهو من صفات الأفعال. وقد عُلِم الخلاف فيما بين الفريقين: الأشاعرة والماتُريديّة. وظاهرُها يدلّ على أنّه صدَّقَهم بكلام في ادّعاء الرّسالة، كما دلّ قولُه تعالى: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ ﴾ لله قديم قائم بذاته الله على هذا، إنّ المعجزة [ص٧٦] دلّت على تصديقٍ من الله قديم قائم بذاته جلّ وعزّ.

قال الإمام السنوسيّ " رحمه الله: إنّه تبارك وتعالى أشار إلى تصديق الرّسل عليهم السّلام بفعلٍ أوجدَه خارقاً للعادة، تحدّى به الرّسول، أي ادّعاه قبل وقوعه. وطلبه من المولى تبارك وتعالى دليلاً على صدقِه في كلّ ما يُبلّغ عنه، فأوجدَه تبارك وتعالى، على المولى تبارك وتعالى، على وفق دعواه، وأعجز سبحانه وتعالى كلّ من يقصد تكذيبَه ومعارضتَه، أنْ يأتيّ بمثل ذلك الخارق، يتنزّل هذا الفعل من المولى، تبارك وتعالى، باعتبار الوضع والعادة والفعل، وقرينتُه ذلك الخارق بمنزلة التصريح بالكلام بصدق رُسُله عليهمُ الصّلاة والسّلام، بحيث لا يجد الموفّق فرقاً بين تصديق الله تعالى لرسله عليهم السّلام بهذا الفعل الموصوف بما سبق، وبين تصديقهم بكلامه الصّريح.

وقال إمام الحرمين: إنّا نجعل إظهار المعجزة تصديقاً بمنزلة أن يقول: جعلتُه رسولاً وأنشأتُ الرّسالةَ فيه. كقولك: جعلتُكَ وكيلاً، واستنبأتُك لشأني، من غير قصدٍ إلى إعلام وإخبارٍ بما ثَبَتَ. انتهى، والله تعالى أعلم.

\* \* \*

۳۲۱ آل عمران ۱۸/۳

۳۲۲ طه ۲۰/۲۰.

۳۲۳ الفتح ۸۹/۶۸.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٢٤</sup> هو أبو عبد الله محمّد بن يوسف بن عمر بن شُعَيْب السّنوسيّ الحسنيّ، ولد في تلمسان سنة ٨٣٨هـ/١٤٣٥م أو ٨٣٩هـ/١٤٣٦م وتوفيّ سنة ٨٩٥هـ/١٤٩٠م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص٢٠.

لغير الحنفيّة، وليس كذلك. [ص٧٥] وقد حكى الأشعريّ الخلافَ لغيرهم في مقالة مفردة أملاها في هذه المسألة. ومن ذهب إلى أنّه يعني الإيمان مخلوق الحارث المحاسبيّ أملاها في هذه المسألة ومن ذهب إلى أنّه يعني الإيمان وجعفر بن حرب والله بن كُلاّب الله بن كُلاّب وعبد العزيز المكيّ المحكيّ الله من أهل المتنظر، ثمّ قال: وذكر عن ابن حَنْبَل المحكيّ وجهاعة من أهل الحديث أنّهم يقولون: إنّ الإيمان غير مخلوق.

والإمام الأشعري مال إلى أنّ الإيمان غير مخلوق. ووجمه بما حاصِلُه أنّ إطلاق الإيمان في قول من قال: إنّ الإيمان ينطبقُ على الإيمان الّذي هو صفات الله تعالى، لا من أسمائه تعالى، كما نطق به الكتاب العزيز: ﴿الْمُؤْمِنُ ﴾ ٢٠٠ . وإيمانه تعالى هو تصديقه في الأزل بكلامه القديم، إخبارُه الأزليّ بوحدانيّته تعالى، كما دلّ عليه قولُه تعالى: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لاَ إِلَهَ إِلاّ أَنَا ﴾ ٢٠٠ ، ولا يقال إنّ تصديقَه تعالى مُحْدَث، ولا مخلوق، تعالى أن يقوم به حادث.

قلتُ: اعْلَمْ أَنّه لا يتحقّق في هذه المسألة عند التّأمّل محلُّ خلاف، لأنّ الكلامَ إن كان في الإيمان المكلَّف به، فهو فعل قلبيّ يُكتسَب بمباشرة أسباب محصّلة للمخلوق، فلا يتّجه خلاف في كونه مخلوقاً. وإن أريدَ الإيمان الّذي دلّ عليه اسمُه تعالى: ﴿الْمُؤْمِنُ ﴾، فهو من صفاته تعالى، بمعنى أنّه المُصدِّق لإخباره بوحدانيّته تعالى في قولِه: ﴿شَهِدَ اللهُ أَنّهُ لَا إِلهَ إِلّا

<sup>&</sup>lt;sup>٣١٤</sup> هو أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبيّ العَنَزيّ، من علماء مشايخ الصّوفيّة بعلوم الطّاهر وعلوم المعاملات والإشارات (ت ٢٤٣هـ/٨٥٧م). انظر طبقات الصّوفيّة، ص ٥٦-٦٠ وسيسكين، ج ١، ص ٦٣٩–٦٤٢.

هو أبو الفضل جعفر بن حرب الهَمَداني (ت ٢٣٦هـ/٨٥٠م)."، أحد تلامذة أبي الهُذَيْل العَلاّف (ت ٨٥٠هـ ٢٢٦هـ/٨٤٠م أو ٢٢٧هـ أو ٢٣٥هـ). سيسكين، ج ١، ص ٦١٩.

۳۱۳ هو أبو محمّد عُبد الله بن سعيد بن محمّد بن كُلاّب القَطّان البصريّ (ت ٢٤٠هـ/٨٥٤م). سيسكين، ج ١، ص ٩٥.

٣١٧ لعلّه عبد العزيز بن يحبي بن مسلم الكنانيّ المكيّ (ت ٢٣٥هـ/٨٤٩م). سيسكين، ج ١، ص ٦١٧.

٣١٨ هو أبو عبد الله أحمد بن محمّد بن حنبل الشّيبانيّ، إمام المذهب الحنفيّ، ولد في بعداد سنة ١٦٤هـ/٧٨٠م وتوفيّ فيها سنة ٢٤١هـ/٨٥٥م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٢٧٢.

۳۱۹ الحشر ۲۳/۵۹.

٣٠٠ طه ١٤/٢٠، ولقد ورد في النّصّ بدل "إنّي"، "اني".

يُتَصَوَّر انفكاكُ ذلك. فالقائم [ص٧٤] بذات الله تعالى هو المدلول لفعل القارئ، وهو الكلامُ التفسيّ. والقائم بنفس القارئ هو صفة العلم بتلك المعاني النّظميّة، لا صفة الكلام. أرأيْتَ قارئَ هُأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ " ؟ فإنّا قام بذاته علمٌ بأنّ الله تعالى طلبَها من المكلّفين، لا طلبَها أو إقامتها، وكذا كلُّ ناقل كلام الغير، من أمره ونهيه وخبره، لم يقم بنفسه منه كلامٌ، بل علم بأنّ ذلك الغيرَ أمرٌ أو نهي أو خبرٌ.

فَإِن قيل: فَكيف قال أهل السّنّة: القراءة الحادثة - أعني أصوات القارئ <sup>٣٠٩</sup> المكتسبة له - والكتابة كذلك، والمقروء <sup>٣١٠</sup>، والمكتوب، والمحفوظ، قديمٌ؟ وهذا يقتضي قيامه، أي المعنى القديم، بنفس الإنسان، لأنّ المحفوظ مودّعٌ في القلب.

فالجواب: إنّه ظاهر فيما ذكر، غير أنّهم لم يريدوا هذا الظّاهر، بل تساهلوا في هذا اللّفظ، وصرّحوا بتساهلهم حيث أعقبوا هذا الكلام بقولهم: ليس المقروء " والمكتوب والمحفوظ حإلّا في اللّسان ولا في القلب ولا في المصحف. لأنّ المراد به المعلوم، والقراءة: المفهوم من الخطّ والمفهوم من الألفاظ المسموعة. وبعضُهم يقول: ما دلّت عليه القراءة والكتابة، وهذا تصريح منهم بأنّ المعنى المعلوم ليس حإلّا في القلب، وإنّا الحالُّ فيه نفسٌ تفهمُه ونفسُ المُعْلَم به، وأمّا ما هو متعلّقُ العلم والفهم فليس حإلّا فيه. ومتعلّقُ العلم والفهم تعالى في لسان هو القديم. بل قد نقل بعضُهم أنّهم منعوا من إطلاق القول بحلول كلامه تعالى في لسان أو قلب أو مصحف. وإن أريد به اللّفظيّ رعايةً للأدب لئلاّ يسبق إلى الفهم إرادة النّفسيّ القديم.

أقول وبالله التوفيق: إنّ قول ابن هُمام في المسايرة "أ": المسألة الثّانية لمسائل الحنفيّة خلاف في أنّ الإيمان مخلوق أو غير مخلوق يؤذِن "" بأنّ الخلاف في المسألة غير معروف

<sup>&</sup>lt;sup>۳۰۸</sup> تجد هاتین انکلمتین فی البقرة ۲/۲۶ و ۸۲ و ۱۱۰، ثمّ النساء ۷۷/۶ و ۱۰۳، ثمّ الأنعام ۷۲/۳، فیونس ، ۸۷/۱۰ ثمّ الحجّ ۷۸/۲۲، فالنّور ۵۶/۲۶، ثمّ الرّوم ۳۱/۳۰، ثمّ المجادلة ۱۳/۵۸ وفی المزّمّل ۲۰/۷۳.

٣٠٩ في الأصل: القاري.

٣١٠ في الأصل: المقرو.

٣١٦ في الأصل: المقرو.

٢٦ في الأصل: المسائرة، وهو المسايرة في العقيدة المنجية في الآخرة.

٣١٣ في الأصل: يوذن.

أنّ ما وافق لفظُه لفظَ القرآن، إنْ لم يُقصد به القرآن لا يكون قرآناً، ولا هو كلام الله تعالى. فبطل ما تمسّكوا به، أعنى علماء بخارى.

ولإبطاله وجه آخر، وهو أنّه يلزم أيضاً كون كلّ ذاكر لله تعالى، مِنَ القائل: سبحان الله، والحمد لله، ونحوها، بل كلّ متكلّم في أيّ غرضِ فرْضٍ، وإن لم يوافق كلامُه نظمَ الله، والحمد لله، وخوها، بل كلّ متكلّم في أيّ غرضِ فرْضٍ، وإن لم يوافق كلامُه نظمَ القرآن إلّا في أجزاء منه، قد قام به ما ليس بمخلوق من معاني كلام الله تعالى، وذلك لا يقوله ذو لبّ. إذ من تلك الأجزاء ما يطابق المعنى [ص٧٧] القائم بذاته تعالى، إذ قلّ أن لا يشتمل على كلمة مثلها واقع في القرآن. فإن كان قيام ما ليس بمخلوق بالمتكلّم لغرضٍ من الأغراض، باعتباره موافقة لفظه لفظ القرآن، فلا تَخصوا الإيمانَ، بل كلّ متكلّم يلزم قيام ما ليس بمخلوق به، باعتبار قصده قراءة القرآن بذلك، لم يلزم مُدَّعاهم من كون قيام ما ليس بمخلوق. فإنّ التّلفّظ بالشّهادتين إقرار بالتّصديق لم يُقصَد به قراءة القرآن.

ونص كلام أبي حنيفة في الوصيّة صريح في خلق الإيمان، حيث قال: نُقِرّ بأنّ العبدَ مع جميع أعاله وإقراره ومعرفته مخلوق، إلح. وليس المراد بالوصيّة الوصيّة الَّتي كتبها لعثمان البَتيّ البَتيّ – بفتح الموحّدة وتشديد المثنّاة – فقيهِ البصرة في الرّد على المبتدعة، بل المراد الوصيّة الَّتي كتبها لأصحابه في مرض موته، حين سألوه أن يوصيَهم على طريق أهل السّنة الجماعة.

قال الإمام ابن الهُمام: الّذي نعتقده أنّ القائم بقارئِ القرآن: كلُّه حادثٌ. لأنّ القائم به إن كان مجرّد التلفُّظ والملفوظ، بأن كان غير مُتَدَبَّر أصلاً، وإنّا يشرعُ لسانُه في محفوظِه، غير واع لما يقول أصلاً، ولا مُتَعَقِّل معناه، فظاهرٌ، أي أنّ الّذي قام به حادثٌ، إذ الأوّل، وهو التلفُّظ، والمُرادُ به معناه المصدريّ، أمرٌ اعتباريٌّ حادثٌ، لأنّه مسبوقٌ بما يعتبرُ به. والنّاني، وهو الملفوظ، معلومٌ، كون العبد سابقاً عليه ولاحقاً له. وكلُّ ما سبقه العَدَمُ فهو حادثٌ. وكلُّ ما لحقه العدمُ كذلك، لأنّ ما ثَبَتَ قِدَمُه اسْتحالَ عَدَمُه.

وإن كان القارئُ متدبِّراً لَما يتلو، فإنّا يَحْدُثُ في نفسه صُوَرُ معاني النَّظْم ". وغايتُها أن تدلّ على القائم بذات الله تعالى للقَطْع بأنّها ليست عينَ القائم بذات الله تعالى. إذ لا

<sup>&</sup>lt;sup>۲۰۲</sup> هو عثمان بن سليمان بن جُرْموز البتّيّ (ت ١٤٣هـ/٧٦٠م). انظر سيسكين، ج ١، ص ٤١٠ وص ٤١٨. ۲۰۷ في الأصل: الظم، وهو تصحيف.

فمن المسائل المختلَف فيها فيها بين الحنفيّة بعضم بعضاً " في أنّ الإيمان، هل هو مخلوق أو غير مخلوق؟ والأوّل: وهو أنّ الإيمان مخلوق، عن أهمل سمرقند، والثّاني: وهو القول بأنّه غير مخلوق، محكيٌّ عن البُخاريّين منهم.

وهذا الخلاف صدر بعد اتفاقهم على أنّ أفعالَ العباد كلَّها مخلوقة لله تعالى. وبالغ بعض مشايخ بخارى، وهي المدينة المعروفة بما وراء النّهر، كابن الفضل والشّيخ إسهاعيل بن الحسين الرّاهد. وتبعهم أمَّةُ فَرْغانةً - بفتح الفاء وسكون الرّاء وغين معجمة وبعد الألف نون – ولاية وراء السّدس، والسّادس مدينة وراء سيحون من أعالي سمرقند، [ص٧٧] فكفّروا من قال بخلق الإيمان وألزموا عليه خلق كلام الله تعالى. وروَوْه عن نوح بن أبي مريم معتمد.

وقال في توجيه الإيمان غير مخلوق: الإيمان أمر حاصل من الله تعالى للعبد. لأنّه قال بكلامه الّذي ليس بمخلوق ﴿فَاعْلَمْ أَنّهُ لَا إِلٰهَ إِلّا اللهُ ﴾ ".". وقال تعالى: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ ﴾ ". فيكون المتكلّم به، أي بالإيمان، وهو : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله، قد قام به ما ليس بمخلوق، كما أنّ من قرأ القرآن قرأ كلامَ الله تعالى، يصير قارئاً لكلام الله تعالى حقيقة، لا مجازاً. لأنّ تلاوة الكلام لا تكون إلّا هكذا. وهذا غاية متمسكهم وردّهم على مشايخ سمرقند، مخالفهم، مع أنّ الإيمان بالوفاق من فريقهم، هو التصديق بالجنان والإقرار باللّمان. وكلّ منها فعل من أفعال العباد. وأفعال العباد مخلوقة لله تعالى بالوفاق

وقد ذكر علماء بُخارَى الحنفيّة في الفقه ما هو إلزامٌ لهم ببطلان متمسّكهم، أنّ مثل ﴿ الْحَمْدُ لللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ""، إلى آخر الفاتحة، إذا لم يُقصَد به قراءة للقرآن، جاز للجنب قراءته، وهو أنّ الجنب ممنوع من قراءة القرآن. فظاهر بهذا الّذي ذكروه في الفقه،

من أهل السّنة.

٣٠١ كذا في الأصل، والأصحّ: بعصهم مع بعض.

<sup>&</sup>quot;<sup>۲۰</sup> هو أبو عِصمة نوح بن أبي مريم المروزيّ القرشيّ، لقبه: نوح الجامع، من كبار الأتباع، أقام في حمص، توقيّ شنة ۱۷۳هـ/۷۹۰م.

۳۰۳ محمّد ۱۹/٤٧.

۳۰۶ الفتح ۲۹/٤۸.

۳۰۰ الفاتحة ۲/۱.

وكان أوّلاً فقيراً، على الخصوص حين كان في تبريز في المدرسة المعروفة بالبقريّة، ففي هذا الوقت، من شدّة الفقر، كان يطوف على دكّان الرَّوَّاس الّذي كان قريباً من المدرسة المذكورة ويتقوّى برائحة الرّؤوس المشويّة. فعرف الرّوّاسُ حاله، وعيّن له كلَّ يوم رأساً مشويّاً ليؤدّي ثمنه إذا فَتَحَ الله عليه. قيلَ: كان يأكلُ لَحْيَيْه أوّلَ النّهار ودماغَه آخرَه.

ومضى على ذلك زمان.

واشتهر بالعلم والنّظر. وطلبَه السّلطان، وحصلت له ثروة ونِعمة تُضاهي نِعَمَ الملوك. وحُكِيَ أَنّه أرسل وِقْراً من الدّهب لأجلِ ذلك الرّوّاس. فلمّا وصل إلى تبريزكان ذلك الرّوّاسُ مُتَوَفّى ```، فسُلِم إلى أولاده.

وكان إذا ركب [ص٧١] يمشي في خدمته نحو ثلاثمائة تلميذ. وكان السّلطان خوارزم ١٠ شاه يأتي إلى بابه. وأمّا دينُه وتقواه فأمرٌ لا ينكرُه إلّا مُعانِد. وكان يُلقَّب في هَراةَ: شيخَ الإسلام. وكان الطّلبة يقصدونه من البلاد ويجدونه فوقَ ما يرومون.

مولده سنةَ ثلاثٍ أو أربعٍ وأربعين وخمسِائة، وتُؤفِّيَ بهراةَ يومَ الاثنين، يومَ عيد الفِطْر، سنةَ ستِّ وستّائة.

\* \* \*

وبالجملة: فكما أنّ أصحابَ الأشعريّ، مع اختلافهم مع الأشعريّ في كثير من فروع القواعد الأصوليّة، لا يصيرون مخالفين له في أصول الاعتقاد، وكذلك أصحاب أبي حنيفة معه ومع أهل الحديث في أصول الاعتقاد الحقّ متفقون، لا يُكفِّر بعضُهم بعضاً.

والحاصل: أنّ الأشاعرة والمائريديّة وأهلَ الحديث من أهل السّنة والجماعة، لا يكفّر بعضُهم بعضاً، ولا يُبدّعُه. وما نُقِل من الطّاعن من بعضهم في حقّ بعض، فغير مُحقّق، وليس ذلك الطّاعن أيضاً من أساطينهم وعُظَائهم، وإنّا هو من المقصّرين المتعصّبين الّذين

٢٠ لا اعْتِدادَ بأقوالهم ورواياتهم.

<sup>...</sup> في الأصل: متوفيا.

كالعالم والقادر وعلى جميع التقارير الاسم عين التّسمية لأنّ التّسمية هي وضع الاسم للمسمّى أو التلفّظ به أو الوصف به ولا شكّ في أنّها غير الاسم.

ترجمة ٢٩٤ ابن الخطيب محمّد بن عمر بن الحسن التَّيْميّ البكريّ الطّبرستانيّ

### الإمام [ص٧٠] فحر الدّين الرّازيّ

ابنُ خطيبِ الرّيّ، إمامُ الدّنيا في العلوم العقليّة والشّرعيّة، اشتغل أوّلاً على والده عمر، وهو من تلامذة البَغَويّ ٢٩٥٠. ثمّ لمّا مات والدُه، قَصَدَ الكالَ السّمائيَّ واشتغل عليه، وله تصانيفُ مشهورة: كالتّفسير الكبير، والمحصول في الأصول، والمباحث المشرقيّة، وشرح الإشارات، والمطالب العَليّة، والملخّص، والأربعين، والخسين، والمعالم، ومناقب الإمام الشّافعيّ، وغيرها، ولا يُعلَم له رواية.

وقُد ذكره الدِّهبيّ ٢٩٦ في الضّعفاء، وهو تعشف، لأنّه ثِقَةٌ وثَبَتٌ، أحد أُمَّة المؤمنين. وإذا ٢٩٧ لم يثبت له طريق الرّواية ولا سماع، فالأَوْلَى أن لا يُذكر مع أهل الرّواية. وكان له في آخر العهد مجلسُ وعظ يحضره العامّ والخاصّ. وكان يلحقُه حالةَ الوعظ وَجُدٌ حتّى قال يوماً للسّلطان شهاب الدّين ٢٩٨ وهو على منبره: يا سلطانَ العالَم، لا سلطانُك يبقى ولا تدريسُ الرّازيّ يبقى، وإنّ مَرَدّنا إلى الله. فأَبكَى السّلطانَ ٢٩٩.

نفي الهامش رقم ١ للصفحة ٦٩ من الأصل ورد التّعليقُ التّالي: "لم يُفهم مناسبة ذكر هذه التّرجمة في بحث ما وقع بين الأشاعرة والماتريديّة. ويمكن سقوط بعض العبارة المربوطة قبل هذه".

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹۵</sup> هو أبو القاسم عبد الله بن محمّد بن عبد العزيز البغويّ، محدّث ومؤرّخ ومفسّر للقرآن، ولد في بغداد سنة ۸۲۹هر ۱۲۵ مرد العريز البغويّ، محدّث مورّخ ومفسّر القرآن، ولد في بغداد سنة ۸۲۹هر سيسكين، ج ۱، ص ۱۷۵.

الله التُرَكُمانيّ الفارِقيّ الدّمشقيّ النّهيّ (ت عبد الله التُرْكُمانيّ الفارِقيّ الدّمشقيّ النّهيّ (ت ١٩٤هـ/١٣٤٨م)، صاحب سِير أعلام النُبَلاء. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٢١٤ وما يليها.

٢٩٧ في الأصل: وإذ.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹۸</sup> هو أبو المُظّفَّر محمّد بن سام الغوريّ، قتلتُه الباطنيّة الإسهاعيليّة في شعبان سنة ٢٠٦هـ/١٢٠٦م. انظر سِيَر أعلام النُّبلاء، ج ٢١، ص ٣٢٢.

۲۹۹ قارن بما ورد في سير أعلام النّبلاء، ج ۲۱، ص ٣٢٣.

قُلْتُ: الإضافةُ قد لا تدلّ على المُغايَرة ٢٨٨، كما في قوله تعالى: ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ ٢٨٩.

إن قلتَ: لوكان الاسم هو المسمَّى لزم أن يكون كلّ من قال ناراً احْترقَ [ص٦٩] لسانه، لأنّ النّارَ هو المسمِّى، وقد حصل فيه.

قلتُ: قول القائل: نار، هو التسمية. والتسمية ليست المستى.

إن قلتَ: قوله تعالى ﴿وَللهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ ٢٩٠، وقال النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم: "إنّ لله تسعة وتسعين اسهاً، من أحصاها دخل الجنّة، وأنّه وتر ويحبّ الوتر. "ام، يدلّن على الأسهاء غير المسمّى.

قلتُ: ذكر القاضي أنّ المراد بالأسهاء فيها التّسمية ونحن لم ندَّع أنّ ما هو اسم هو المسمّى، بل الاسم قد يكون هو المسمّى، وقد يكون غير المسمّى، وقد يكون لا هو ولا غيره. أقول: ومنه قال الغزاليّ والرّازيّ ٢٩١ وغيرُهما من الأشاعرة الموسومين بالمحقّقين: إنّ الاسم قد يطلق ويُراد به اللّفظ، نحو سمّيْتُه زيداً، وزيدٌ ثُلاثيّ. وضرَبَ: فعل، ومِنْ: حرف جرّ ٢٩٠. وقد يراد به المعنى كقولك: ذقتُ العسلَ وشرِبْتُ الماءَ وعبدتُ الله. وقد يطلق ويراد به الصّفة كما في قوله صلّى الله عليه وسلم: "إنّ لله تسعة وتسعين اسماً". ولا شكّ أنّ الاسم بالمعنى الأوّل غير المسمّى وغير التّسمية وبالمعنى الثّالث ينقسم إلى أقسام ثلاثة الّتي أشار إليها القاضي من مذهب الشّيخ وهو أنّه إمّا عين المسمّى، كالوجود والشّىء وإمّا غيره، كصفات الأفعال مثل الخالق والرّزق ونحوهما، وإمّا لا هو ولا غيره،

٢٨٨ في الأصل: المغائرة.

۲۸۹ الأنعام ٦/٤٥.

٢٩٠ الأعراف ٢٨٠/٧.

النظر بالمعجم الأوسط، ج ٤، ص ٢٣٥ ومسند أحمد، ج ٢، ص ٢٥٨ و٢٦٧ ثمّ فتح الباري، ج ١١، ص ٢١٧، ٢١٧ و ٢٢١، و ٢٢١ م ٢١٧

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹۲</sup> هو فحر الدين أبو عبد الله محمّد بن عُمَر بن الحسين الرّازيّ (ت ٢٠٦ه/١٢٠٩م)، صاحب كتاب المُحَصَّل. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥٢.

٢٩٣ النصُّ في هذه الجملة ناقص أو مضطرب، والمعنى غير واضح.

وتحرير المسألة: أنّ الاسم، هل هو عينُ المسمّى أو غيرُ التّسمية أو لا هذا ولا ذاك؟ ومذهب [ص٦٦] الشّيخ والمحقّقين أنّ اسم كلّ شيء ذات إذا لم يكن هو التّسمية، لأنّ أسهاء الله تعالى عنده على أَضْرُب: ضربٌ هو المسمّى. وهو الّذي يرجع إلى ذاته كشيء وموجود. وضرب يرجع إلى صفة توجد بذاته، كحيّ وعالم وقادر. وضرب يرجع إلى فعل له، كخالق ورازق ومُنعِم ومحسِن. وضرب يرجع إلى نفْي، ككونه غنيّاً وقائماً بنفسه وواحداً.

وقالت المعتزلة: إنّ أسياءَ الله تعالى غيرُه. فإنّها مخلوقة، يخلقها لنفسه والعبادُ أيضاً يخلقونها له. واستدلّ القاضي على مذهب الشّيخ بأنّ القول بأنّ اسمَ كلِّ شيء ذاتُه، بمذهب أهل اللّغة. ألا ترى إلى عبد الله كيف استدلّ عليه بقول الشّاعر ٢٨٤ (من الطويل):

إِلَى الْحَــوْلِ ثُمَّ اسْمُ الــسَّلاَم عَلَيْكُمَـا وَمَنْ يَبْكِ حَوْلاً كَامِلاً فَقَدِ اعْتَذَرْ ٢٨٥

ومعلوم أنّ المراد نفس السّلام وذاته، لا لفظه. وبأنّه لو قال: يا سالمُ، أنتَ حُرِّ، ويا زينبُ أنتِ طالق، يحصل الْعَثْقُ أو الطّلاق، ولو لم يكن الاسم هو المسمّى، لم يحصلْ. وبقوله تعالى: ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا ﴾ ٢٨٦. ومعلومٌ أنّ القومَ لم يعبدوا قولَ القائل: ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا ﴾ ٢٨٦. ومعلومٌ أنّ القومَ لم يعبدوا قولَ القائل: واللاّت والعُزّى، وإنّا عبدوا نفسَ الأصنام. وبقوله تعالى: ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى ﴾ ٢٨٧، فإنّ التسبيح تعظيم وتنبيه، وهو لا يكون لغير الله تعالى. وأيضاً لو لم يكن الاسمُ هو المسمّى لَما أَمرَ النّبيُّ صلّى الله عليه وسلّم حين نزلتِ الآية، بجعلِها في السّجود، وهو ذكر سبحان ربّي الأعلى، على ما فيه.

إِن قُلْتَ: إضافة الاسم إلى الرّبّ تدلّ على أنّه غير المسمّى.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸۶</sup> هو لَبيدُ بنُ ربيعةَ، توفيِّ بين سنة ٣٥ و٣٨ه/٦٦٦ و٦٦٩م. انظر تاريخ الأدب العربيّ لعمر فرّوخ، ج ١، ص ٢٣١-٢٣٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> انظر البيت في المعجم المفصّل في شواهد النّحو الشّعريّ، ج ١، ص ٢٩٢ والمصادر المذكورة هناك.

۲۸۹ يوسف ۲۲/۱۲.

۲۸۷ الأعلى ۱/۸۷.

والبَلْخِيُّ ٢٨٢ ومعتزلة بغداد فرقوا بين بقاء الواجب والممكن، فقالوا: الواجب باق بلا بقاء، بخلاف بقاء الحادث. وفساده ظاهر. والقول الثّالث للمحقّقين أنّ البقاء صفة سلبيّة، وهو المُغتَمَد، وكذا القِدم.

ثمّ اعلَمْ أنّ قول الأشعريّ في هذه المسألة قد اختلف. فتارةً قال: هو باق ببقاء يقومُ بذاته وصفاتُه باقيةٌ ببقاء يقوم أيضاً. وقال في موضع: هو باق ببقاء ذلك البقاء، والبقاء باق بنفسه، وصفاتُه باقيةٌ ببقاء آخرَ يقومُ بذاته. وهو قريب من قوله الأوّل. وتارة قال: إنّ المعنى باق، هو الكائنُ بغير حُدوثٍ. نقله القاضي أبو بكر عنه في الإعجاز ٢٨٣، قال: معناهُ إخبارٌ عن دوام وجوده، ودوام وجوده لا يجوز أن يفتقر إلى معنى، فكلُّ ما وجب دوامُه لمعنى يوجِبُه كان ابتداؤه أيضاً مفتقراً إلى ذلك المعنى.

ثمّ اعلم أنّ من جعل البقاء صفةً نفسيّة يقول: إنّ البقاءَ استمرارُ الوجودِ ولازمُ وجوبِ الوجودِ، لكنّه إذا أُضيفَ في الدّهن أنّ الاستقبال سُمّي باقياً، وإن أُضيفِ إلى الماضي سُمّيَ قديماً، فالباقي: ما لا ينتهي تقديرُ وجودِه في الاستقبال إلى آخِر. ويُعبَّر عنه بأنّه أَرَليّ. وألقديم: هو الّذي لا ينتهي تمادي وجوده في الماضي إلى أُوَّلٍ. ويُعبَّر عنه بأنّه أزليّ. وقولُنا: واجب الوجود، يتضمّنُ ذلك كلّه.

الخاتمة

-1

## في تسمية الاسم والمسمَّى

هل الاسم عينُ المسمّى أو غيره؟

وقع الخلاف بين أصحاب الأشعريّ وبين شيخهم مع عدم التّبديع والخروج عن متابعته والاقتداء به.

لله بن أحمد بن محمود الكعبيّ البلخيّ، الذي تتلمذ على أبي الحسين الخيّاط، ثمّ المقصود هو أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود الكعبيّ البلخيّ، الذي تتلمذ على أبي الحسين الخيّاط، ثمّ أسس مدرشةً في نَسَف (في خراسان). من مؤلّفاته: كتاب المقالات وكتاب محاسن خراسان (ت ٣١٩هـ/٩٣١م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٢٠٠٢.

۲۸۳ لعلّه كتاب إعجاز القرآن لأبي عبد الرّحمن محمّد بن زيد الواسطيّ (ت ٣٠٦هـ/٩١٨م) والّذي شرحه عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧٤هـ/١٠٨١م). انظر كشف الطّنون، ج ١، ١٢٠.

السّلَف وصرّحوا بها، بل ذلك الاختلافُ في أمورِ كالفروع للأصول، وأمور خالفَ الأشعريَّ كثيرٌ من أصحابه، [ص٦٦] مع أنّهم لا يُبَدِّعونَه ولا يخرجونه عن الاقتداء به في غيرها.

وإلى الخلاف الحاصل بين الأشعريّ وأصحابه أشارَ صاحبُ التونيّة بقوله [من الكامل]:

هَــذَا الْإِمَــامُ وَقَــبْلَهُ الْقَــاضِي يَقُــو لاَنِ الْبَقَـــا بِحَقِيقَــــةِ الرَّحْمَـــانِ ٢٨٦ وهماكبيرا الأشعريّة الح.

من هاهُنا أنّ بعض الخالفات الواقعة لأصحاب الأشعريّ معه، بلا تبديع ولا خروج عن الاقتداء به على سبيل التفضيل – تأكيداً لما سبق – منها مسألة البقاء، فإنّ إمام الحرمين والقاضي أبا بكر، المتقدّم عليه بالزّمان، وهما من أكابر الأشاعرة، يقولان: إنّ الله تعالى باقٍ بذاته، لا بصفة البقاء، لا كالشّيخ الأشعريّ فإنّه قال: إنّه تعالى باقٍ ببقاءٍ، وهو صفةٌ قديمة قائمة بذاته تعالى، كما أنّه عالم بعلمٍ، قادر بقُدرة. إذ الباقي بلا بقاء غير معقول كما أنّ العالم بدون العلم غير معقول.

فعلى قول إمام الحرمين والقاضي أبي بكر يكون البقاء صفةً نفسيّة، وليست بصفة ١٥ زائدة على الذّات، وكذا القِدم. وعلى مقالتها جمهور معتزلة البصرة.

وقال أبو حنيفة: اعلموا أنّ الله تعالى باقٍ ببقاء، كما أنّ الله تعالى عالمٌ بعلم، قادرٌ بقدرة. والبقاء صفة واحدة يُباينُها ما ليس ببقاء. وهذا يؤيّد مذهب الأشعريّ، ونفاه القاضى وإمامُ الحرمين والغزاليّ.

قال الغزاليّ: ناهيك برهاناً على فساده ما يلزم من الخبط في بقاء البقاء وبقاء الصّفات، ٢٠ كما يلزم من قال: القِدمُ وصفٌ زائد على ذات القديم من الخبط في قِدم القدم وقدم الصّفات. وذكر غيرُه من المحققين أنّ المعقول من بقاء الباري عزّ وجلّ امتناع عدمه، ومن بقاء الحادث مقارنة وجوده لزمانين فصاعداً، والامتناع والمقارنة الزّمانيّة من المعاني المعقولة النَّتي لا وجود لها في الخارج، فلا يكون [ص٢٦] أمراً ثبوتيّاً زائداً على الذّات.

۲۸۱ "بحقيقة" "لحقيقة" قارن بطبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٨، س ٤، وبالنّونيّة هنا ص ١٧، س ٥.

اعْلَمْ أَنّ أصحاب الأشعريّ المخالفين له فيها مرّ من المسائل، كالقاضي عِياض والأستاذ ٢٧٤ والشّيخ أبي حامد الغزاليّ وابن دقيق العيد، معدودون أي محسوبون من أتباعه، لا يخرجون بهذا الخلاف عن الإذعان والانقياد له في معظم المسائل، كما لا يخرج أصحاب الشّافعيّ رضي الله عنه، كابن سُرَيْج ٢٥٠ وغيرِه، عن متابعته في المآخذ والأصول، بسبب مخالفتهم إيّاه في بعض الفروع، وكذلك أبو حنيفة رضي الله عنه مع الشّيخ الأشعريّ، وكذا أصحاب أبي حنيفة معه، والأشعريّ وأصحابه.

قولُه ٢٧٦ : أبو حنيفة، مبتدأ ٢٧٧ ، وهكذا خبرُه. ومع شيخنا، حالٌ، ولا شيء، إلخ، بيان للجملة السّابقة، أي: كما أنّ مخافة أصحاب الأشعريّ إيّاه في تلك المسائل لا يُعدُّ قدْحاً وطعْناً في إمامهم، فكذا مخالفة أبي حنيفة لا توجِبُ تبديعاً وإنكاراً. والنّكران، كأنّه

١ مصدرُ نكرت الشّيءَ بالكَسْر: أُنكِره نكراً وأنكرتُه واسْتنكرتُه.

قولُه ٢٧٨: متناصران، خبر مبتدأ محذوف، يعني: أبو حنيفة وشيخُنا الأشعريّ متناصران، لأنّها من أهل السّنّة والجماعة، ممهّدان لأصول الفرقة التّاجية.

قولُه ۲۷۹: وذا اختلاف هيّن

قولُه: والخذلان، أي مجرّد عن خذلان أحدهما الآخر. وإهماله إيّاه، لِما عرفتَ أنّهما المتناصران متظاهران للسّنّة والجماعة. وأنّما هان أمر الخلاف بينهما لأنّه إمّا لفظيّ، ولا خلاف في سهولته، وإمّا معنويّ لم يلبث فيه الخلاف عند التّحقيق، أو تحقّق بسبب المآخذ، كما سبق بيان ذلك كلّه على التّفصيل. ولم تبطل بهذا الخلاف قاعدة كليّة محمّدها

للله يقصد بالأستاذ: إبو إسحلق إبراهيم بن محمّد بن إبراهيم بن مِهْران المِهْرْجانيّ الأشعريّ الشّافعيّ (ت ١٠٢٧هـ/١٠٢٧م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ١٠٧.

۲۷۵ هو أبو العبّاس أحمد بن عمر بن سريج البغداديّ المتوفّى سنة ٣٠٦ه/٩١٨م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٩٤٩.

٢٧٠ يبدو أنّه يشير إلى بيت أو كلام سقط من النّص الذي بين أيدينا سهواً.

۲۷۷ في الأصل: متبدأ.

٢٧٨ يبدو أنّه يشير إلى بيت أو كلام سقط من النّصّ الذي بين أيدينا سهواً.

٢٧ يبدو أنّه يشير إلى بيت أو كلام سقط من النّصّ الذي بين أيدينا سهواً.

٢٨٠ تبقى الجملة دون استمرار، فالنّقص هنا واضح.

# وَنَقُــولُ نَحْــنُ عَــلَى طَرِيقَتِــهِ وَ لَكِــنْ قَبْلَنَــا فِي ذَاكَ طَائِفَتَــانِ ٢٧١

قال شارحُه، الإمام الشّيرازيّ '<sup>۲۲</sup>': هذا تمّة الاعتذار السّابق، قوله: نَحْنُ عَلَى طَرِيقَتِهِ، جملةٌ اسميّة مقولُ القول، أي: نحن ذاهبون أو مُستقرّون على طريقة الأشعريّ في معظم عقائدنا، وما ابتدعنا تلك المخالفة، بل تقدَّمنا بهذه المخالفة أصحابُه، كالأستاذ أبي إسحاق الإسفرايينيّ والقاضي عِياض. فأصحابُ الأشعريّ في مسألة منع الصّغائر طائفتان، ونحن وافقنا إحدى الطّائفتين، ليا رأيناه راججاً.

قولُه: بَلْ قَالَ، إلخ، من مؤكّدات الكلام السّابق. أي، لم يكتفِ ٢٧٣ أصحاب الأشعريّ بهذا القدر من الخلاف، وهو منع الصّغائر مُطْلَقاً، بل بعضُهم، كالأستاذ أبي إسحاق الإسفرايينيّ، زادَ وقال: إنّهم معصومون عن النّسيان والخطأ أيضاً.

قوله: بَرَاءٌ جمعُ بريء، كأمناء وأمين، واختار أنّه لا صغيرة في الذّنوب، ولهذا اختارَ أنّ الأنبياء لا يصدرُ عنهم ذنب: لا صغيرة ولا كبيرة، لا عمداً ولا سهواً. وذكر أنّه يمتنع عليهم النّسيانُ في كتابه في أصول الفقه، وقال فيه أيضاً الأحاديث الَّتي في الصّحيمَيْن مقطوعٌ بصحّة أصولها وثبوتها، ولا يحصل الخلاف فيها بحال، وإنْ حصلَ، فذاك اختلافٌ في طُرُقها ورُوَاتها، فمن خالف حكمُه خبراً منها وليس له تأويلٌ سائغ للخبر، نقضنا حُكمَه. لأنّ هذه الأخبار تلقّتها الأُمّة بالقبول. وذكر في كتاب أدب الجدل وجمين في رجل رأى النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم، وأمره بأمره: هل يجبُ عليه امتثالَه إذا استيقظ؟ والمجزوم به عند الأصحاب أنّه لا يجبُ. لا لأنّه لم يرَ النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم، بل لعدم ضبط الرّائي حالة الرّوْية. والضّبط شرط في العمل بالرّوية.

[ص٦٥] ..."..

تمَّة ٢٠

<sup>&</sup>lt;sup>۲۷۱</sup> "... صحبهٔ في ذاك طائفتانِ"، هكذا نجد الشّطر التّاني في طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٧ س – ١. 

<sup>۲۷۲</sup> المقصود هو: "الشّيخُ الإمامُ العلاّمةُ نورُ الدّين محمّدُ بنُ أبي الطبّب الشّيرازيُّ الشّافعيُّ"، وهو تلميذ السُّبكيّ وشارح نونيّته (كتب الشّرح سنة ١٣٥٨/٧٥٨). انظر طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٧٩، والتونية هنا، ص ١٦، س ١٥.

٢٧٣ في الأصل: لم يكف، وهو تصحيف.

وقوله: رَفْعاً لِرُتُبَتِهِمْ عَنِ النَّقْصَانِ، مفعول له، لا قول، وكان على سبيل التّنازع على وجه، ولا قول فقط على وجه. ويشير بهذا إلى الدّليل على وجوب العصمة للأنبياء عليهم السّلام مطلقاً، كما تقدّم.

وقوله: وَالأَشْعَرِيُّ إِمَامُنَا لَكِنَّنَا فِي ذَا نُخَالِفُهُ، يعني أنّ هذه المخالفة مع الأشعريّ ليست لنا لأنّا خرجنا عن طريقته ولم نرتضِه إماماً، بل هو إمامُنا ونحن متمسّكون بأذيال أقواله في معظم أحوالنا، لأنها على النّهج الحقّ والنّمط الصّدق، ولكن، لمّا تجلّى لنا جليّة الحقّ في غير ما اختاره، رجعنا إليه، فالرّجوعُ إلى الحقّ أَوْلى، كما قال أرسطو، لَمّا قيل له في خالفة أفلاطون الّذي هو أستاذه وإمامُه: الحقُّ صديق وأفلاطون صديق، والحقّ أفضلُ.

١٠ وقال أميرُ المؤمنين عليّ كرم الله وجَمَه: اِعْرِفِ الحَقَّ تعرفُ أَهلَه. فبالحقِّ تعرِف الرّجالَ، لا بالرّجال تعرفُ الحَقَّ.

وفي هذين البيتين فائدتان، إحداهما الاعتذار عن مخالفة إمامه، وثانيهما، أنّا مع مخالفتنا للأشعريّ في هذه المسألة، لا نُبَدِّعُه بل نقتدي به في معظم القواعد والمآخذ. وكذا المخالفة بينه وبين الإمام أبي حنيفة، لا توجِبُ التّبديعَ.

١٥ قوله: نُخَالِفُهُ بِكُلِّ لِسَانِ، فيه مبالغة، أي بكل وجه كان، كأنّه جعل على كلّ وجه لسان، من باب إطلاق اسم الآلة على ذي الآلة [من الكامل]:

بَـلْ قَـالَ بَعْـضُ الأَشْـعَرِيَّةِ إِنَّهُـمْ بَـرَاءٌ مِـنْ عَمْـدٍ وَمِـنْ نِـسْيَانِ ٢٧٠ قلتُ: وهذا الحقُّ. قال صاحبُ النوتية [من الكامل]: [ص٢٤]

۲۲۰ ورد الشّطر الثّاني من هذا البيت في طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٧، آخر سطر كما يلي: "براء معصومون من نِسيْيانِ"، وكذلك في النّونيّة هنا، ص ١٦، س ١٦.

افْتِراءَ ولا خيانةً. فإنّه صلّى الله عليه وسلّم كان مشهوراً فيما بينهم بمحمّدِ الأمين. وأشـار إلى ما قال، صاحبُ النَونيّة بقوله [من الكامل]:

وَبِهِ أَقُولُ وَكَانَ رَأْيُ أَبِي كَذَا وَفْعاً لِـرُتُبْتِهِمْ عَنِ النُّقُصَانِ ٢٦٦ وَالأَّشْعَرِيُّ إِمَامُنَا لَكِنَّنَا فِي ذَا نُخَالِفُهُ بِـكُلِّ لِـسَانِ ٢٦٧

قال شارمُحا ٢٠٠٨: إنّ اختيارَ القول بامتناع الصّغائر على الأنبياء عليهم السّلام، وتقديم به للحصْر أي المنع، أقول بالجواز قوله: وَكَانَ رَأْيُ أَبِي كَذَا، جملةٌ فعليّة وقعت معطوفة على فِعْلِيّة أخرى، كالاختلاف في الماضي والمضارع لأجل تقديم زمان أحد القائلين على الآخر، أو حالاً بتقدير قد، أي: وقد كان رأي أبي [ص٣٦] أيضاً هذا المذهب، فكان ينصره. [من الوافر]

٢٦٦ ورد هذا البيت في طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٧، س١٧، ولكن بالنّصّ التّالي: "وبه أقول وكان مذهب والدي \* \* \* دفعاً لرُتبتهمْ عن النُّقصان"، وكذا أيضاً في النّونيّة هنا، ص ١٦، س ١٣.

۲۲۷ انظر البيت في طبقات الشّافعيّة الكبرى، جَ ٣، ص ٣٨٧، س ١٨، وكذا أيضاً في التّوتيّة هنا، ص ١٦، س ١٤.

للله المستماعة الدين السّبكي في طبقاته: "وشرَحما [يعني التونيّة] من أصحابي الشّيخُ الإمامُ العلاّمةُ نورُ الدّين محمّدُ بنُ أبي الطيّب الشّيرازيُّ الشّافعيُّ، وهو رجل مقيم في بلاد كِيلاَنَ، ورَدَ علينا دمشقَ في سنة سبعٍ وخمسين وسبعائة، وأقام يلازِمُ حَلقتي نحوَ عامٍ ونصف [عام]، ولم أرّ فيمن جاء مِنَ العَجَم في هذا الزّمان أفضلَ منه، ولا أدّينَ." طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٧٩.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٦٥</sup> ورد هذا البيت في المزهر في علوم اللّغة وأنواعها، ج ٢، ص ٤٠٣ على لسان زُهير بن جناب الكلبيّ. أمّا صاحب مجمع الأمثال فأورد البيت على لسان لُجَيم بن عليّ بن صَعْب بن بَكْر بن وائل. انظر مجمع الأمثال، ج ١، ص ١٨٠٠ المال فورد نفس المصدر البيت على لسان ديسم بن طارق، مجمع الأمثال، ج ٢، ص ١٧٥. وأمّا كتاب فصل المقال في شرح كتاب الأمثال، ص ٤٢، فقد أورد البيت على لسان ديسم بن ظالم الأعصريّ. وورد في تفسير القرطيّ ، ج ٣، ص ٢٥٠: "قانصتوها" بدل: فصدّقوها.

ووجه آخر، وهو أن يتركوا الأفضل، كآدم عليه السلام حيث قاسمه إبليسُ حتى نسي النهي وظن أنه يحترم اسمَ الله، وترَكَ الأفضل، وهو غايةُ الأمر، ولهذا قال الله تعالى في حقه: ﴿فَنَسِيَ فَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ ٢٦٦. فانظر كيف تقاربَ الكلام من الجانبين، وهذا الخلاف بين الإمامين.

و وبهذا تعرف أنّه يجب تأويل كلَّ ما أوهمَ في حقّهم عليهم السّلام من الكتاب والسّنّة ممّا اغترّ به بعضُ مَن أجازَ عليهم الصّغائر، فاحتجّوا في ذلك بطواهرَ كثيرةٍ من القرآن والحديث.

قال القاضي ٢٦٣ في الشّفاء ٢٠١٠: إنِ الْتَرَموا ظواهرَها أفضَت بهم إلى تجويز [ص٦٦] الكبائر وخَرْق الإجاع، وما لا يقول به مسلمٌ، فكيفَ، وكلّ ما احتجّوا به ممّا اختلف المفسّرون في معناه وتقابلت الاحتالات في مقتضاه، وجاءت أقاويلُ فيها للسّلف بخلاف ما الْتَرَموه من ذلك؟ فإذا لم يكن إجهاعاً، وكان الخلافُ فيها احْتَجّوا به قديماً، وقامت الدّلالة على خطاء قولهم وصِحّة غيره، وجبَ ترْكُه والمصير إلى ما صحَّ، وأمّا قبل الوحي، فالأكثرون منعوا الكفر وإنشاء الدّنب. والأصوليّون عليه، لئلا تزول المعصية بالكليّة. وجوّزوا الصّغيرة على الأنبياء للنّدرة، كقصّة يوسف وإخوته.

وقد عرفتَ الحلافَ في كونهم أنبياء، والحقّ أنّهم معصومون بعده صيانة لمنصب النّبوّة، وحاية لإقامة الرّسالة، وذلك المنصب الّذي يرتضوا أن يكون لجنس البشر غيرهم، ومعصومون قبْلَه. ألا ترى قولَه تعالى حكايةً عن نبيّنا صلّى الله عليه وسلّم: ﴿فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٦٥، يعني: لبثتُ بين ظَهْرانيكم أربعين سنةً، وما رأيتم

الله عن زينب بنت جَحْش الأسَدِيّة (ت ٢٠ هـ/ ٦٤١م)، ابنة عمّة النّبيّ. وزيد هو زيد بن حارثة (ت ٨هـ/٦٢٩م) الذي وهبته له زوجه خديجة، صحابيّ اعتنق الإسلام مبكّراً، تبنّاه الرّسول وأعتقه، ثمّ عقد له لواء غزوة مؤتة والنم واستشهد في المعركة.

۲۹۲ طه ۲۱۰/۱۱.

٢٦١ هو القاضي عياض، ذكر سابقاً.

٢٦٤ هو الشَّفاء في تعريف حقوق المُصطفى، ذكر سابقاً.

۲۲۵ یونس ۱٦/۱۰.

أقول: ولا يكاد يخرج عنها كبيرة بوجه من الوجوه. وإذا عرفت الكبيرة، فما عداها صغيرة، وهي أيضاً متفاوتة، كَقُبْلَة ونَظَر.

وإذا تمهّدت هذه المقدّمة، فاعلم أنّه استُدِلَّ على وجوب العصمة لهم عليهم السّلام، بأنّه لو جاز صدور الذّنب عن الأنبياء عليهم السّلام، لما وجب اتبّاعهم، ولما كانت شهادتهم مقبولة، وكانوا أدنى منزلةً من عدول أمّتهم، وكان عذابهم أشدَّ من الأمّة، لقوله تعالى: ﴿إِذَا لأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لاَ تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾ ٢٥٠ ولتنزلوا عن النّبوة، [ص ٢٦] لأنّ المذنب لا ينالُ عهدَ النّبوة، لقوله تعالى: ﴿لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٥٠ ولا يخفى أنّ هذه الوجوه إنّا تدلّ على عصمتهم بعد الوحي عن الكبائر وعن الصّغائر عمداً، وقبل البعثة: إذا لم ينصلِح حالهم وقت البعثة، وأمّا عصمتهم فيما عدا ذلك، فلا.

وذكر الشهرستانيّ في نهاية الأقدام: الأصحّ أنّهم معصومون عن الصّغائر، لأنّها إذا تولّت صارت – بالاتفاق – كبائر: وما أَسْكَرَ كثيرُه، قليلُهُ حرامٌ، لكنّ المجوَّز عليهم عقلاً وشرعاً ترَكُ الأوْلَى من الأمرَيْن المتقابليْن جوازاً. ولكنّ التّشديد عليهم في ذلك القدر يوازي التّشديد علي غيرهم في الكبائر، وحسنات الأبرار سيّآتُ المقرَّبين.

ونقل الإمام أبو حنيفة في الفقه الأكبر ما يقارب الشهرستانيّ، وهو أنّه لو استعمل الرّسولُ ما ظهر له في درجة النّبوّة قبل نزول جبريل، يكون ذلك زلّة، كها فعل داودُ عليه السّلام، حيثُ تزوّج امرأةَ أوريا ٢٥٠ قبلَ نزول جبريل عليه السّلام. ونبيّنا صلَى الله عليه وسلّم، لمّا انتظرَ الوحيَ ٢٠٠ في تزويج امرأة زيد ٢٠١، نجا من الرّلّة. فهذا هو الوجه لوقوع الأنبياء عليهمُ السّلام في الزّلاّت.

٢٥٦ في الأصل: وواحد.

٢٥٧ الإسراء ٧٥/١٧. ولقد وردت في الأصل: الماة، بدلاً من: المات.

٢٥٨ البقرة ٢/٤/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٥٩</sup> هي بَثْشَبَع بنت أَليعام امرأةُ أوريا الحِثِّي. اقرأ قِصَّهَا مع الملك داوود في الكتاب المقدّس، العهد القديم، سِفْر صَموئيل النّاني، الأَصْحاح ١١.

٢٦٠ الإشارة هنا إلى سورة الأحزاب ٣٧/٣٣.

وقال أبو منصور <sup>٢٤٩</sup> من الحنفيّة: العصمة لا تُزيلُ المِحْنة، يعني لا تجبره على الطّاعات ولا تجبره على المعصية، بل هي لُطْف من الله تعالى تحمله على فعل الخير وتزجره عن الشّرّ، مع بقاء الاختيار تحقيقاً للاهتداء. انتهى.

والكبيرة ما أوجب الشّارعُ الحدَّ عليه، [ص ٢٠] فأكبرُ الكبائر: الإشراك بالله تعالى، وأدناها: شُرْبُ الحَمْر، وزادَ بعضُهم: وما أصرّ على صغيرة، بناءً على ما ورد في الخبر: "لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار" في وزاد بعضُهم وقال: ما أوعد عليه الشّارع بخصوصه بالنّار، وما ورد في الخبر من الإعداد، كقوله صلّى الله عليه وسلّم: "اتقوا السّبعَ الموبقات" وغيره. فإنّا هو بحسب استدعاء الحاجة في ذلك الوقت إلى ذكر ذلك المقدار، نظراً إلى حال السّائل أو غيرها ممّا كان سبب ورود الخبر، لا الحصر.

ومنهم من قسّمها على الأعضاء، وهو الشّيخ أبو طالب المكيّ أ<sup>70</sup>، فقال: الكبائر سبعة عشر؛ أربع في القلب: وهو الإشراك بالله تعالى، والإصرار على معصية الله تعالى، والأمن من مَكْر الله تعالى، والقنوط من رحمة الله تعالى، وأربع في اللّسان: شهادة الزّور، وقَذْف المُحصَنات، واليمين الغَمُوس أ<sup>70</sup>، والكَذِب، وثلاث في البَطْن: شُرْب الحمر، وأكلُ مال المتحصنات، وأكلُ الرّبا. واثنتان أ<sup>70</sup> في الفَرْج: الزّنا واللّواط، واثنتان أ<sup>70</sup> في البدن: القتلُ السّرقة. وواحدة أقي الرّبُل: وهو الفرار من الزّحُف، وواحدة أقي جميع البدن: وهو عُقوقُ الوالدَيْن.

لعلّ المقصود هنا هو عبد القاهر بن طاهر بن محمّد بن عبد الله البغداديّ الشّافعيّ، صاحب كتاب الملل والنّحَل، وأصول الدّين وغيرهما (ت ٤٠٩هـ/١٠٣٧م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٩٠٩، وطبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٥، ص ١٣٦-١٤٨. "والكبائر سبعة عشر"، كذا، والأصحِّ: سبع عشرة.

نظر الفردوس بمأثور الخطاب، ج ٥، ص ١٩٩. وفي الحديث التالي، بدل "اتّقوا"، "اجتنبوا". ورد الحديث في مصادر كثيرة، منها تفسير القرطبي، ج ٣، ص ٣٦٥.

الموسوعة على الموسوعة الحارثيّ، صاحب كتاب قوت القلوب (ت ٣٨٦هـ/٩٩٨م). الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٥٣.

٢٥٢ أي اليمين الكاذبة الَّتي يتعمّدها صاحبها.

٢٥٣ في الأصل: واثنان.

٢٥٤ في الأصل: واثنان.

٢٥٥ في الأصل: وواحد.

عِياض ٢٤٣ المالِكيّ، صاحب: الشّفاء في سيرة المُصطفى ٢٤٠ ، صلّى الله عليه وسلّم، وهو من فضلاء الأشاعرة، وهو الحقُّ الذي لا شكّ فيه، وهو الّذي يجب اعتقاده والإيمان به. وتحقيق المسألة موقوف على معرفة العصمة ثمّ الكبيرة [ص٥٩] والصّغيرة. فلنُقَدّم مقدّمة ثمّ نشرع في ذكر التّمسكات من الطّرفين، ثمّ الأشاعرة إلى ما هو الحقّ، وبيان مون الخلاف من الأمور السّهلة لا يلزم منه بدعة ولا كفر.

إعْلَمْ أَنّ العصمة لغة المنعُ، لا عاصم أي لا مانع، وعَصَمَهُ الطّعامَ أي منعه من الجوع. والبُرُّ عاصِمٌ كشفَّة السَّوِيق. والعصمة: الحفظ. واعتصمتُ بالله أي امتنعتُ بحفظه من المعصية، وعُرْفاً: المنعُ أو الحفظُ من المعاصي والشّرور. ومن لَوازِمُها العدالةُ، وهي كيفيّةُ راسخة في النّفس تخمِل على ملازمة التقوى والمروّة جميعاً.

١٠ ثمّ القائلون بالعصمة، منهم من يقول: المعصوم هو الّذي يمكنه الإتيان بالمعاصي. ومنهم من يقول: لا يأتي بها بتوفيق الله إيّاه وتهْيئة ما يتوقّف عليه الامتناع، منها لقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ ٢٤٦، ﴿وَلَكِنَّ اللهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ٢٤٦، ﴿وَلَوْلاَ أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرُكَنُ إِلَيْهِمْ ﴾ ٢٤٧، ﴿وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي ﴾ ٢٤٨. وأيضاً لوكان المعصوم مسلوب الإختيار لَما استحقَّ على العصمة مدحاً، ويبطل الأمر والنهْ ي والثّوابُ والعقال.

وزعم بعضُهم أنّ أسباب العصمة أربعة: أحدُها العدالة، الثّاني حصول العلم بمثالب المعاصي ومناقب الطّاعات، والثّالث تأكّد ذلك العلم بالوحي الإلهي، والرّابع خوف المؤاخذة على ترك الأَوْلَى والنّسيان. فإذا حصلت هذه الأمور صارت النّفس معصومة.

<sup>&</sup>lt;sup>۲٤۲</sup> هو أبو الفضل عياض بن موسى بن عياض بن عَمْرون اليَحْصُبيّ السَّبْتيّ (٤٧٦هـ/١٠٨٨م - ٤٤٥هـ/١١٤٩م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ٢٨٩.

٢٤٤ هو كتاب الشَّفاء بتعريف حقوق المصطفى. انظر المصدر السَّابق.

٢٤٥ الكهف ١١٠/١٨ وفصّلت ٦/٤١.

۲٤٦ إبراهيم ١١/١٤.

۲٤٧ الإسراء ٧٤/١٧.

۲٤۸ يوسف ۲۲/۱۲.

كفر ٢٤٠٠. وآخرون جوّزوا الكفر تقيةً، بل أوجبوه، لأنّ إلقاء النّفْس في التَّهْلُكَة حرام. ورُدَّ بأنّه لو جازَ لكان أوْلَى الأوقات به وقتُ الدّعوى، ويؤدّي إلى خَفاء الدّين بالكُلّية. والحشويّة ٢٤١٠ جوّزوا الإقدام على الكبائر بعد الوحي، وقومٌ منعوا عن قصدها، وجوّزوا قصد الصّغائر، والإمام أبو حنيفة ذكر في الفقه الأكبر أنّ [ص٥٨] الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام معصومون من الكبائر والصّغائر جميعاً، وهو الحقّ. وقيّد بعض أصحابه بعد الوحي، وأمّا قبل الوحي، فتجوز الصّغيرة على سبيل النّدْرة، ثمّ يعود حالُهم وقت الإرسال إلى الصّلاح والسّداد. وأصحاب الأشعريّ منعوا الكبائر مطلقاً وجوّزوا الصّغائر سهواً، والحقُ المنع مُطْلَقاً.

وذكر القاضي أبو بكر في الإيجاز أنّ نبيّنا صلّى الله عليه وسلّم معصوم فيها يؤدّيه عن الله تعالى، وكذا سائر الأنبياء، وهذا المقدار مُجْمَعٌ عليه: أنّ العصمة من التّحريف والخيانة فيها يُبلِغونه من الشّرائع والأحكام، وإن لم يكونوا معصومين من الصّغائر ولا من الخطايا والنّسيان. غير أنّهم عليهم السّلام معصومون عن ذلك كلّه، وكذلك الإمام.

والغرضُ أنّ غاية الخلاف بين الحنفيّة والأشاعرة على تقدير النُّبوت راجع إلى تجويز الصّغيرة على الأنبياء عليهم السّلام بعد الوحي، إمّا مُطلقاً، كما ذكره القاضي، أو على السبيل السّهو كما ذكر غيره، وعدم تجويزها، فالحنفيّة لا يجوّزونها وبعض الأشاعرة يجوّزون، والجمهورُ على عدم التّجويز، وهو الحقّ.

قال الحنفيّة: لا يجوز التّكليف بما لا يطاق ويمتنع صدوره من نبيّ من الأنبياء عليهم السّلام. والتّنكيرُ يُفيدُ العموم في هذا الموضع. وعند الأشاعرة قولان: بعضُهم قائل بالمنع، موافِقٌ للحنفيّة، كالأستاذ أبي إسحاق الإسفرايينيّ ٢٤٢، شيخ الأشاعرة، والقاضي

خاء في كتاب منهاج السُّنة النّبويّة عن الفضليّة من الخوارج أنهم "جوّزوا الكفر على النّبيّ فهذا بطريق اللازم لهم لأنّ كلّ معصية عندهم كفر وقد جوّزوا المعاصي على النّبيّ وهذا يقتضي فساد قولهم بأنّ كلّ معصية كفر". ج ٧، ص ١٧٣.

الله الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٢٦٩.

٢٤٢ هو إبراهيم بن محمّد بن إبراهيم بن مهْران المِهْرجانيّ الأشعريّ الشّافعيّ (ت ١٠٢٧هـ/١٠٢م)، ذكر سابقاً.

المائة السّابعة باتّفاق علماء مصر والشّام، شيخُ الإسلام تقيُّ الدّين أبو الفَتْح محمّد بن عليّ ابن دقيق العيد ٢٣٩، القُوصِيّ بَلَداً.

والغرضُ من هذا تبيين أنّ الخلافَ في هذه المسألة على تقدير تصريح الأشعريّ به، لا يَلْزَمُ منه بِدْعَة ولا كفر. ألا ترى أنّ هذه الأثمّة الكبار، كيف خالفوا الأشعريّ مع أنّه المامهم؟ وهم لا يُبدّعونه بذلك. ثمّ إنّ الأشعريّ لم يُصرِّح بجواز التّكليف بالمُحال، وإنّها يُنْسَب إليه من قولِه بمسألتين أخريين، إحْداهُها: أنّ المكلّف لا قدرة له إلّا حالَ الفعل. والتّكليفُ غيرُ باقٍ حالةَ الفعل، وإلّا لزم التّكليفُ بإيجاد الوجود قبلُ، فيكون التّكليفُ صدورَ الفعل ولا قدرة [ص٥٥] حينئذٍ على الفعل. فيكون مكلّفاً حال كونه غير مستطيع. وثانيها: أنّ أفعالَ العباد مخلوقة لله تعالى على ما تقرّر في موضعه، فيمتنع أن تقع بقدرة الغير، فيكون تكليفُ العبد بها تكليفاً بما لا قُدْرةَ له عليه. فمن يقول بأحدهما لزمه جواز التّكليف بما لا يُطاق، فضلاً عمّن يقول بهما، كالأشعريّ وشيعتِه. ويمكن أن يُقال: كون القدرة مع الفعل، وكون الأفعال مخلوقة لله تعالى لا يمنع تصوُّرَ وقوع الفعل من المكلّف، القدرة مع الفعل، وكون الأفعال مخلوقة لله تعالى لا يمنع تصوُّرَ وقوع الفعل من المكلّف، لامكان وقوعه منه. وإنِ امْتَنَعَ بحسب الغير، فهو إذاً غير مَحَلّ النّزاع في المُمتنع لذاته.

وقال بعضُ المحقّقين من أصحابنا: إنْ أرادوا بالتّكليف طلبَ إيقاع المأموريّة من المأمور ١٥ فلا تكليفَ بالمُحال، وإنْ أرادوا أعَمَّ من ذلك، حتّى يتناولَ تعذيبَ المكلَّف أيضاً، فيَصِحُّ. وعلى هذا يُناسِب أن تدخلَ هذه المسألةُ في المسائل المُخْتَلَف فيها لَفْظاً.

# المسألة السّادسة

# عِصْمةُ الأنبياء عليهِمُ السّلام

وتحريرُها أنّ عصمة الأنبياء عليهم السّلام عن الكبائر والصّغائر، هل هي واجبة أو لا؟ وتقريرُ المذاهب أنّ العصمة عن الكُفْر ثابتةٌ عند عامّة السّلف، وكذلك الخلف، إلّا عند الفَضْليّة من الرّوافض فانهم جوّزوا عليهم المعاصي، وكلّ معصية عندهم

٢٣٩ هو أبو الفتح تقي الدين محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري القوصي، المعروف كأبيه وجده بابن دقيق العيد، توقي بالقاهرة سنة ٧٠٧-١٩٨٨م. لُقِّب أيضاً بسيّد المتأخّرين وبإمام أهل السُّنة. انظر طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٩، ص ٢٠٨-٢٤٩ والدرر الكامنة، ج ٤، ص ٩١.

امْتنعَ بغيره، وهو تعلَّق علم الله تعالى بعَدَمِه، وعن الرّابع أنّه لا يلزم من تكليفه بالتّصديق بالإيمان تكليفه بعدم الإيمان بجميع ما أُنزِل على محمّد صلّى الله عليه وسلّم إيماناً إجاليّاً، أي: نعتقد على سبيل الإجال أنّ كلّ خبر من أخباره تعالى صِدْقٌ ويلزم منه التّكليف بتصديق هذا الخبر تصديقاً إجاليّاً، وهو لا يستلزم التّكليف بالمُحال لذاته. إنّما المستلزم له هو التّكليف بالتّصديق التّفصيليّ.

ويمكن أيضاً أن يقال: لعدم إيمانه اعتباران: أحدهما كونه ما أُنزل على محمّد صلّى الله عليه وسلّم، وهو مأمور بالإيمان بما أُنزِل، وثانيهما كونه منافياً للإيمان، وهو خصوصيّة هذا الخبر، [ص٥٦] وهذا الاعتبار غير مأمور بالإيمان به.

وقترر بعضُ الفضلاء جوابَه بوجه آخر، وهو أنّا لا نسلّم أنّه أمرَ أبا ٢٣٠ لَهَب ٢٠٠ بالإيمان بجميع ما أُنزِل بعد ما أُنزِل أنّه لا يؤمن، لأنّه بعد ما أُنزِل أنّه لا يؤمن جاز أن يوضَع التّكليف بجميع ما أُنزِل، فلم يلزم الجمع بين التقيضَيْن، وفيه نظر، لأنّه يلزم أن يكون الخبر ناسخاً للأمر، وأنّه مُحال، وقرّره بعضُهم بوجه آخرَ، وهو أنّ أبا لَهَب ماكان مأموراً بجميع ما أُنزِل، بل بما يتعلّق بالتّوحيد والرّسالة، وفيه أيضاً نظر، لأنّه كان مأموراً بتصديق الرّسول في كلّ ما عُلِم مجيئه به ضرورةً. لأنّ الإيمانَ عبارة عن ذلك. نعم، يُتَوجّه النه أن يقال: لا نُسَلّم أنّ عدم إمكانه ممّا عُلِم مجيئه به ضرورةً. انهى.

وإلى عدم جواز التّكليف بالمُحال، ذهبَ من أصحاب الأشعريّ طائفةٌ من المتقدّمين كالشّيخ أبي محمّد الإسفَرايينيّ ٢٣٦، شيخ طريقة العراقيين من الشّافعيّة، وحُجّةِ الإسلام أبي حامد ٢٣٨ الغزّاليّ ٢٣٨. ومن المتأخّرين منهم، مجتهدُ القرن والمبعوثُ على رأس السّنة

٢٣٤ في الأصل: أبي.

٢٣٥ هُو عبد العُزَّى بن عبد المُطَّلِب بن هاشم، عمّ الرّسول وأحد أعدائه، توفيَّ في مكّة بعد وقعة بدر بسبعة أيّام. انظر أنساب الأشراف، ج ١، ص ١٣٠-١٣١.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۳۲</sup> لعلّه يقصد أبا حامد أحمد بن محمّد بن أحمد الإسفرايينيّ الشّافعيّ، صاحب كتاب أصول الفقه، ومختصر في الفقه اسمه: الرّونق (۳٤٤هـ/٩٥٥م – ٤٠٦هـ/١٠١م). انظر الأعلام للرّركليّ، ج ١، ص ٢١١. ۲۲۷

٢٣٧ في الأصل: محمّد.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲۸</sup> حَجّة الإسلام هو أبو حامد محمّد بن محمّد الغزاليّ (ت ٥٠٥ه/١١١١م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ١٠٣٨.

يقع من الله تعالى التّكليف بالمُحال، والنّزاع بالجواز، لا في الوقوع. وعن الثّاني أنّه مبنيّ على قاعدة التّحسين والتّقبيح. وعن الباقِينْ ٢٢٩ بأنّها مبنيّان على التّكليف لغرض الإتيان، لكن أفعاله تعالى غير معلّلة بالأغراض.

واستدلّت الأشاعرة بأنه لو امتنع التّكليفُ بالمُحال لَكان الامتناعُ مُحالاً لأنه لا يُتَصَوَّر وُقوعُه. والغرضُ من التّكليف الإتيانُ بالمكلَّف به. وإذا انتفى الغرضُ انتفى التّكليف به، لكنّ أفعالَه تَعالى غير معلّلة بالأغراض، فجاز التّكليف بالمُحال، إذ ليس الغرضُ هو الكنّ أفعالَه تعالى غير معلّلة بالأغراض، فجاز التّكليف بالمُحال، إذ ليس الغرضُ هو الإتيان به. وفائدتُه حينئذ الإعلامُ بأنّه سيُعَذَّب، والابتلاءُ والاختيارُ وبقوله: ﴿رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ ""، فلو لم يكن التّكليفُ بما لا يُطاقُ جائزاً، [ص٥٥] لَما صَحَّت الاستعاذة منه.

وأُجيبُ عن هذه الآية بأنّ الاستعادة من التّحميل، لا عن التّكليف، إذ جاز أن يُحلِّلُ أحداً بحيثُ لا يُطيقُ فيموثُ بحِمْله، لكن لا يجوزُ أن يُكلِّفه حمْلَ جبلِ بحيثُ إذا فعل أثابَه وإلّا عاقبَهُ. وبقوله تعالى: ﴿أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاَءِ ﴾ (٢١ )، مع علمه تعالى بأنّهم لا يعلمون، وبقوله تعالى: ﴿مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ ﴾ (٢١ )، وكانوا لا يستطيعون سمعاً، لأنّه أُريدَ بالسّمْع القبول والإجابة، إذ لا شكّ في أنّهم كانوا يسمعون مثل ما يسمع المؤمنون، وبأنّه تعالى أمر فرعون بالإيمان مع علمه بعدم إيمانه، وبأنّه تعالى أمر أبا جمْلٍ بالإيمان بجميع ما أُنزِل على محمّد صلّى الله عليه وسلّم. ومن جُمْلته أنّه لا يؤمن، حيثُ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢٢ )، فيكون مأموراً بالجمع بين الإيمان والكُفْر.

أُجيب عن الآية، بأن ﴿أَنْبِؤُونِي﴾ خطابُ تنْجيزٍ، لا خطاب تكليف، وعن ٢٠ الاستدلال الثّاني والثّالث بأن القَبول من الكُفّار كإيمان فرعون ممكنٌ في نفسه، وإن

٢٢٩ في الأصل: الباقين، وهو تصحيف.

۲۳۰ البقرة ۲۸٦/۲.

۲۳۱ البقرة ۳۱/۲.

۲۳۲ هود ۲۰/۱۱.

۲۳۳ البقرة ۲/۲.

والأدلّة الدّالّة على الحدوث محمولة عليه جمعاً بين الأدلّة. وذُكِر أنّ الأستاذ نقل ما هـو قريبٌ منه عن الأشعريّ.

أقول: وفي كتاب الإبانة في أصول الدّيانة أبي الحسن الأشعريّ، ما يؤيّد ذلك حيث ذكر مقالة أهل السّنة وأصحاب الأحاديث أنّهم يقولون: إنّ القرآن كلام الله عند عندهم. هذا نهاية الكلام في مسألة الكلام، والحمد لله الميسّر لكلّ مَرام، والله أعلم.

#### المسألة الخامسة

من المسائل المعنويّة:

#### تكليف [ص٤٥] ما لا يُطاق

١٠ قال أصحاب أبي حنيفة: لا يجوز تكليف ما لا يطاق، والأشعريُّ يجوّزُه. والتّكليف مصدر مضاف إلى المفعول.

وتحرير المسألة أن يُقال: هل يجوز من الله تعالى أن يُكلِّف عبادَه بما لا يريد وجوده منهم، لكونه محالاً لذاته؟

قالت الحنفيّة: لا يجوز. خلافاً للأشعريّة. واستدلّوا بقوله تعالى: ﴿لاَ يُكلّفُ اللهُ نَفْساً اللّهُ وَسْعَهَا ﴿ ٢٢٧ ، وبأنّ تكليفَ العاجز خارجٌ عن الحِكْمة، كتكليف الأعمى بالنّظر والزَّمِن ٢٢٨ بالمشي، فلا يُنْسَب إلى الحكيم. وبأنّ التّكليف إلْزامُ ما فيه كُلْفَة للفاعل ابتداءً بحيثُ لو أتى به يُثابُ، ولو امتنع يُعاقب عليه. وهذا إنّا يُتَصَوَّر فيما يصِح وجودُه منه، لا فيما يَسْتَحيل. وبأنّه لو صح التّكليفُ بالمستحيل لكان يستدعي الحصول، واستدعاء فيما يَسْتَحيل. وبأنّه لو معوّره. لكنّ المستحيل غير مُتَصَوَّر، أي ليس له ماهيّةٌ معقولة.

غاية ما في الباب أنّه يُعْقَل باعتبارٍ من الاعتبارات، على سبيل التّشبيه، كما يُقال: نتعقّل لوناً بين السّواد والبياض، والجواب عن الآية بأنّها إنّها تدُلّ على عدم الوقوع، أي لا

٢٢٦ ويذكره سيسكين مع اختلاف في حرف الجرّ: "الإبانة عن أصول الدّيانة". سيسكين، ج ١، ص ٦٠٤.

۲۲۷ البقرة ۲/ ۲۸٦.

٢٢٨ الرِّمِن هو المُصاب بالرِّمانة، وهي العاهة، أو عدم بعض الأعضاء، أو تعطيل القوى.

الحقائق، ولم يتجاوزوا عن منزلة المحسوسات والموهومات. فأخذوا الكلامَ محسوساً، ولزمهم ما يلزمهم من الفساد.

ثُمَّ إِنَّ السَّلف قالوا: ولا يظنَّ الظَّانُّ بنا أنَّا نُثْبتُ القِدَمَ للحروف والأصوات الَّتي قامت بألْسِنتنا وصارت صفاتٍ لنا، فإنّا نقطعُ بافْتِتاحَما واخْتِتامُها وتعلُّقها باكتسابِنا وأفعالِنا. ثُمَّ إنَّهم بذلوا أرواحَهم ولم يقولوا: القرآن مخلوق، وكان يمكنهم ذلك القول إلى حروفٍ هي اكتسابُنا، وأصواتٍ هي أفعالُنا، بل هو أزليّ، وهو قبلَ الفِعْل قَبْلِيَّة أَزَلِيَّة، إذ لوكان له أوّل، لَكان قولاً سبقه قولٌ آخرُ، وتَسَلْسَلَ. فأمرُه قديمٌ، وكلماتُه مَظاهرُ الأُمور، وكما أنّ أمرَه لا يشبهُ أمرَنا، وكلماتُه وحروفُ كلماتِه لا تُشبه كلماتِنا، وهي حروف قدسيّة علويّة وصُوَر مجرّدة معقولة لا توصَف بالافتتاح والاخْتِتام والتّقدّم والتّأخُّر،كما ورد في حقّ موسى عليه السّلام أنّه كان يسمع كلامَ الله تعالى كجرّ السّلاسل. وكما قال نبيُّنا صلّى الله عليه وسلّم في حقّ جبرائيل: "أحياناً يأتي مثل صلصلة الجَرَس وهو أشدّه على فيفصم عنى وقد وعَيْتُ عنه ما قالَ. "٢٠٥ ويقرب من ذلك ما قال بعض المُحدّثين من أهل زماننا، وهي أنّ المعنى يُطْلَق على الّذي هو [ص٥٣] مدلولُ اللّفظ، حتّى قالوا بحدوثه، وله لوازم كثيرة فاسدة كعدم التّكفير على من ينكر أنّ كلامه ما بين الدّفتين، لكنَّه عُلِم أنَّ كلام الله تعالى بالضّرورة من الدِّين ولزوم عدم المعارضة والتّحدّي بالكلام، والحقّ أن يُقال: المراد به الكلام التّفسيّ، هو المعنى القائم بذات الله تعالى، وهو ليس بَحَرُف مُطْلَقاً، قديماً كان أو حادثاً، ولا بصوت، وهو الّذي عليه المحقّقون من الأشعريّة والماتُريديّة، وهو الّذي يجب اعتقاده والإيمان به، وهو مكتوب في المصاحف ومقروء بالأَلْسِنَة، محفوظ في الصِّدور، أي مكتوب ما يدلُّ عليه، ومحفوظ ما يدلُّ عليه، وهو ٢٠ غير الكتابة والقراءة والحفظ، لأنَّها أمور حادثة، والكلام بالمعنى المذكور لا ترتيب فيه ولا تقدّم ولا تأخّر كالكلام القائم بالقوّة الحافظة منّا، ولله المثل الأعلى، بـل التّرتيب إنّما هـو من التّلفّظ به في الشّاهد واستاعه فيه ضرورة عدم مساعدة الآلة، وهو الكلام الحادث

انظر هذا الحديث في تفسير القرطبيّ، ج ١٩، ص ٣٩، وتفسير ابن كثير، ج ٤، ص ١٠٧، وصحيح البخاريّ، ج ١، ص ٤، وسنن البيهقيّ الكبرى، ج ٧، ص ٥٢، ومسند الرّبيع، ج ١، ص ٢٣، واعتقاد أهل السّنة، ج ٤، ص ٧٥٩، وتهذيب الأساء، ص ١٥٢.

نقول: الكلام واحد كسائر الصّفات، وله ضدٌّ واحد، إمّا الحُرَس أو السّكوت، وكونه أمراً ونهياً وخبراً، باعتبارات مختلفة. فمن حيثُ إنّه اقتضاءُ فِعْلِ أمرٌ، و من حيثُ إنّه اقتضاءُ ترُكِ نَهْيٌ، مِن حيثُ إنّه إعلامُ الغيرِ خَبرٌ. ألا ترى أنّ الأمرَ بالشّيء نهيٌ عن ضِده وإخبارٌ عن حُسْنه وقُبْح ضِدّه؟ فكان ذلك بمثابة كون السّواد لوناً وعَرَضاً حادِثاً موجوداً بخلاف العالِم والقادر والحيّ، فإنّها متباينة ٢٢٠. فرُبَّ عالمٍ غيرُ قادر، وقادرٍ غيرُ عالم. فهي بمزلة كون الشّيء طَعْماً ورائحةً.

فالأمر والنّهي من الأسهاء الإضافيّة، وما هذا شأنه، لا يمتنع اجتماعه عند اختلاف الجهة، كالأب والابن والقريب والبعيد؛ لا يُقال: لو كان الإخبار عن إرساله نوحاً عليه السّلام بـ ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً ﴾ ٢٢٦ أزليّاً، لـزم الكذب في خبر الله تعالى. لأنّا نقول: قام بذات الله تعالى خبرُ إرسال نوح. والعبارة عنه قبل إرساله: إنّا تُرْسِلُ، وبعد إرساله:

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا﴾. فاللَّفظ يختلف باختلاف الأحوال. والمعنى القائم بذاته تعالى لا يختلف.

قُلْتُ: إنّ السّلفَ رضوان الله عليهم أجمعين قالوا: إنّ كلام الله تعالى موجود، وهو صفة صفاته، وقالوا مع ذلك: هو فيما بيننا مَثْلُوٌ ومسموع ومحفوظ ومكتوب. ولم يتحاشَوْا من ذلك. وكانوا فرقتين: فرقة استسلموا للأثر، ولم يستكشفوا عن تحقيق ذلك، كما أنّهم إذا وصلوا إلى قبر رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، قالوا: هذا رسول الله، وحيّوا وصلّوا، من غير تصرّف في أنّ المُشارَ إليه شخصه أم روحُه أم قبرُه، عليه مِن مولانا أفضلُ [ص٥٦] الصّلاة والسّلام، فكذلك أطلقوا القولَ بأنّ ما بين الدّفّتين هو القرآن، وهو كلام الله تعالى، ولم يبحثوا عن القراءة والمقروء والكتابة والمكتوب، ولم يتعرّضوا للكيفيّة، كما فعلوا فيما ورد من المتشابهات كاليد والوجه والعين والنّفس والاستواء.

وفرقة قد عمدوا تحقيق ذلك لبلوغهم منزلة الحقائق، فلم يكن بينهم شُهْة. إلّا أنّ قوماً
 من الجدليّين خرجوا عن قيد الشّرع، ولم يستفيدوا بجدّهم ٢٢٤ الهُدى، ولم يبلغوا درجة

٢٢٢ في الأصل: متبائنة.

۲۲۳ نوح ۱/۷۱.

٢٢٤ كذا، ولعلّ الأصحّ: بجدلهم.

وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ ﴾ ٢١٩، وناسخ ومنسوخ [ص٥٠] وصفناه بها. ولمَّاكان الأمر في هذه المُسألة دائراً بين الكفر والبدعة كان الإمساك عنها أولى.

قلتُ، وبالله التّوفيق: اعلم أنّ المحقّقين من الطّرفين متوافقون على مذهب واحد وصراطٍ مستقيم، قرّرناه حقّ تقريره.

٥ تَتَمَّة

ولا يجوز أيضاً أن تقول: أنا أحكي كلامَ الله تعالى، بل أقرأً - خلافاً للقدريّة - لأنّ الحكاية تقتضي المهاثلة، وإنّ كلام الله غير مشروط ببِنْيَة مخصوصة وحركة، وكذا العلم والحياة وسائر صفات الحيّ، خلافاً للمعتزلة. ألا ترى أنّ علم الله تعالى وقدرته وسائر صفاته ليست محتاجة إلى بِنْية، وأنّ كلام الله تعالى في الأزل: أمرٌ ونهي وخبر، خلافاً طمعتزلة، حيثُ أنكروا قِدَم الكلام لنفسه، لا لمعنى، خلافاً للقلانسيّ " ؟

قالت المعتزلة: الأمر في الأزل، ولا سامعَ ولا مأْمورَ، عَبَثُّ ٢٠١٠.

قُلنا: هذا مبنيّ على القُبح العقليّ، وقد ثبَت بُطلائه في الأصول، ومع هذا فلا شُبهة أن يكون الطّلب قامًا بذاته تعالى في الأزل متعلّقاً بمأمورٍ سيوجَد، وكما لا يمنع أن يكون في نفس إنسانٍ طلبُ التّعلّم من ابنٍ سيوجد. وكما جاز للرّسول صلّى الله عليه وسلّم أن يخبر بمن سيولد، فالله تعالى يأمره. جاز أمرُ الله تعالى في الأزل، بمعنى أنّ فلاناً إذا وُجد وكان على شرائط التّكليف، فهو مأمور بكذا.

قال القلانسيّ: إنّ كلام الله تعالى كان موجوداً في الأزل، ولم يكن أمراً ولا نهياً ولا خبراً، ثمّ كان أمراً ونهياً وخبراً لإفهام المخاطبين، وهذا باطل، لأنّ الكلام أمر ونهي وخبر لنفسه، لا لمعنى، لأنّ الكلام صفة لا يقوم بنفسه، فاستحال أن يقوم به مَعْنى يقتضي لنفسه، لا لمعنى، لأنّ الكلام صفة لا يقوم بنفسه، فاستحال أن يقوم به مَعْنى يقتضي ٢٠ كونه أمراً ونهياً وخبراً، لاستحالة قيام المعنى بالمعنى. لا يقال: كلام الله تعالى مع [ص٥] توحُده لو جاز أن يكون أمراً ونهياً وخبراً لَجاز أن يكون القديم حيّاً عالماً قادراً لذاته، ولأنّا

۲۱۹ القصص ۲۱/۲۸.

٢٢ هو أبو العزّ محمّد بن الحسين بن بندارالقلانسيّ الواسطيّ، مُقْرئ العراق، المتوفّى سنة ٤٣٥هـ/١٠٤٤-١٠٤٤م. انظر الوافى بالوفيات، ج ٣، ص ٤.

٢٢١ في الأصل: حيث، وهو تصحيف.

قلتُ: مرادهم بالقرآن الصّفة القائمة بذاته تعالى، لأنّها تُسمّى قرآناً، وما في المصحف يُسمّى قرآناً كما أنّها تُسمّى كلام الله تعالى. ومرادهم بقولهم مقروء بالألسنة أي: مقروء ما يدلّ عليه. وتحقيقه أنّ للشّيء وجوداً [ص٤٤] في الأعيان، ووجوداً في الأذهان، ووجوداً في الكتابة. فالكتابة تدلّ على العبارة، وهي تدلّ على ما في الأذهان، وهو يدلّ على ما في الأذهان، في توصف القرآن بما هو من لوازم القديم، كما في قولنا: القرآن غير مخلوق فالمراد حقيقته الموجودة في الخارج، وحيث يوصف بما هو من لوازم القديم الخلوق والمحدثات، يراد بها الألفاظ المنطوقة والمسموعة، كما في قولنا: قرأتُ نصفَ القرآن. والمخيّلة كما في قولنا: حفظتُ القرآن أو الأشكال المنقوشة، كما في قولنا: يُحرّم على المُحْدِث مسّ القرآن.

وقال الشّيرازي الله وصف كلام الله تعالى بأنّه مخلوق أو غير مخلوق، بين كُفر وبِدْعة، وذلك لأنّه إذا أشير إلى الوصف الدّال عليه الكلام المسموع بأنّه مخلوق، فهو كُفر، وإن أشير إلى الكلام المسموع بأنّه قديم، فإنّه إمّا كُفر أو بِدْعة، لأنّه كها لا يجوز وصف القديم بأنّه مخلوق لا يجوز وصف المخلوق بأنّه قديم، وكذا إنْ أشير إلى المسموع بأنّه مخلوق فهو بدعة، إذا كان ذلك ممّا لم يذكره النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم والسّلف أنّ الخَلْق في صفة الكلام بمعنى الاختلاق والافتراء، وكثيرٌ يقول: كلام الله غير مخلوق، غير مُخْتَلَق، أي غير مُفْتَرىً.

وقد تقرّر في القواعد الأُصوليّة أنّا لا نصِفُ الله تعالى ولا نصِف الأُمور الإلهيّة إلّا بما ورد به السّمع، ولم يردِ السّمعُ بشيء من ذلك، فينبغي أن لا يوصف به. ولمّا ورد الوصف بأنّه مُنزَل وعربيّ ومُحْدَث، أي أُحدِثَ ذِكْرُ وجوده عندنا بعد أن لم يكن، ومُحْكَم ومُفصّل ومُوصَّل، لقوله تعالى: ﴿كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ ﴾ (﴿ وَلَقَدْ

الم الم المعلق إبراهيم بن عليّ بن بن يوسف الفيروزاباديّ الشّافعيّ، ولد في فيروزاباد سنة ٣٩٣هـ/١٠٠٣م ودرّس في المدرسة النّظاميّة النّي أَسّسها على شرفه نظامُ المُلُك. توفيّ في بغداد سنة سنة ٤٧٦هـ/١٠٨٣م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص٤٨١.

۲۱۸ هود ۱/۱۱.

والغرض من هذه الحكاية مبدأ الفِتْنة وكيفيّة نسبة القرآن ألى الإمام أبي حنيفة رضي الله عنه. والمحقّقون من أصحابه قد نفَوْا عنه القول بخلق القرآن، ونقلوا عنه مثل مذهب الشّيخ أبي الحسن الأشعريّ رضي الله عنه. انتهى.

أقول وبالله التوفيق: الذي نقله المحققون عن الشيخ أبي الحسن الأشعريّ رضي الله عنه هو حدوث الحروف والكلمات، وقدّم الكلام. ذكر القاضي أبو بكر، من أساطين الأشاعرة، عن الشيخ، أنّ كلام الله تعالى الأزليّ مقروء بألْسِنتنا على الحقيقة، محفوظ في قلوبنا، مسموع [ص٤٤] بآذاننا، مكتوب في مصاحفنا، غير حالٌ في شيء من ذلك، كما أنّ الله تعالى معلوم بقلوبنا، مذكور بألْسِنتنا، معبود في محاريبنا، غير حالٌ في شيء من ذلك، والقراءة والقارئ مخلوقان، كما أنّ العلم والمعرفة مخلوقان، والمعلوم والمعروف ذلك، والقراءة والقارئ على قلب التبيّ صلّى الله عليه وسلمّ. هذا مذهب الأشعريّ الذي صحّ عنه بنقل الأمّة الثقات، وهو موافق لما ذكر الإمام أبو حنيفة في الفقه الأكبر، ونقله عنه الحققون والثقات من أصحابه. وأمّا قوله: قالت الأشاعرة: ما في المصحف ليس بكلام الله تعالى، وإنّا هو عبارة عنه. فعلى تقدير صحّة هذه العبارة عن الشّيخ، محمولة على ما نقله الأمّة الثقات الذين هم أساطين الأشاعرة، هو أن يراد بما في المصاحف نفس على ما نقله الأمّة والكلمات المنتظمة، كما قال به الإمام أبو حنيفة رضى الله عنه.

قال أصحاب أبي حنيفة رضي الله عنه: القرآن كلامُ الله تعالى وصفتُه، قديمٌ غيرُ مُحْدَث ولا مخلوق ولا حروف ولا صوت ولا مقاطع ولا مبادئ، لا هو ولا غيرُه، وسمِعه جبريلُ ٢١٦ عليه السّلام بصوت وحرف خلقها الله تعالى، فنزل به إلى النّبيِّ صلّى الله عليه وسلّم، فحفظه ووَعاه فتلاه على أصحابه فحفظوه وتلوه على التّابعين، وهلم جرّاً، إلى أن وصل إلينا. وهو مقروء بالألْسِنة، محفوظ بالقلوب، مكتوب في المصاحف، أي لس بحالٌ فيها.

أ<sup>٢١</sup> هو أبو محمّد هشام بن الحكم الشّيبانيّ، متكلّم إماميّ عاصر الإمام جعفر الصّادق والإمام موسى الكاظم (ت ١٧٩هـ/٧٩٥-٧٩٦م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٤٩٦.

٢١٥ كذا في الأصل، ولعلّ الأصح: خلق القرآن.

٢١٦ في الأصل: جبرئيل

قلتُ: وأوّل من أجاب فيه أبو حنيفةَ رحمه الله، وقال: هو مخلوق. فألّب بنانٌ ٢٠٩ العامّة وأغراهم عليه حتى صاروا إلى منزله ليهجموا عليه ويقتلوه. فأشرف عليهم أبو حنيفة رحمه الله وقال: يا قومُ، ما تريدون؟ قالوا: كَفَرْتَ! قال: أَكُفُرْ منه توبة، أم كفر ليس منه توبة؟ فقالوا: بل كفر منه توبة. فقال: اشهدوا أنّي قد تُبنتُ من كلّ كفْر. فرفعوا عنه، ولم يجسرُ [ص٤٤] أبو حنيفة رحمه الله أن يخرج من البيت. وكان رئيس الكوفة في العلم يومئذ: أبو الصّباح موسى بن أبي كسمة وكان في الحجّ. فلمّا رجع ونزل القادسيّة، قصَدَهُ النّعان في جوف اللّيل متنكّراً. فلمّا دخل في خيمته، قام أبو الصّباح وحضر المسجد، فاجتمع عليه النّاس يسألونه عن ذلك. فداراهم وأسكتهم عن هذه المسألة. وأبّى بنانٌ ٢٠٠ إلّا تادياً في غيّه لجاجاً وعتوّاً.

ا فقالُ أبو الصّباح، لمّا أعياه، لأصحابه: إنّي أريد أن أدعوَ بدُعاءٍ فأَمّنوا. فرفعوا أيديَهم وقال: يا ربّ إن علِمتَ بناناً ( أن تمادى في غِيّه لَجاجاً وعُتُوّاً، فلا تُخْرِجُه من الدّنيا حتّى تفضحه وتهتك سترَه. فأمَّنَ القومُ.

قال عليُّ بنُ حَرْمَلةَ ''': فوالله ما خرج من الدّنيا حتّى رُئِيَ ''' مقطوعَ اليد والرّجل مصلوباً بالكوفة، وقد أقرّ بالسّرقة، وأُخذ في بيت النّار مع الزّنادقة، وقيل له في ذلك، فقال: كنت أبغضُ النّبيّ (صلّى الله عليه وسلّم)، وأتوصّل إلى ذمّه بذمّ أصحابه.

ثمّ زَجَرَ أهلُ العلم النّاسَ عن الخوض في هذه المسألة، فأمسكوا عنها إلى أن انتصب هشام بن الحكم ٢١٤ فأخذ يردّدها فصارت فتنةً إلى اليوم.

أد كذا في الأصل، وفي التعاريف، ص ١٤٦ ورد اسمه كاملاً: بنان بن سمعان التعيميّ، ولعلّ الأصحّ هو بيان بن سمعان التسميّ، وهو من غلاة الشّبعة، والبيانيّة أصحابه، وقال بيان بإن الله تعالى على صورة إنسان وروح الله حلّت في عليّ رضي الله عنه، ثمّ في ابنه محمّد ابن الحنفيّة، ثمّ في ابنه أبي هاشم، ثمّ في بيان. انظر التعريفات، ص ٦٢، وانظر أيضاً الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١١١٦.

۲۱۰ هو بیان، کما سبق.

۲۱۱ هو بيان، كما سبق.

٢١٢ هو عليّ بن حرملة التَّيْميّ، وهو كوفيّ، ولي القضاء في أيّام هارون الرّشيد، وكان صاحب أبي حنيفة. انظر طبقات الحنفيّة، ص ٣٥٥، وشذرات الدّهب، ج ١، ص ٣٢٢.

۲۱۳ في الأصل: رؤى.

السّلام بقوله تعالى: ﴿وَعَتَوْا عُتُوّا كَبِيراً ﴾ ٢٠٠٠. وتقرير الجواب أن يُقال: لا نسلّم أنّ موسى عليه السّلام سمع كلام الله تعالى، بل سمع صوتاً دالّا على كلام الله تعالى. والدّالّ غير المدلول، فلم يسمع كلام الله تعالى. وقوله: وخصّ به أيضاً، جوابٌ عن سؤال مقدَّر تقديره أن يقال: إنّ غيرَ موسى من الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام، سمع صوتاً دالّا على كلام الله تعالى فلم خصّ موسى بكونه كليم الله؟ وتقرير الجواب أنّ موسى عليه السّلام سمع بغير واسطة الكتاب والملك، بل إنّ الله تعالى أفهمه كلامَه بإسباعه صوتاً بتخليقه من غير أن يكون ذلك الصّوت منصوباً لأحد من الخلق، إكراماً له. [ص٢٤] وغيرُه يسمع صوتاً مكتسباً للعباد فيفهمون كلامه. فلهذا خُصّ عليه السّلام بأنّه كليم الله تعالى دون غيره.

۱ تنبیه

التّحقيق أنّ كلام الله تعالى اسم مشترك بين الكلام النّفسيّ القديم القائم بالذّات العَلِيّة، ومعنى الإضافة كونه صفة له تعالى قائمة بذاته تعالى وبين اللّفظ الحادث المؤلّف من السُّور والآيات. ومعنى الإضافة أنّه مخلوق لله تعالى، ليس من تأليفات المخلوقين، فلا يصحّ نفيه أصلاً، ولا يكون الإعجاز والتّحدّي إلّا في كلام الله تعالى، وبهذا يسقط قول من قال: لو كان كلام الله تعالى حقيقةً في المعنى القديم، مجازاً في النّظم المؤلّف، لَصَحَّ نفيه عنه بأن يقال: ليس التظم المُؤلّل المُعجِز المُفصَّل إلى السُّور والآيات كلام الله تعالى. والإجاعُ على خلافه. وأيضاً المُعجِز المُتَحدِّي إلى المُعارضة به، هو كلامُ الله حقيقة، مع القطع بأنّ ذلك إنّا يُتَصَوَّر في النّظم المؤلّف المفصَّل إلى السُّور والآيات، إذ لا معنى القرضة الصّفة القديمة.

٢٠ ثمّ اعْلَمْ أنّ وصفَ القرآن بأنّه مخلوقٌ أو غيرُ مخلوقٍ مسألةٌ غيرُ آمنةِ العاقبة على الخائضين فيها، وقد صارت فتنةً لقوم وسبباً لوقوع التّشاجر والتّنافر والتّكفير والتّبديع لأقوام صالحين.

۲۰۸ الفرقان ۲۱/۲٥.

يُسْمع كلامُه على قَلْب العادة الجارية، أي على خلافها، كما سمع موسى عليه السّلام على الطّور ومحمّد صلّى الله عليه وسلّم ليلةَ المعراج.

وقال الشّيخ أبو منصور الماتُريديّ رحمه الله مرةً أُخرى: إنّ كلام الله لا يمكن أن يُسْمع بوجه من الوجوه، إذ يستحيل سهاع ما ليس من جنس الحروف والأصوات، إذ السّهاع في الشّاهد يتعلّق بالصّوت، ويدور وجوداً وعَدَماً، ويستحيل إضافة كونه مسموعاً إلى غير الصّوت. وكان القول بجواز سهاع ما ليس بصوت خروجاً عن المعقول. قيل: وفيه بحثٌ، إذ يمكن أن يُعارَض بالرُّوْية ''. ويُقال: [ص٤٥] رؤيةُ ما ليس بجوهر ولا بعَرَض مُحالٌ، لأنها تدور معها وجوداً وعدماً في الشّاهد. فالقولُ بجواز رؤية ما ليس بجوهر ولا عَرَض ليس بمعقول، مع أنّ رؤيته سُبحانه وتعالى ممّا يجب الإيمان بها، وهي ثابتة بالكتاب والسُّنة. وهو تعالى ليس بجوهر ولا عرض.

وأقول: في بحثه بحث، لأنّ الفرق بينها ظاهر، لأناّ إنّا جوّزنا رؤية كلّ موجود لأنّا وجدنا الرّؤية مشتركة بين الموجودات المختلفة حقائقها، والحُكُم المشترك لا بدّ من علّة وجوديّة مشتركة، ولا مشترك إلّا الوجود. وأمّا السّمع فلا يتعلّق بغير الأصوات في الشّاهد، وهي لم تكن مختلفة الحقائق حتى يفتقر إلى علّة مشتركة، فجاز أن يكون صحّة المسموعيّة هي الصّوتيّة فقط، فلا يُسمع إلّا الأصوات، فلا يصحّ ما يقع في معرض المعارضة.

وقول النّسفيّ ٢٠٦ في متن العُمْدة ٢٠٧: وعنده - أي عند الشّيخ أبي منصور الماتُريديّ – أنّ كلام الله لا يجوز أن يُسْمع بوجه من الوجوه، والحال أنّه قائل بسماع موسى عليه

أنه هو القاضي أبو بكر محمّد بن الطّيّب بن محمّد بن جعفر بن القاسم الباقلاّنيّ، متكلّم أشعريّ وفقيه ماكليّ، يقال بأنّه لعب دوراً محمّاً في نشر أفكار الأشعريّ (ت في ٢٣ ذي القعدة سنة ٤٠٣هـ/٥ يونيو (حزيران) سنة ١٠١٣م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٩٥٨.

٢٠٥ في الأصل دائمًا: بالروية.

٢٠٦ هو حافظ الدّين أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود الحنفيّ (ت ٧١٠ هـ/١٣١م) ذكر سابقاً.

لاعتقاد. ولقد اتبع أبو الدّين، ويعرف أيضاً بـ: المنار في أصول الدّين؛ شرحه مؤلّفُه بكتاب ستماه: الاعتماد في الاعتقاد. ولقد اتبع أبو البركات في كتابه: العمدة ،"عقيدة" أبي حفص عمر نجم الدّين المائريديّ (ت٥٣٧هـ/١١٤٢م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٧، ص ٩٦٩، وأبجد العلوم، ج ٣، ص ١١٩.

التّكوين جميع المكوّنات، لأن متعلّق القدرة غير متعلّق التّكوين. فهذا ما يمكن أن يُقال من جانبهم. والحقّ أنّ القدرة والإرادة مجموعين هما للذّات يتعلّقان بوجود الأثر وتخصيصه، ولا حاجة معها إلى صفة أخرى.

#### المسألة الرّابعة

### من المسائل المعنويّة

في كلام الله تعالى القائم بذاته تعالى، هل يجوز أن يُسْمَع [ص٤٤] أم لا؟

وتحريرها: اعلم أنّ المثبِتين للكلام النّفسيّ اختلفوا في أنّه مسموع أم لا. فقال الأشعريّ: إنّ كلام الله تعالى مسموع، بناءً على أنّ عنده كلّ موجود يصحّ أن يُراد، فكذا يصحّ أن يُسْمَع. وهذا قريب من قول أبي منصور المائريديّ رحمه الله، فإنّه أشار في أوّل مسألة الصّفات من كتاب التّوحيد إلى جواز سماع ما وراء الصّوت. فإنّه قال: العلم بالأصوات وخفيّات الضّائر هو الكلام في الشّاهد عنده، فجوّزَ سماعَ ما ليس بصوت.

وقال أبو بكر محمّد بن الحسن بن فورك الأصفهانيّ أن من جملة الأشعريّة: المسموع عند قراءة القارئ شيئان: أحدهما صوت القارئ والثّاني كلام الله تعالى. واستدلّ عليه بقولِه تعالى: ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ مَا اللهِ ﴾ أن مَل مَل اللهِ ﴾ أن مَل مَل اللهِ ﴾ أن مَل مَل اللهِ ﴾ أن مَل مَل اللهِ ﴾ أن مَل مَل القول ليس ممّا يعتمد عليه.

وُقال أَبُو بكر محمّد بن الطّيّب ٢٠٠ الباقلاّنيّ ٢٠٠، من جملة الأشعريّة: إنّ كلام الله تعالى ليس بمسموع على العادة الجارية، بل يُسْمَع صوت القارئ فحسب. ولكن من الجائزات أن

۲۰۰ المتوقّ سنة ٤٠٦هـ/١٠١٥م. انظر سيسكين، ج ١، ص ٦١٠-٦١١.

۲۰۱ التّوبة ۲/۹.

۲۰۲ البقرة ۲/۵/۲.

ني الأصل: الخطيب، وهو تصحيف. انظر على سبيل المثال، لا الحصر، شرح قصيدة ابن القيم، ج١، ص ٣٧١، ٤٧٠ وكذلك الفصل في الملل، ج٣، ص ٤٧، ٢١٦، ٢١٧ وكذلك الفصل في الملل، ج٣، ص ١٣٥، وج٤، ص ٢، ٩٢، ص ٢، ٩٢، ص

فلو أثبتنا صفةً أُخرى لله تعالى مؤثّرة في وجود المقدور: إن كان على سبيل الصّحّة، كان عين القدرة، فيلزم اجتماع المِثْلَيْن، أو يلزم اجتماع صفتين مستقلّتين بالتّأثير على المقدور الواحد، وهو مُحال، وإن كان على سبيل الوجوب اسْتَحالَ أن لا يوجد ذلك المقدور من الله تعالى، فيكون تعالى موجباً بالذّات، ولا يكون قادراً مختاراً.

واعلمُ أنّ الحنفيّة إنّا أخذوا التّكوين من قوله تعالى: ﴿إِنّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ مقدّماً على المكوّن، وهو المسمّى بالأمر والكلمة، فقالوا: عبّر الله تعالى عن التّكوين بكلمة ﴿كُنْ وعن المكوّن بقوله ﴿فَيَكُونُ ﴾. والتّكوين والاختراع والإيجاد والخلق مشتركة في معنى وتتباين بمعانٍ. والمشترك فيه كون والتّكوين والاختراع والإيجاد من العَدَم، ما لم يكن موجوداً. وهي أخصّ تعلّقاً من القدرة، لأنّ القدرة متساوية النّسبة إلى جميع المقدورات، وهي خاصّة بما يدخل في الوجود منها، وليست صفة نسبيّة تعقل مع المنتسبين، بل هي صفة تقتضي عند حصول الأثر تلك النّسبة.

وأمّا ادّعاء أنّهم قالوا: القدرة مؤثّرة في إمكان الشّيء فليس بصحيح، وإنّها الصّحيح عندهم أنّ القدرة متعلّقة بصحّة وجود المقدور، والتّكوين متعلّق بوجود المقدور ومؤثّر فيه، ونسبته إلى الفعل الحادث كنسبة الإرادة إلى المراد. والقدرة والعلم لا يقتضيان كون المقدور والمعلوم موجودَيْن بها، والتّكوين يقتضيه.

والقول بأزليّة التّكوين، كقولهم بامتناع قيام الحوادث بذاته تعالى. وقوله: إن كانت تلك الصّفة مؤثرة على سبيل الوجوب، كان الله تعالى موجباً بالذّات ليس بشيء، لأنّ ذلك الوجوب يكون لاحقاً سابقاً. يعني: إن أرادَ الله تعالى خلقَ شيء من مقدوراته، كان حصول ذلك الشّيء واجباً، لا بمعنى أنّه كان واجباً أن يخلقه.

وقوله: إن كان المراد منه مؤثّراً ١٩٩٠ في وجود الأثر، فهي عين القدرة، فجوابه: إنّ القدرة لو كانت مؤثّرةً لكان جميع المقدورات أثراً لها، فتكون موجودة، ولا يلزم من إثبات

۱۹۸ النّحل ٤٠/١٦، وورد في الأصل: "إنما أمرنا"، ولقد ورد في يس ٨٢/٣٦: ﴿إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيْئاً أَن يقول له كن فيكون﴾، فيبدو أن مصدر كلمة "أمرنا" من هذه الآية الكريمة.

١٩٩ في الأصل: مؤثرة.

والثّاني: التّكوين بالفعل، وهو عبارة عن تعلّق الصّفة النّفسيّة بالمكوّن، فهو نسبةٌ بين المكوّن، كالضّرْب.

والّذي تقول الماتُريديّة بقِدَمه، إنّها هو الصّفة، لا التعلُق. والّذي لا بدّ من تحقُّقه في المكوَّن، إنّها هو النّسبة. والتعلّق والتّكوّن بالفعل، وأسهاؤه تختلف بحسب اختلاف المتعلّقات، كها يُسمّى تعلّق الصّفة بإيجاد الرّزق مثلاً: ترزيقاً. فهو تكوينٌ بالفعل المخصوص، وهكذا الإحياءُ والإماتةُ والإعزازُ والإذلالُ ونحو ذلك، إلى أن قال: ومذهب الأشاعرة أنّ التّكوين من الإضافات والنّسب وصفاتِ الأفعال، لا من الصّفات التفسية، فإذا نظرنا في التّكوين والمكوِّن على هذا، لا يثبت إلّا وجود المكوِّن حقيقةً، وأمّا وجود المتكوين فهو اعتباريّ، فليكن هو وجود المكوَّن.

ا والتلخيص أنّ مبداً إيجادِهِ تعالى لما بيّنتاه إنّا هو صفة القُدرة والإرادة عند الأشعريّة. ولا تحقُّقَ لصفةٍ نفسيّة في التّكوين عندهم. ومبدأ الإيجاد عند المائريديّة هي صفة التّكوين [ص٤٤] الأزليّة والإرادة.

قال الأصفهاني <sup>۱۹۱</sup> في شرح الطوالع ۱۹۰۱، نقلاً عن بعض الحنفية: التكوين صفة قديمة تغاير القُدْرَة، والمكوَّن حادث، قال الإمام: القول بأنّ التّكوينَ قديمٌ أو مُحْدَث يستدعي العُويرَ ماهيّتِه، فإنْ كان المرادُ نفسَ ما أثرَتْه القُدْرةُ في المقدور، فهي صفةٌ نسبيّةٌ لا توجد إلّا مع المنتسبَيْن، فيلزم من حدوث المُكوَّن حدوثُ التّكوين. وإن كان المراد صفةً مؤثرةً في وجود الأثر، فهي عين القدرة. وإن أردتم به أمراً ثالثاً فبيّنوه.

قالوا: متعلِّقُ القدرة قد لا يوجد أصلاً، بخلاف متعلّق التَّكوين. والقدرةُ مؤثِّرةٌ في إمكان الشّيء، والتَّكوين يؤثَّرُ في وجوده. أجاب المُصَنِّف بأنّ الإمكانَ بالنّات، ولا تأثير للقدرة في كون المقدور ممكناً في نفسه، لأنّ ما بالنّات لا يكون ما بالغير، فلم يبقَ إلّا أن يكون تأثيرُ القدرة في وجود المقدور تأثيراً على سبيل الصّحة، لا على سبيل الوجوب،

<sup>&</sup>lt;sup>۱۹۰</sup> هو أبو الثّناء شمس الدّين محمود بن عبد الرّحمن الأصفهاني، ولد في إصفهان سنة ٦٧٤هـ/١٢٧٥م وتوفّي في القاهرة سنة ٧٤٩هـ/١٣٤٨م. انظر الدّرر الكامنة، ج ٤، ص ٣٢٧.

۱۹۷ شرح الطّوالع: هو شرحٌ ألّفه الأصفهاني لكتاب طوالع الأنوار الذي كتبه القاضي عبد الله بن عمر البيضاويّ المتوفّى سنة ١٨٦هـ/١٨٦م. انظر كشف الطّنون، ج ٢، ص ١١١٦.

بإيصال الرزق. وما ذكره مشايخ الحنفيّة في معنى التّكوين لا ينفي ما قاله الأشاعرة، ولا يوجب كون صفة التّكوين لا ترجع إلى القدرة المتعلّقة بما ذكر من إيجاد المخلوق وإيصال الرزق ونحوهما، ولا إلى الإرادة المتعلّقة بـذلك. ولا يلـزم في دليـلٍ لهـم نَفْي ما قاله الأشاعرة، وإيجاب كون التّكوين صفة أخرى. انتهى، وأكثرُه ١٨٩٠ بالمعنى.

واعترضَ شارحُه قولَه: والتّخليقُ هو القدرة باعتبار تعلّقها بالمخلوق والتّرزيق تعلَّقها بإيصال الرّزق، فقال: كذا في المَثن المَثن اللاّئق بالجريان فيها على مِنْوالٍ واحد. وكذا في غيرها، كان يُقال: التّخليقُ تعلُّقُ القدرة بإيجاد المخلوق، والتّرزيقُ تعلُّقُها بإيصال الرّزق. وهذا اللائقُ بطريق الأشاعرة لأنّهم قائلون بأنّ صفاتِ الأفعال حادثة، لأنّها عبارة عن تعلَّقات القدرة التّنْجيزيّة، وهي الحادثة.

ا قال النّسَفيّ <sup>۱۹۱</sup>: والتّكوينُ صفة لله تعالى أزليّةٌ، وهي تكوينُه إلى <sup>۱۹۲</sup> إيجاده تعالى للعلم ولكلّ جزء [ص٤١] من أجزائه، لوقت وجوده، على حسب علمه تعالى، وإرادته.

قال ابن الغرس <sup>۱۹۳</sup> بعد قوله: والتّكوين، المعبَّر عنه بالتّخليق والإيجاد والفعل ونحو ذلك، صفة نفسيّة قائمة بذاته تعالى، يعني أنّ إيجادَ الله تعالى لكلّ جزء من أجزاء العالَم إنّا هو في الوقت المقدّر لابتداء وجود ذلك الجزء في علمه تعالى على الوجه المخصوص الّذي تعلّقت به الإرادة <sup>۱۹٤</sup>.

فالتَكوينُ قديمٌ وتعلَّقُه بالمكوَّن حادثٌ، كما في الإرادة. ولا يُقالُ: لا وجودَ للتَكوين بدون المكوَّن، كما لا وجود للضّرب بدون المضروب، بخلاف العلم والقدرة ونحو ذلك. لأنّا نقول: التّكوينُ له معنيان، أحدُهما: الصّفةُ النّفسيّة الَّتي هي مبدأُ ١٩٥٥ الإيجاد بالفعل،

١٨٩ في الأصل: وأكثرة - بالتّاء المربوطة، وهو تصحف.

١٩ وهو متن العمدة في أصول الدين لأبي البركات النسفيّ.

المُمَّا اللَّمِينَ أَبُو البَرَكات عبد الله بن أحمد بن محمود الحنفيّ (ت ٧١٠ هـ/١٣١م) ذكر سابقاً.

١٩٢ كذا في الأصل، ولعلّ الأصحّ: أي.

الم أبو اليُسْر محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّ

<sup>&</sup>lt;sup>۱۹۱</sup> في الأصل: الاارادة، وهو تصحيف ظاهر.

١٩٥ في الأصل دامًا: مبدء.

وعند الأشعريّ أنّها حادثة. فقيل: الخلْقُ والرّزْق لا يكون خالقاً ورازقاً على ما يقتضيه حكم اللّغة، وعندهم يكون مخالفا، كما يُطْلَق على العالم بالحياكة القادر عليها: حَيّاك، وإن لم توجد منه الحياكة.

وتحقيق المسألة مبنيّ على معرفة الصّفات الفعليّة. قال ابن الهُمام في المسايرة ١٠٠٠:

اختلف مشايخ الحنفيّة والأشاعرة في صفات الأفعال والمراد بها باعتبار آثارها. والكلّ يجمعُها اسم التّكوين بمعنى أنّها كلَّها مندرجة تحته. فإذا كان ذلك الأثر مخلوقاً، فالاسم: الخالق، والصّفة: الخَرْق والتّرزيق. فادّعى الخالق، والصّفة: الخَرْق والتّرزيق. فادّعى متأخّرو ١٠٠٠ الحنفيّة، من عهد أبي منصور الماثريديّ أنّها صفات قديمة، زائدة على الصّفات المتقدّمة أي المعاني والمعنويّة. وليس في كلام أبي حنيفة وأصحابه المتقدّمين التصريخ المناخرون، بل ادَّعَوْا من قِدَم الصّفات وزيادتها، أوْجُها من الاستدلال، منها – وهو المتأخّرون، لما ادَّعَوْا من قِدَم الصّفات وزيادتها، أوْجُها من الاستدلال، منها – وهو عُمْدَتُهم في إثبات هذا المُدَّعَى – أنّ الباري تعالى مكوّنُ الأشياء بدون صفة التّكوين، لأنّ المكوّناتِ آثارٌ، تخْصَل عن [ص٤٤] تعلّقها محالٌ، ضرورةُ استحالةٍ وجودِ الأثرِ بدون الصّفة التّي بها يحصلُ الأثرُ، كالعالم بلا عِلْم. ولا بدّ أن تكون صفة التّكوين أزليّة، لامتناع الصّفة التّي بها يحصلُ الأثرُ، كالعالم بلا عِلْم. ولا بدّ أن تكون صفة التّكوين أزليّة، لامتناع الحدوث بذاته تعالى.

وقد أُجِيبَ بأنّ استحالةَ وجود الأثر بدون الصّفة إنّما تكون في الصّفات الحقيقيّة: كالعلم والقُدرة، لا نُسلّم أنّ التَّأْثِيرَ والإيجادَ كذلك، بل هو معنى يُعْقَل من إضافة المؤثّر إلى الأثر، فلا يكون إلّا في ما يزال، ولا يفتقر إلّا إلى صفة القدرة والإرادة، لا إلى صفة زائدة عليها.

والأشاعرة يقولون: ليست صفة التكوين على فصولها، أي تفصيلها، سوى صفة باعتبار متعلّق خاصً. فالتّخليق هو القدرة باعتبار تعلّقها بالمخلوق، والتّزيق تعلّقها

<sup>&</sup>lt;sup>١٨٦</sup> في الأصل: المسائرة. انظر حاجي خليفة، كشف الظّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦.

١٨٧ في الأصل: متأخروا.

۸۸۲ هو أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك الأزديّ الطّحاويّ الحَجْريّ (۲۳۹ه/۸۵۳م – ۲۳۵ه/۳۲۱). سيسكين، ج ۱، ص ۶۳۹-٤٤٤.

والسّمع يختص بالمسموعات، والبصر يختص بالمُبْصَرات، والفؤاد بالمعقولات، مع أنّ البصر والسّمع لا يستغنيان عن العقل، لأنّ السّمعَ يسمعُ الحقَّ والباطلَ، والبصرَ يبصرُ الحقَّ والباطلَ، ولا يمكنُ التّمييزُ بينها إلّا بالعقل. فلو لم يكن العقل حجّة لَتعطّلَ السّمعُ والبصر. فإذَنْ مدارُ المعارف بالتّحقُّق على العقل.

وقالت أمَّةُ بُخارَى ١٨٤ من الحنفيّة: لا يجِبُ إيمانٌ ولا يحرم كفْرٌ قبلَ البعثة، كقول الأشاعرة. وحملوا المرويّ عن أبي حنيفة على ما بعد البعثة، أي حكموا على أنّ المرويّ عن أبي حنيفة في قوله: لا عذر لأحد في الجهل بخالقِه، لِما يرى من خلق السّموات والأرض وخلق نفسه بعد البعثة. وهذا الحمل لا يُخفي عدم تأتيّه في العبارة التّانية وهي قوله: لو لم يبعثِ الله رسولاً لوجب على الخلق معرفته تعالى بعقولهم.

لكن، قال ابن الْهُمَام ١٨٥ في تحريره، بعد أن ذكر مَحْمَلَهم، قال: وحينئذ فيجب حَمْل الوجوب في قوله: لوجب عليهم معرفته تعالى بعقولهم، على معنى: ينبغي، لِحمْلِ الوُجوب فيها على العُرْفيّ، وأنّ الواجب عُرفاً بمعنى الّذي ينبغي أن يُفْعل، وهو الألْيَق والأَوْلَى.

وثمرة الخلاف بين الأشاعرة والمائريديّة تظهر في حقّ مَنْ لم تبلُغُه الدّعوةُ أصلاً، ونَشَأَ على شاهقِ جبلٍ، [ص٣٩] ولم يؤمن بالله تعالى، ومات، هل يُعَذَّبُ في ذلك أم لا؟

فعند الأشاعرة: لايُعَذَّب، لانْتِفاء شرط الوجوب، وهو السّماع من الشّارع. وعند الماتُريديّة يُعَذَّبُ لوجوب شرط الوجوب، وهو الفعل. وكذا عند المعتزلة، والله أعلم.

#### المسألة التالثة

#### صفات الأفعال

وتحريرها: أنّ صفاتِ الأفعال كالتّخليق والتّرزيق والإحياء والإماتة والتّكوين، هـل هي ٢٠ قديمة أو حادثة؟

فعند الحنفيّة أنّها كلّها قديمة، لا هو ولا غيرُه، كصفات الدّات.

١٨٤ في الأصل: بخارا.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> هو كمال الدّين محمّد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السّيواسيّ، المعروف بابن الهمام، حنفيّ (۷۹۰ه/۱۳۸۸م-۱۶۵۸ه/۱۶۵۲م). الصّوء اللامع، ج ۸، ص ۱۲۷-۱۳۲، والفوائد البهيّة، ص ۱۸۰.

بعقولهم، باء السّببيّة، أي معرفةُ الله تعالى واجِبَهُ على الخلق، بسبب عقولهم، والموجِب هو الله تعالى، حقيقةً.

وثرة الخلاف بين المائريديّة والمعتزلة تظهر في الصّبيّ العاقل. فإنّ المعتزلة قالوا: لا عذر لن له عقل، صغيراً كان أو كبيراً، فإنّه يجب عليه طلب الحقّ. فالصّبيّ العاقل يكلّف بالإيمان لوجود العقل، فإذا مات ولم يؤمن، يُعَذَّب. وعند المائريديّة: لا يجب على الصّبيّ حتى شيءٌ قبل البلوغ، لعموم قوله صلّى الله عليه وسلم: "رُفع القالمُ عن ثلاثة: عن الصّبيّ معذوراً عندهم، يبلغ" المائم، الحديث. وعلى هذا أكثر المشايخ المن وحينئذ يكون الصّبيّ العاقل: إنّه يجب عليه إذا مات بدون التصديق. لكنْ قال أبو منصور المائريديّ في الصّبيّ العاقل: إنّه يجب عليه معرفة الله تعالى. وعلى هذا، لا فرزق بين المائريديّة والمعتزلة من حيث الأحكام، بل من وقوله: وعند أنّ العقل يوجبها، أي حكم أصحاب أبي حنيفة بأنّ العقل يوجب معرفة الإله، كما هو مذهب المعتزلة. وإنّا قضوًا لأنّ الإمام أبا حنيفة نفسَه لا يقول بقاعدة الحسن والقبيح. هو مذهب المعتزلة، وغالبه الذين تابعوه على مأخذه في الفروع، وخالفوه [ص٢٨] في الأصول، ودخلوا في الاعتزال، يقول بالإيجاب العقليّ. فهو مذهب هؤلاء، لا مذهب الكلّ، ولا مذهب الإمام نفسه.

وقوله: ولأصحابنا وجمان، يعني وللشّافعيّة وجمان، الصّحيحُ منها ما ذهب إليه الأشعريّ، وهو أنّ المعرفة واجبةٌ شرعاً، لا عقلاً، والآخرُ لبعض العراقيّين.

واستدلَّ الماتُريديَّة على أنَّ العقل حجَّة في المعارف بقوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولْئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلاً ﴾ ١٨٣.

<sup>&#</sup>x27;^ ورد الحديث في سنن البيهقيّ الكبرى، ج ٦، ص ٨٤، بالنّصّ التالي: "رفع القلم عن ثلاثة عن الصبي حتى يحتلم وعن المعتوه حتى يفيق وعن النائم حتى يستيقظ".

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸۱</sup> في الأصل دائماً: المشائخ، وهو الترُسم الشائع في شبه القارّة الهنديّة، لكنّ الياءَ أصحّ من الهمزة هنا، لأن الجذر: شاخَ يشيخُ.

يشيخ. ۱۸۳ الإسراء ۳٦/۱۷.

الجَمَل العظيمَ ينقادُ للطّفل الصّغير، لِما رُكّب فيه من العقل. قال الحراسة (؟) ١٧٥ [من الوافر]:

فَلاَ غِيرٌ ١٧٩ لَديْهِ ١٨٠ وَلَا نَكِيرُ

لَقَدْ عَظُمَ الْبَعِيرُ بِغَيْرِ لُبِّ فَلَمْ يَسْتَغْن بِالْعِظَمِ الْبَعِيرُ ١٧٦ يُصَرِّفُهُ الصَّبِيُّ بِكُلِّ ١٧٧ وَجُهِ وَيَعْبِسُهُ عَلَى الْخَسْفِ الْجَرِيرُ وَتَــضْرِبُهُ الْوَلِيـــدَةُ ١٧٨ بِالْهَـــرَاوِي

وإذا لم يكن للعقل حكم عليه فبالطّريق الأُولى أن لا يحكم على من فوقه. وعند المَاتُريديّ أنّ معرفة الله تعالى واجبه بالعقل، بمعنى أنّ العقل آلة للوجوب، لا موجب، وإلَّا كان مذهب المعتزلة في قولهم: العقل موجب للإيمان.

والفرق بين الماتُريديّة وبين المعتزلة – أهلكَهُمُ اللهُ تعالى – أنّ المعتزلة يقولون: العقل ١٠ بذاته مستقلّ بوجوب المعرفة. وعند الماتُريديّة: العقل آلة لوجوب المعرفة. والموجب هـو الله في الحقيقة، لكن بواسطة العقل. يعني: لا يوجب الله تعالى شيئاً من الفرائض والواجبات بدون العقل، بل [ص٣٧] بشرط أن يكون العقل موجوداً، كما أنّ الرّسول صلَّى الله عليه وسلَّم مُعرِّف للواجب، لا موجب، بل الموجب هو الله تعالى حقيقةً، لكن بواسِطة الرّسول عليه السّلام. وهذا كالسّراج، فإنّه نُورٌ بسبه تُبْصِر العين عند ١٥ النَّظر. لأنَّ السَّراج يوجب رؤية الشّيء. وعلى هذا يُحْمَل قولُ أبي حنيفَة رضي الله عنه: لو لم يبعثِ اللهُ تعالى رسولاً لوجب على الخَلْق معرفة الله تعالى بعقولهم، أي: فالباء في:

وفي المستطرف، ج ٢، ص ٦٠، نقرأ: "رأيت أعرابيًا فاستنشدته فأنشدني أبياتًا وروى أخباراً فتعجّبت من جهاله وسوء حاله فسكت سكتةً ثمّ قال". : "ودخل بعضهم على الرّشيد فازدراه فأنشده". المستطرف، ج٢، ص ٦٢.

وردت هذه الأبيات في المستطرف، ج ٢، ص ٦١، ومجمع الأمثال، ج ١، ص ٢٥٤، وكتاب جمهرة الأمثال، ص ٤٢٩، والمستقصى في أمثال العرب، ص ١٠٢.

في المصدر السابق بدل "بكلّ": بغير، وفي مجمع الأمثال، ص ٢٥٤ وجمهرة الأمثال، ص ٤٢٩، "لكلّ".

<sup>174 &</sup>quot;الولائد"، كتاب جمهرة الأمثال، ص ٤٢٩.

ورد هذا البيت في لسان العرب، ص ٤٦٥٨، على لسان كُثَيِّر، كما يلي: يُنَوَّخُ ثُمَّ يُضْرَبُ بِالْهَرَاوَى ﴿ فَلاَ عُرْفٌ لَدَيْهِ وَلاَ نَكِيرُ

ورد في المستطرف، ج ٢، ص ٦١: "عار عليه" بدل "غير لديه".

# وَقَصَوْا بِأَنَّ الْعَقْلَ يُوجِبُهَا وَفِي كُتُبِ الْفُرُوعِ لِصَحْبِنَا قَوْلاَن ١٧٢

أي العقل ليس بحاكم بالأحكام التّكليفيّة الخمسة، أعنى الوجوب والنَّدْب والإباحة والْكَرَاهَة والْحُرْمة، لقوله تعالى ﴿لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُـل ﴾ ٧٣٠، فلو كان العقل حجّةً على النّاس في الواجبات والمحظورات لكان يقول: إنّى خَلَقْتُ فيهمُ العقلَ لئلاّ تكون لهم حجّة، وبقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّيبِنَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ ١٧٤، فأخبرَ أنّهم في أمن من العذاب قبل بعثة الرَّسُل إليهم. ووجه الاستدلال بهذه الآية أنَّه لو وجبَ الإيمان بالعقل، لوجب قبل البعثة، لِوُجود العقل قبلها. ولو وجب قبلها، لوجبَ أن يعاقب بالتَّرْك. لكنّ الملزومَ، وهو العقابُ قبل البعثة، مُنْتَفٍ، لقوله تعالى: ﴿وَمَاكُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾، فينْتَفي ملزومُه، وهو الوجوب عقلاً، لأنّ انتفاء اللاّزم يستلزم انتفاءَ الملزوم. فعُلِمَ أنّ الوجوب ليس إلّا من الشّرع، وإنّما قيّدنا الأحكام بالتّكليفيّة، لأنّ أحكام الدّين على ثلاثة أضْرُب، كما ذكره القاضّي أبو بكر في الإيجاز. ضربٌ لا يُعْلَم إلَّا بالدَّليل العقليّ، كحدوث العالَم، وإثباتُ مُحْدِثه، وما هو عليه من صفاته المتوقّف عليها الفعل، كقدرته تعالى وإرادته وعِلْمه وحياته [ص٣٦] ونبُوّة رُسُلِه. وضرْب لا يُعْلَم إلّا من جهة الشّرع، وهو الأحكام المشروع من الواجب والحرام والمُباح. وضرب يصلُح أن يُعْلَم تارةً بدليل العقل وتارة بالسّمع، نحو الصّفات الّتي لا يتوقُّف عليها العقل، كالسّمع له تعالى والبَصَر والكلام والعِلْم بجواز رؤيته تعالى وجواز الغفران للمذنبين وما أشبه ذلك، ولكنّ المعتمّد فيها على الدّليل السّمعيّ. وأمّا الدّليل العقليّ فيها فهو ضعيف، قوله: لكن له الإدرأك، أي للعقل أن يدرك المعاني والحقائق والأحكام، أي يتعقّل الأحكام، لا أنّه يحكم بها إذا كانت تكليفيّة. وفائدة ذكر الحيوان هنا أنّ الحيوان مسخَّر للفعل، وللعقل تسلُّط عليه. ألا ترى أنّ

۱۷۲ انظر البیت فی طبقات الشّافعیّة الکبری، ج ۳، ص ۳۸۷ س۳، حیث وردت کلمة "وجمان" بدل "قولان" وکذلك فی التونیّة هنا، ص ۱۰، س ۱۹.

۱۲۰ النّساء ٤/١٦٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۷٤</sup> الإسراء ۱٥/۱۷.

كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ''. فأخبر أنّ أحداً لا يملك من الله شيئاً ولا اعتراضَ لأحد عليه فيما يملكه، وأيضاً لا يجب على الله تعالى أن يُعَوِّضَ الأطفالَ والمجانين، خلافاً للقدريّة، إذِ العقل لا يوجِب على الله تعالى شيئاً وعلى الخلق.

#### المسألة الثّانية

## ه وهي أنّ

## معرفة الله تعالى: هل هي واجبة بالشّرع أم بالعقل؟

فعند الأشعريّ بالشّرع، وعند الماثريديّ بالعقل. والشّريعة: ما شَرَعَهُ الله تعالى لعباده من الدّين، أي: سَنَّهُ، قال الله تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً ﴾ ١٠ فالشّريعة هي الطّريقة المتوصَّل بها إلى صلاح الدّارَيْن، تشبيهاً بشريعة الماء، وهو مورد الشّاربة، أي بالطّريق الشّارع الأعظم.

وتحرير المسألة: أنّ معرفة الله تعالى كَسْبيّة واجبة، ولا نزاع فيه، وهمل تجب بالدّليل السّمعيّ أو العقليّ؟ وفيه خلاف.

قال الأشعريّ: إنّها تجب بالدّليل السّمعيّ لا العقليّ. أمّا وجوبها بالدّليل السّمعيّ، [ص٣٥] فلأنّه ورد الوعيد بالنّار على الكفر والشّرُك والذّمّ عليها، والوعد للعارفين بالجنّة ما الله على على قاعدة الحُسْن والقُبْح الله والمدح. وأمّا عدم الوجوب العقليّ فلأنّ الإيجاب العقليّ مبنيّ على قاعدة الحُسْن والقُبْح العقليّين، وإلى هذا أشارَ صاحبُ النّونيّة بقوله [من الكامل]:

وَوُجُوبُ مَعْرِفَةِ الْإِلْهِ، الْأَشْعَرِيُّ يَقُولُ ذَلِكَ شَرْعَةُ الدَّيِّانِ ١٧٠ وَوُجُوبُ مَعْرِفَةُ الدَّيِّانِ ١٧٠ وَالْعَقْلُ لَيْسَ بِحَاكِمٍ لَكِنْ لَهُ الْدِ اللهِ الْحَيَوانِ ١٧١ وَالْعَقْلُ لَيْسَ بِحَاكِمٍ لَكِنْ لَهُ الْدِ اللهِ الْحَيَوانِ ١٧١

١٦٨ المائدة ٥/١٧.

۱۲۹ الشّوری ۱۳/٤۲.

الله الله الله الله الله الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٧، س ١، حيث جاء هناك: "... يقول ذاك بِشَرْعَةِ الدَّيَّانِ"، وقارن أيضاً بالتونيّة هنا، ص ١٥، س ١٧.

انظر البيت في طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٧، س ٢، وانظره أيضاً في التونيّة هنا، ص ١٥، سلم. سم ١٨.

قُلْتُ: الفضلُ الزِّيادة، والإحسانُ الإتيانُ بما فيه صلاحُ الغَيْر، من غير أن يستحقَّ ويستوْجِبَ ذلك، ولمّا لم يجب للعبد على الله تعالى شيءٌ، فكلّ ما يفعل في حقّه من ترك العقاب وبذل القواب يكون فضلاً وإحساناً، وقد جاء في الخبر: "الشَّرَفُ كَفُّ الأذى وبذلُ النَّدَى" أ، وهو إشارة إلى أنّ ترك الأذى أحد رُكْنِي التَّفَضُّل والإحسان. ثمّ اعْلَمُ أنّ الخطب في هذه المسألة إنّاكان هيّناً لأنّ الكلّ مُتَّفِقون على عدم وقوع تعذيب المطيع، لكنّ الاختلاف في المدرك عند النَّعُان: العقل والشّرع، وعند الأشعريّ هو الشّرع فقط، إذ لا خلافَ في وعده، لقوله تعالى: ﴿مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكْرُتُمُ الشّرع فقط، إذ لا خلافَ في وعده، القوله تعالى: ﴿مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمُ وَآمَنُتُمْ ﴾ 177. هذا على تقدير صحّة النَّقُل، فإنّ الشيخ أبا القاسم القُشَيْريّ ذكر أنّ القولَ بجواز تعذيب المطيع ممّا افْتُرِيّ على الأشعريّ، ولُبِّسَ على العوامّ لأجل التشنيع بأنّه قائل بجواز تعذيب المطيع ممّا افْتُري على الأشعريّ، ولُبِّسَ على العوامّ لأجل التشنيع بأنّه قائل بعوان الله تعالى لا يجازي المطيعين على إيمانهم وطاعاتهم، ولا يعذّب الكفّارَ والعُصاةَ على كُفْرهم ومعاصيهم. هكذا شنتعوا. وإنّها الخلافُ في أنّ المعتزلة، ومن سلك سبيلهم في التعديل والتَّجُويز، زعموا أنّه يجب على الله تعالى أن يُثيبَ المطيعين ويعذّبَ العاصينَ. وقال أهل السُّنَة: إنّ الله تعالى لا يجب عليه شيءٌ، وله أن يتصرّف في عباده بما شاء. وقال أهل السُّنَة: إنّ الله تعالى لا يجب عليه شيءٌ، وله أن يتصرّف في عباده بما شاء.

الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْئاً إِنْ أَرَادَ أَنْ يُمْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمُنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً وَللهِ مُلْكُ السَّمُواتِ وَلاَّرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى

انظر فیض القدیر، ج  $^{3}$ ، ص  $^{2}$ ، حیث ورد بدل"الشّرف"، "حسن الحلق".  $^{177}$  النّساء  $^{179}$ .

# الفصل الثّاني في المسائل المُخْتَلَف فيها اختلافاً مَعْنَوِيّاً

و هي مسائلُ:

المسألة الأولى

ه وهي أنّه:

هل يجوز لله تعالى أن يعذِّب العبدَ المُطيع أم لا؟

فاتقق الأشعريّة والماتريديّة على أنّه لا يجوز شَرْعاً، لِما ورد في الخبر الصّادق من عدّة طُرُق. والإمام أبو حنيفة لم يُجَوِّزْه مُطلَقاً، لا عَقْلاً ولا شرعاً، إذ نُقِلَ عنه أنّه لا يجوز في بداية العُقول تعذيب المطيع. قال الأشعريّ: ولو وقع تعذيب المطيع، لم يكن ذلك منه ظُلماً ولا عُدُواناً، أي تَعَدِّياً، لأنّه تعالى متصرِّف في مُلكِه بالتّعذيب وتزكِه، فله ما يختار منها: ﴿وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ المنّة تعلى متصرِّف في مُلكِه بالتّعذيب وتزكِه، فله ما يختار منها: ﴿وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ المن و ﴿ يَعْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ المنة جاد في حقّ العباد بالإحسان، أي بأن أحسن إليهم بترك العقاب. والجودُ إعْطاءُ ما ينبغي لمن ينبغي، لا لغَرَضٍ ولا لِعِوض.

إن قُلْتَ:كيف يُتَصَوَّرُ الجود بترك العِقاب، وهو عَدَمِيّ، والجود يقتضي كون ما يتعلّق ١٠ به وجودِيّاً؟

قُلْتُ: لَمّاكان تركُ العقاب مستلزِماً للأمن والسّلامة، وهما وجوديّان، صَحَّ تعلُّق الوجود به. قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِيلاً ﴾ (١٦٥ فَلِلّهِ تركُ العقاب وبذل الثّواب فضلاً على المطيعين، [ص٣٣] أحدهما وجوديّ، والآخرُ عدميّ.

٢ إن قُلْتَ: إطلاق الفضل على الوجوديّ ظاهر، لأنّ إطلاقَه على العدميّ غير معقول.

۱۹۳ إبراهيم ۲۷/۱٤.

۱۲٤ المائدة ٥/١.

١٦٥ النساء ٥٧/٤. جاء في الأصل: فيها زواج، وهو تصحيف.

واعْتقادُ السَّيْر بَجَريان العادة هو المُسَمِّى بالكَسْب، وعلى هذا لا يكون إثبات قُدْرةٍ لا تأثيرَ لها، كَنْفِي القُدْرة، على ما تَوَهَّمَه المعترِضُ، ولمَّاكانت تلك المُباشَرةُ إحْداثَ الله للفعل في العبد مقْروناً بالاسْتِطاعة ظاهراً، بواسِطة العبد، لم يزل أن يكون لقدرةِ العبد تأثيراً في الوجود، كما تَوَهَّمَه المُعترضُ.

مَّمُ اعْلَمُ أَنَّ كُون العبد مُسَخَّراً تحت قضاء الله تعالى وقدَرِه لا ينافي قُدْرَتَه واختِيارَه. فالمسَخَّرُ نوعان: مجبورٌ ومُختار. فالمجبور كالسّكّين، والقلم في يد الكاتب، والمختار كالكاتب وقلبُه بين إصبعَيْن من أصابع الرّحمن ٥٠٠ . فكما أنّ المجبور إنّا يتسخّر بصلاحيّة فيه ترجع إلى تحصيلِ غَرَضِ الكاتب، كذلك المختار إنّا يصلُح مسَخَّراً لله تعالى في تحصيل مراده، وهو الفعل الاختياريّ بواسطة قُدْرته واختياره، كالمُركوب للرّاكب، فالمركوب إنّا يصلُح أن يكون مسخّراً للرّاكب لصلاحيّة فيه ترجع إلى تحصيل غرضه فيه، إنْ كان له اختيارٌ وقُدْرة. ولكنّ قُدْرته مكتسبة بالعجز، واختيارَه مَشُوبٌ بالاضطِرار. وهذا غايةُ ما يمكن في تقرير مذهب الشّيخ، ويؤيّدُه ما رُويَ عن أمير المؤمنين عليِّ ١٠٠ رَضي الله عنه: لا جَبُرُ ولا قَدَرَ بل أمرٌ بين الأمرين، ويوضّح ذلك أنّ التّكليف كما ورد بـ: إفْعَلْ [ص٢٣] ولا تَقْعَلْ، ورد بالاسْتقامة، كقوله تعالى: ﴿ هُدِينَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ١٠ و ﴿ لا تُرخُ قُلُوبَنَا ولا تَقْعَلْ، ورد بالاسْتقامة، كقوله تعالى: ﴿ إهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ١٠ و ﴿ لا تُرخُ قُلُوبَنَا عَلَى اللهُ عنه اللهُ مستقلاً ، كان مُسْتَغْنِياً عن هذه الاستقامة، والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵۹</sup> إشارةً إلى الحديث النّبويّ الشّريف: "ما من قلب إلاّ بين إصبَعَيْن من أصابع الرّحمن إن شاء أقامه وإن شاء أزاغه.". انظر ابن ماجة، حديث رقم ۱۹۹، وقارن أيضاً بما جاء في مجمع الزّوائد، ج ۷، ص ۲۱۱.

<sup>&</sup>lt;sup>١٦٠</sup> هو أبو الحسن عليّ بن أبي طالب الهاشميّ، ابن عمّ الرّسول الكريم وزوج ابنته فاطمة الرّهراء، كليته "أبو تُراب"، وهو أحد العشرة المُبَشَّرين بالجنّة. توفّي في رمضان من سنة ٤٠هـ/٦٦١م. تذكرة الحُفّاظ، ج ١، ص ١٠.

۱۲۱ الفاتحة ۷/۱.

۱۹۲ آل عمران ۸/۳.

وقال الأستاذ أبو إسحاق الإسْفَراييني ١٥٠٠: المؤثّرُ في الفعل مجموعُ قُدْرة الله تعالى وقُدْرة الله العدد.

وقال القاضي أبو بكر، بناء على التفرقة المذكورة بين الأفعال الاختياريّة والاضطراريّة، وليس تعلّقُ القدرة كتعلّق العلم من غير تأثير أصلاً، وإلّا بَطُلَتِ التفرقة، وليس التّأثير في الوجود، فلزم أن يكون في صفة من صفاته ككونها طاعة ومعصية، فإنّ كون حركة اليد إلى العبد كتابةً وكونها صياغةً يتميّزانِ بعد الاشتراك في أصل الحركة فتُضافُ تلك الحركة إلى العبد كَسْباً، ويُشْتَقُ منه فعل خاصّ به، نحو قيام وقعود وكَثب، ثمّ إذا اتّصل به أمرٌ سُمّى عبادة، أو نهى سُمّى معصيةً.

وحقيقة الكسْب: وقوعُ الفعل بقدرة المُكْتَسِب مع تعذُّرِ الْفراده بـه. وقولُه يُشْبه قولَ ١٠ الحُكماء بأنّ كونَ الجوهر متحيِّزاً، أو قابلاً للعَرَض، لا تتعلّق به القُدرة.

وإذا عرفتَ ذلك، فاعلم أنّ قول القائل: إذا لم تؤثّرِ القُدرةُ الحادثةُ لم يكنْ لها تعلُّق بالمحدَث، معقولٌ ممنوعٌ، فإنّ العلم له تعلُّق بالمعلوم، وللإرادةِ بالْمُراد. وليس ذلك التعلُّق بالمعلوم والمراد على وجه الحُدوث. ثمّ إنّه لم يمنع أن يؤثّر علمُ المعاني في إحكامه للمعلوم وإنقانه. وإرادة المريد في تخصيص بعض الجائزات بالحُدوث دونَ البعض، وفي كون المعلوم أمراً ونهياً ووعداً. وإن كان علمُ الفاعل وإرادتُه متعلقين بالمعلوم والمُراد، ثمّ لا يؤثّرانِ فيه، فلا يمتنع أن تكون قُدرتنا وقُدرةُ القديم متعلقين بالمقدور. ونُؤْثِرُ قدرةَ القديم ولا نؤثرِ قدرتنا فيه. والشيخُ، وإن لم يُثبِت للقُدرة الحادثة تأثيراً، لكنّه أثبتَ مممكناً وثابتاً، يُحِسّ به الإنسانُ من نفسه، وذلك يرجع إلى سلامة البِنْية واعْتقاد السّير بحكم وثابن العادة. والعبدُ، مُعما همَّ بفعلِ حَلَقَ الله تعالى له قُدرةً واسْتِطاعةً مقرونة بذلك جريان العادة. والعبدُ، فيصف به العبدُ، وبخصائصه، وذلك هو مورد التّكليف ومباشرة الفعل على الوجه المذكور، أي: وجدانه في نفسه حالَ القادرين بسلامة البِنْية.

۱<sup>۵۷</sup>هو أبو إسمحاق إبراهيم بن محمّد بن إبراهيم بن مِهْران الِهُرْجانيّ الأشعريّ الشّافعيّ (ت ٤١٨هـ/١٠٢م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ١٠٧. في الأصل دائماً: الاسفرائيني.

١٥٨ في الأصل: أثبث.

خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ ﴾ ١٤٩، ﴿أَمْ جَعَلُوا للهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ ﴾ ٥٠، ﴿أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَواتِ ﴾ ١٥٠ والأرض ٢٥٠، ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ١٥٣.

ولأن القدرة القديمة متعلقة بسائر المُحْدَثاتِ وأقدارِ العبد، لا يخرج القديم عمّاكان عليه. والدّليلُ قائم على أنّ الممكنَ بذاته من حيثُ إمْكانُه اسْتندَ إلى الموجود. وأنّ الإيجاد عبارة عن إفادة الوجود. والوسائطُ معدّاتٌ لا موجوداتٌ. وأيضاً لو صلُحَتِ القدرةُ الحادثةُ لإيجاد الفعل لَصَلُحَت لإيجاد كلّ موجود من الجواهر والأعراض، وبُطْلانُه ظاهر. وأيضاً الخَلْقُ يستدعي العلم بالمخلوق. قال تعالى: ﴿أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ ﴾ أن فلو أوْجَد العبدُ فِعْلَهُ لَكان عالماً بتفاصيله. وبُطْلانُ النّاني ظاهر.

إِن قُلْتَ: إِذَا لَم تَوْشِ القدرةُ الحَادثةُ، لَم يكن لها تعلُّقٌ بالمُحْدَث معقولٌ. وإثباتُ قُدرةٍ لا تأثير لها، كَنَفْيِ القُدْرة. وأيضاً الكَسْبُ الذي يُثْبِتونه إمّا موجودٌ أو معدوم. إِنْ كان موجوداً فقد سلَّمْتُمُ التَّأْثِيرَ فِي الوجود. وإِن كان معدوماً فلا يصِحُّ أَن يكون واسطة بين الأفعال الاختياريّة والأفعال الاضطراريّة. قُلْتُ: هذه الشَّبْة قريبة، ولأجلها من الغلوّ غلا إمامُ الحرمَيْن (٥٠٠ حيثُ أَثْبتَ للقدرة أثراً من الوجود، لا بالاستقلال، بل بالاستناد إلى سبب آخرَ، إلى أن ينتهي إلى الباري تعالى. والله تعالى خلق في العبد قُدرةً وإرادةً. والعبد بها أوجد [ص٣٠] الفعل. وهو مذهب المعتزلة، وإليه ذهب أبو الحسن النَصْمِيّ المَّهُ المَّمْ يَ المَامُ المَرْدُ المَّهُ مِنْ المَامُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المُراد المَامُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَامُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَامُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ الله الله المَرْدُ الله الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ الله الله الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ المَامُ المُرْدُ المَرْدُ المَامُ المُرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المُرْدُ الله المَرْدُ المَرْدُ المُرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ الله المَرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المِرْدُ المَرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المَرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ المُرْدُونُ ا

۱٤٩ فاطر ٣/٣٥.

۱۵۰ الرّعد ۱٦/١٣.

۱۵۱ فاطر ۲۰/۳۵.

١٥٢ هذه الكلمة زائدة، لا محلَّ لها هنا، ولعلَّ الكاتب ظنَّها من ضمن الآية الكريمة، وهو سهو.

۱۰۳ الرّعد ۱٦/۱۳، والرّمر ٦١/٣٩.

١٥٤ المُلْك ١٥٤ ١٠٤.

١٥٥ هو أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمّد الجوينيّ، ورد اسمه سابقاً.

<sup>&</sup>lt;sup>١٥٦</sup> كذا في الأصل، ولعلّه أبو الحسين البصريّ، محمّد بن عليّ، صاحب المعتَمد في أصول الفقه. انظر طبقات المعتزلة، ص ١١٨–١١٩.

الكسب، قالَ الله تعالى: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْلَمُونَ ﴾ أنبتَ الكَسْب الحَلْقَ إلى ذاته. وقال تعالى: ﴿لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ ﴾ أنبتَ الكَسْب للعبد، وإن شئتَ قلت بين قوم أفرطوا وقوم فرّطوا. فقولنا بين قوم أفرطوا، نعني بهم الجبريّة ألّذين يتجاوزون عن الحدّ الأوسط إلى طرف الإفراط، فيجعلون وجودَ الأفعال كلّها بالقدرة الأزليّة فقط، من غير مقارنة لقدرةٍ حادثة. وقولنا: وقومٌ فرّطوا، نعني بهم القَدريّة الّذين يتجاوزون عن الحدّ الأوسط إلى طرف التفريط، فيجعلون وجودَ الأفعال الاختياريّة بالقدرة الحادثة فقط، مباشرة أو تَولُّداً. وإنّها كانت المسألة لفظيّة، لأنّ الإمام أبا حنيفة والشّيخَ أبا الحسن الأشعريَّ رحمها الله، كلاهما يقولان بثبوت واسطة بين الحركة الاضطراريّة والحركة الاختياريّة، وأن لا جَبْرَ ولا قَدَرَ. لأنّ الأشعريّ لا يستي ذلك فعلاً للعبد والحركة الاخباراً. وقالتِ الْجَارِيّة: لا فعلَ للعبد حقيقة ولا مجازاً. والإمامُ يسمّيه فعلاً حقيقة، لا مجازاً. وقالتِ الْجَارِيّة: لا فعلَ للعبد حقيقة ولا مجازاً. ويردّ عليهم بأنّ ذلك يؤدّي إلى إسقاط الرّجاء والخوف عن العبد، فيكون هو والبهامُ مَواء.

قلنا: هذا الخلاف مبنيّ على تفسير الفعل، والفرق بينه وبين الكَسْب، فعند الإمام أبي حنيفة: الفعلُ صَرْفُ المُمْكِن من الإمكان إلى الوجود، وهو من الله بغير آلةٍ ومن العبد ١٥ بمباشرةِ آلةٍ. فالفعلُ عنده شاملٌ للخلق والكسب، وعند أبي الحسن الأشعريّ: الفعلُ ما وُجِدَ من الفاعل وله عليه قُدْرة قديمة، لأنّه حادث الذّات، والحوادِث مستندة إلى القديم أوّلاً، والكسبُ ما وُجِدَ من القادر وله عليه قُدْرة حادثةً. [ص٢٩] فلذلك نسمّي تلك الواسطة بالكسب، ولا نسمّيها بالفعل.

فالكسب هو التصرُّف في الحوادث، والفعل هو التصرُّف في المعلوم. ولم يثبت النَّسْخُ ٢٠ للقدرة الحادثة تأثيراً أصلاً في الوجود، ولا في صفة من صفاته، لقوله تعالى: ﴿هَـلْ مِنْ

١٤٦ الصّافّات ٩٦/٣٧.

۱٤٧ البقرة ٢٨٦/٢.

الجبريّة أو المُجْبِرة هي فرقة تقول بأنّ العبد مُسّيّر لا مُخَيَّر. انظر تفاصيل وملابسات هذه التّسمية في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٣٦٥.

تعالى، لا تأثير لقُدرة العبد فيه، وإنّا محلّ قدرته عَزْمُه عُقَيْبَ خلْق الله تعالى هذه الأمور في باطنه عزماً مصمّاً بلا تردّد، وتوجُّماً صادقاً للفعل، طالباً إيّاه، فإذا وَجَدَ العبدُ ذلك العزم، خَلَق الله تعالى له الفعل، فيكون منسوباً إليه من حيثُ هو حركة، ومنسوباً إلى العبدِ [ص٢٧] من حيثُ هو زِناً ونحوه من الأصناف الّتي يكون بها الفعل معصيةً. وعلى منوال ذلك الطّاعة، كالصّلاة مثلاً تكون الأفعالُ الّتي هي حقيقتها منسوبة إلى الله تعالى من حيثُ هي حركات، وإلى العبد من حيثُ هي صلاة، لأنّه الصّفة الّتي باعتبارها جزم العزمُ المُصمّمُ.

وُهذا على مذهب القاضي الباقِلآنيّ <sup>۱٤٥</sup>: وهو أنّ قدرة الله تعالى تتعلّق بأصل الفعل، وقدرة العبد تتعلّق بوصفه من كونه طاعة أو معصية، فمتعلّق الأمر تأثير القُدرتين مختلف، كما في لطمة اليتيم تأديباً. فإنّ ذات اللّطمة واقعة بقدرة الله تعالى وتأثيره، لمتعلّق ذلك بعزمه المصمّم، أعنى قصده الّذي لا تردّد معه.

والقول بالكسب صعب لما عرَفْتَ، ولكنّه قام وثبت بالبرهان، أي الدّليل القاطع، وهو أنّا نجد تفرقة ضروريّة بين ما نباشرُه من الأفعال وبين ما نحسّه من الجمادات، فظهر أنّ لنا في أفعالنا اختياراً ما، وردُّنا قائمُ البرهان عن إضافة الفعل إلى اختيار العبد.

روجب أن نجمع بين الأمرين فنقول: إنّ الأفعال واقعة بقدرة الله تعالى وكسب العبد، فالله تعالى يخلق الفعل، والقدرة عليه بإجراء العادة، فلهذا جاز إضافة الفعل إلى العبد، وصحّ التّكليف والمدح والذّم والوعد والوعيد، فإنّا لو لم نقُلْ بالكَسْب، لزم أحد الأمرين: إمّا الميل إلى الاعتزال وإمّا القول بالجبر، وكلاهما باطل.

بيان المُلازَمَة: إنّ صدور الأفعال لا يخلو إمّا أن يكون بقدرة العبد وإرادته، أم لا. وعلى الأوّل يلزم الاعتزال، وعلى الثّاني الجبر. والسّراطُ المستقيم هو التّوسُّط بين طرفي الإفراط والتفريط، وهو القول بأنّ الأفعال مخلوقة لله، مكتسبة [ص٢٨] للعبد، فكما لا تُنسب الأفعال إلى العبد من جمة الإيجاد والخلق، كذلك لا تُنسب إلى الله تعالى من جمة تأسب المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة الم

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵۵</sup> هو أبو بكر محمّد بن الطّيّب بن محمّد بن جعفر الباقلاّنيّ (ت ٤٠٣هـ/١٠١٣م). سيسكين، ج ١، ص ٦٠٨–

لَاكَوْنَ يَحْصُرُهُ لَا عَوْنَ يَنْصُرُهُ وَلَـيْسَ فِي الْـوَهُمِ مَعْلُـومٌ يُـضَاهِيهِ جَــلاَلُهُ أَزَلِيٌ لاَ زَوالَ لَــــهُ وَمُلُكُــهُ دَائِمٌ لاَ شَيْءَ يُفْنِيـــهِ ١٤٢]

# المسألة السّابعة مسألة الكسب

وتحقيقه عند الأشعري صَعْبٌ دقيق، ولذلك يُضْرَب به المثل، فيقال: هذا أدقُ من كَسْب الأشعري. ولذا قيلِ فيه [من الوافر]:

يَقُ ولُ وَقَدْ رَأَى جِسْمِي كَخَصْرٍ لَهُ شَسِبَةٌ لِمَسَا بِي بِالسَّوِيَّةُ فَقُلْتُ: هُمَا مِنَ الْمَوْجُودِ لَكِنْ كَوِجْدَانِ اكْتِسَابِ الْأَشْعَرِيَّةُ

الأنّ أصحاب الأشعريّ فَسّروا الكَسْبَ بأنّ العبدَ إذا صمّم عزمَه فالله تعالى يخلق الفعل عنده. والعزمُ أيضاً فعلٌ يكون واقعاً بقدرة الله تعالى. فلا يكون للعبد في الفعل مدخل على سبيل التّأثير، وإنْ كان له مدخل على سبيل الكَسْب. فالحقُ أنّ الكسْبَ عند الأشاعرة هو تعلّق القدرة الحادثة بالمقدور في محلّها من غير تأثير، وهو الذي يعوّل عليه في تفسيره، ولا يصحّ غيره، إذ هو الجاري على القواعد العقليّة والسّنّة وإجماع السّلف.
 ولصعوبة هذا المقام أَنْكَرَ السّلَفُ على النّاظر فيه. ونُقِلَ: إذا بلغ الكلامُ إلى القَدَر فأَمْسكها.

والكَسْب عند الماتُريديّة، كما قال النَّسَفيّ <sup>۱۲</sup> في: **الاعتاد في الاعتقاد** <sup>۱۱</sup>: هو صرف القدرة إلى أحد المقدورَيْن، وهو غير مخلوق. لأنّ جميع ما يتوقّف عليه فعلُ الجوارح من الحركات، وكذا التُّروك، الَّتي هي أفعال النّفس من الميْل والدّاعية والاختيار، بخلق الله

الله بن أحمد بن محمود الحنفيّ (ت ٧١٠ هـ/١٣١م).

١٤٢ في الأضل: يفينه.

الله الأصل وُضِع اسم الكتاب بين قوسين كما يلي: (في الاعتباد وفي الاعتقاد)، وهو تصحيف. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٧، ص ٩٦٨.

على ذلك، كان مؤمناً حقّاً عند الخَلْقِ وعند الله تعالى. وإن طَرَأَ عليه ما يُضادُّ ذلك، والْعِياذ بالله تعالى، حُكِم عليه بالكفر. وإذا اعْتقد مذهباً تلزمُه بحكم مذهبه مُضادَّةُ رُكْنِ من هذه الأركان، لم نحكم بكفره، بل ينسب إلى الضّلالة [ص٢٥] والبِدْعة، ويكون حكمه في الآخرة مَوْكُولاً إلى الله تعالى. وكها لا يرضى النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم بمجرّد القول، لم يكلّف جميع الخلائق معرفة الله تعالى كها هو حقّ معرفته، لأنّ ذلك غير مقدورٍ للعبد. إذ لا يقدر العبد أن يعلم جميع معلوماته ومُراداته ومقدوراته، وإنّا كلّفهم بالتّوحيد مستنداً إلى دليل جمليّ. وكها ورد به التّنزيل، وهو الّذي ذهب إليه الأشعريّ. فثبتَ أنّ القول مَظْهَر والعَقْدَ مصدر. وقد يكتفي بالمصدر إذا لم يقدر على الإتيان بالإقرار اللّسانيّ، كالأخرس، فإشارة في حقّ النّاطق. وقصّة الخرساء "اعتقها فإنّها فإشارة في حقّ دلك.

ثمّ اعلمْ أنّ العمل ليس من أركان الإيمان، خلافاً للوَعِيدِيّة الله وليس ساقطاً بالكلّيّة، حتى لا تضرّ المؤمن معصية، خلافاً للمُرْجِمَّة. إذ من الأوّل يلزم انغلاق باب التّوبة والإفضاء إلى الإياس والقُنوط، وأن لا يوجد من العالَم مؤمن إلّا نبيّ معصوم، وأن لا يطلَق اسم المؤمن على أحد إلّا بعد استجاع خِصال الخير عَملاً. ومن الثّاني يلزم انفتاح باب الإباحة فيرتفع معظم التّكاليف. انتهى كلام القُشَيْريّ.

ومن شِعْره [من البسيط]:

يَا مَنْ تَقَاصَرَ فِكْرِي عَنْ أَيَادِيهِ وَجُودُهُ لَمْ يَنَوْلُ فَرْداً بِلَا شَبَهِ لَا دَهْرَ يَلْحَقُكُ لا قَهْرَ يَلْحَقُكُ لا قَهْرَ يَلْحَقُكُ لا قَهْرَ يَلْحَقُكُ لا قَهْرَ يَلْحَقُكُ لا قَهْرَ يَلْحَقُكُ لَا فَهْرَ يَلْحَقُكُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لُهُ لا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لُهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لُهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُكُ لَهُ لَا ضَدَّ يَمْنَعُ فَيْ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسِيا لَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا فَيْسَاءُ لَا

وَكُلُّ كُلُّ لِسَانِي عَنْ تَعالَيهِ عَلاَ عَنِ الْوَقْتِ مَاضِيهِ وَآتِيهِ لاَكَشْفَ يُظْهِرُهُ لاَ سِرَّ يُخْفِيهِ لاَ حَدَّ يَقْطَعُهُ لاَ قُطْرَ يَحُويهِ

انظر على سبيل المثال صحيح مسلم (تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي)، ج ١، ص٣٨، الحديث رقم ٥٣٧، أو كتاب المساجد ٣٨، وهو باب تحريم الكلام في الصّلاة.

ادًا الوعيدية هم القائلون بتكفير صاحب الكبيرة وأنّه خالد في النار، وبعكس الْمُرْجِئَة. انظر بعضَ آرائهم في كتاب حجج القرآن، الباب الخامس، ص ٤٣ وما يليها.

بِمُ وَْمِنِينَ ﴾ " ويشهد عليهم بالكذب حيث قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ " ويقولون: المُكْرَه على الكفر كافر مع أنّ قلبَه مطمئنّ بالإيمان، ثمّ يجعلونه من أهل النّار ويجعلون المنافق من أهل الجنّة، وفسادُهُ ظاهِر.

وعند الأشعريّ: الإيمان هو التصديق بالقلب، كما [ص٢٤] قال به الإمام أبو حنيفة رحمه الله تعالى. والظّنّ بجميع العوامّ أنّهم مصدّقون بالقلب وما ينطوي عليه من العقائد وتطمئن القلوب به، فالله أعلم به.

وأمّا الأقوال بالاستدلال، فأمره سهل، لأنّه لم يشترط أن يستدلّ على الأصول على الوجه الّذي يشترطه المعتزلة، وإنّا اشترط نوعاً من الاستدلال هو مركوزٌ في الطّباع، كما مرّ من حديث الأعرابيّ، ولا يلزم منه تكفير العوامّ، مع أنه نُقِلَ عن بعض أصحاب الإمام من حنيفة مثله، وعنه ما يقاربه، كما سبق.

وذكر الشّهْرَسْتانيّ ١٣٨ في نهاية الأقدام ١٣٩: اختلف جواب الأشعريّ في معنى التّصديق اللّذي فسّر الإيمان به، فقال مرّة: هو المعرفة بوجود الصّانع وصفاته، ومرّة: هو قولٌ في النّفس متضمّنُ للمعرفة، ثمّ يعبّر عن ذلك اللّسان فيُسَمّى بالإقرار أيضاً تصديقاً، وكذا العمل بالأركان بحكم دلالة الحال. إذ الإقرارُ تصديقٌ بحُكُم دلالة المقال. فالمعنى القائم بالنّفس هو الأصلُ المدلولُ عليه، والإقرارُ والعملُ دليلان. وقال بعضُ أصحابه: الإيمان هو العلم بأنّ الله ورسولَه صادقان في جميع ما أخبرا به. ويُعزى هذا إلى أبي الحسن

ثمّ القَدْر الّذي يصير به المؤمنُ مؤمناً، وهو التّكليفُ العامّ، أنْ يشهدَ أنْ لا إله إلّا الله وحدَه، لا شريكَ له، ولا نظيرَ له، في جميع معاني الألوهيّة، ولا قسيمَ له، في أفعاله، وأنّ محمّداً عبدُه ورسولُه. فإذا أتى بذلك، ولم ينكر شيئاً ممّا جاء به ونزل عليه، ووافاه الموتُ

الأشعري.

۱۳۲ البقرة ۸/۲.

۱۳۷ المنافقون ۱/٦٣.

۱۳۸ هو أبو الفتح تاج الدّين محمّد بن عبد الكريم بن أحمد الشّهرستانيّ (٤٧٩هـ/١٠٨٦م – ٥٤٨هـ/١١٥). أشهر مؤلّفاته: المِلَل والنّحَل. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٢١٤.

الله الكامل: نهاية الأقدام في علم الكلام. ويُذكّر خطأً: نهاية الإقدام. راجع الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٢١٤.

وذكر أصحاب الأشعريّ أنّه لا يجوز التقليد في الأصول، لأنّا مأمورون باتباع الرّسول صلّى الله عليه وسلّم، وهو مأمور بتحصيل العلم بها، لقوله تعالى: ﴿فَاعُلُمُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلّا اللهُ ﴾ الله عليه وسلّم، وهو مأمور بتحصيل العلم بها، لقوله تعالى: ﴿فَاعُلُمُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلّا الله وَ الله وَ الله الله الله الله وهو مَرْكوز في الطّبائع السّليمة، وإنّما قليلة تُمكِنُ الإحاطةُ بها وتكفي فيها المعرفة إجالاً، وهو مَرْكوز في الطّبائع السّليمة، وإنّما يحتاج إلى نظر لَطِيفٍ، كما نُقِل عن أعرابيّ قيل له: يَم عرفتَ الرّبّ؟ قال: البعرةُ تدلُّ على المعير، وآثارُ المشي تدلُّ على المسير، فسماءٌ ذاتُ أبراج وأرضٌ ذاتُ فُجاج، أفلا تدلان على الصّانع الخبير.

وقالت المعتزلة: ما لم يَعْرِفْ كلَّ مسألة بدلالة العقل على وجْهٍ يُمكنُه دَفْعَ الشُّبهة، لا يكون مؤمناً. لأنّ [ص٢٣] العِلم المُحْدَث: إمّا ضروريّ وإمّا كَسْبيّ، وهذا الاعتقاد ليس ضروريّاً، وهو ظاهر، ولا استدلالَ معه، فلا يكون علماً.

قالتِ الحنفيّة: هذا الخلاف فيمن نشأ في بلاد المسلمين وسبّح الله تعالى عند رؤيته صَنائعَه، فهو خارجٌ عن التّقليد، ولم يكن فيه خلاف بيننا وبين الأشعريّة، إنّما الخلاف بيننا وبين المعتزلة.

وعن بعض الحنفيّة كالرُّسْتُغْفَيّ " ، أنّ شرط صحّة الإيمان أن يعرف صحّة قول النّبيّ وعن بعض الحنفيّة كالرُّسْتُغْفَيّ ، أنّ شرط صحّة الإيمان أن يعرف صحّة قول الله عليه وسلّم حدوث العالم ووحدة الصّانع ونحوها، من غير استدلال على ذلك بدليل عقليّ ، كان كافياً. ونقل الأستاذ أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيريّ رحمه الله أنّ القول بتكفير العوامّ من مفتريات الكرّاميّة على الأشعريّ بسبب الاختلاف في تفسير الإيمان. فإنهم يقولون: الإيمان هو الإقرار المجرّد، وإلّا لزم انسداد طريق التّمييز بين المؤمن والكافر لأنّه يقولون: الإيمان هو الإقرار . وليتهم قالوا المقرّ باللّسان وحده مؤمن عندنا، بل قالوا: هو مؤمن حمّاً عند الله تعالى . فالمنافق مؤمن، مع أنّ الله تعالى سمّاهم كفّاراً، ونفى عنهم الإيمان، حيث قال تعالى: ﴿ وَمِن النّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنّا بِاللهِ وَبِالْيَوْم الآخِر وَمَا هُمْ حيث قال تعالى: ﴿ وَمِن النّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنّا بِاللهِ وَبِالْيَوْم الآخِر وَمَا هُمْ

۱۳۶ محمّد ۱۹/٤٧.

الله الأصل: الرستنقي، وهو تصحيف. والرُّشفُغْفَيّ هو أبو الحسن عليّ بن سعيد، أحد أهمّ تلامذة أبي منصور المائريديّ (ت ٩٦١هـ/٩٦م). سيسكين، ج ١، ص ٢٠٠–٢٠٧.

لِيَعْبُدُونِ ﴾ "" - واللاّم لام العاقبة - ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لاَتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لأَمْلاَّنَ جَمَنَّمَ ﴾ "" أي: لكن لم أشأ الهداية لحق القول على مقتضى العلم السّابق. وبه ظهر سببُ اخْتِلاف أقوال "" العلماء، وأنّ الحقّ التّفرقة بين الإرادة والرّضى بالعموم والخصوص.

#### المسألة السّادسة

## إيمانُ المُقَلِّد

واعلم أنّ المسائل المختلف فيها لفظاً: إيمان المُقلِّد. روى بعضُهم عن الشّيخ أبي الحسن الأشعريّ، أنّ إيمان المقلّد لا يصحّ. وأنكره ابن هوازن، وهو الأستاذ أبو القاسم القشيريّ، كمسألة الرّسالة. وذكر أنّ هذه المسألة أيضاً من المفتريات على الشّيخ. ولو ثبت أنّ هذا النّقل عنه صحيح، فحلاف العلماء فيه من أصحاب النّعلمان وأصحاب الأشعريّ عائد إلى اللّفظ لا إلى المعنى، [ص٢٢] فتكون من المسائل اللّفظيّة.

وتحريرها أنّ المقلّد إذا تلفّظ بكلمة الشّهادة من غير استدلال: هل يصحّ إيمانه أم لا؟ فقل عن أبي حنيفة رحمه الله في الفقه الأكبر القول بصحّة إيمانه خِلافاً للمعتزلة ولبعض الأشاعرة، فإنّه يقولون بكفر المقلّد. قال أبو حنيفة رحمه الله، ومعظمُ أصحابه: الإيمان إقرارٌ باللّسان وتصديق بالجنان، وإن لم يعمل بالأركان. فَمَنْ أقرّ بجُملة الإسلام، وإن لم يعمل شيئاً من الفرائض وشرائع الإسلام، مؤمنٌ، وبه قال مالكٌ والأوزاعيُّ.

وأمّا عامّة الفقهاء وأهل الحديث فيقولون: صحّ إيمانه، لكنّه عاصٍ بترك الاستدلال. قال الفقهاء: لأنّ الأعراب كانوا يأتُون النّبيَّ صلّى الله عليه وسلّم ويتلفّظون بكلمتي الشّهادة وكان النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم يحكم بإسلامهم من غير أن يسألهم عن المسائل الأصوليّة، من غير أن تكون لهم سابقة بحُثٍ وفكرٍ في دلائل الأصول، وذلك محض التّقلد.

۱۳۱ الذّاريات ٥٦/٥١.

۱۳۲ السّجدة ۱۳/۳۲.

١٣٣ في الأصل: اقول.

الثَّواب أو ترك الاعتراض. ومنهم من لم يفرّق بينها، أي بين الـرّضى والإرادة والمحبّـة،كما تقدّم تقريرُه.

وقال بعض المُحَقِّقين: ما وقع من العبد، إن كان على وَفْق العِلْم والأمر، كان مراداً من التخصيص والتّجدُّد، ومَرْضِيّاً من جهة الثّناء والثّواب، وما وقع على وَفْق العلم دون الأمر، كان مُراداً، لِها مَرَّ، غيرَ مَرْضِيٍّ من جهة الذّمّ والْعقاب. وهذا يوافق قول القائل، بأنّ الرّضى إرادةُ الثّواب.

وتبيّن من ذلك أنّ الرّضى يكون على وَفْق الأمر، كما أنّ الإرادة على وَفْق العلم. والتّحقيق: أنّ الإرادة صفةٌ واحدة، ويختلف حُكُمُها باختلاف وجه تعلَّقها بالمراد. فإذا تعلّقت بالققت بالقواب سُمّيت سخطاً وغضباً، وإذا تعلّقت بالعقاب سُمّيت سخطاً وغضباً، وإذا تعلّقت به تعلّقت بالمراد على وجه تعلّق العلم به، قيل: أراد مِنْه [ص٢١] ما علم، وإذا تعلّقت به على وجه تعلّق الأمر به، قيل: أراد به ما أمر، وإذا تعلّقت بالصّنع مُطْلقاً بالتّخصيص، من غير الْتِفات إلى كسب العبد، لم يقل: أراد به ولا أراد منه، بل: أراده.

ومن هذا تبيّن معنى قول جعْفر الصّادق ١٢٠ رضي الله عنه، إنّ الله تعالى أراد بنا أو أراد منّا. فما أراد بنا، أظهَره لنا، وما أراد منّا، طواهُ عنّا. فما بالنا نشتغل بما أراد منّا عمّا أراد بنا؟ فمعنى ما أراد بنا ما أمرَنا به. ومعنى ما أراد منّا، ما عمله من أفعالنا وأحوالنا، ونحن غير مكلّفين بحسبه، ولا معذورين فيا نرتكبه بالحوالة إلى عمله تعالى به، وإرادته له. ومن هنا يظهر التّوفيق بين هذه الآيات: ﴿وَاللّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴿ ١٨ مَ ﴿ لَا يُحِبُ اللهُ الْجَهْرَ بِالسّوءِ مِنَ اللهَ الْجَهْرَ وَالإنسَ إلّا اللهَ وَلِي ١٨٠٠ ، ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إلّا اللهَ وَلِي ١٨٠٠ ، ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إلّا اللهَ وَلِي ١٨٠٠ ، ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إلّا

١٢٧ هو أبو عبد الله جعفر الصّادق (ت ١٤٨ه/٧٦٥م) بن محمّد الباقر. كان آخر إمام مشترك بين الاثتي عشريّة والإسماعيليّة. وإليه يُنسب المذهب الجعفريّ في الفقه. يقال إنّ أبا حنيفة النّعْمان ومالك بن أنس وواصل بن عطاء سمعوا الحديث عنه. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٣٧٤ وما يليها.

۱۲۸ النّساء ۲۷/٤.

۱۲۹ النّساء ٤/٨٤.

۱۳۰ غافر ۳۱/٤٠.

والإرادة والقضاء وجميعَ صفاته تعالى مَرْضيّة، غير أنّ الفعلَ الحاصل من العبد بمشيّة الله تعالى قد يكون مُرضيّاً، وهو الطّاعة، وقد يكون مسخوطاً، وهو المعصية. انتَهى.

واتَّفَق الأشعريَّة والماتُريديَّة على أنَّ كلُّ مُحْدَث فهو بإرادة الله تعالى وقضائه: خيراً كان أو شرّاً.

وقالت المعتزلة: ما ليس بمرضي لله تعالى وقضائه، فليس بمراد له. وكل مُراد مَرْضيّ. ورُويَ أنّ أبا حنيفة رضي الله عنه أَلْزَمَ بعض القدريّة، فقال: هل علم الله تعالى في الأزل ما يكون من الشّرور والقبائح أم لا؟ فاضْطُرَّ إلى الإقْرار ١٢٠. [ص٢٠] ثمّ قال: هل أراد أن يظهر ما علم، كما علم، كما علم، أو أراد أن يظهر بخلاف ما علم، فيصير عِلْمه جهلاً - تعالى الله عنه؟ فرجع عن مذهبه وتابَ. فتبيّن من ذلك أنّ الإرادة تابعة للعلم، بخلاف الرّضى، إذ قد لا يرضى بما يَعلمُ وقوعَه. فهذه الرّوايات صريحة في الافتراق بين الإرادة والرّضى، على ما نُقِلَ عن الأشعريّ. فلا نزاع حينئذ. لكنْ نَقَلَ جماعة آخرون عن أبي حنيفة، رحمه الله، ما يخالف ذلك، وقالوا: إنّ هذا الافتراق والاختلاف افْتَراه عليه الحُسّاد.

وإذا تقيّد ما ذكرناه من الدّلائل والرّوايات، ظهر أنّ المسألة مبنيّة على تفسير الإرادة والرّضى، وأنّه هل بينها فَرْق أو هما متّحدان؟ فتكون المسألة لفظيةً.

ا قال أصحابُنا وأبو علي ١٢٦ وأبو هاشم ١٢٤ والقاضي عبد الجبّار ١٢٥: الإرادة صفة زائدة مُغايرة ١٢٦ للعلم والقدرة، مرجّحة لبعض مقدّراته على بعض. وقال بعضهم: الرّضي إرادة

١٢٢ في الأصل: الاقدار.

الله هو أبو عليّ محمّد بن عبد الوهّاب الجُبّائيّ، شيخ معتزلة البصرة، ولد في جُبّى، في خوزستان، سنة ٥٣٨هـ/٨٤٥م. من أشهر تلاميذه أبو الحسن الأشعريّ وابنه أبو هاشم عبد السّلام بن محمّد الجُبّائيّ. توفّي سنة ١٣٥هـ/٩١٥م. انظر سيسكين، ج ١، ص ٦٢١-٦٢٢ وطبقات المعتزلة، ص ٨٠-٨٥.

المعتزلة، عبد السلام بن محمّد بن عبد الوهّاب الجُبّائيّ ( ۲۷۷ه/۸۹۰م – ۳۲۱ه/۹۳۳م )، أحد أعلام المعتزلة، تتلمذ على والده (ت ۳۰۳ه/۹۱۰م)، اشتهر بنظريّاته عن "الأحوال". الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٢٥ وسيسكين، ج ١، ص ٣٢٣- ٢٤٤ وطبقات المعتزلة، ص ١٤-٩٦.

الم الحسين القاضي عبد الجبّار بن أحمد بن عبد الجبّار الهمذانيّ الأسدآباديّ (٣٢٥هـ/٩٣٦م – ١٠٥هـ/١٠٦م . ٤١٥هـ/١٠٢٥م). سيسكين، ج ١، ص ٦٢٤-٦٢٦.

١٢٦ في الأصل: مغائرة.

في كتاب **الإيجاز ۱۱۷** للقاضي أبي بكر ۱۱۸ على وَفْق ما ذكره الإمام ۱۱۹ في **الإرشاد ۱۲**۰، أنّ المحبّة والإرادة والمشيئة والإشاءة والرّضي والاختيار كلُّها بمعنى واحدٍ. كما أنّ العلم والمعرفة شيءٌ واحد، خلافاً لقوم ١٢١. واستدلّ على الاتّحاد بأنّ الإرادةَ والرّضي لو تغايرا فلا يخلو إمّا أن يكونا مِثْلَيْن أو ضدَّيْن أو خِلافَيْن، والكُلُّ باطل. أمّا الأوّل، فليقام كلّ واحد منها مقام الآخر، ونعود لما قلنا. وأمّا الثّاني، فلأنّه يلزم اسْتِحالة كون الشّخص يريد الشّيءَ ليسَ محبّاً له، وبُطلانُه ضروريّ. وأمّا الثّالث، فلأنّه يلزم أن يصحّ وجود كلّ منها مع ضُدّ صاحبه، أو وجود أحدهما مع ضدّ الآخر، وههُنا امْتنعَ وجودُ المحبّة مع الإرادة، وهو الكَراهة. وامْتَنع وجود الإرادة مع ضدّ الرّضي، [ص١٩] وهو البُغْض. وإَذَا بطُلَت هذه الأقسام تعَيّنَ كُونها بمعنى واحد. وفسادُ هذا الاسْتِدْلال ظاهر، لأنّ قولَه امْتنعَ وجودُ ١٠ الإرادة مع ضدّ الرّضي هو النّزاع. فيكون مُصادرةً على المطلوب. هذا، مع أنّ المُخالِفَيْن قد يكونان متلازمَيْن كالمُتَضايقَيْن، ولا يكون وجودكلّ منها مع ضدّ الآخر، كالضّاحكِ والكاتبِ، فإنّ كُلاًّ منها مُخالِفٌ الآخرَ. فلا يمكن أيضاً وجودكُلُّ مع ضدّ الآخر في قول صاحب التوتية، ولكن لا يصِح. وقيل مكذوبٌ على النُّعْمان، إشارةً إلى ما نُقِلَ عنه في وصِيّته الّتي أوصى بها في مَرَضِ موتِه خِلافَه، وهو أنّ المعصية ليستْ بأمر الله ولكن ١٥ بتقديره، لا بمحبّته وبقضائه، لا برضاهُ وبمشيّته، لا بتوفيقه وبكتابته في اللَّؤح المحفوظ. وفي الفقه الأكبر: إنّ الله تعالى خَلَقَ الكُفْرَ وشاءَهُ، ولم يأْمُرْ بِهِ. وأَمَرَ الكافرَ بالْإيمان ولم يَشَأْهُ. فإن قيلَ: مشيئة مَرْضِيَّة، أو غير مَرْضِيّة. قُلْنا: بل يُعاقبُهم بما لا يرْضَى، لأنّه يعاقب الكافرَ على كُفْره. والكفرُ غيرُ مَرْضِيٍّ، وكذلك سائرُ المعاصي غيرُ مَرْضِيَّة. إن عُدْتَ وقلتَ: أَلَسْتَ؟ قُلْتَ: الكُفْرُ والمعاصي بمشيّة الله، ومشيّتُه مَرْضِيَّة؟ قُلْنا: إنّ المشيّةَ

١١٧ هو الإيجاز في الحديث. انظر كشف الظّنون، ج ١، ص ٢٠٥.

۱۱۸ هو أبو بكر أحمد بن محمد بن إسحاق بن إبراهيم الدينوري المعروف بابن السُنيّ، من تلاميذ النَّسائيّ (ت ٩١٥/٣٠٣). توقي في الثّمانين من عمره، سنة ٣٦٤هـ/٩٧٤م. سيسكين، ج ١، ص ١٩٨.

۱۱۹ هو إمام الحرمين ضياء الدّين أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسُف بن محمّد الجُوَيْنيّ (ت ٤٧٨هـ/١٠٥٨م). بروكلمان، ج ١، ص ٣٨٨، والملحق ج ١، ص ٥٣٥، والموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٣٠٥.

۱۲ حقّق كتابَ الإزشاد الدكتور محمّد يوسف موسى والدّكتور عبد المنعم عبد الحميد، سنة ١٣٦٩هـ/١٩٥٠م. ۱۲۱ في الأصل: خلا فالقوم.

#### المسألة الخامسة

## من المسائل اللّفظيّة وهي:

أنّ الإرادة مُلْزِمة للرّضي، والرّضي ليس بلازم للإرادة

أي: ليس بين الإرادة والرّضي مُلازمة، لأنّ الكفرَ غير مَرْضِيّ، وهو مراد له تعالى، وهو قول الأشعريّ. فهما أمران مفترقان عنده. وأبو حنيفة رحمه الله تعالى قائل: إنّ الإرادة والرّضي أمران متّحدان.

وتحرير المسألة أنّ المراد: هل هو مَرْضِيّ أو لا؟ بل يجوز أن يكون مَرْضِيّاً وأن لا يكون مَرْضِيّاً وأن لا يكون مرضيّاً بل مَسْخوطاً.

ونُقِلَ عن النّعان أن كلّ أمر مَرْضيّ فهو قائل باتّحاد الإرادة والرّضى. وقيل: هذا القول مكذوب عليه. دليل الشّيخ قولُه تعالى: ﴿وَلاَ يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ ﴾ أن تقريرُه أنّ القول مكذوب عليه. دليل الشّيخ قولُه تعالى، وإلّا لم يقعْ. إذْ كلّ حادثٍ لا بدّ له من مخصّص الكفرَ واقعٌ. وكلُّ واقع مرادُ الله تعالى، وإلّا لم يقعْ. إذْ كلّ حادثٍ لا بدّ له من مخصّص يخصّه بوقت حدوثه، وهو لا يكون [ص١٨] إلّا بالإرادة. فالكفر مُراد من الله وليس بمرضيّ، الآية. ينتج من الشّكل الثّالث: بعض المُراد ليس بمرضيّ، وهو المطلوب.

فإن قيلَ: معنى الآية ﴿لاَ يَرْضَى لِعِبَادِهِ ﴾ المؤمنين ومَن علِم منه أنّه لا يقعُ منه الكُفْر، ١٥ كما في قوله تعالى ﴿عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ ١٦، أو: لا يرضى كونَ الكفر ديناً وشرعاً مأْذُوناً، وليس المراد: لا يرضى وجودَه وحدوثَه. قُلْنا: هذا التقدير بخلاف الظّاهر ولا يُرْتَكَب إلّا لموجِب. ولا موجِبَ هنا سِوى اعتقادِك أنّ الإرادة والرّضى متحدان، وهو عين النّزاع. وإنِ ادَّعَيْتَ موجِباً آخرَ فلا بُدّ من ذِكْر تثيينِ صحّته من فساده. فإن قِيلَ: شاع من استعال كلِّ من الرّضى والحبّة والإرادة مقام الآخر من غير فرْقِ.

٢٠ قُلْنا: الآية تدلُّ على الفرق بينها، وأنها متباينان. ومَا ذَكَرَتُ يقتضي أَن يُكُونا مُتَرادفَيْن. والتَّرادف على خلاف الأصل. فتعيّن أن يكون المصير إلى ما ذكرنا. ثمّ اعْلَمْ أنّه قد ذُكِر

۱۱۶ النّعهان هو أبو حنيفة.

١١٥ الزمر ٢/٣٩.

۱۱۲ الإنسان ۲۷/ ٦.

يُضاف إلى الله تعالى وإلى العبد، كما تضاف الطّاعة والجزاء إليهما، وأمّا المِلّة، فمِنْ: أمللتَ الكتابَ، إذا أملَيْتَه، ولا يُضافُ إلّا إلى الإمام الّذي يُسْند إليه. نحو قوله تعالى: ﴿اتَّبِعْ مِلّةَ إِبْرَاهِيمَ ﴾ ' ' ، ولا يُقال ملّة زَيْدٍ. وثانيهما: أنّ الدّين يُطْلَق على كلِّ من الاعتقاد والقول والفعل. لا تُطلق الملّة إلّا باجتماع الكلّ. وقال المُحقّقون: النّبوّة نورٌ يمنُّ الله تعالى به على من يشاء من عباده، فيدرك ما لا تدركه العقول من قواعد الدّين وأصول الشّريعة وحكم الأحكام، فيتمكّن من تمهيد قوانين الصّلاح في المعاش والمعاد. قال الله تعالى حكايةً عن الرسُل قالوا: ﴿إِنْ نَحْنُ إلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ' ' .

وإذا عرفتَ ذلك فنقول: إذا أُريدَ بالنُّبُوّة والرّسالة ذلك النّور والخاصّيّة الّتي خصّ الله بها رُسُلَه وأنبياءَه، فلا شكّ أنّها لا تُفارقُ ذواتِم القُدسيّة. وإليه أشار النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم: "أوّل ما خلق الله نوري" " و "كُنْتُ نبيّاً وآدم بين الماء والطّين" " وقال عبسي عليه السّلام: ﴿وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴿ " . وهو [ص ١٧] المُعمَد وشريعته ثابتة باقية إلى يوم القيامة، لا يجوز عليها النّسخ. وإنْ أُريدَ بها محض السّفارة والتبليغ، فقد فرغ منه. والصّحيح أنّ النّبوّة والرّسالة ليستا ذاتاً للنّبيّ ولا وَصْفَ ذاتٍ، كما صار إليه الفلاسفة، وإنّها هي اصطفاء ذاتٍ، كما عبداً من عباده بالوحي إليه، وأنّها باقية.

وقال الغزالي "١١ في النّبوّة: هي إيحاء الله تعالى لبعض عبيده بحكم إنشائيّ يختص به، والرّسالة: إيحاء الله تعالى لبعض عبيده بحكم إنشائيّ لا يختص به.

وهذا القدر كافٍ للمستبصرين، وبه يتبيّن كيفيّة رجوع المسألة إلى المسائل اللّفظيّة، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

۱۰۸ النّحل ۱۲۳/۱۶.

۱۰۹ إبراهيم ١٠/١٤.

١١٠ ورد هَذا الحديث في كتب صوفيّة، مثلا: بهجة الطّائفة، ص١٢٩، س ٢ وصوم القلب، ص ٣٣، س ١.

١١١ انظر الحديث في بهجة الطائفة، ص ٢/١٢٩و صوم القلب، ص ٣٣، س ١والدّرة اليتيمة، ص ٣٣، س ٦.

۱۱۲ الصّف ۲/۲۱.

الله عبد السلاميّة، ج ٢، ص ٤٥٠هـ/١٠٥٨م – ٥٠٥هـ/١١١١م)، صاحب كتاب إحياء علوم الدّين. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ١٠٣٨.

وأصحابه قائلون بأنّ النّبيَّ صلّى الله عليه وسلّم في القبر حيِّ يحسّ ويعلم وتُعرَضُ عليه أعال الأمّة والله تعالى خلق ملائكة سيّاحين يُئلِغون إليه الصّلاة من أمّته وهو يردّ عليم. ثمّ لو سُلّم أنّ الأشعريَّ قائلٌ بأنّ الميّت مُطْلَقاً لا يحسّ ولا يعلم، فهذا القول ليس مختصًا به، بل المعتزلة وكثير ممّن عَداهُم قائلون به. فلا وجه للتّشنيع عليه بخصوصه في هذه المسألة.

وأقول وبالله التوفيق: إنّ تحقيق هذه المسألة على ما هو حقُها، موقوف على تعقّل معنى النّبوّة والرّسالة والشّريعة والدّين والملّة. فنقول: النّبيّ فعيل من النّباً، بمعنى الخبر. والنّبيّ يُخبِر عن الأمور المُغَيَّبة: ماضيها وآتيها. قال الله تعالى حكاية عن عيسى عليه السّلام: ﴿وَأُنْبِؤُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ ﴾ (١٠٠٠، أي أخبركم. أو من النّبوّة بمعنى الرّفعة. والنّبيّ: رفيع القدر.

وقيل في حدّ النّبوّة: إنّها السّفارة بين الله تعالى وبين ذوي العقل من الخلق، وقيل: هي إزاحة عِلَل ذوي العقول فيما تَقْصُر عنه عقولهم من مصالح المعاش والمَعَاد. ومنهم من جمع بين الحدّين. والرّسالة أخصّ من النّبوّة.

۱۰۰ آل عمران ۳/۹۶.

۱۰۶ الشّوري ۱۳/٤۲.

۱۰۷ يوسف ۲۲/ ۲۲.

حقيقةً، كما يبقى وصفُ الإيمان للمؤمن بعد موته. وذلك الوصفُ باقٍ للرّوح والجسد معاً، لأنّ الجسد لا تأكله الأرض.

وقال القُشَيْرِيّ <sup>9</sup> : كلام الله تعالى لمن اصطفاه: إنّي أرسلتك، أو: بلّغ عنّي. وكلامه تعالى قديم، فهو عليه السّلام قبل أن يوجد كان رسولاً، وفي حال موته إلى الأبد رسول، لبقاء الكلام وقدمه واستحالة البُطْلان على الإرسال الّذي هو كلام الله تعالى.

ونقل السُّبْكِيِّ '' في طبقاته عن ابن فورَك''، أنّه صلّى الله عليه وسلّم حيٌّ في قبره رسولاً إلى الأبد حقيقةً لا مجازاً ''.

قال ابن عَقيل ١٠٣ من الحنابلة: هو صلّى الله عليه وسلّم حيّ في قبره يصلّي بأذانٍ وإقامةٍ في أوقات الصّلاة.

واعْلَمْ أَنّ الإمامَ أَبَا القاسم عبدَ الكريم بنَ هَوازِن القُشَيْرِيّ رحمه الله تعالى – وهو من أكابر الأشاعرة – ذكر أنّ نسبةَ الخلاف في هذه المسألة إلى الشّيخ أبي الحسن الأشعريّ وزورٌ وبُهْتان أنه وإنّها وقع بسبب أنّ بعضَ الكرّاميّة ألْزَمَ بعضَ أصحاب الأشعريّ في مسألة أنّ الميّت: [ص١٥] هل يحسّ أو لا؟ فقال: إن كان عندكم الميّت لا يحسّ ولا يعلم، فالنّبيّ صلّى الله عليه وسلّم في قبره لا يكون نبيّاً ولا رسولاً. وهذا الكلام – مع ركاكته وسَخافته – لا يلزم منه القول بأنّ الرّسول لا تبقى رسالته بعد موته، لأنّ الأشعريّ بي الشعريّ

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> هو عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك النيسابوريّ القشيريّ (٣٧٦هـ/٩٨٦م - ٤٦٥هـ/١٠٧٢م). الموسوعة الإسلاميّة، ج ٥، ص ٢٢٦.

القين أبو نصر عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي الشبكيّ (٧٢٧ هـ/١٣٢٧م- ١٣٦٩هـ/١٣٦٩- ١٣٦٩م)، مؤلّف "طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ١ (مقدّمة التّحقيق)، ص ٤ – ١٥ والموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٧٤٣.

الله السّم بكر محمّد بن الحسن فورك الأنصاريّ الإصبانيّ، ولقد دُسّ إليه السّم بأمر من محمود الغزنويّ ومات سنة ١٠١٥هـ/١٠١م. سيسكين، ج ١، ص ٦١٠–٦١١.

۱۰۲ قارن بما ورد في طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٤، ص ١٣١.

أنه هو أبو الوفاء عليّ بن عَقيل بن محمّد بن عقيل بن أحمد البغداديّ، شيخ حنابلة عصره. ولد في بغداد بباب الطّاق سنة ٤٣١هـ/١٠٤م، توفّي سنة ٥١٣هـ/١١١٩م. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٦٩٩.

انظر تفاصيل ذلك في: رسالة القشيري إلى البلاد، المسمّاة "شكاية أهل السّنّة بحكاية ما نالهم من المحنة"، طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٩٩–٤٢٣.

عليه وسلّم باقيةٌ الآنَ، وأنّه الآن رسولٌ حقيقةً، وكذا كلّ رسول، وهو الحقُّ الّذي لا شكَّ فيه ولا يصحُّ غيرُه.

وتحريرها: أنّ رَسالة نبيّنا صلّى الله عليه وسلّم، وكلّ نبيِّ هـل تبقى بعـد موتهم؟ وهـل يصحّ أن يُقال: كلُّ منهم رسولٌ الآن حقيقةً أو لا؟

و قال أبو حنيفة، رضي الله عنه: إنه رسول الآن حقيقة. وقالت الكرّاميّة وفي الله عنه الله ونقيل عن الشّيخ أبي الحسن الأشعريّ قال: إنه الآن في حُكُم الرّسالة، وحكمُ الشّيء يقوم مقام أصله. وعليه بعضُ العراقيّين من الشّافعيّة، كالماوَرْديّ ألى واستدلّت الكرّاميّة، القائلة بعدم الرّسالة بعد موت الرّسول، بأنّ الرّسالة عَرضٌ والعرضُ لا يبقى زمانين، ولا رسول بعدَه، لأنه خاتم النّبيّين، فتنتفي الرّسالة لانتفاء محلِّ تُجَدَّد عليه وتقوم به، وأنّ الرّسالة بعدَه، فإنّ البرسالة المنتفعة من العلماء، ولكنْ يقبضه بقبض العلماء، كما ورد في الحديث الصّحيح ٢٠٠٠.

واستدل من قال: إنّه صلّى الله عليه وسلّم باقٍ على رسالته ونبوّته بعد موته حقيقة - وهو الحقُّ - كماكان رسولاً في الماضي، لأنّه لو لم يكن رسولاً الآن لَما صحَّ إسلامُ مسلم بعد موته، وهو باطلٌ بالإجماع، وبأنّ كلمة الشّهادة المشتملة على أنّ محمّداً رسولُ الله، مريحةٌ في كونه صلّى الله عليه وسلّم رسولاً في الحال. وتلك الكلمة صحيحة بالإجماع. ولو كان كما قال، لَوجَبَ أن يُقالَ: وأشهَدُ أنّ محمّداً كان رسولَ الله. وقال الشّيخ عبد الحقّ مهم شرحه على الصّحيح: وهو صلّى الله عليه وسلّم، بعد موته باقٍ على رسالته ونبُوّته في شرحه على الصّحيح: وهو صلّى الله عليه وسلّم، بعد موته باقٍ على رسالته ونبُوّته

هي فرقة نشأت في شرقيّ الدّولة الإسلاميّة في القرن الثّالث الهجريّ/التّاسع الميلاديّ وخصوصاً في المناطق الإيرانيّة، أسّسها أبو عبد الله محمّد بن كرام المتوفّى في القدس الشّريف في صَفَر من سنة ٢٥٥ه/شُباط (فبراير) ٨٦٩. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ٦٦٧.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> هو أَبُو الحسن عليّ بن محمَّد بن حبيب. وُلِد في البصرة سنة ٣٦٤هـ/٩٧٤م وتوفِّيَ في بغداد سنة ٤٥٠هـ/١٠٥٨م. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٨٦٩.

<sup>&</sup>lt;sup>۹۷</sup> إشارة إلى حديث قبض العلماء بعلمهم. انظر على سبيل المثال: صحيح البخاري، ج ٦، ص ٢٢٦٥، وسنن الدارميّ، ج ١، ص ٨٩، ٩٠، وفتح الباري، ج ١٣، ص ٢٨٤.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸</sup> لعلّه يقصد أبا المجد عبد الحق بن سيف الدّين الدّهلَوِيّ (ت ۲ ربيع الثّاني ۲۰۰۱ه/۳۰ حزيران/يونيو ١٦٤٢). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٦٠-٦٠.

أو إحسان أو أنّها نِعَم في نفسها، لا بالنّسبة إليهم. والدّليل على بُطْلان قول القدريّة: إنّ النّعمة الدّينيّة كالقدرة على النّظر المؤدّي إلى المعرفة، ولو أنعم الله عليهم بذلك لَعَرَفوه وصاروا مؤمنين، لقيام الدّليل على أنّ الاستطاعة النّي في القدرة على الفعل معه، فلمّا لم يعرفوا، ولم يؤمنوا دلّ ذلك على أنّهم لم يُنعَم عليهم نعمةً دينيّة.

هذا ما ذُكِر من الجانبين، وعند التّحقيق يرجع إلى نزاع لفظيّ، لأنّ من نظر إلى عموم النّعمة، قال: النّعمة ما يتنعّم به الإنسان في الحال أو في المآل، ومن راعى فيها خصوصاً، قال: النّعمة في الحقيقة ما يكون محمود العاقبة. وكلا القولين صحيح. ويقرب من هذه المسألة مسألة الرّزق.

وتحريرها أنّ الرّزقَ لُغَةَ الحظُّ. والعُرْفُ خصَّصَه تخصيصَ الشّيء بالحيوان للانتفاع به وتمكينه منه. والمعتزلة، لما استحالوا من الله تعالى أن يُمَكِّنَ من الحرام، لأنّه مَنعَ من الانتفاع به، وأمرَ بالزَّجْر عنه، خصّوا الرِّزْقَ بالحلال. [ص١٦] فمن عمّم الرّزقَ على الحلال والحرام - وهو مذهب أهل السّنة – قال: الرّزق ما يُتَغَذَّى به أو يُنتفَع به حلالاً كان أو حراماً. قال الله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إلّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ ٩٠. ومن خصصه قال: الرّزق على الحقيقة ما يكون حلالاً مُباحاً مَشروعاً. قال الله تعالى: ﴿أَنْفِقُوا مِمَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ ٩٠، والحرام لا يجوز الإنفاق منه. والله سُبحانه أعلم.

## المسألة الرّابعة

أنّ رسالةَ نبينًا صلّى الله عليه وسلّم وكلّ نبيٍّ، هل تبقى بعد موتهم؟ ويصحّ أن يُقالَ: كلُّ منهم رسولٌ الآن حقيقةَ أم لا؟

أي وكذا هذه المسألة من المسائل اللّفظيّة على تقدير صحّة نقلها عن الشّيخ أبي ٢٠ الحسن الأشعريّ متفقان على حُكم المسألة، ولا خِلافَ بينها في أنّ رسالةَ نبيّنا صلّى الله

۹۲ هود ۲/۱۱.

٩٤ البقرة ٢٥٤/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٨١</sup> في الأصل: ملاذا، وهو تصحيف.

الأعراف ١٨٢/٧ والقلم ٤٤/٦٨.

۸۲ المؤمنون ۲۳/۵۵-۵٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> آل عمران ۱۷۸/۳.

٥٠ النّحل ١١٧/١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۲</sup> هو القاضي أبو بكر المعروف بابن السُنّيّ، (ت ٣٦٤هـ/٩١٥م). سيسكين، ج ١، ص ١٩٨.

۸۷ الأعراف ٢٩/٧.

٨٨ البقرة ٢/٠٤، ٤٧، ١٢٢.

۸۹ لُقان ۲۰/۳۱.

۹۰ فاطر ۳/۳٥.

۹۱ الزمر ۹۸/۸۹.

۹۲ الدّخان ۲۷-۲۵/٤٤.

الذي علِمه الله في الأزل، والتغيير والتبديل عليه مُحال: ﴿لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ ﴾ ، وفَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ الله تَحْوِيلاً ﴾ . والذي يتغيّر ويتبدّل هو صفة العبد وفعله. ونظر الإمام أبو حنيفة إليه، فالسّعادة والشّقاوة حينئذ حالتان تعْرِضان للإنسان مثلاً لأمور ساويّة أو أرضيّة أو مركّبة منها، لا تهتدي إليها عقولُ البَشَر. فقد تعرِضُ للإنسان حالة ساويّة تكون سبب حدوث شيء منه، أو إحداثِ حالٍ فيه من الطّاعات والمعاصي والأسْقام والآلام، أو ما يقابلها: فإن خيراً، يُقال له التوفيق والسّعادة والإقبال. وإن كان شرّاً، يُقال له الخذلان والشّقاوة والإدبار. وقال بعضُهم شعراً [ص ١١، من الكامل]:

رَجُلاَنِ: خَيَّاطٌ وَآخَرُ حَائِكٌ يَتَقَابَلاَنِ عَلَى السَّمَالِ الأَوَّلِ لاَ زَالَ يَنْسِبُ ذَاكَ خِرْقَةَ مُدْبِرٍ وَيَخِيطُ صَاحِبُهُ ثِيَابَ الْمُقْبِلِ

وعن بعض الحنفيّة: من كان في سابق علم الله تعالى سعيداً أو شقيّاً فلا تغيُّر ولا تبدُّلَ عليه، ولكنّه يجوز أن يكون اسمه مكتوباً في اللّوح المحفوظ من الأشقياء أو من السُّعداء ثمّ يتحقّق له ذلك. لأنّا إذا قلنا: إنّ الشّقيّ لا يصير سعيداً أدّى ذلك إلى إبطال الكتب وإرْسال الرّسل. فانظُرْ إلى هذا القائل، كيف اهتدى إلى الوفاق في هذا المعنى، والله أعلم.

#### المسألة الثالثة

# هلِ الْكافر يُنْعَمُ عليهِ أم لا؟

قال الأشعريّ رضي الله عنه: لم ينعم عليه لا في الدُّنيا ولا في الأُخْرَى. وقال القاضي أبو بكر ٧٩: أنعمَ عليه نعمة دنياويّة. وقالت القَدَرِيّة ٠٠: أنعم عليه دنعمة> دنياويّة ودينيّة.

۷۷ یونس ۲۰/۱۶.

۷۸ فاطر ۲۵/۳۵.

السّائيّ (ت السّائيّ من الإمام الدّينوريّ المعروف بابن السّنيّ، من تلاميذ النّسائيّ (ت السّائيّ (ت السّائيّ (ت عمره، سنة ١٩٨٥هـ/٩١٥م. سيسكين، ج ١، ص ١٩٨٨.

<sup>. ^</sup> انظر ملابسات هذه التّسمية في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ٣٦٨.

السّيّاريّ ' رحمه الله تعالى، وهو عالم محدّث من أشراف خُراسانَ، سُئِلَ عن قوله تعالى ﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوْى ﴾ ' : أهلهم في الأزل للتقوى وأظهر عليهم في الوقت كلمة الإيمان والإخلاص. واستدلّوا أيضاً بأنّ القول بجواز النّبدّل للسّعيد شقيّاً والشّقيّ سعيداً يؤدّي إلى جواز البَدْء [ص ١٠] على الله تعالى، وهو محال. لأنّه يلزم التغيّر في صفات الله والجهل. أجابت الحنفيّة عن هذا بأنّ المكتوب في اللّوح المحفوظ ليس صفة لله تعالى، بل هو صفة للعبد سعادة وشقاوة. والعبد يجوز عليه التغيّر من حال إلى حال. وأمّا قضاؤه وقدره، لا يتغيّر، وهو صفة القاضي. والمكتوب في اللّوح المحفوظ مَقْضِيٌّ ومُحْدَثٌ. وتغيرُ الفّضاء. إذ النّاس على أربع فِرَق: فرقة قُضِيَ عليهم بالسّعادة ابتداء وائتهاء ، كالأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام. وفرقة قُضِيَ عليهم بالشّقاوة ابتداء وائتهاء ، كفرعون وأبي جمل ' . وفرقة قُضِيَ عليهم بالسّعادة ابتداء والشّقاوة انتهاء ، كابليس وبَلْعَم بن باعورا ' ، وفرقة بالعكس كأبي بكر \* وعمر رضي الله عنها وسَعَرَةِ فِرْعَوْن. بن باعورا ' ، وفرقة بالعكس كأبي بكر \* وعمر رضي الله عنها وسَعَرَة فِرْعَوْن.

السّعادة. فالشّيخ أبو الحسن الأشعريّ يفسّرها بما سَبَقَتْ كتابتها في أمّ الكتاب، وهـو

لعلّه أبو العبّاس القاسم بن القاسم بن محديّ السّيّاري المروزيّ، المتوفَّى سنة ٣٤٢هـ/٩٥٣م. انظر طبقات الصّوفيّة، ص٤٤٠-٤٤٠ وسِير أعلام النّبلاء، ج ١٥، ص٠٠٠-٥٠٠.

 $<sup>^{4}</sup>$ الفتح  $^{7}$ ۲۲ ال

<sup>&</sup>lt;sup>۷۲</sup> هو عمرو بن هشام بن المغيرة المخزومي القُرشي، كان يُكنى "أبا الحكم" فكنّاه الرّسول صلّى الله عليه وسلّم أبا جمل.
قُتل أبو جمل في معركة بدر وهو ابن سبعين سنة. انظر أنساب الأشراف، ج ١، ص ١٢٥-١٣٠.

الشارة إلى سورة الأعراف ١٧٥/٧-١٧٦. انظر على سبيل المثال مختصر تفسير ابن كثير، ج ٢، ص٦٥. وانظر أيضا الموسوعة الإسلامية، ج ١، ص ٩٨٤، ثمّ انظر قصة بلعام بن بَعور في التوراة (العهد القديم)، سِفْرُ: الْعَدَد، من الأصحاح ٢٢ إلى ٢٤.

المنتصر على مُسَيلِمة الكذّاب. وأبو قحافة (ت ١٣ه/٦٣٤م)، أوّل الحلفاء الرّاشدين، وأبو عائشة أم المؤمنين، والمنتصر على مُسَيلِمة الكذّاب. وأبو قحافة هو عثمان بن عامر بن كعب بن سعد بن تيم النّيميّ (ت ١٤ه/٦٣٥م). أُسْد الخابة، ج ٣، ص ٥٨١.

٧٥ يعنى مؤلّف الكتاب، وهو الحسن بن عبد المحسن، المشهور بأبي عذبة.

٧٦ حصحص الحقّ: بانَ بعد كِتْمانه.

إلّا الله، ومن أطلعه عليها. وإلى هذا إشارة في ما ورد في الآثار من العناية الأزليّة والكفاية الأبديّة. استدلّ أبو حنيفة بقوله تعالى ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَبُهُوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴿ الْإِسلام سَعِيداً مؤمناً لَفَاتَتْ فَائدة الغفران ، وأيضاً لم يستقِمْ قوله صلّى الله عليه وسلم: الإسلام سعيداً مؤمناً لَفَاتَتْ فَائدة الغفران ، وأيضاً لم يستقِمْ قوله صلّى الله عليه وسلم: "الإسلام يَجُبُ ما قَبْله" أوبقوله تعالى: ﴿ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ ﴾ أي: يمحو المعاصي عند التوبة ويثبتُ التوبة ، وبقوله تعالى: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ أولاّيتان ظاهرتان في جواز تبديل السّعيد شقياً والشّقيّ سعيداً. واستدلّتِ الأشاعرة بقوله صلّى الله عليه وسلّم: "السّعيد من سعد في بطن أمّه والشّقيّ من شقي في بطن أمّه" ألله عليه وسلّم: "السّعيد من الله على كتابنا وندع العمل ؟ قال: "اعملوا، فكلّ ويقول صلّى الله عليه وسلّم: "أمّا من كان من أهل السّعادة فسيستر لعمل أهل السّعادة، وأمّا من كان من أهل السّعادة فسيستر لعمل أهل السّعادة، وأمّا من كان من أهل الشّقاوة فسييستر لعمل أهل السّعادة فسيستر لعمل أهل السّعادة، وأمّا من أن من أهل الشّقاوة فسييستر لعمل أهل السّعادة وسيستر لعمل أهل السّعادة من أعطى وَاتُنَى وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴾ ألّ الآية، ولما رُويَ عن أبي بكرٍ الصِّدِيق رضي الله عنه: ما زلْتُ بعين الرّضا من الله تعالى، وشاعَ، ولم يُنكِرْ عليه أحد. وإليه أشار أبو العبّاس زلْتُ بعين الرّضا من الله تعالى، وشاعَ، ولم يُنكِرْ عليه أحد. وإليه أشار أبو العبّاس زلْتُ الله تعالى، وشاعَ، ولم يُنكِرْ عليه أحد. وإليه أشار أبو العبّاس

۱۱ الأنفال ۸/۸۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ذکِر هذا الحدیث فی مواقع عدّة من کتب الحدیث والفقه، منها: مجمع الزوائد، ج ۹، ص ۳۵۱ وسنن البیهقی الکبری، ج ۹، ص ۱۲۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> الرّعد ۳۹/۱۳.

٦٤ الرّحمن ٢٩/٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵</sup> قارن بصحيح مسلم، كتاب القدر ٥، حديث رقم ٢٦٤٦، ص ٢٠٣٨، وبصحيح البخاريّ، حديث رقم ٦٢٢٢ (توقيم د. البغا).

انظر هذا الحديث بكلمات أخرى في صحيح مسلم، كتاب القدر، ٦، ص ٢٠٣٩و٧ ص ٢٠٤٠، وانظر المعجم المفهرس، ج ٥، ص ٤٤٢، تحت: قعد..

۱۲۰ قارن بصحيح مسلم، كتاب القدر، ٧، ص ٢٠٤٠، و٩ ص ٢٠٤١، وابن ماجة، المقدّمة، حديث رقم ٧٨.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> فارن بصحیح مسلم، کتاب القدر ٦، ص ٢٠٣٩-٢٠٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>٦٩</sup> اللّيل ٩٢/٥-٦.

سؤاله: أَمُؤُمِنٌ أنت؟ قال: نعم. قالوا: أمؤمن عند الله؟ قال: تسألوني عن علمي وعن عزيمتي أو عن علم الله وعزيمته؟ قالوا: بل نسألك عن علمك. قال: فإنّي بعلمي أعلم أنّي مؤمن، ولا أعزم على الله [ص٨] عزّ وجلّ. ولأنّه رُوِيَ عن النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم، أنّه مرّ بمقبرة فسلّم عليهم حتّى قال: "إنّا لله وإنّا للاحِقون بِكُم إن شاء الله"، مع أنّه لا شكّ في الموت، وإن أُريدَ به اللَّحوق بالجنّة، فذلك في حقّه أيضاً صلّى الله عليه وسلّم غير مشكوك. والحاصل أنّ جميع ما ورد من الاستثناء في قول النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم والتّابعين لم يقصدوا به الشّك البتّة، إذ لا شكّ في إيمانهم، بإخبار الله تعالى بأنّهم مؤمنون، وبالإجماع والأخبار المتواترة، فعُلِمَ أنّ القصد إلى معنى آخرَ صحيح ناشئ عن قوة الإيمان، وهو قصد التّبرّك وإظهار العبوديّة وأنّ الكلّ مربوط بمشيئة الله تعالى الّذي حَصَلَ وتحقّق من الإيمان والطّاعات، والّذي يحصل من الدّرجات والقّواب والمرتبة على الاستقامة.

#### المسألة الثّانية

من المسائل الّتي الخلاف فيها لفظيّ: السّعيد هل يشقى؟ والشّقيّ هل يسعد أم لا؟

وتحريرها: مَنعَ الأشعريُّ كونَ السّعيد شقيّاً والشّقيّ سعيداً، وأجازَ أبو حنيفة كونَ السّعيدِ قد يشقى والشّقيّ قد يسعد، فقال: السّعادة المكتوبة في اللّوح المحفوظ تتبدّل شقاوة بأفعال شقاوة بأفعال الأشقياء، والشّقاوة المكتوبة في اللّوح المحفوظ تتبدّل سعادة بأفعال السُّعَداء. وقال الشّيخ أبو الحسن الأشعريّ رحمه الله: إنّ السّعادة والشّقاوة مكتوبة على بني آدم، لا تتبدّل ولا يصير السّعيدُ شقيّاً ولا الشّقيُّ سعيداً. نعم، قد يعمل السّعيد بني آدم، لا تتبدّل ولا يصير السّعيدُ شقيّاً ولا الشّقيُّ سعيداً. نعم، قد يعمل السّعيد عمل أهل الشّقاوة فيسبقُ عليه الكتابُ فيعمل بعمل أهل الشّقاوة فيدخل الجنّة، وقد يعمل الشّقيّ عمل أهل السّعادة فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الشّقاوة فيدخل الجنّة بعمل النّارَ، كما جاء في حديث [ص٩] ابن مسعود رضي الله عنه، وفي ذلك حِكمةٌ لا يعلمها النّارَ، كما جاء في حديث [ص٩] ابن مسعود رضي الله عنه، وفي ذلك حِكمةٌ لا يعلمها

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> انظر الحديث في صحيح مسلم، كتاب الجنائز ٣٥، ص ٦٦٩.

وابن سِيرِين أَ وَالْمُغِيرة أَ وَالْأَعْمَش أَ وَاللَّيْتُ بِن أَبِي سَلَمَةَ أَ وَعَطَاء بِن السّائب وَسُفْيان الثَّوْرِيّ أَ وَابِن عُيَيْنَةَ أَ . وقال: إنّه توكيد الإيمان. والنَّخَعيّ وابن المبارك أو وسُفْيان الثَّوْرِيّ أَ وابن المبارك أو والمُعان أو والسّافعيّ أو أحمد أو إسحاق بن إبراهيم أو وقال: ليس بيننا وبينهم خلاف، وهذا تصريح بأنّ النّزاع راجع إلى جمة اللّفظ، واختار أبو منصور الماتُريديّ من الحنفيّة ذلك. ورُوِيَ عن أبي حنيفة رضيَ الله عنه ما يقرب ممّا ذكرنا، وهو الماتُريديّ من الحنفيّة ذلك. ورُوِيَ عن أبي حنيفة رضيَ الله عنه ما يقرب ممّا ذكرنا، وهو

أبو بكر محمّد بن سيرين البصريّ، المشهور بكتابه: تفسير الأحلام الكبير (نشرته دار العلم للملايين في بيروت سنة ١٩٨٣م، الفطر بروكلمان، ١٤٠هـ/١٩٨٣م. انظر بروكلمان، الملحق، ج ١، ص ١٠٢م.

لا أبو عبد الله أو أبو عيسي المغيرة بن شعبة بن أبي عامر الثّقفيّ (ت حوالي سنة ٥٠هـ/٢٧م).

<sup>&</sup>lt;sup>٤٨</sup> بو محمّد سليمان بن محمران الكاهليّ الأسديّ بالولاء (ت ١٤٨ه/٧٦٥م). الجمع بين رجال الصّحيحين، ج ١، ص ١٨٠-١٧٩.

<sup>ُ</sup> لعلّه اللّيث بن أبي سُلَيْم بن زُنِيَم القُرْشيّ المتوفّى سنة ١٤٨هـ/٧٦٥م. انظر سيسكين، ج ١، ص ٨٢٢.

<sup>°</sup> المتوفَّى سنة ١٣٦هـ/٧٥٣م. انظر سيسكين، ج ١، ص ٨٠١.

أو عبدالله سفيان بن سعيد بن مسروق الثوريّ الكوفي (٩٧-١٦١ه/٧١٦-٧٧٨م)، مؤسّس مدرسة فقهية. الموسوعة الإسلامية، ج ٩، ص ٧٧٠ وسيسكين، ج ١، ص ٥١٨، انظر أيضاً طبقات الصّوفيّة، ص ٢٧، حاشية ب.

<sup>ْ</sup>هُ هو سفيان بن عيينة بن ميمون الهلاليّ (١٠٧هـ/٧٢٥م – ١٩٦هـ/٨١١م). انظر سيسكين، ج ١، ص ٩٦.

<sup>°</sup> هو شريك بن عبد الله النخعيّ، ولد في بخارى سنة °9هـ/٧١٣-١٧م وتوفّي في الكوفة سنة ٧٩٣هـ/٧٩٣م. طبقات الصّوفيّة، ص ١٤٧، هامش ج.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٥</sup> هو أبو عبد الرّحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلتي التّسيميّ (١١٨هـ/٧٣٦م – ١٨١هـ/٧٩٧م). سيسكين، ج ١، ص ٩٥.

<sup>°</sup> هُو أَبُو عَمْرُو عَبْدَ الرِّحْمَنِ بَن يُخْمِدُ الأُوزَاعِيِّ (٨٨هـ/٧٠م – ١٥٧هـ/٧٧٤م. سيسكين، ج ١، ص ٥١٦.

<sup>°</sup> هو الإمام مالك بن أنس، إمام المذهب المالكيّ (ت ١٧٩هـ/٢٩٦م)، سبقَ ذكره.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٧</sup> هو الإمام أبو عبد الله محمّد بن إدريس (ت ٢٠٤ه/٨٢٠م)، مؤسّس المذهب الشّافعيّ، صاحب كتاب "الرّسالة" في الأصول، و"كتاب الأُمّ" في الفروع. وُلِد في غرّة، فلسطين، وتوفّي في الفسطاط، مصر، ودُفن في سفح جبل المُقَطَّم. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ١٨٥-١٨٥ و سيسكين، ج ١، ص ٥٠٢-٥٠٥.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٥</sup> هو الإمام أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشّيبانيّ، إمام المذهب الحنفيّ، ولد ببغداد سنة ١٦٤هـ/٧٨٠م وتوفيّ فيها سنة ٢٤١هـ/٨٥٥. سيسكين، ج ١، ص ٥٠٢–٥٠٩.

<sup>°</sup> هو أبو يعقوب إسمحاق بن إبراهيم بن مُخْلَد بن راهويه الحنظليّ المروزيّ ولد في نيسابور سنة ١٦١هـ/٧٧٨م وتوفيّ فيها سنة ٢٣٨هـ/٨٥٣م. سيسكين، ج ١، ص ١٠٩–١١٠.

حقيقة <sup>٣٧</sup>، فما حقيقة إيمانك؟" قال: رَغِبَتْ نفسي عن الدّنيا حتّى استوى حَجَرُها وَمَدَرُها، فأظمأْتُ بهاري وأسهرتُ ليلي، كأنيّ أنظر إلى أهل الجنّة [ص٧] يتزاوَرُون وإلى أهل النّار يتعاوَوْنَ فيها، فقال صلّى الله عليه وسلمّ: "هذا عبدٌ نوّر الله قلبَه بالإيمان"<sup>٨١</sup>. ثمّ قال صلّى الله عليه وسلمّ: "أصبْتَ فالْزَم"<sup>٩١</sup>. وأيضاً قال الله تعالى: ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقّاً ﴾ ٤٠٠ وقال تعالى: ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقّاً ﴾ ٤٠٠ وقال تعالى: ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقّاً ﴾ ٢٠٠ .

واستدل أهل الحديث والأشاعرة بأن قول القائل: حقّاً، حُكُمٌ على الغيب، ولا يجوز لأحدٍ غيرِ الله تعالى، وذلك لا يعلم أنّه مؤمن عند الله تعالى، فلعل ذلك القائل يقول: أنا مؤمن حقّاً، وفي علم الله تعالى أنّه يموت كافراً، فيكون مخبراً بخلاف ما عند الله تعالى. فيحسن تجويز الاستثناء للخاتمة، لأنّا لا ندري: أنموت على الإيمان أو لا؟ وإنّها نذكره نظراً إلى الخاتمة والثّبات على الإيمان، وهو غيب مشكوك فيه أو لأجل التّبرُك بهذه الكلمة، لأنّه نُقِل عن بعض الصّحابة، كعمر بنِ الخطّاب أو عبد الله ابنِ مسعود " وصحّ عن عائشة أقالت: أنتم المؤمنون إن شاء وعبد الله ابن مسعود " من التّابعين ومَن بعدَهم، منهمُ الحسنُ البصريّ " الله تعالى. وعن جمْع كثير من التّابعين ومَن بعدَهم، منهمُ الحسنُ البصريّ الله تعالى. وعن جمْع كثير من التّابعين ومَن بعدَهم، منهمُ الحسنُ البصريّ "

آ قارن هذا الحديث بما ورد في مسند أحمد، ج ٦، ص ٤٤١.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> راجع قصّة هذا الحديث أيضاً في قوت القلوب، ج ٢، ص ١٧١، وانظرها مع اختلافٍ في التفاصيل في أُسد الغابة، ج ١، ص ٣٤٦، والإصابة، ج ١ ص ٢٨٩، وفي اللُّمَع، ص ١٢-١٣ وص ٣٣٧ وص ٤٢٨، وكذلك في كشف المحجوب، ص ٣٨٦.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٩</sup> قارن الحديث مع ما ورد في مجمع الزوائد، كتاب الإيمان، باب في حقيقة الإيمان وكماله، ج ١، ص ٥٧.

٤/٨ الأنفال ٨/٤

النّساء ١٥١/٤.

نَّهُ هُو أُميرِ المؤمنين أبو حفص عمر بن الخطّاب العَدَويّ، الفاروق، أبو حفصة أمّ المؤمنين، قُتِل في آخر سنة ٢٣هـ/٦٤٤م. انظر مثلاً الإصابة، ج ٢، ص ٥١٨.

تُ هو عبد الله بن غافل بن حبيب، صحابيّ مشهور، من قُرّاء القرآن الكريم، تلقّى القرآن من الرّسول مباشرة، هاجر إلى الحبشة ثمّ إلى المدينة. شهد وقعتي بدر وأُحُد، ثمّ اليرموك. توفيّ سنة ٣٢هـ/٦٥٢-٢٥٣م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٨٧٣ وما يليها.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٤</sup> هي أمّ المؤمنين عائشة بنت أبي بكر (ت ٥٧هـ/٦٧٦م). تذكرة الحفّاظ، ج ١، ص ٢٧-٢٨.

<sup>°</sup> أبو سعيد الحسن بن يسار البصريّ (۲۱هـ/۲۶۲م – ۱۱۰هـ/۷۲۸م). سيسكين، ج ۱، ص ٥٩١-٥٩٤.

عن وجه الاستعمال. وعند التّحقيق يرتفع النّزاع، كما سـنُبَيّنُه إن شـاء الله تعـالى. ومبنى القّاني على مأخذٍ ليس فيه كُفُر [ص٦] ولا بِدْعة، بعد إمعان النّظر فيها بالإنصاف.

# الفصل الأوّل في المسائل المُخْتَلَف فيها اخْتلافاً لفظيّاً

وهي مسائلُ:

# المسألة الأولى مسألة<sup>٣٤</sup> الاستثناء في الإيمان

وتحريرُها أنّ المؤمن، وهو الّذي آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، كيف يعبّر عن إيمانه؟ هل يقول: أنا مؤمن حقّاً، أو يقول: أنا مؤمن إن شاء الله تعالى؟

المعابُ الحديث والشّيخُ أبو الحسن الأشعريّ: يُذكر الاستثناء. وقال أبو حنيفة والجمهورُ: لا يذكر الاستثناء، ونُقِل عنه أنّه قال: المؤمنُ مؤمنٌ حقّاً والكافرُ كافرٌ حقّاً، لا شكّ في الإيمان، كما لا شكّ في الكُفر. والاستثناءُ يدلّ على الشّك، ولا يجوزُ الشّكّ في الإيمان، للإجماع على من قال: آمنتُ بالله إن شاء الله، أو أشهد أنّ محمّداً رسولَ الله إن شاء الله، أو آمنت بالملائكة، أو بالكتب، أو بالرّسُل إن شاء الله، يكون كافراً. وأيضاً الاستثناءُ يرفع انعقادَ سائر العقود، نحو: بِعْتُ إن شاء الله، وأجّرتُ إن شاء الله. وكذا الفُسوخ، كفَسَخْتُ البيعَ إن شاء الله. فكذلك يَرفَعُ انعقادَ عقد الإيمان. وأيضاً، إنّه تعليق. والتعليق لا يُتَصَوِّر إلّا فيما يتحقّقُ بَعْدُ، كما قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَفُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِي فَاعِلٌ ذٰلِكَ غَداً إلّا أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ وأمّا إذا تحقق كالماضي والحال فيمتنع تعليقُه. وأيضاً رُويَ أنّ النّبيَّ صلّى الله عليه وسلم قال لحارثة ": كلماضي والحال فيمتنع تعليقُه. وأيضاً رُويَ أنّ النّبيَّ صلّى الله عليه، ولكن قال: "لكلّ حقّ كلف أصبحتَ؟" قال: أصبحتُ وأنه أصبحتُ؟" قال: أصبحتُ مؤمناً حقّاً. ولم يُنْكِرْ عليه، ولكن قال: "لكلّ حقّ

<sup>&</sup>quot; ترد كلمة مسألة في الأصل دائماً هكذا: مسئلة.

۳۰ الكهف ۲۲/۱۸-۲۳.

<sup>&</sup>quot; حارثة بن مالِك الأنصاريّ.، شهد بدراً. الإصابة، ج ٢، ص ٢٠٠.

إعامُ أنّ الأشاعرة [ص٥] والمائريديّة متفقون في أصل عقيدة أهل السّنّة والجماعة، والخلاف الظّاهر بينها في بعض المسائل، في بادي الرّأي، لا يقدح في ذلك ولا يوجِب صيرورة أحدهما مبتدِعاً ولاكون أحدهما مُبَدِّعاً للآخر، طاعِناً في دينه، لأنّها أمور جزئيّة فرعيّة بالنّسبة إلى أعدل العقائد الكلّيّة، ومسائل مبنيّة على شِبْه الألفاظ وتعيين المعنى المُراد منها، وإمّا أمور لم يَثْبُت كونها من مقالة أحدهما، وما فَهِم الزّاعِم مقصودَ القائل بها، وهي الآفةُ الكُبْرى. [من الكامل]

فَكُمْ مِنْ عَائِبٍ قَوْلاً صَحيحاً وَآفَتُهُ مِنَ الْفَهْمِ السَّقيم "

ما هذا الاختلاف إلّا كالاختلاف الواقع بين أصحاب الأشعريّ وبين أصحاب أبي حنيفة. ولا شكّ أنّ أصحاب كلِّ منها لا يكفِّرون إمامَهم ولا يُبَدِّعونه، وأنّ الخلافَ فيها غيرُ مُضِرّ ولا موجِبٍ لفساد عقيدة، على تقدير كونه على حاله، فكيف والتّوفيق ممكن؟ وفي بعض المسائل يكون قولاً للأشعريّ على وَفْق الماتُريديّ، وقولاً على خلافه، وإلى ذلك كلّه أشار صاحب التوبيّة " بقوله [من الكامل]:

وَالْخُلْفُ بَيْنَهُما قَلِيكِ أَمْرُهُ سَهْلٌ بِلا بِدْعِ وَلا كُفْرانِ ٢٣ وَلَا خُلْفُهُمْ ٣٣ إِمّا إلى لَفْظٍ كَلاِسْتِثْنَاءِ في الإيمانِ وَلَقَدْ يَوُولُ خِلافُهُمْ ٣٣ إِمّا إلى لَفْظٍ كَلاِسْتِثْنَاءِ في الإيمانِ

وبالجُملة، فالخلاف الّذي بينها إمّا عائد إلى اللّفظ أو إلى المعنى. ولمّاكان النّظر إلى
 المعنى من حيثُ الظّاهرُ، قدّم القسم الأوّل ومبناه على تعيين المُراد من الألفاظ والتّفتيش

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹</sup> لعلّه يقصد متن: **العقائد النّسفيّة** لأبي حفص عمر بن محمّد أحمد بن إسباعيل، نجم الدّين النّسفيّ السّمرقنديّ (٤٦١-٥٣٧هه/١٠٢٨-١١٤٢م). انظر **شرح العقائد النّسفيّة** لسعد الدّين التّفتازانيّ، ص ٩.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> هذا البيت لأبي الطّيّب المتنتّي (ت ٣١٦هـ/٩٢٨م)، انظره في خزانة الأدب، ج ١، ص ١٩٢، وقرّى الضَّيْف، ص ٢٥٨.

<sup>&</sup>quot; هو تاج الدين أبو نصر عبدالوهاب بن عليّ بن عبدالكافي الشُبنكيّ (ت ٧٧١هـ/١٣٦٩م)، مؤلّف كتاب طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ١ (مقدّمة التّحقيق)، ص ٥-٣٠.

<sup>&</sup>quot; انظر طبقات الشافعية الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٣، س١١ والتونيّة هنا، ص ١١، س ٧.

<sup>&</sup>quot; في النونيّة: خِلافُها. طبقات الشافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٨٣، س ١٣. وانظر النّونيّة هنا، ص ١١، س ٩.

فالمُتَداول والشّائع من الكتب الكلاميّة للأشاعرة: غيد الأبكار 1 للآمديّ ' ، ونهاية العُقول المُواقعين الإمام " ، والمواقعي المُعاصد وشرها الله ونهاية العُقول المُعتبة للإمام المنابقة المحتفيّة – مع أنّها كثيرة ما بين مطوّل ومُختصر ، ومُجمَل ومُفصَّل – لم يشتهر في تاك البلاد إلّا بعض المختصرات منها ، مشل: الفقه الأكبر " ، واللاميّة " ، ومَثن النّسَفيّ " ، انتهى كلامُه مع زيادة .

ً لعلّ المقصود: أبكار الأفكار في أصول الدّين. قارن بالموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٤٣٤، ثمّ بأبجد العلوم، ج ٣، ص ١١٨.

۲۰ هو سيف الدين عليّ بن أبي عليّ بن محمد التغلبيّ (٥٥١ه /١١٥٦م - ٢٢٩ه /١٢٢٩م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٤٣٤.

<sup>٢١</sup> هو: نهاية العقول في دراية الأصول لفخر الدّين الرّازيّ، وجاء ترتيبه على عشرين فصلاً من أصول الدّين أو علم الكلام. انظر فخر الدّين الرّازيّ لمحمّد صالح الزّركان، ص ٧٦.

آ هو كتاب الأربعين في أُصول الدّين لفخر الدّين الرّازي، المطبوع في حيدرآباد سنة ١٩٥٧هـ/١٩٣٤م. انظرالموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥١ وما يليها، وهو كتاب ألفه لابنه مجمّد وربّبه على أربعين مسألة من مسائل علم الكلام. وللكتاب ملخّص باسم: لُباب الأربعين، لسراج الدّين الأرمويّ. انظر فحر الدين الرّازيّ لمحمّد صالح الرّركان، ص ٢٧-٦٨. كما أنّه يوجد كتاب بنقس الاسم للإمام أبي حامد الغزاليّ (ت٥٠٥هـ/١١١١م) صدر عن دار الجليل، بيروت ١٩٨٨هـ اه/١٩٨٨م، وهو –كما ورد في كشف الظّنون – قسم من كتابه المسمّى: جواهر القرآن.

" هو الإمام أبي عبد الله محمّد بن عمر بن الحسين فحر الدّين الرّازيّ، صاحب المحصّل ومفاتيح الغيب أو كتاب التفسير الكبير والمناظرات وغيرها من الكتب المعروفة. وُلِد في مدينة الرّيّ سنة ٥٤٣هـ/١١٤٩م وتوفي سنة ١١٤٩هـ/١١٤٩م ودُفِن في هِراة. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥١ وما يليها.

<sup>١٤</sup> هو كتاب المواقف في علم الكلام لعضد الدين الإيجيّ الذي تُوفي في السّجن سنة ٧٥٦ه/١٣٥٥م. وما زال هذا الكتاب يُدرَّس في الأزهر الشّريف. وقد ترجَم الجزءَ الأوّل منه إلى اللغة الألمانيّ مع تعليق واف العلاّمة يوسف فان إسّ، وصَدَر كتابه عن دار النّشر فرانس شتاينر في مدينة فيسبادن سنة ١٩٦٦. وانظر عن عضد الدين الإيجي الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ١٠٢٢.

· <sup>٢٥</sup> هو المقاصد في علم الكلام لسعد الدّين التّفتزانيّ المتوفّي سنة ٧٩٣هـ/١٣٩١م.

٢٦ "وشرحما" يعني: شرح المقاصد، وهو أيضاً من تأليف سعد الدّين التّفتزانيّ. انظر قائمة المصادر.

۱۸ المنسوب لأبي حنيفة النّعان. انظر سيسكين، ج ١، ص ٤١٢. وللفقه الأكبر شرح، للملّا عليّ بن سلطان محمّد القين عمّد الشّقار، بيروت ١٩٩٧م.

لعلّها: اللاميّة في التوحيد، المسمّاة أيضاً: بدء الأمالي، لعليّ بن عثمان الأوشيّ (ت٥٦٩هـ/١١٧٣م). انظر الموسوعة الإسلامية، ج ٢، ص ٨٤٧.

منصور الماتُريديّ، وهو محمّدُ بنُ محمّدِ بنِ محمودٍ. وأبو منصورٍ الماتُريديُّ تلميذُ أبي نَصْرِ العِياضِيّ، تلميذ أبي بكر الجوزجانيّ، صاحب سليان الجوزجانيّ، تلميذ محمّد بن الحسن الشَّيبانيّ. كان يُلقَّب بإمام الهُدَى، وله كتاب التوحيد، وكتاب المقالات أ، وكتاب أوائل الأدلّة الكعبيّ وبيان وَهُم المعتزلة أ، وكتاب تأويلات القرآن أ، وهو كتاب لا يوازيه كتاب، بل لا يُدانيه شيءٌ مِن تصانيفِ مَن سَبَقَه أل. وله كتب شَتَّى. مات سنة ثلاثٍ وثلاثين وثلاثائة بسَمَرْقَنْد.

قلت: هذا في زمن المَوْلى وعصره، وأمّا في عصرنا هذا، فبلادُ خُراسان كلّها سوى بَلْخ في أيدي الرَّوافِض - خَذَلَهُم الله تعالى- فالمشهور في تلك البلاد اليوم آراؤهم الله تعالى- فالمشهور في تلك البلاد اليوم آراؤهم المُنكرة. ثمّ إنَّ المُشْتَهِرَ في بلاد المغاربة عقائدُ الأشاعرة، لأنّ الغالبَ على تلك البلاد مذهبُ الإمام مالكِ بنِ أنسِ ١٧ رضي الله عنه، والمالكيّةُ في المعتقدات توافق الأشعريّ، وفي بلاد الهند، على كثرتها وسعتها، وبلاد الرّوم، على كثرتها وسعتها، مع كونهم بأسرِهم حنفيّة، عقائدُ المائريديّة ١٨٠.

۱۱ کتاب المقالات، انظر سیسکین، ج ۱، ص ۲۰۲، هامش ۱، (c.

۱۲ كذا في الأصل، والأصحّ: ردّ أوائل الأدلّة للكعبيّ، إذ إنّ الماتريديّ ألّف كتباً أخرى يردّ فيها على الكعبي هي: ردّ تهذيب الجدل للكعبيّ وردّ وعيد الفسّاق للكعبيّ. انظر مقدّمة كتاب التوحيد، ص [٦٦].

الهو أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود البلخيّ الكعبيّ (ت ٩٣١هـ٩٣١م)، وهو معتزليّ معروف، من مؤلّفاته: عيون المسائل (طبقات المعتزلة، ص ٨٨) والمقالات وكتاب قبول الأخبار ومعرفة الرّجال. سيسكين، ج ١، ص ٦٢٣-٦٢٢ وطبقات المعتزلة، ص ٨٨-٨٩.

النيان وهم المعتزلة، ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون، ج ١، ص ٢٦٢.

کتاب تأویلات القرآن: انظر سیسکین، ج ۱، ص ٦٠٥. ویستی الکتاب أیضاً: تأویلات أهل السّنة، أو: تأویلات الله السّنة وأصول التوحید. انظر مقدّمة کتاب التوحید، ص [٦٦].

الله وهلة "وهو كتاب ... سبقه" مأخوذة عن كشف الظّنون، ج ١، ص ٣٣٥-٣٣٦، طبعة استانبول ١٣٦٠هـ الله التوحيد، ص [م٧].

<sup>&</sup>quot; هو الإمام مالك بن أنس، إمام المذهب المالكيّ (ت ١٧٩هـ/٧٩٦م). الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٢٦٢، سيسكين، ج ١، ص ٤٥٧- ٤٦٤.

۱۸ يعنى: المشتهر فيها عقائد الماتريدية.

السّادة الفُحول، ما طلع نجْمٌ وما أذِنَ بالأُفول، وسمّيتها ب**الرّؤضة البهيّة فيها بين الأَشـاعرة** والماتريديّة أ. ورتّبتها على مقدّمة وفصْلَيْن وخاتمة. فَ

#### المقدّمة

## في الكلام على إمامَيْ أهل السُّنَّة والآخِذِينَ عليهِا

· اعْلَمْ أَنّ مَدارَ جميع عقائد أهل السُّنّة والجماعة على كلام قُطْبَيْن، أحدهما: الإمامُ أبو الحسن الأشْعَريّ، والثّاني: الإمامُ أبو منصورٍ المائريديّ. فكلُّ من اتَّبَعَ واحداً منها اهتدى وسَلِم من الزَّيْغ والفساد في عقيدته.

واعْلَم أَنَّ المولى المُحقِّق التَّفْتَرانِيَ ' ذكر ' في شرحه للمقاصد' أنّ المشهور من أهل السّنة في ديار خُراسان والعراق والشّام وأكثر الأقطار هم الأَشاعِرَة، أصحابُ أبي الحسن الأشعريّ، وهو عليٌ بنُ إسهاعيلَ بنِ إسحاقَ بنِ سالمِ بنِ إسهاعيلَ بنِ عبدِ اللهِ بنِ أبي برّدَةَ بنِ أبي موسى الأشعريّ، صاحبِ رسولِ الله صلّى الله عليه وسلّم، أوّلُ من خالفَ أبا عليّ الجُبّائيّ '، ورجع عن مذهبه إلى السُّنةِ، أي طريقة النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم، أوالله عليه وسلّم، أول مصنفاتُ كثيرة، قال الله عنهم أجمعين. وله مُصنفاتُ كثيرة، قال بعضُهم هي خمسة وخمسون مصنفاً. وفي ديار ما وراءَ انتهر: المائريديّة، أصحابُ أبي بعضُهم هي خمسة وخمسون مصنفاً. وفي ديار ما وراءَ انتهر: المائريديّة، أصحابُ أبي

آ اتخذ المحقق من الطبعة الهنديّة مصدراً لإعداد هذا الإصدار. ولقد ورد في نهاية تلك الطّبعة ما يلي: "تمَّ طبعُ كتاب "الرّوضة البهيّة فيما بين الأشاعرة والمائريديّة" بحمد الله تعالى في مطبعة دائرة المعارف النّظاميّة الواقعة في بلدة حيدر آباد الدَّكن، في شهر رجب سنة ١٣٢٢ هجريّة. وآخر دعوانا أنِ الحمدُ لله ربّ العالمين". ويشير المحقق إلى بدايات صفحات هذه الطّبعة مثلاً كما يلى: [ص٣].

ل سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله التُفْتَزانيّ (٧١٢- ٧٩٣ه/١٣١٢–١٣٩١م). انظر الدّراسة الوافية عن حياته وشيوخه وأعماله وطلاّبه في مقدّمة الدكتور عبد الرحمن عميرة، محقّق شرح المقاصد، ج ١، ص ٧٥–١٢٣.

أ قارن الاقتباس التالي بنص اقتباس الفاضل نوعي في رسالته في الفرق بين مذهب الأشاعرة والماتريديّة ص ٢، والأسهاء الواردة في هذا النّص معرّفةٌ هناك.

المقاصد: هو المقاصد في علم الكلام لسعد الدّين التّفتزانيّ المتوفّى سنة ٧٩٣ه/١٣٩١م. أمّا شرح المقاصد لسعد الدّين التّفتزانيّ، فلقد حقّقه الدّكتور عبد الرّحمن عميرة في خمسة أجزاء. انظر قائمة المصادر.

<sup>ً</sup> أبو عليّ محمّد بن عبد الوهّاب الجُبّائيّ من شيوخ المعتزلة (٢٣٥- ٣٠٣هـ/٨٤٩هم). سيسكين، ج ١، ص ٦٢١–٦٢٢.

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الملكِ المتّان، واضع الميزان لِدفْع الطَّغيان، رافع الشُّكوك والشُّبَه ساطع البرهان، فالقِ غَسَق الجِلاف بتلأَلو لزوم الإيقان، من أفُق البيان، مؤلّفِ قلوب أهل العِرْفان، بالرّجوع إلى الحقّ بعد الإمْعان، والصّلاةُ والسّلامُ الأكملان، على صُفْوةِ نوع الإنسان، محمّدِ المبعوثِ من بني عَدْنان، إلى كافّة الخَلْق مَلَكاً وإنْساً وجان، المخصوص بأفضل مواهب الرّحمن، المؤلّفِ بين القلوب المتنافرة في سالف الأزمان، وعلى آله وصَعْبه المتناصرين لتمهيد قواعد الإيمان، وبعد:

فإنّ العبدَ الخاطئ الضّعيف، حسنَ بنَ عبدِ المحسنِ، أبا عُذْبَةً فول: لمّا امْتَطَيْتُ عَواربَ الاغْتراب، وتصدَّيْتُ لمتاعب الاكْتِساب، انتهى الحَطُّ والتَّرْحال، وتقلُّبُ الأمور إلّا بعد حال، إلى أن وردتُ أفضلَ البقاع، أُمَّ القُرى، مكّة المشرّفة، شَرَّفَها الله تعالى، تاسِعَ [ص٣] رمضانَ المبارك، سنةَ خمسٍ وعشرين ومائةٍ بعدَ الألْفِ من الهجرة النّبَويّة، على صاحبها أفضلُ الصّلاةِ والسَّلام، فوجدتها كروضةٍ زانتها الأزهار، أو كجنّة تجري من تحتها الأنهار، فيها الحُورُ والقُصور، وهي بلدةٌ دُحِيَتِ الأرضُ منها، فهدّها الله تعالى من تحتها، فسُمِّيتُ أُمَّ القُرَى، وأوّلُ جَبَل وُضِعَ في الأرض أبو قُبَيْسُ ، إذْ أنا بأخ لي في الله تعالى الْتَمَسَ مني تأليفاً، أذكر فيه المسائلَ المختلفة، في بين السّادة الأشعريّة والسّادة الماتُريديّة. ورأيتُ إسْعافة عَنْما، وإجابتَهُ عُنْماً، فأخذتُ في ذلك المسؤول، مستعيناً بالله تعالى وسائلاً منه القَبول، متوسّلاً إليه تعالى بأعظم رُسُلِه صلّى الله عليه وسلّم وعلى آله وأصحابه القَبول، متوسّلاً إليه تعالى بأعظم رُسُلِه صلّى الله عليه وسلّم وعلى آله وأصحابه

ل في كتاب الأعلام للزّرِكُليّ: أبو عَذَبَة، ج ٢، ص ١٩٨. تُؤفّي بعد سنة ١١٧٢هـ/١٧٥٨م. المعلومات المتوفّرة عن حياته شحيحة جدّاً. انظر أيضاً معجم المؤلّفين لعمر رضا كحّالة، ج ٣، ص ٢٤٣.

في الأصل: وام.

يشير هذا الرّقم إلى بداية الصّفحة حسب ترقيم طبعة حيدر آباد الدّكن.

<sup>·</sup> هو أقرب الجبال إلى المسجد الحرام ويقع شرقيُّ مكَّةَ المكرّمة.

في الأصل: فيها.

## الروضة البهية

فيما بين الأشاعرة والمائريدية

للعلامة الحسن بن عبد المحسن المشهور بأبي عُذْبة

تحقيق

إدوارد بدين

الأمّة، وخيرُ الأمور الوَسَط، وهو مذهب جميع أهل السُّنّة والجماعة كما تَحَرَّرَ وانْضَبَط، والله وليُّ التّوفيق [٢٠٧] والهادي إلى سَواء ٢٠٠٠ الطّريق.

قال سيّدي وأُسْتاذي، مؤلّفُ هذه الرّسالة، حفِظَهُ الله تعالى: حرَّرْتُها في مجالس، آخِرُها ليلة الخميس، العِشْرينَ من مُحَرَّم الحرام ٢٠٠٨، الّذي هو من شُهور سنة سبعً عَشْرَةَ ومائةٍ وألْفٍ من الْهجرة النَّبُويّة. وصلّى الله على سيّدنا محمّدٍ وعلى آلِه وصَعْبه وسلّم. وكان الفراغُ من كتابتها، في خطّ مؤلّفها، تاسع صَفَر الخير في السّنة المَرْبورة، على يد العبد الفقير، محمّد بن الحاجّ إبراهيم الدَّكْدَكْجي ٢٠٠٠، خادم أعتاب الأستاذ المؤلّف، أطالَ الله تعالى بقاءَه ٢٠٠٠، والحمدُ لله وَحْدَه، وصلّى الله على سيّدِنا محمّدٍ وعلى آله وصَعْبه أجمعين، والحمد لله ربّ العالمين.

٢٠٧ في الأصل: سوآء.

٢٠/ وردت بعد كلمة "الحرام" كلمة "سنة" مشطوبةً.

٢٠٩ محمّد بن الحاج إبراهيم الدَّكدَكْجي (ت ١٧١٨/١١٣١)، كان أحدَ طلاّب عبد الغنيّ النّابلسيّ المخلصين وناسخَ بعض كتبه ورسائله. بكاه النّابلسيّ عند وفاته، وكانت هذه أوّلَ مرّة يُشاهد بها النّابلسيّ باكياً أمام النّاس. من مؤلّفاته: طبقات الشّاذليّة، وهي مخطوطة في مكتبة الأسد بدمشق. انظر: von Schlegell, Barbara: Sufism, ص ٥٩ وما يليها.

٢١٠ في الأصل: بقاه.

ولقد قال السّعدُ التَّفْتَرانيِّ أيضاً في الت**ّلويج**: وما ذكره المُصنِّفُ، يعني صاحبُ ال**تّؤضيح،** رحِمَه الله تعالى، من تلفيق العبارات وتنميق الاستعارات وتعديل الأسْجاع وتكثير الإخْتراع، فلعله عند الأشْعريِّ كَصَريرِ باب، أو كطنين ذُباب، والله أعلمُ بالصَّواب.

قُلْتُ ' ' : وما كان ينبغي له أن يردّ على ناصرِ مذهبِ أهلِ السَّنة والجماعة، ومُمَيِّز الحَقِّ مِنَ الْباطل، من مذاهبِ المعتزلة، أهلِ البِدْعَةِ والشَّناعة، [٢٤] وهو الشّيخ أبو الحسن الأشْعَريّ، رضيَ الله عنه وأرضاه، وجعلَ الجنَّة مَثْواه، فإنه نَصَّبَ نفسه للرَّدٌ على المُخالفين، وقرَّرَ مَذْهَبَ أهل السُّنة في عقائد هذا الدّين، وما كان ينبغي له أيضاً أن يوقِعَ الخِلافَ في هذه المسئلة بين الأشعريّة والماثريديّة، ولا خلافَ بينهم فيها، كها يتَحقَّقُهُ الإنسانُ إذا طالعَ كُثبَ المُتقدّمين في علم الكلام والعقائد، وسمع نطقَ [ ؟كذا] فيها، فإني الإنسانُ إذا طالعَ كُثبَ المُتقدّمين في علم الكلام والعقائد، وسمع نطق [ ؟كذا] فيها، فإني مرحث كتابَ الطريقة المُحمّديّة ' الله للعلاّمة البِركِليّ الرّومي ' ' ، رحِمَهُ الله تعالى، ومشيئتُ في شرحي " له على مذهب السّيخ الأشعريّ في مسألة خلْق الجُرْء الإختياريّ، لما رأيتُه موافقاً لمذهب الماثريديّ في خُصوص هذه المسألة، ولا خلافَ بينها فيها، ولا خلافَ أيضاً بينَ عُلَماءِ أهل السَّنة والجماعة مِنَ المُتقدِّمين والمُتاَخِّرين، ما عدا خلاف بعض العلماء الأعلام، التّابعين لبعضهم بعضاً ' فيما قصدوه مِنَ المُرام، والله وليُ خلاف بعض العلماء الأعلام، التّابعين لبعضهم بعضاً ' فيما قصدوه مِنَ المُرام، والله وليُ الإنعام، والحافظ من متابعة الأوهام.

وإنّا المذكورُ ممّن خالفَ الأشعريَّ في هذه المسألة همُ الْقَدَريّةُ والجَبْريّةُ منَ المُعْتَزِلة، والحُكَماء، لا غير. ومذهبه ، بل مذهب أهلِ السُّنّة قاطِبَة ، بينَ الجَبْرِ والقَدَرِ خيرٌ، وأيُّ خير، وهو حقُّ اليقين، يخرُجُ، مِنْ بين فَرْثٍ ودَم، لَبَناً خالصاً سائغاً للشّارِبين. فالفَرْثُ، مذهب الجَبْر، والدّم، مذهب القَدَر؛ فالجَبْريّة في ظُلُهاتٍ مُدْلَهِمّة، والقَدَريّة مَجوس هذه

٢٠٢ القول للنآبلسيّ.

أَنْ هُو مُحَمَّد بن بير عليّ (ت ١٩٨١/ ١٥٧٣)، عالم تُزكيّ. من مؤلّفاته: "الطّريقة المحمّديّة في بيان السّيرة النّبويّة الأحمديّة" وكتاب لتعليم الدّين الإسلاميّ بالتُزكية يُدْعى "وصيّة نامه". انظر أيضاً كشف الطّنون، ج ٢، ص ٢٠٢٢ والموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٢٣٥ وما بعدها.

٢٠٥ شرح الطريقة المحمّدية، طُبِعَ في جزئين في استنبول، في نهاية القرن التّاسع عشر.

٢٠٦ كذا، ولعلّ الأصحّ: بعضُهم لَبعضٍ.

والكَمال، ولا الْتِفاتَ عندَنا لِما تَكابَرَ به المُتَكابِرون، وتَعانَدَ [٢٢٤] به المُعانِدون، وتُوسْـوِسُ به شَياطينُ الإنسِ والجانِّ، في صُدورِ الإنسان، فإنّ الحقَّ أبلج ١٩٥٠، والباطلَ لَجْلَج ١٩٦٠، ﴿ وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً ﴾ ١٩٧٠.

وقال السّعدُ التّفْتازانيُّ، رحِمَه الله، في التلويج شَرْح التوضيح، بعد أن تكلّم على عبارة صدر الشّريعة: واعلَمْ أني لؤ لمْ أزِدْ في شرْح هذا الباب، على تقرير هذا اللّباب، بل ١٩٨ توجيه هذا السُّؤال والجَواب، لكَفَى. فلقد راجعتُ فيه كثيراً منَ الحُدّاق، فما زادوا على أتْعابِ النَّواظِر والأحْداق، وأنتي لوِ اقْتَديتُ بالمُصَنِّف، يعني صدْر الشَّريعة، صاحب التوضيح، في الإشارة إلى ما تَقَرَّدَ به، لَطالَ الكَلامُ، وكثرُ المَلامُ، واللهُ المُوفِّقُ للمُرام. التهى كلامُهُ.

١٠ قُلْتُ ١٩٩٠: ولقد صَدَقَ رَجِمَهُ اللهُ تعالى فيما قالَ، والحقُّ أحَقُّ أن يُنَّبَعَ من غيرِ نزاع ولا جدال، فإنّ هذا الكلامَ الّذي قرّره صدْرُ الشّريعة في التوضيح، لم نجدْهُ لغيره منَ المُتقدّمين عليه من فُحول الرّجال، بل هو شيءٌ تَقَرَّدَ به لا يُمكِنُ أن يكونَ له وَجُهٌ في تحقيق هذا المجال، وقدِ اغْتَرَّ به كثيرٌ منَ الْمُتأخِّرين ٢٠٠، تحسيناً للظّن به، فإنّه، رحِمَهُ الله تعالى، كان من أكابر العُلَماء الأبطال، ولكنْ، كُلُّ أحدٍ يؤخَذُ من كلامه ويُتُركُ، كما قال من الطّويل]:

وَمَـنْ ذَا الَّذِي تَـرْضَى سَجَـايَاهُ كُلُّهَـا كَفَى الْمَـرْءَ نُبْلاً أَنْ تُعَـدَّ مَعَايبُـهُ ٢٠١

١٩٥ يعني: ظهرَ ووضُحَ وبانَ.

۳۳ منه ۳۰ د گروس و ۱۹۶ معنه ۳۰ تاریک

١٩٧ سورة الإسراء ١١/١٧.

١٩٨ من "فإنّ الحقّ أبلج" إلى "هذا اللّباب بل" أضيف في الحاشية.

١٩٩ القائل هو النّابلسيّ.

<sup>...</sup> بعد كلمة "المتأخرين" وردت الكلماتُ التّاليةُ مشطوبةً: "خصوصاً من علماء ..." . والنقط الثّلاث تعبّر عن كلمة غير مقروءة.

٢٠١ هذا البيت ليزيد بن خالد المهلّبي. انظر خزانة الأدب، ج ١، ص ٤٥٦.

وهذا الإشكالُ المذكورُ هو الّذي حَمَلَ صدْرَ الشّريعة وغيرَه مِّن تابَعَه منَ العُلَماء، على ما ارْتَكَبوهُ من صِعابِ الأُمور، فإنّ هذا الاختيارَ المخلوقَ، الّذي هو مجبورٌ به العبدُ، وإن كانَ وُجودُه وعَدَمُه سَواء، مِنْ جهةِ أنّه لا تأثيرَ له في ترجيح شَيْء، فإنّه يصِحُ اتّصافُ العبدِ به، كما مَرّ، فلا يبقى مجبوراً معه، والاتفاقُ كافٍ في التّكاليف الشّرعيّة كلّها، كالصّلوات وإيتاءِ الزّكوات، والارْمتثالِ كلّه، والارْجتنابِ كلّه عنِ المُنهِيّات، مع أنّ الإنسانَ ليس بخالق، ذلك عند جميع أهل السُّنة.

وَأَمّا التّا أثير فليس بشرط فيه، كما أنّ ذلك ليس بشرط في اتّصاف العبد بالقُدْرة الحادثة، عند الكُلِّ مِنّا، إجْهَاعاً، كما قدّمناه عن شرح المواقف، في الرّد على جَمْم بنِ صَفْوانَ التّرْمِذيّ، من الجبريّة. فإنّ الله تعالى يقول: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ ﴾ ١٨٠ ، ﴿وَعَلَّمْنَاهُ مِن الْجُريّة. فإنّ الله تعالى يقول: ﴿وَقَالَ مع ذلك: ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ١٩٠ ، ﴿ وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ١٩٠ ، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللهِ ﴾ ١٩٠ ، وما ذلك، إلّا لأنّ الله تعالى، لمّا خلق العلم فينا، فصرنا موصوفين به، وتوهّننا أنّنا عُلَماءُ، كما توهّننا أنّنا محتارون، قادرون على كلّ ما نختار، لمّا خَلق لنا الإختيار والقُدْرة، أخْبَرنا تعالى بأنّ ذلك مُجرّدُ اتّصافٍ، لا أنّ ذلك اخْتيارٌ، ولا اقْتِدارٌ، بقولِه والقُدْرة، أخْبَرنا تعالى بأنّ ذلك مُجرّدُ اتّصافٍ، لا أنّ ذلك اخْتيارٌ، ولا اقْتِدارٌ، بقولِه وهذا هو الحقُّ اللهِ بأنّ ذلك المتين، ونحنُ قومٌ متعبّدون للشّريعة المُحَمّديّة، لا للعقول البَشَريّة، لأنّ العقْلَ شَرْعُ أهلِ الضّلال، والكتابُ والسّنةُ شَرْعُ أهلِ الهِداية والإيمان البَشَريّة، لأنّ العقْلَ شَرْعُ أهلِ الضّلال، والكتابُ والسّنةُ شَرْعُ أهلِ الهِداية والإيمان

۱۸۱ سورة البقرة ۲۱/۲.

۱۸۸ سورة الكهف ۲۵/۱۸.

۱۸۹ سورة النّساء ۱۱۳/٤.

۱۹۰ سورة النّور ۱۹/۲٤.

ا العلَّه يقصد أيضاً سورة آل عِمْران ٦٦/٣ وسورة البقرة ٢١٦/٢ و٢٣٢ .

۱۹۲ سورة الملك ۲٦/٦٧.

۱۹۳ سورة القصص ۲۸/۲۸.

۱۹۶ سورة البقرة ۲٦٤/٢.

بالاختيار، والاتصافُ ثابتٌ لمنِ اتَّصفَ به بوضف الله تعالى، لا بوضفِه نفسَه بذلك. والاِمْتثالُ لأمرِ اللهِ تعالى حاصلٌ من العبد باختيارِه، الّذي هو وصْفُه. وأمّا أنّه لا بُدَّ أن يكونَ مُتَّصِفاً بالإِختيارِ منْ قِبَلِ نفْسِه، بأنْ يكونَ خالقاً لاختيارِه، أو ارْتِكاب أنّ 10 اختيارَه أمرٌ عَدَمِيٌّ، والمُكابَرة في ذلك، والْحُكم بأنّ ذلك الأمرَ العَدَمِيَّ لا يحتاجُ إلى الحُلق، حتى يُقالَ بأنَّ الله تعالى خلقه، فليس ذلك بلازم أصلاً، ولا ضرورة لنا في الْتِزام ذلك، والحق أحق أن يُتَبع.

وأمّا كَوْنُ العبد، إذا خَلقَ اللهُ تعالى له اخْتياراً، يكونُ مجبوراً، وذلك الاخْتيارُ لا يُفيدُ العبدَ الاتضافُ به، وإنّا وُجودُه وعَدَمُه سَواءٌ، والعبدُ مجبورٌ على كلِّ حال، فهو ما لا يقولُه عاقلٌ؛ والقائلُ بذلك كالقائل عمّن خلقَ اللهُ تعالى له سمعاً وبصراً، كما قال تعالى: ( فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ (١٠ وهو يقول: أنا لسْتُ بسميع ولا بصيرٍ، وإنّا أنا أصمُّ أعمى، ما لم يكُنِ السَّمعُ والبَصَرُ وَصْفي منه نفسي، بلا خلقِ الله تعالى، أو أكون أنا خَلَقْتُ سمعي وبصري حتى أكون سميعاً بصيراً. وبقيّةُ أوْصافِ الإنسانِ كذلك.

فإن قالوا: إنّ الاختيارَ، إذا كانَ أمراً موجوداً مخلوقاً لله تعالى، وكان الإنسانُ مجبوراً في خلقه له، فيكونُ ذلك مُجَرَّد تَوَهُم خَلَقَه اللهُ تعالى للإنسان، يتوهَّمُ الإنسانُ به أنّه الله يفعلُ ما يشاءُ، وهو في نفس الأمر مجبورٌ مُضْطَرِّ.

والجَبْريّةُ منَ المعتزلة لا يُنْكِرونَ [٣٣ب] ذلك، ويُطلِقون مع ذلك على الإنسان أنّه مجُبورٌ. وعندهمُ الْقُدْرةُ، إذا لم تكُنْ مُؤَثِّرةً في الأفعال، فليستْ بقُدْرةٍ أَصْلاً. فالقائلُ بذلك جَبْرِيٌّ منَ المعتزلة، فكيف يحصَلُ التّمييزُ بهذا التَّوَهُم ١٨٦ بين أهل السُّنّة وبين الجَبْريّة، والكُلُّ قائلون بما يجدون من التّوهُم المذكور؟

٢ قُلْنا: في الجواب عن ذلك وُجودُ الاِخْتيار، الذي خَلَقه الله تعالى في العبد، كافٍ في تسميته مُخْتاراً، سواءٌ تَوَهَمَ به أنّه مؤشِّر في أفعاله الاِختياريّة، أوْ كُشِفَ له أنّه مجبورٌ فيه، فإنّه صار مختاراً مُجَرَّد اتّصافه به، كما قدَّمْناهُ.

١٨٤ "ارتكاب أنّ "، يعنى: ارتكاب خطأ القول بأنّ (المحقّق).

<sup>1</sup>۸۰ سورة الإنسان ۲/۷٦.

١٨٦ كلمتا "بهذا التّوهم" أُضيفتا في الحاشية.

الخَلْق، بالعقل، بمعنى منْ عُموم قَوْلِه تعالى ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ١٨١. فيا لئتَ شِعْري، مَنْ أَوْجبَ هذا التّخصيصَ؟ أهو الشَّرْعُ؟ أم العقل، كما هو مذهب أهلِ الضّلال؟ ومعنى كلامِه، أنّ الاختيار، إذا لم يكُنْ حالاً وأمراً عَدَمِيّاً، بلكان أمراً وُجودِيّاً، فنقولُ: إنَّ الإنسانَ خَلَقَهُ بقُدْرته الحادثة، ويجب علينا بالعقل، لا بالشّرع، أنْ فَجودِيّاً منقولُ: إنَّ الإنسانَ خَلَقهُ بقُدْرته الحادثة، ويجب علينا بالعقل، لا بالشّرع، أنْ فَخصّصَ عُمومَ النُّصوص القُرْآنيّة، كقوله تعالى: ﴿اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾، بأنّ معنى ذلك، أنّ الله خالقُ كلِّ شيءٍ، إلّا هذا الإختيار، فإنّ العبدَ يخلقه بقدرته الحادثة. وهذا عينُ ما قالتُه القَدَريّة، في أنهم يخلُقون جميعَ أفعالهم الإختياريّة، لأنّ العبدَ إذا كانَ يخلقُ اختياره الموجودَ، فهو قادرٌ أنْ يخلقَ جميعَ أفعاله أيضاً، وهو التّخصيصُ بالاختيار فقط، منْ غير الموجودَ، فهو قادرٌ أنْ يخلقَ جميعَ أفعاله أيضاً، وهو التّخصيصُ بالاختيار فقط، منْ غير مخصّص، وهي شَناعةٌ في الدّين وخُروجٌ عن مذهب أهلِ الحَقِّ منَ الْمُوحِدين.

وقولُه في بيان الدليل العقليّ، الّذي يجبُ به تخصيصُ عُمومِ الخَلْق: إنّ ذلك أدنى ما يتحقّقُ به فائدة خلْقِ الْقُدرة، ذَهابٌ إلى مَذْهَب القَدَريّة، بأنّ القُدْرة هي المُؤَثِّرة، والّتي لا تُؤَثِّرُ ليسَتْ بقُدْرة، وهو قولُ جَمْمِ بن صَفْوانَ، مِنَ الجَبْرِيّة، كما قدَّمْناهُ عن شرح المواقف للسّيّد الشّريف ١٨٢.

وقولُه: ويتّجِهُ به حُسْنُ التّكليف، إلى آخره، فإنْ كانَ لا يتّجهُ حُسْنُ التّكليفِ إلّا مَا بَهْدا الشّرُك والمُنازَعة مع الله تعالى في خَلْقِه: لاكانَ حُسْنُ هذا التّكليفِ! فنحنُ راضونَ مُؤْمِنون بتكليفِ غيرِ حَسَن عقلاً، فإنّه حَسَنُ شرعاً.

وقولُه: لا امْتِثالَ أَصْلاً، ولا معصية، كلامٌ واه ١٨٦، إذ الاختيارُ، إذا كانَ وَصْفاً للعبد، وهو أمرٌ مؤجودٌ، خلقَهُ اللهُ تعالى للعبد، فإنّ العبد يصيرُ بخلقِهِ له مؤصوفاً به. فأينَ اتصافهُ بالجَبْر، في حالِ اتّصافه بالإختيار؟ واللهُ تعالى يخلقُ الضِّدَيْن: الاختيارَ [٢٣] ٢٠ والجَبْر، فإذا خلق للعبد اختياراً، فليسَ ذلك العبدُ بمجبورٍ، وإذا خلق له جبْراً، فليسَ بمُختارٍ، وهذا أمرٌ واضِحٌ، ظاهرٌ لكلِّ إنسانٍ. وحالةُ الاختيار محسوسةٌ لصاحبها، وحالُ الجَبْر كذلك، وهذا القِدارُ كافٍ في حُسْن تكليفِ المُكلَّفين، إذ هو مبنيٌ على الاتتصافِ الجَبْر كذلك، وهذا القِدارُ كافٍ في حُسْن تكليفِ المُكلَّفين، إذ هو مبنيٌ على الاتتصافِ

١٨١ سورة الرّعد ١٦/١٣ وسورة الزّمر ٦٢/٣٩.

١٨٢ أضيفت هذه الفقرة من "وقوله في بيان الدّليل" إلى "للسّيّد الشّريف" في الحاشية.

۱۸۳ في الأصل: واهي.

ذلك الفعل الذي اختارَه له، أم لا؟ فلم يكنْ ذلك الإنسانُ خالقاً له، على أنّه سبب، فليس بسبب، بل هو اختيارٌ مُجَرَّدٌ عنِ السَّبيّة، وأمّا الله تعالى، فهو عالِمٌ بجميع ما يكونُ منْ خيرٍ وشرِّ، فإذا خلقَ سَبَبَ الخيرِ، يعلمُ تعالى بأنّه [٢٢٦] سببٌ يخلقُ عنده الخيرُ، وإذا خلقَ سببَ الشَّرِّ، يعلمُ تعالى أنّه يخلقُ عنده الشَّرَّ، أو يعلمُ تعالى أنّ ذلك الذي خلقه العبدُ بسببِ أصلاً. مُرَّد، لا يخلقُ عنده الخيرَ، ولا الشَّرَّ. فليس ذلك الّذي خلقه العبدُ بسببِ أصلاً. ثمّ إنّ صاحبَ هذا القول تردّدَ في معنى هذا الإختيار، فقال أوّلاً: إنّه حالٌ غيرُ موجودٍ، ولا معدوم. ثمّ سمّاهُ كَسْباً، ثمّ جزَمَ بأنّ الكسْبَ ليس بخلقٍ، وفَسّرَ الخلقَ بأنّه إخراجُ الموجود منَ الْعَدَم إلى الوُجود، ثمّ فرّعَ على ذلك قولَه: فلا يلزمُ إثباتُ خالقٍ غير الله، ثمّ زَعَم أنّ القولَ بأنّ القصْدَ، وهو الإختيار، حالٌ، عليه جَمْعٌ منَ الْمُحقّقين، وذكرَ الله، ثمّ زَعَم أنّ القولَ بأنّ القصْدَ، وهو الإختيار، حالٌ، عليه جَمْعٌ منَ الْمُحقّقين، وذكرَ

وكلامُ القاضي أبو بكر ١٧٩، وقول إمام الحرمَيْن، إنَّها هو في ثبوت الحال، لا في أنَّ القصدَ والاختيارَ حال، كما قدّمناهُ.

ثمّ ذكر الفرْق بين الخلْق والكَسْب، وأنّها أمران إضافيّان. فإن كان مُرادُه بهذا الكلام، أنّ الكَسْبَ أمرٌ إضافيّ، فلا يكونُ مخلوقاً بالأمر الإضافي، الّذي هو الحلْق أيضاً، فهذا مكابَرَةٌ في الظّاهر '١٠، فإنّ العوالم جميعَها مخلوقةٌ بهذا الخلْق، الّذي هو الأمرُ الإضافيّ، فكيفَ امْتنعَ أَنْ يخلقَ به تعالى الكَسْبَ، الّذي هو أَمْرٌ إضافيّ مثله؟ فهَيْهاتِ أَنْ يُماثِلَه، وإنْ كانَ كُلُّ منها أمراً إضافيّاً؛ وإنْ أرادَ أنّ الكَسْبَ أمرٌ إضافيٌّ، وأنّه غيرُ مخلوقٍ، كما أنّ الخلْق أمرٌ إضافيٌّ، وأنّه غيرُ مخلوق.

نقولُ له: شَتَّانَ بين وصْفِ الله تعالى بكونِه خالِقاً، ووصفِ العبدِ بكونه كاسِباً. وإنْ ٢٠ كانَ كُلُّ منها أمراً إضافيًا، فإنّ ذلك الأمرَ الإضافيَّ، الّذي هو الخلْقُ القديمُ، وهذا الأمرُ الإضافيُّ، الّذي هو الكَسْبُ، حادثٌ، والخلْقُ وَصْفُ الخالق، والكَسْبُ وَصْفُ المخلوق. والبَلِيَّةُ الكُبْرى، والرَّزِيَّةُ العُظْمَى [٢٢ب] قولُه: وجبَ تخصيصُ خلْق القَصْد، من عُموم والبَلِيَّةُ الكُبْرى، والرَّزِيَّةُ العُظْمَى [٢٢ب] قولُه: وجبَ تخصيصُ خلْق القَصْد، من عُموم

١٧٨ الباقلاّنيّ.

١٧٩ الباقلاّنيّ.

<sup>&#</sup>x27; السَّاهر". السَّاك كلمة "أيضاً" مشطوبةً، بعد كلمة "الطَّاهر".

شِعْرِي، إذا كانتِ الْقابليّةُ في العبد لصُدور شيءٍ من أفعاله، وكان الله تعالى خالقاً لذلك العبد؛ بل العبد، فهل يمكِنُ أن تكونَ تلك القابليّةُ فيه غيرَ مخلوقة في ضِمْن خلْقِ ذلك العبد؛ بل هي فيه من غير خلْقِ أَحَدٍ لها. هذا لا يكون، لأنّ تلك القابليّة في العبد، إنْ كانت معدومة، فلا قابليّة أصلاً، وإنْ كانت أمراً اعتباريّاً، فهي من قبيل المعقولات، والمعقولاتُ كُلُها، والمحسوسات، مخلوقةٌ لله تعالى بلا شكّ ولا شُبهَة عند أهل الحقّ، كها قدّمنا ذلك.

وأمّا القولُ المذكورُ للعلاّمة ابنِ الهَيْثَمَ ١٧٦ في التّحرير، وقولُ شارحه أيضاً، فهو ممّا لا ينبغي أن يقوله أحدٌ من أهل السُّنَة والجماعة، بأنّ الاختيارَ الَّذي [٢١٠] في العبد مخلوقٌ لذلك العبد، وهو أثرُ قدرتِه الحادثة، على معنى أنّ العبدَ المختارَ خلَقَ بقدرته الحادثةِ لنفسه اختياراً، صارَ به مختاراً، وأنّ ذلك الاختيارَ ليس بخلقِ الله تعالى، بل بخلقِ الإنسانِ، بقُدْرته الحادثة فيه. ثمّ إنّ الاختيارَ صارَ سبباً لخلق الله تعالى الأفعالَ الاختياريّةَ لذلك العبد، كبقيّة الأسباب العاديّة الّتي جرَتْ عادةُ الله تعالى فيها أن يخلقَ الأشياءَ عندها، ولا مدخليّة لها في التأثير في تلك الأفعال.

هذا القياسُ باطلُ. فإنّ الأسباب كلَّها خلقها الله تعالى أوّلاً، ثمّ يخلقُ عندها الله تعالى، ثمّ يخلق عندها الحُرْقَ، وكالطّعامِ، خلقه الله تعالى، ثمّ يخلق عنده الحَرْقَ، وكالطّعامِ، خلقه الله تعالى، ثمّ يخلق عنده الرَّيَّ، وهكذا سائر ١٧٧ الأسباب، خلقها الله تعالى، ويخلقُ عندها مُسبِّباتِها، بِطريق جَرْي العادة.

وأمّا هذا الا ختيارُ، على زَعْمِ هذا القائل، بأنّ الإنسانَ خلقَه بِقُدْرتة الحادثة لنفسِه، ولم يخلقْه الله تعالى، فهو مُخالِف لجميع الأسباب المخلوقة لله تعالى. فليسَ فيه معنى السّبَيّة ٢٠ الّتي في جميع الأسباب، لأنّ جميعَ الأسباب خلقَها الله تعالى مُسْتعدّةً لأنْ يُظهِرَ الله تعالى مُسْبَبّاتها عندها، بطريقِ جَرْيِ العادة. وهذا السّببُ خلقَه الإنسانُ لنفسه، وليس فيه ذلك الإسْتعدادُ، لأنّ خالقَه، وهو الإنسان، لا يدري: أهو سببٌ لخلق الله تعالى فيه ذلك الإسْتعدادُ، لأنّ خالقَه، وهو الإنسان، لا يدري: أهو سببٌ لخلق الله تعالى

العلّه يقصد أبو عليّ الحسن بن الحسين، العالم الرّياضيّ والفيزيائيّ الشّهير (ت ٤٣٠هـ/١٠٣٩م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٣٨٨.

١٧٧ في الأصل: سَاءير.

[٢٠٠] وأمّا إذا اعتبرنا جِمَةَ عَدَمِهِ فقط، وقلنا إنّه معدوم فقط، لا موجودٌ أصلاً، كما ذكرتَ ذلك وخالفتَ به القائلين بالأحوال، فقولُك إنّه غيرُ مخلوقٍ، صحيحٌ حينئذٍ، إذ لا حالَ هنا أصلاً، فلا اختيار للعبد أصلاً، فهو مجبورٌ حينئذٍ لعدم اخْتياره، وأنتَ تحكمُ عليه بأنّه مختارٌ، وقدِ انقلبَ عليك دليلُك، فالّذي حكمْتَ عليه بالإختيار، لا اختيار له، على قولك، وقد صارَ مجبوراً، ولا معنى للمجبور إلّا الّذي لا اختيار له.

ثمّ لم تَكُتْفِ بهذا حتى ناقضْتَ في كلامك، وقلْتَ بأنّ القصدَ، وهو الإختيارُ، مخلوقٌ لله تعالى، فقدِ اعْتبرتَ طَرَفَ وجوده في العقل، ثمّ قلتَ: بلا قصْدِ منه تعالى لخلقِه، بل خلقَه في ضِمْن أمورٍ موجودة. فإنّك تعلم ما وقع في كلامك من سوء الأدب في نِسْبَتِك إلى الله تعالى أنّه يخلق بعضَ الأُمور، من غيرِ قصدِ منه سُبْحانَه، وهو قولٌ بالإيجاب الله الله تعالى أنّه يُخلق بعضَ الأُمور، من غيرِ قصدِ منه سُبْحانَه، وهو قولٌ بالإيجاب على الله الله تعالى وأيضاً ينتقِضُ عليك ما ذكرته في خلق القصد والإختيار، بأنّ الأعْراضَ كُلّها، لا يخلقها الله تعالى قصداً، على حسب ما أردت، بل يخلقها في ضمن الأجسام. إذ لا وجودَ للعرَض في غيرِ الجسم، كالألوان والرَّواحُ والطُّعوم وغير ذلك. فيكون ذلك منك قولٌ بأنّ القصد والاختيار عرضانِ موجودانِ وُجودَ الأعراضِ الّتي لا يخلقها الله تعالى قصداً، بل ضِمْنَ الأجسام. وإذا كان ذلك عَرضاً، فالعَرَضُ موجودٌ مخلوقٌ لله تعالى عندَك أيضاً، فما بالك انتقلْتَ من موجوداً فقط، إلى كونه معدوماً فقط، إلى كونه موجودات؟ ما هذا إلّا موجوداً فقط، إلى كونه عَرضاً مخلوقاً لله تعالى في ضمْن غيرِه من الموجودات؟ ما هذا إلّا تناقُضٌ واضِحٌ.

وأمّا القولُ المنسوبُ إلى العَلاّمَة الْفَنارِيِّ، منْ أَنّ كَسْبَ العبد لأفْعاله الاِخْتيارِيّة يرْجِعُ إلى القابليّة في العبد لتلك الأفعال، وأنّ ذلك الكَسْبَ غيرُ مخلوقٍ للله تعالى، بناءً على أنّ القابليّة أمرٌ عَدَمِيٌّ أيضاً، لا يحتاجُ إلى خلقِ اللهِ تعالى، فيلزم عليه ما لزمَ على القول الأوّل، قول صدر الشّريعة أيضاً، ويلزمُ عليه كؤنُ الجبر في العبد كسباً أيضاً، لأنّه في قابليّة العبدِ المجبور. ولو لم يكنِ العبدُ قابلاً للجبر له منْ جابرٍ، ما حَصَلَ جَبرُه على أفعاله الجبريّة. وهذا مُكابَرة ظاهرة بتخصيص القابليّة في الأفعال الإختياريّة، حيثُ كانتِ القابليّة هي الكسْبُ، وهي غيرُ مخلوقةٍ للله تعالى. فالكسْبُ غيرُ مخلوق لله تعالى، ويا ليتَ

وقال ۱۷۳ السّيّدُ الشّريفُ في شرح المواقف: ثمّ إنّ الإمامَ الرّازيَّ أجابَ بأنّ الحالَ، أي مفهومُه، ليس حالاً، بل هو سلْبٌ، إذ معناهُ، كونُه ليس موجوداً، ولا معْدوماً. وكلُّ مفهوم اعْتُبِرَ فيه سلباً، كانَ معدوماً، لا حالاً. انتهى.

وهًذا نقضٌ لأصل معنى الحال، لأنّ معناهُ سلْبٌ، والسَّلْب نَفْيٌ. فالحالُ لا حالٌ، مع أنّه اعْتَبر فيه كونه لا معدوم، على معنى أنّه موجود منْ وَجْهِ، باعْتبارٍ منَ الإعْتبارات. فكيفَ إذا قيلَ في الحالِ إنّه معدومٌ فقط، ولم يُعْتبر فيه وجْهُ وُجودِهِ الإعْتباريّ أصلاً؟ ويترتّب على ذلك أنَّ الأحوالَ، عند منْ أثبتها، أُمورٌ معقولة، والأمورُ المعقولةُ مخلوقةُ للله تعالى بإجاع أهل الإسلام، لأنّ الله تعالى خالقٌ للأمور المحسوسة، والأمور المعقولة. فإنّه تعالى خالقٌ للحواسِ ومحسوساتها، وخالقٌ للعقول ومعقولاتها، اتفاقاً، حتى إنّ المعتزلة فإنّه تعالى خالقٌ للحوال، ما أحدٌ منهم يقولُ بأنّ الأحوالَ غيرُ مخلوقة لله تعالى. حاشا وكلاً أن يكونَ أحدٌ منهم قائلاً بذلك، فكنف، وأنتَ من أمّة أهل السُّنة والجماعة، تقولُ بذلك، حتى لا تجعل لله تعالى على اخْتيارك وقصدك يداً، ولا تصرُّفاً؟

ويترتب على قولك هذا أن يكون الله تعالى لا يخلق للعبد المُكلَّف طاعة، ولا معصية، حتى يكون ذلك العبد المُكلَّفُ اخْتارَ تلك الطّاعة، وتلكَ المعصية، اخْتياراً صادراً من نفسه، ولا شكَّ أنَّ الإختيارَ هو المشيئة، وحينئذ ١٧٤ يلزمُ من ذلك أن تكون مشيئة الله تعالى تابعة لمشيئة العبد، ويكون ذلك مُصادَمةً ومُعاكَسَةً لقوله تعالى ﴿وَمَا تَشَاوُنَ إلَّا أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ ١٧٥، فيصير المعنى: وما يشاءُ الله إلّا أنْ تشاؤون، فتصير مشيئة الله تعالى داخلة تحت قهر مشيئة العبد، هذا إنْ قُلْنا إنّ الإختيارَ حالٌ وإنّ الحالَ، لا موجودٌ، ولا معدوم، وهو واسطةٌ بين الوجود والْعَدَم، فله طرفٌ إلى الوجود، باعتبارٍ، وطرفٌ إلى العَدَم، باعتبار، وهو مِنَ الأمور المعقولة.

۱۷۳ أضيفت الفقرتان القاليتان في الحاشية، الأولى تبدأ بـ "وقال السّيّد الشّريف" وتنتهي بـ "انتهى"، والثّانية تبدأ بـ "وهذا نصّ" وتنتهى بـ "الاعتباريّ أصلاً".

١٧٤ من "ولا شكَّ" إلى "وحينئذ" أضيفتْ في الحاشية.

<sup>14°</sup> سورة الإنسان ٣٠/٧٦ وسورة التّكوير ٢٩/٨١.

[19] التّمكُّن منَ الفعلِ والتَّرْك، فينتفي به الجَبْر، ويتّجه به حُسْنُ التَّكْليف المُسْتَغْقِب العقاب، بالتَّرُك والثّواب، بالإمْتثال، بل لا امْتِثالَ أَصْلاً، ولا معْصِية. يعني: إذا لم يكُنْ لِقُدرةِ العبدِ تأثيرٌ في نفس الفعل، وفي العزْم المَسْبوق به الفعل، لا يبقى لحُسْنِ التّكليف الّذي يترتّبُ عليه الثّوابُ والعِقابُ وَجُهٌ، بل لا يتحقّقُ منَ المكلَّف امْتِثال، لأنّه إذا كانَ الفعلُ والعزمُ كلاهُما بتأثير القُدْرة القديمة، من غير مَدْخَليّة للحادثة، كانَ العبدُ مجبوراً فيها. والفعلُ الاضطراريُّ لا يتحقّقُ به الإمتثالُ، لأنّه شرط فيه الإختيار، وأيضاً لا معصية، إذ هي ارْتِكابُ الحرَّم اخْتياراً. إلى هنا كلامُ التّخرير وشرحِه.

هذا ما ظهر لنا منَ العِباراَتِ المختلفة – الزّاعمُ قائلُها بأنّها مذهبُ الماتُريديّة الحنفيّة 179 - المخالفة لقول الشّيخ الأشعريّ الشّافعيّ 171، النّاصر لمذهب أهل الحقّ على مذهب أهل الاعتزال، المُجادلين في الحقّ 171 غاية الجِدال. ونحن نُقرِّرُ ما يترتَّب على أقوال هؤلاء المذكورينَ من العلماء.

١٦٩ أضيفت جُملة " الرّاعمُ قائلُها بأنّها مذهبُ الماتريديّة الحنفيّة " في الحاشية.

١٧٠ أُضيفتْ كلمة "الشَّافعيّ" بين السطرين.

الله أضيفتُ فوق السّطركُلمتان، الأولى "في" والثّانية غيرُ مقروءة.

١٧٢ الباقلاّنيّ.

صَرْفُ القُدْرة المخلوقةِ إلى القَصْد المُصَمّم، إلى الفعل، فأثَرها، أي القُدْرَةُ الخُلوقةُ، لا قُدْرةُ اللهِ تعالى، كما زعَمَ الشَّارحُ، يَعْني شارحُ التّحريرِ، ولعلَّه ابن أمير حاجّ، وإلَّا يلزمه ما لَـزِمَ الأشاعرة منَ الجبر، وهو ظاهرٌ في القصد المذكور. ويخلقُ اللهُ تعالى الفعلَ عنده، أي عندَ القَصْد المُصمّم بالعادة، أي بطريق العادة، بأن جَرَتْ عادةُ الله تعالى أن يخلق فعلَ العبد عند قَصْده، كما جرَتْ عادتُه في خلْق الأشياء عند الأسباب الظّاهرة، من غير تأثير لتلك الأسباب، ولا مَدْخَليّة ١٦٧ فيها. ثمّ أراد أن يُبيّن أنّ تأثيرَ القُدرة المخلوقة في القصد المذكور، لا يوجبُ نَقْصاً في القُدْرة القديمة، [٦١٩] فقال: فإن كانَ القصْدُ المذكورُ حالاً، أي وصفاً غيرَ موجودٍ، ولا معدوم في نفسه، قامًا بموجود، فليسَ الكسْبُ بخَلْق، إذ هو إخراجُ المَوْجود منَ العَدَم إلى الُوجود، فلا يلزَمُ إثباتُ خالق غيرِ الله، وعليه، أي على ثُبوت الحال، أو على كون القصد حالاً، جَمْعٌ مِنَ المُحَقِّقينَ، منهُمُ القاضي أبو بكر ١٦٨، وإمامُ الحَرَمَيْنِ أُوِّلًا، وجوَّزَه صدرُ الشّريعة، وعلى نفْيهِ، أي الحال، كما عليه الجُمْهور، فكذلك، أي ليسَ الكسْبُ بِخَلْق أيضاً، على ما قيلَ - والقائلُ صدرُ الشّريعة: الخَلْقُ أمْرٌ إضافيٌّ يجِبُ أَنْ يقعَ به المَقْدورُ، لا في مَحَلِّ القُدْرة، أي لا فيمن قامتْ به القُدْرةُ. ويصحُّ انفرادُ القادر بإيجاده، أي المَقْدور، بذلك الأمر الإضافيّ. والكسبُ أمرٌ إضافيٌّ يقَعُ به ١٥ المقدورُ في محلِّها، أي القُدْرة. وهذا الفَرْقُ كافٍ في الفَرْقِ بينها. فقولُهُ: ولا يصِحُّ انْفرادُه، أي الكاسِبُ، بإيجادِهِ، أي المقدور، لزيادةِ التَّمييز. فأثرُ الخالق في فعل العبد إيجادُ الفعل في غيره. وأثرُ الكاسب التَّسَبُّبُ في ظُهور ذلك الفعل المخلوق على جوارحه. ولو بَطُلَتْ هذه التَّفْرِقة بين الخلْق والكسب، على تعَذُّرِه، أي مع تعذُّر البُطلان المذكور، لقيام البُرْهان على وُجودها، لَنا مَخْلَصٌ آخَرُ، وهو أنّه وجب تخصيصُ خلق القصد المُصَمّم، ٢٠ من عموم الخلق، المدلول عليه بالنُّصوص الدّالَّة على أنَّه تعالى خالقُ كلِّ شيء، بالعقل، متعلِّقٌ بالتَّخصيص، أي بالدّليل العقليّ، لا السَّمْعيّ. ثمَّ أشارَ إلى ذلك الدّليل بقوله: لأنَّه، أي كون القصد المصمّم مخلوقاً للعبد، أدنى ما يتحقّقُ به فائدةُ خلق القُدْرة الّتي من شأنها

١٦٧ "مدخليّة" بمعنى تدخُّل مؤثّر، وهو استعال نادر لهذه الصّيغة.

١٦٨ الباقلاّنيّ.

المُتَأخِّرِن، اختلفَ أقوالُهم في تقريرها على حسَبِ مُرادِهم. فكلامُ صدر الشّريعة - في كتابه التّوضيح ١٦٠ – وهو إمامُهُم في الحلاف في هذه المسألة، لأنّه أوّلُ من تفرّد بها، كها صرّحَ به السّعد التَّفْتَرَانِيّ في التّلويح، وسيأتي ذِكْرُنا لذلك، أنّ الاختيارَ والْقُصْدَ حالٌ من الأحوال: لا موجودٌ ولا معدومٌ. وتارة يقول: إنّه معدوم. ومعلومٌ أنّ الحالَ منفيٌ عند مغهور المتكلّمين مِنْ أهل السُّنَة، ولم يُثْنِينُهُ إلّا القاضي أبو بكر الباقِلاّني، وإمامُ الحرَمين في قوله الأوّل، ورَجَعَ عنه، كها قدّمنا الإشارة إليه، وأنّ الاختيارَ والقصدَ حيثُ كانَ منَ الأحوال اللّاموجودة واللّامعدومة، وفي العبارةِ الأخرى: منَ المعدومة فقط، على رَعْمِ صدر الشَّريعة. فذلك أمرٌ عَدَمِيٌ، والأمرُ العدميُّ لا يحتاجُ إلى الحُلْقِ، فليسَ بمخلوق للله تعالى، وكأنّا عنده الأُمورُ المعقولة غيرُ مخلوقة. وعندَه، ما خلقَ اللهُ تعالى إلّا الأُمورَ المحقولة غيرُ مجبورٍ فيها. هذا مُلَخَّصُ ما أرادَهُ فلا يكون صاحبُه مجبوراً فيه، فأفعالُه الاختياريّةُ عيرُ مجبورٍ فيها. هذا مُلَخَّصُ ما أرادَهُ صدرُ الشّريعة في كتابه التوضيح شرح التنقيح.

ثمّ ناقَضَ صدرُ الشّريعة كلامَه أيضاً في ذلك، في كتابه المذكور [١٨٠] فقالَ: إنّ القصدَ والاِخْتيارَ مخلوقٌ لله تعالى، بمعنى اسْتناده إلى مؤجوداتٍ، هي مخلوقةٌ لله تعالى، لا أنّ الله تعالى خلَقَ هذا الصَّرْفَ قصداً. ولم نجدْ مَنْ تابَعَه في هذا القولِ الثّاني، وإنّما تابَعَه بعضُ المُتَأخِّرين في قولِهِ الأوَّل.

وكلامُ العَلاّمة الفناريّ في تقرير ذلك الخلاف، على حسب ما نقله بعضُ علماء الرّوم عنه في كتابه، أنّ ذلك بمعنى الكَسْب، وأنّه راجعٌ إلى القابليّة في العبد، وأنّ الكسْبَ المذكورَ غيرُ مخلوقٍ للله تعالى، كما صرَّحَ به النّاقلُ عنه، في كتابه. ومُرادُه أنّ الكسْبَ إذا كانَ غيرَ مخلوقٍ للله تعالى، فلنْ يكونَ صاحبُه مجبوراً فيه، ولا يكونُ في أفعاله الّتي اكْسَبَها بمجبور أصْلاً.

وكلامُ العلاَّمةِ ابنِ الهُمامِ الحنفيِّ في هذه المسألة في التّحرير، وتابَعَهُ بعضُ شُرّاحِه على ذلك، ونحن نذكر عبارةَ المَثن والشَّرْح، وذلك قوله بحُروفه: أمّا الحنفيّةُ، فالكَسْبُ عندهم

١٦٦ "في كتابه التوضيح" أضيفت في الحاشية.

فإنْ قُلْتَ: إذا كانَ هذا مذهبُ السَّلَف الصَّالحِينَ كُلِّهِم، الأَشْعرِيِّ والمَاتُريديِّ وغيرِهِما، ما عدا المُخالِفينَ منَ الفِرَقِ الضَّالَّة، فكيفَ الجوابُ عن مسْأَلَة التَّحْسين والتَّقْبيح الشَّرْعِيَّيْن؟

قُلْتُ ١٩٢٠: أمّا عندَ الأشْعريِّ فلعلَّه لم يُطْلِقْ على إدراكِ العقلِ حُسْنَ بعضِ الأفعالِ الاِخْتياريّة أو قُبْحَها، أنّه إدراكٌ لتحسينٍ أو تقبيح شَرْعِيٍّ، أي مقبولٍ عند الله تعالى، بل يحكُمُ بأنّ ذلك إدراكُ حُسْنِ عقليِّ أو قُبْح عقليِّ، وليسَ هذا محلَّ النِّزاع بين الأشْعريِّ والماتُريديّ. وأمّا الماتُريديّ، فإنّه يحكمُ بأنّهُ حَسَنٌ مَقْبولٌ عندَ اللهِ تعالى، يُمْكِنُ أنَّ العقلَ يُدرِكُهُ كذلك، فيرغَبُ فيهِ، والنِّزاعُ بينها لَفْظِيٌّ، حيثُ لا إيجابَ بالعقلِ، كَمَذْهب المُعْتَزلة. وقالَ ١٦٣ ابنُ الهُمام في التَّخرير وفي شرحه لمحمّد أمين [...] ١٦٤ المكِّيّ: إنّ دليلَ الحنفيّة ١٠ على اتِّصافِ الفعل بالْحُسُن والقُبْح، أنّ قُبْحَ الظُّلْم ومُقابَلَةِ الإحْسانِ بالإساءة، ممّا اتَّفْقَ عليه العُقَلاءُ، حتّى مِمَّن لا يدينُ بدين، ولا يقولُ بشَرْع، كالبَراهِمَة والدَّهْرِيَّة، مع اختلافِ عاداتِهم وأغْراضِهم، فلولا أنّ اتّصافَ الفعل بذلك يُدْرَكُ بالضَّرورة، لم يكُنْ ذلكُ الاِتّفاق. ومن ضرورة الاتِّقاق على قُبْح ما، ذكَر الاتِّقاق على حُسْن ما، يُقابلُه، ومنع الاتِّقاق على كَوْنِ الْحُسْنِ والقُبحِ - متعلِّقَ الأحْكامِ – صادرة منه تعالى، لا يضرّنا، لأنّا لم نقُلْ: إنّ مَجَرَّدَ اتِّصاف الفعلُ بالحُسْن يستلزمُ كونه متعلِّق الحُكْم، بل يتوقَّفُ التَّعَلُّقُ على السَّمْع، وقولُ الأشاعرة في دفع اتّصافه بالحُسْن والقُبْح، هو ما اتّفقتْ فيه الأعْرافُ والعاداتُ، واستحقَّ المدحَ. والرَّدَّ في نظر العقول، لتعلُّقَ مصالح الكُلِّ به، لا يفيد ولا يدفعُ حُجَّتنا، إذ هو إنكارٌ للبديهيّ، بل هو بحيثُ يستحقُّ فاعلُه المدحَ والذَّمَّ، ولو لتعلُّق المصالِح، إلى آخِرِ ما بُسِطَ هُناكَ من الكلام، في هذا المقام، واللهُ ولَيُّ الإنعام 190.

الحاصلُ من هذا الكلامِ المتقدّمِ جميعِهِ، أنّ الحقّ واحدٌ في هذه المسألة، وهو مذهب أهل السُنّة والجماعة، وهم الأشاعرةُ والمائريديّة. والمُخالفون في هذه المسألة منَ

١٦٢ القائل هو النّابلسيّ.

١٦٢ أضيفت هذه الفقرة من "" إلى "وليّ الإنعام" في الحاشية.

١٦٤ كلمة غير مقروءة، لعلَّها: الخراسانيُّ.

١٦٥ (...)، كلمة غير مقروءة؛ و"وقال ابن الهمام ... والله وليّ ..." أُضيفت في الهامش.

وقال السّيّد الشّريف في شرح المواقف: جوَّرَ أصحابُنا مقدوراً بين قادرِ خالقِ وقادرٍ كاسِبٍ، بناءً على إثبات قُدْرةٍ للعبد، غيرِ مُوَثِرة في مقدوره، بل متعلقة به تعلَّق الكَسْب، مع شُمول قُدْرة اللهِ تعالى جميع الأشياء. فيكون مقدور العبد كشباً ومقدور الله تعالى تأثيراً. ومَنعَه المعتزلة، أي منعوا جواز كوْنِ مقدورٍ بين قادرَيْن مُطلقاً، بناءً على [۱۷ب] امتِناع قُدرةٍ غيرِ مُوَثِرةٍ، على رأيهم، بل لا تكون القدرةُ عندهم إلّا مُوَثِرة، والمُجَوِّزونَ من أصحابنا لِكَوْن مقدورٍ بينَ قدْرةٍ كاسِبة وقدرةٍ مؤثِّرة، اتَّققوا على امتناع مقدورٍ بين قدْرتين كاسِبتين، لأنّ الكشب هو أن يخلق الله تعالى فِعلاً متعلقاً لِلقُدرة الحادثة، وأنّها، أي القُدرةُ الحادثة، لا تتعلقُ بفعلٍ خارج من المَحَلّ، أي محل تلك القدرة الحادثة، فلا يقدر زَيْدٌ على فعلِ تعمو، ولا يُتصَوَّرُ اثنان هما محل للغعل واحد، بل يكون كلُّ واحدٍ من الاِثْنين على فعلٍ واحد، مُغاير، ولو بالشَّخْص، لِفعلِ الآخر. فلا يُمكنُ اجْتاعُ قُدْرَتيَّن كاسِبتَيْن على فعلٍ واحد، مُغاير، ولو بالشَّخْص، لِفعلِ الآخر. فلا يُمكنُ اجْتاعُ قُدْرَتيَّن كاسِبتَيْن على فعلٍ واحد مُغاير، ولو بالشَّخْص، لِفعلِ الآخر. فلا يُمكنُ اجْتاعُ قُدْرَتيَّن كاسِبتَيْن على فعلٍ واحد، التهمي.

قُلْثُ ''': فإذا علِمتَ هذا الكلامَ، ظَهَرَ لك أنّ قُدْرةَ العبد غيرُ مؤثّرة في خلقِ أفعالِه، وإنْ كانتْ كاسبة لها، على معنى صِحّة النّسبة إليه، فيصِحُ بها نسبة الفعل إلى العبد، وهو معنى الكسب، إذ لو لم يخلقِ الله تعالى هذه القُدْرةَ للعبد، لا يكونُ العبدُ كاسِباً لأفعالِه التي يخلقُها الله له. وهذا معنى الكسب عندَ الأشعريّ، ولِخَفائه عن أَفهام كثيرٍ منَ النّاس، ضُرِبَ به المَقَلُ، فقالوا: أَخْفَى مِنْ كَسْبِ الأَشْعريّ. لأنّه ما ثَمَّ إلّا قُدرةٌ يخلقها الله تعالى للعبد على الفعلِ والتَّرْكِ، بطريقِ البَدَلِ، فإذا أحسَّ بذلك العبد في نفسه بأنّه قادرٌ على أحدها بدلاً عن الآخر، بحُكُم قوله تعالى: ﴿وَظَنَ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ قَادرٌ على أحدها بدلاً عن الآخر، بحُكُم قوله تعالى: ﴿وَظَنَ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا ﴾ '''، خلقَ الله تعالى له اختياراً إلى أحدِها بعينِه، فترَجَّحَ ذلك عنده بعينه، بترجيح الله تعالى ذلك له، ترجيحاً منسوباً إلى اختياره المَخلوق له، فيسَمَّى مجموعُ ذلك كَسْباً، وهو أمرٌ خَفِيّ، لا يتنبَّهُ له كثيرٌ منَ النّاس.

١٦٠ الكلام للنّابلسيّ.

١٦١ سورة يونس ٢٤/١٠؛ وأُضيفتْ جملةُ: "بحكم قوله ... عليها ")" في الحاشية.

العقل للعبد كافٍ في تسميته عاقلاً، وإنْ كان مضطراً في خلق العقل له، واضطراره في خلق العقل له، يس مانعاً من كونه عاقلاً. ولا يُقالُ: أيُّ نفع في وجود عقلِ اضطراري، أي مخلوق المضطرُّ في خلق العقلِ له مجنوناً، لا أي مخلوق الدي ومثله وجود العلم في الإنسان، كافٍ في تسميته عالياً، وإن كان مضطراً في خلق عقل له. ومثله وجود العلم في الإنسان، كافٍ في تسميته عالياً، ولا يُقالُ: أي نفع في وجود علم اضطراري، فيكونُ المضطرُّ في خلق العلم له جاهلاً، ولا يُقالُ: أي نفع في وجود علم اضطراري، فيكونُ المضطرُّ في خلق العلم له جاهلاً، وليس بعالم. وهكذا وجود الحياة في الحيوان كافِ في كونه سميعاً بصيراً، ولا يوصَفُ بضد ذلك، ما دام ذلك مخلوقاً فيه. فلا يُقالُ لمن خلق الله تعالى فيه العقلَ أنّه مجنون، ولا لمن خلقَ الله تعالى فيه العلم أنّه جاهل، ولا لمن خلقَ الله تعالى فيه الحياة أنّه ميّت، ولا لمن خلقَ الله تعالى فيه المسلم أنه والبَصَرَ أنّه أو أعمى، ولا يُقالُ أيضاً؛ أيُّ نفع في عقلِ اضطراريّ، ولا في حياةٍ اضطراريّة، ولا في سمّع وبَصَرٍ اضطراريّن، فكذلك خلقُ وجود الإختيار في العبد كافٍ في كونه مختاراً، وليس بمجبور، ولا مضطرّ. ولا يُقالُ أه بعد الخطرار فيه، وجبر من خالِقِه تعالى، الذي خلقه وخلق كلَّ شيءٍ. ولا يُقالُ أيضاً؛ أيُّ الله في وُجود اختيار فيه، وجبر من خالِقِه تعالى، الذي خلقه وخلق كلَّ شيءٍ. ولا يُقالُ أيضاً؛ أيُّ

أَهْذهبُ السَّلَف الصَّالحِين كُلِّهِم، مذهبٌ واحدٌ في الجُزْء الاختياريّ، وهو مذهبُ الأشْعريّ والماتريديّ وبقيّة أمَّة أهلِ السُّنَّة والجماعة، واحدٌ، لا خلافَ بينهُم في خُصوصِ هذه المسْألة، وإنّا خالفهُم فيها المعتزلةُ والحُكماءُ وأهلُ العقائد الزّائغة.

وإنّا كررنا هذا الكلامَ في هذه الرّسالة، وأعَدْناهُ المرّةَ بعدَ المرّة، وكرّرنا غيرَه أيضاً، ٢٠ لقصد الإيضاح، كلِّ الإيضاح، بالمعنى المعقول والمنقول، لأنّ هذه المسْألةَ وقَعَ فيها الأئمَّةُ الفُحول، واغْتَرَّوا بكلام بعضِهم بعضاً، من غير تأمَّلٍ حاصِل ولا محصول، واسْتَسْمَنُوا ذا وَرَم، ونَفَخوا في غير ضَرَم (١٥٥٠)

أوه جاءت هذه الفقرة، من "وإنَما كررنا" إلى "ونفخوا في غير ضرم" في الحاشية. والجملتان الأخيرتان هما مثلان سائران. الأوّل في القّوهم بالضّار والثّاني العمل غير المُجدي. والصَّرَم هو الحطب.

فليسَ هذا مانعاً منِ اتِّصافه به، وكونِه أبيض، وانْتفاءِ سائرِ الأَلْوان عنه. ونظيرُ ذلك اتِّصافُ العبد بالقُدْرة الحادثة، بلا تأثير بها في أثرِ ما ١٥٦.

قال السّيّد الشّريف في شرح المواقف: إنّ ما دَهَبَ إليه جَمْمُ بنُ صَفْوانَ التَّرْمِذِيُ ١٥٧ من نَفْي قُدرة العبد بالكُلِّيَّة، غُلُوٌ وتَجاوزُ عن الحَدّ في الجبر، لا تَوسُّطاً بينَ الجَبْر والتَّفْويض، كما هو الحَقُّ، وإنّه مُكابرةٌ أيضاً، ودفعٌ لما هو مَعْلومٌ بالبديهةِ، لأنّ الفرْقَ بينَ الصّاعدِ إلى موضِع عالٍ بالإختيارِ وبينَ السّاقطِ عن عُلُوِّ ضَرورِيّ، فالأوّلُ له اختيارُ، أي له صفةٌ، يوجَدُ الصُّعودُ عُقَيْبَها، ويتوهمُ له كَوْنها مؤثِّرة [١٦ب] فيه، وتُسمّى تلك الصّفةُ قُدْرةً واختياراً، دونَ الثّاني، إذ ليسَ له تلك الصّفة بالقياس إلى سُقوطِه.

فإنْ قالَ جَمَعْ: لا نُريدُ بالقُدرة إلّا الصِّفة المؤثرة، وإذ لا تأثيرَ، كما اعترفتُم به، فلا قُدْرة العبد ذاتاً، لها الصِّفة المعْلومة بالبَديهة، ونُسمّيها قُدرة. فإذا اعْتَرَفَ جَمْعٌ بتلك الصِّفة، وقال إنها ليستْ قُدْرة، لعدم تأثيرها، كان يزاعه معنا في إطلاق لَفْظ القُدرة على تلك الصِّفة، وهو بحث لفظيّ، وإنْ قالَ: حقيقة القُدرة وماهيّهُا أنها صفةٌ مؤثرة، مَنعْناهُ، بأنّ التأثيرَ من توابع القُدْرة، وقد ينفكُ عنها، كما في القُدرة الإلهيّة عندنا. انهى.

وقف إرادته الرّبّانيّة، وقد ينفكُّ التّأثيرُ عنها في غير المراد الإلهيّ، ولا تنفكُّ القُدرةُ على ذلك لغيرِ المُراد له تعالى، بلِ الله سُبحانَه وتعالى فاعلُ مختارٌ يفعلُ ما يشاءُ ويحكمُ ما يريدُ، وهو تعالى موصوفٌ بأنّه مختارٌ في جميع أفعالِه، وليسَ بمُضْطرٌ أزلاً وأبداً، مع أنّ اختيارَه تعالى فيه، ليسَ باختيارٍ منه، ولا هو تعالى جعلَ نفسَه مختاراً، بل الإختيارُ صفة له منَ الأزل. وكونُ الإختيار، لا بدَّ أن يكون المُختارُ متَّصِفاً به باختيارِه، وأنْ لا يكونَ مُضْطرّاً في اتِّصافه به، ليسَ بشرُطٍ في القديم ولا في الحادث، ويكفى وجودُ الإختيار في العبد حجّة على العبد، كما أنّ وجودَ في العبد، كما أنّ وجودَ

١٥٦ جملة "بلا تأثير بها في أثر ما" أُضيفَتْ في الحاشية.

۱۵۷ هو أبو مُحْرِز جمم بن صفوان، الذي تنتسب إليه الجهميّة. قتله سالم بن أهواز المازنيّ في مدينة مَرُو سنة ۱۲۸هـ/۷٤٥م. سيسكين، ج ۱، ص ٥٩٧-٥٩٨.

١٥٨ الكلام للنّابلسيّ.

وجودِ اختيارِ اضْطِراريّ. والنَّفْعُ في الخير، والضَّرَر في الشَّرّ؛ كُلُّه مترتِّبٌ شرْعاً على ذلك الاِخْتيار الاِضطراريّ في العبد، ولولاهُ لَتَساوَتْ أفعالُ العبادِ كُلُّها في عدم المؤاخذة.

فَإِنْ قُلْتَ: مُرادُهُ التّساوي عقلاً، لا شرْعاً، فمعنى قولِه: أيُّ نَفْع في وجود اخْتيارِ اضْطراريّ، يعني من جمة العقل، بحيثُ إنَّ العقلَ قبلَ الشّرْع، لا يدركُ حُسْنَ أو قُبْحَ فعلٍ من الأفعال مُطْلَقاً، وهو المطلوب لتساوي الأفعال كُلِّها في الْجَبْر عقلاً، قبلَ ورودِ الشَّرْع.

الشَّرْع. قُلْتُ ١٥٤: نعم. مُرادُه ذلك. ولكنَّ المُرادَ لا يَدْفعُ الإيرادَ، فإنَّ العقلَ إذا خُلِّيَ ونفْسَه من قُلْتُ ١٥٤: نعم. مُرادُه ذلك. ولكنَّ المُرادَ لا يَدْفعُ الإيرادَ، فإنَّ العقلَ إذا خُلِّي ونفْسَه من قُلْتُهُ الله غير نظر إلى الشّرع، يُدْرِكُ حُسْنَ الإيمان والعدْل ونحو ذلك، عند خالق ذلك - وهو الله تعالى - إذا خَلَقَ ذَلَك عندَ اقْترانه بخلْق الاختيار في العبد، ويُدْرِكُ أنّ اللَّهَ تعالى يُثيبُ العبدَ عليه. ولهذا الْتزمَ العدلَ كَسْرَى أنوشِروان لإدراكِه ذلك عندَ خالق النّار، كما قَدَّمْناه. وكذلك يدرك العقلُ قُبْحَ بعضِ الأفعالِ، وهو المطلوبُ. بل نفْعُ الاختيار الاِضْطراريّ ظاهرٌ في جَعْلِه العبدَ مُخْتاراً، بعد أن كانَ عبداً مملوكاً لا يقدِر على شيءٍ [١٦٦] وهو لَعَمْرِي لَمْ يَزَلْ عبداً مَمْلُوكاً، لا يقدرُ على شيءٍ، إلَّا بإقْدارِ الله تعالى لَهُ، بخلق الاختيار ١٥ فيه قهْراً عنه، وخَلَقَ القُدْرةَ والاسْتِطاعة له قهراً عنه، كما قال تعالى: ﴿لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ (١٥٥ ، أي على إيجاد موجودٍ ما، أيّ موجودٍ كان، مع أنّهم كَسَبوا ذلك الشِّيءَ الموجود، بخلق الله تعالى ذلك الشِّيء لهم، منسوباً إليهم، بسبب خلق الإختيار والقُدرة فيهم على ذلك، كما ذكرنا. ولا معنىً لكون العبد مختاراً، إلَّا أنَّ له صفةَ الاِختيار. وهذا العبدُ له صفةُ الاخِتيار، فهو مختارٌ، وكونُ اختياره مخلوقاً، خلَقَه اللهُ تعالى له، ليسَ ٢٠ بمانع من كونِه وصفاً للعبد. أرَأَيْتَ بأنّ القرطاسَ الأبيضَ موصوفٌ بالبَياض، مع أنّ البياضَ خلَقَه اللهُ تعالى له، وجعلَه وصْفاً له، ولمْ يخلقْ هو البياضَ لنفْسِه. وكونُ الله تعالى خلقَ له البياضَ، وجعلَه موصوفاً به، فهو مُضْطرٌ في خلقِ البياض له واتّصافِه به. ومع ذلك

١٥٤ القول للنّابلسيّ.

١٥٥ سورة البقرة ٢٦٤/٢.

حسب ما علِمها، ثم هو قادرٌ عليها، فيوجِدُها بإرادته تعالى، على حسب ما أرادَها أن تكونَ، فتكونُ بقولِه لها: ﴿ كُنْ فَيكُونُ ﴾ ١٤٠ ، وعِلْمُه حقّ، وتقديره حقّ، وإرادتُه حقّ، وقدرتُه [١٥٠٠] حقّ، وكلامُه الحقّ، وأمرُه الحقّ، لا إلهَ سِواهُ، ولا خالقَ إلّا إيّاهُ. فإذا صرفَ العبدُ استطاعتَه المخلوقة فيهِ إلى ما هو من أفعالِه المكشوفِ عنها بعلمِه تعالى أَزلاً، المُرادةِ أزلاً، المَقْدورِ عليها أزلاً، المتوجّه أمرُه تعالى وكلامُه عليها أزلاً بالتَّكوينِ بصَرُفِ منسوبٍ إلى العبدِ، هوَ من جملةِ أحوالِ العبد، مخلوقٌ له، بقدرة الله تعالى وإرادتِه وأمرِه وكلامِه الأزليّات، مكشوفٌ عنه، وهو معدومٌ في الأزل، بعلمِه تعالى القديم الأزليّ. وجَدَ من ألعبدِ ذلكَ الصَّرْف، ووجَدَ منه ذلك الفعل الخير أو الشّرّ، فكان منسوباً بذلك الفعل إلى العبد، بإرادة العبد واختياره وصرُفه، المذكور المنسوب ذلك إلى العبد، كما أنّ الله تعالى خلقَ يدَ العبد ورجلَه وبقيّةَ أعضائه منسوبةً إلى العبد. ولهذا يسمّى ذلك بالجُزْء المرختياريّ، أي هو جزء من أجزاء العبد، اختياريّ، أي منسوب إلى الاختيار.

وقولُه: فأيُّ نَفْع في وجود اخْتيارِ اضْطراريٍّ؟.

قلتُ ''!' هذا أتصري '' منه بأنّ هذا الإختيار الإضطراريَّ المخلوق في العبد عبث، لا فائدة فيه، ولا حكمة في خلقه، وهو باطلٌ إجاعاً. فإنّ الله تعالى لم يخلق عبث لا فائدة فيه، ولا حكمة في خلقه، وهو باطلٌ إجاعاً. فإنّ الله تعالى لم يخلق السبئة عَبَشاً وَالله عَبْداً وهو '' ردِّ لنسبة التَّأْثير للأسباب، مُجرَّد نسبة من غير حقيقة التّأثير. فإنّ حُكمَ الشّرع مبنيٌّ على ظاهر هذه النّسبة، كنِسبة القَتْل إلى القاتل عَمْداً، حتى يُقامَ عليه القِصاص، وإنْ كانَ القَتْلُ العمدُ في نفسِ الأمر منسوباً إلى خلقِ الله تعالى، لا إلى تأثير العبد، كما قال الله تعالى: ﴿فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ الله قَتَالَهُمْ ﴾ "'، فلا يُقالُ: أيُّ نفع في قال الله تعالى: ﴿فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ الله قَتَالَهُمْ ﴾ "'، فلا يُقالُ: أيُّ نفع في

<sup>&</sup>lt;sup>۱۷۸</sup> ورد فعل الكؤن هذا في آياتِ عديدة، منها: سورة البقرة ۱۱۷/۲، سورة آل عمران ٤٧/٣، ٥٩، سورة الأنعام ٧٣/٦، وغيرها.

١٤٩ القول للنّابلسيّ.

١٥٠ من كلمة "تصريح " هذه إلى "الآية، وهو" إضافة في الحاشية.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵۱</sup> سورة المؤمنون ۱۱۵/۲۳.

١٥٢ بكلمة "وهو" هذه، ينتهي النّصّ الّذي أضيفَ في الحاشية.

۱۵۳ سورة الأنفال ۱۷/۸.

أَمْرَيْن. إذ لا فرقَ بينَهُ وبينَ الجبْر المَحْض في الحقيقة، فأيُّ نفعٍ في وُجودِ اخْتيارٍ اضْطِراريٍّ. [٦١٥] ائْتهى كلامُه.

قُلْتُ ١٤٦٠: أمّا قولُ السَّلَف: لا جَبْرَ ولا تَقْويضَ، ولكنْ أمرٌ بينَ أَمْرَيْن، فهو عينُ ما قالَهُ الأَشْعريُّ. فإنَّ قوْلَهُ: لا جبر، معناهُ أنّه تقويضٌ. وقولُه: لا تفويضَ، معناهُ أنّه جَبرٌ. فهو جبرٌ وتفويضٌ، وتفويضٌ، وتفويضٌ وجبرٌ. فهو تفويضٌ مجبورٌ فيه. وذلك عينُ ما أنكرَهُ على الأَشْعريِّ، بل على مذهبِ أعَّة أهلِ السُّنَّة كُلِّهِمْ، كما ذكرنا، وهو عينُ قولِه: فأيُّ نفْع في وُجودِ اخْتِيارِ اصْطِراريّ. وهذه العبارة: لا جَبرُ ولا تقويضَ، هي قولُ الأَشْعريِّ أيضاً، كما قدَّمناه من اللاقانيّ في شرح جوهرته ١٤٧ عن المسايرة لابن الهام وشرحها.

وقال السَّعْدُ التَّفْتازانيّ فِي التَّلُومِج: ولا شكَّ أنّ عند الأسباب يجب الفعل، وعند فقدانها، يُتنِعُ؛ فالدي يَنظُرُ إلى الأسبابِ الأُولِ، ويعلَمُ أنَّها ليستْ بِقُدْرة العبد، ولا بإرادتِه، يحكُمُ بالجَبْرِ، وهو غيرُ صحيح مُطْلَقاً، لأنّ السَّببَ القريبَ للفعل هو قُدْرةُ العبدِ وإرادتُه. والذي ينظر إلى السَّببِ القريبِ يحكُمُ بالإختيار، وهو أيضاً ليس بِصَحيحٍ مُطلَقاً، لأنَّ الفعل لم يُحصَلُ بأسبابٍ كُلُّها مَقْدورَةٌ ومُرادَة، فالحقُّ أنْ لا جَبْرَ ولا تَقُويضَ ولكنْ أمرٌ بينَ أمرَيْن. انتهى ما قالَه السَّعْدُ.

وقولُ الأشعريِّ: نحنُ مُخْتارونَ في أفعالنا، تَصْريحٌ منه بالإِخْتيار، فأيُّ جَبْرٍ في أفعالنا مع وجود الإِختيار فيها. وقولُه: مُضْطرّون في اختيارنا، معلومٌ هذا عند العُقلاء الموحّدين، لأنّ الإِختيارَ خَلَقَه الله تعالى فينا، من غير اختيارٍ لنا فيه. وقد علِمْتَ فسادَ كونِ الإِختيار فينا غير مخلوق، وأنّه أمرٌ عَدَميٌّ، بل هو أمرٌ وُجوديٌّ خلقه اللهُ تعالى في العبد، وهو تعالى الذي صَرَفَ قُدْرةَ العبد إلى ما أرادَ، سُبحانَه، منَ الخيرِ أو الشّر، على العبد، وهو تعالى الذي عليه من الأزل، وقدّرَه على حسب ما علِمَه منه وهو معدومٌ، لا وُجودَ له، وقد علمه كذلك على حسب ما كَشَفَ بعلمِه عنه، لأنّه تعالى علامُ الغيوب، وعِلْمُه سُبْحانَه يكشِفُ عن المعدومات على ما هي عليه في عَدَما الأصليّ، ثمّ يُريدُها على وعِلْمُه سُبْحانَه يكشِفُ عن المعدومات على ما هي عليه في عَدَما الأصليّ، ثمّ يُريدُها على وعِلْمُه سُبْحانَه يكشِفُ عن المعدومات على ما هي عليه في عَدَمَا الأصليّ، ثمّ يُريدُها على

١٤٦ القول للنّابلسيّ.

١٤٧ "من اللاقاني في شرح جوهرته" أُضيفتُ في الهامش.

ثمّ نقل في إشارات المُرام كلامَ العلاّمةِ الفَنارِيّ الْعَلَى الكَسْبِ وإرْجاعِهِ إلى القابِليّة في العبد، وهو مناسبة [١٤٧] في خلق اللهِ تعالى الفعلَ للعبد. ونحن لمْ نقفْ على كلام الفِنارِيّ في ذلك. ومعروفٌ أنّ القابليّة أمرٌ عَدَميّ، وليس بوُجوديِّ، ونظيرُها في الأشْجار والأحْجار وغير ذلك، كقابليّة شجرة الجؤز، مثلاً، لإثمار الجؤز، لا التُقيّاح، وقابليّة شجرة التُقيّاح لإثمار التقيّاح، لا الحَوْخ، ونحو ذلك، وكذلك قابليّة حجر المغناطيس لجَذْب الحديد، وبقيّة الأحجار كذلك، كلُّ حَجَرٍ فيه قابليّةٌ لأمرٍ مَخْصوص، وهي الحواصُّ في الأشْياء، وليسَ ذلك بِكَسْبٍ، ولا يُسمَّى شيءٌ من ذلك اخْتياراً ولا قَصْداً، وإنَّا القصْدُ والاِخْتيارُ من العبد أمْرٌ وُجودِيٌّ، يَخْلُقُه اللهُ تعالى فيه بلا شُبْهَة.

قال السَّعْدُ التَّفْتَزانِيُّ فِي التَّلُومِ الْأَنِّ الاِخْتِيارَ صِفَةٌ مُحَقَّقَةٌ، لا أمرٌ اعْتِبارِيُّ. ١٠ انته.

قُلْتُ 12 : وأيضاً فإنّ مُجرَّدَ القابليّة المَذْكورة في العبدكما تكونُ لأفْعاله الاِخْتياريّة تكونُ لأفعاله الاِخْتياريّة تكونُ لأفعاله الاِضْطِراريّة وأفعاله الاتِقّاقيّة، فإنّه قابلٌ لصُدورِ ذلك منه، فلوكانتْ هي القَصْدُ والاَخْتيارُ والصَّرْفُ المَذْكوراتُ، لكانتْ جميعُ أفعالِ العبدِ اخْتياريّة، وهو باطِلْ، كما قَدَّمْناهُ.

ا ثمّ لمْ يكتفِ صاحبُ إشارات الْمَرام بذلك، حتى شَنَعَ على مَذْهب الأَشْعَريّ، الّذي هو مذهبُ أهلِ السُّنَّة والجَهاعة كُلِّهِم، كها قدَّمْناه أَنْ ميثُ قالَ: ولا يَتَّجِهُ قولُ الأَشْعَرِيِّ: إنّ الاِخْتيارَ منَ اللهِ تعالى بالجَبْرِ والاِضْطِرار، فنحنُ مُخْتارونَ في أَفْعالِنا، مُضْطَرُّونَ في اخْتِيارِنا، وهو مُخالِفٌ لِقَوْلِ السَّلَف: لا جَبْرَ ولا تَفْوِيضَ، ولكنْ أمرٌ بينَ مُضْطَرُّونَ في اخْتِيارِنا، وهو مُخالِفٌ لِقَوْلِ السَّلَف: لا جَبْرَ ولا تَفْوِيضَ، ولكنْ أمرٌ بينَ

المناه عَيِّن قاضياً في بُصرى سنة ١٤٧٦هـ/١٢٧٦م، عُيِّن قاضياً في بُصرى، ثمِّ مُعَيِّن قاضياً في بُصرى، ثمِّ مفتياً، تُوُفِّي سنة ٨٣٤هـ/١٤٣٦م. من أشهر مؤلّفاته، فصول البّدائع، وموضوعُه أصول الفقه، الموسوعة الإسلاميّة، ح ٢، ص ٨٧٩.

ادا هو: التلويح في كشف حقائق التنقيح، لسعد الدّين مسعود بن عُمَر التفتزانيّ الشّافعيّ (ت ٧٩٢هـ/١٣٩٠)، وهو بدوره شرح لكتاب التّوضيح لعُبَيْد الله بن مسعود المحبوبيّ. كشف الطّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

القول للنّابلسيّ.

دُ كُتِبَتْ كَلِمَتا "كما قدّمناه" مكان سَطرٍ مَشْطوبٍ، هو ما يلي: "وإن لم يُصرِّحْ بذلك لِزَعْمِه خلاف مذهب أهل الحقّ".

تعالى خلَقَه لا قصْداً، بل في ضِمْنِ خلْقِهِ تعالى لقُدْرَةِ العبد، كما قدّمناه عن التوضيح، وقدمنا الكلامَ عليه.

وذكر السّيّدُ الشّريفُ في شَرْح المَواقِف في القُدرة الحادثة الّتي للعبد، وأنّها صفةً وجودِيّة. وقالَ بِشْرُ بنُ المُعْتَمِر آ ، وهو بِشْر الْمَريسيّ ١٣٧، المعتزليّ: إنّها صفةً عدميّة. وعبارةُ شرْح المواقف، هي قولُه: اتّققَ الأشاعرة والمعتزلة وغيرُهم على أنّ القُدرةَ صفةً وجوديّة، يتأتى معها الفعلُ بدلاً عن التَّرْك، والتَّرْكُ بدلاً عن الفعل. وقالَ بِشْرُ بنُ المُعْتَمِر: القُدْرةُ الحادثةُ عبارةٌ عن سلامة البِنْية عن الآفات. فجعلَها صفةً عدميّةً. قال: فمن أثبتَ صفةً زائدةً على سلامة البنية، فعليه البُرْهان.

وقال ضِرارُ بنُ عمرٍو '' وهِشامُ بنُ سالمٍ ''! إنّ القُدرةَ الحادثةَ بعضُ القادِر. فالقُدرةُ على الأخذ عبارةٌ عن الرِّجْلِ السَّليمة، وقيل: القُدرةُ بعضُ المقدور. وَفَسَادُهُ أَظْهَرُ منْ أَنْ يَخْفَى.

بشر بن المعتمر هو أبو سهل الهِلاليّ، المتوفَّى سنة ٢١٠هـ/٢٥م، من كبار المعتزلة، نُسِبَتْ فرقةُ البِشْرِيَّةُ له في الاعتزال. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٢٤٣، و سيسكين، ج ١، ص ٦١٥، وطبقات المعتزلة، ص ٥٠٥.

الرجئة. هذا غير صحيح، لأنّ بشر المريسيّ هو أبو عبد الرّحن بشر بن غياث بن أبي كريمة المريسيّ، وكان من المرجئة. (ت ۲۱۸هـ/۸۳۳م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ۱، ص ۱۲٤۱ وما يليها، وسيسكين، ج ۱، ص ۲۱٦.

الله عبد الله محمّد بن عُمَر بن الحسين الرّازيّ (ت ٢٠٦هـ/١٢٠٩م)، صاحب كتاب المُحَصَّل. المُوسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥١-٧٥٥.

الله الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥٤. هو مُحَصَّلُ أفكار المُتقدِّمين والمُتَأخِّرين منَ العُلماء والحُكَماء والمُتَكلِّمين. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥٤. الله عمرو ضرار بن عمرو القاضي، أحد تلامذة واصل بن عَطاء، تركه فيما بعد وأسّس الضّراريّة، يبدو أنّه كان لا يزالُ حيّاً سنة ١٨٠هـ/٧٩٦. انظر سيسكين، ج ١، ص ٦١٤.

اذا هو هشام بن سالم الجواليقيّ، له كتاب في الأصول والفقه (الفهرست، ص ٣٠٨)، سُمّيَ أصحابه: الهشاميّة، وهم "يزعمون أنّ ربّهم على صورة إنسان وينكرون أن يكون لحماً ودماً ويقولون هو نور ساطع يتلألاً بياضاً وأنّه ذو حواسّ خمس كحواسّ الإنسان له يد ورجل وأنف وأذن وفم وعين وأنّه يسمع بغير ما به يبصر وكذلك سائر حواسّه متغايرة عندهم". منهاج السّن النبويّة، ج ٢، ص ٢١٨. وعن الهشاميّة انظر أيضاً التبصير في الدّين ١٢٠.

قالَ في إشارات الْمَرام من عبارات الإمام ١٣٦ ، قال في الفقه الأبْسَط ١٣٦ : والعبدُ مُعاقَبٌ في صرْفِ الاِسْتطاعة الَّتي أحدَثَها اللهُ تعالى فيه، وأمَرَ أَنْ يستعْمِلَها في الطّاعة، دونَ المَعْصِية. انتهى.

قلتُ <sup>۱۳۴</sup>: هذا قولُ الإمامِ أبي حنيفَة، رضي الله عنه، على زعمِ القائل ذلك، وهو كلامٌ مُجْمَلُ معناهُ أنّ العبدَ مُعاقَبٌ في صرفِ استطاعته المذكورة، وذلك الصّرفُ مخلوقُ اللهِ تعالى، مستنداً إلى قُدْرةِ العبدِ واستطاعته المخلوقةِ فيه، كما صرَّحَ به صدْرُ الشّريعة في التوضيح، كما قدّمناه. فنسبةُ الصّرفِ في كلام الإمامِ إلى العبدِ، كنسبةِ اليدِ إلى الإنسان وبقيّةِ الأعضاءِ إليه.

ثمّ قال في إشارات الْمَرام: فأشار، يعني أبا حنيفة، رضي الله عنه، في عبارته المذكورة، إلى أنّ الإستطاعة الحقيقيّة بخلق الله تعالى وإحداثه في العبد، وأنّ صرْفَ تلك الاستطاعة الحقيقيّة الصّالحة للضّدَيْن إلى أحدِهِما مُعَيَّناً منَ العبد، وفيه إشاراتٌ، الأولى: أنّ ذلك الصَّرْفَ هو الإختيارُ والكسْبُ المُعَبَّرُ عنه بالعَزْمِ المُصَمِّم. الثّانية: أنّه مَناطُ المُعاقبَة، وكذا الإثابَة. الثّالغة: أنّه ليس مُتعلِّقاً بخلقِ الله تعالى وإحداثه، بل عَدَمِيٌ، كما دلّ السَّوْقُ عليه. [15] وتخصيصُ الإحداث بالإستطاعة دون الصّرْف، إذ لا وُجودَ له في السَّوْقُ عليه. إلى يتعلَّقُ به الخَلْقُ والإيجادُ، كما في التوضيح. انتهى كلامُه.

قُلْتُ ١٣٥ : أنت رأيتَ عبارةَ التوضيح الّتي قدّمنا ذِكْرُها صَريحةً، بأنّ الاختيارَ والقصدَ عُلوقٌ للهِ تعالى، وهو الصّرْفُ المذكورُ، وأنّ الله تعالى لمْ يخلقُه قصداً، ومفهومُه أنّ الله

وهو شرح لكتاب مختصر الأصول المنيفة للإمام أبي حنيفة. انظر بروكلمان، ج ٢، ص ٥٧٥، حيث يذكر اسم الكتاب، بعد أن تحدّث عن أحمد بن حُسام الدّين حسن بن سِنان الدّين يوسُف البياضي (ت ١٠٩٨هـ/١٦٨٧م)، الذي كان قاضياً في حلب، ثمّ برُسًا، ثمّ مكّة.

الفقه الأبسط = الفقه الأكبر، المنسوب لأبي حنيفة النَّعان، يُقال بأنّ أبا المُطيع الحَكَم بنَ عليّ بنِ سَلامَة، المُتَوَفَّ سنةَ ١٩٩هـ/١٨٤م، وهو أحد طُلاّبِ أبي حنيفة، كان قد رواه عن شيخه النَّعان. أنظرُ سيسكين، ج ١، ص ٤١٤.

١٣٤ القائل هو النّابلسيّ.

١٣٥ القائل هو النّابلسيّ.

قُلتُ ١٢٨: مُرادُه بهذا كَوْنِ الصَّرْفِ مخلوقُ اللهِ تعالى مقْصوداً. يعني: لـوكانِ اللهُ تعـالى يَخلَةُ، هذا الصَّرْفَ للعبد ١٢٩ مقصوداً لكانَ مُنافياً لخلْق القُدرة في العبد، لأنّ القُدْرةَ تقتضى اسْتطاعة العبدِ لكُلِّ منَ الضِّدَّيْنِ على السّواء، بحيثُ إنّ العبدَ المخلوق فيه القُدْرة، قادرٌ بها على الفعل وعلى التَّرُك بطريق التِّساوي والتّرجيح لأحد الطّرفَيْن: الفعل أو التَّرك، هو الصَّرْف. فلو كان مخلوقاً لله تعالى قصداً، لاقْتضي خلقَ الضِّدَّيْن، التَّساوي والرُّجْحان، في محلِّ واحد. وَجَوابُه: إنّ الله تعالى يخلُقُ الضِّدِّيْن، بلا شُبْهة، في محلِّ واحد، لكنْ، لا في زمان واحد، وهو على كلِّ شيءٍ قدير، إذ لا يَلْزمُ من خلقه نقصٌ في جانبِ اللهِ تعالى. ومثالُ خلق اللهِ تعالى الصِّدَّيْن في محلِّ واحدٍ في زَمانَيْن: خَلْقُ اللَّيْـل والنَّهار في الدُّنيا، لا يجتمعان، لكنْ، يخلفُ كلُّ منها الآخرَ، وكذلك يخلق الله تعالى القدرةَ ١٠ في العبد، فيتحقّق العبدُ في نفسه بأنّه قادرٌ على الفعل والتَّرُك مُسْتَويَيْن. ثمّ يخلق الله تعالى في نفسِ هذا العبد صرْفَ قُدْرتِه إلى الفعل أو التَّرْك. وفي حال خلق ذلك الصَّرْف، كانَ العبدُ متحقِّقاً من نفسه قبلَ ذلك، أنَّه قادرٌ على أحدهِما. ومعلوم أنّ القُدْرةَ عَرَضٌ لا يبْقي زمانَيْن، وكذلك الصَّرْف، فلا تَنافىَ بين خلق القُدرة وخلق الصَّرْف بالتَّرْتيب المذكور. وقد تابعَ صدرَ الشّريعةِ فيما ذَهَبَ إليْهِ، بعضُ المُتَأَخِّرينَ عنه من العُلماء، حيثُ قالوا ١٥ بأنّ اختيارَ العبد وقَصْدَه وصَرْفَه لقُدْرتِهِ غيرُ مخلوق لله تعالى، [١٣ب] وأنّ الاِختيارَ أمرٌ اعْتباريّ، وأنّه غيرُ موجودٍ حتّى يحتاجَ إلى خَلْق ١٣٠. وقرّرْنا أنّ الاِختيارَ، إنْ كانَ موجوداً، فهو مخلوقُ اللهِ تعالى، وإنْ كانَ مَعْدوماً، فهو بتقدير اللهِ تعالى وقضائِهِ وحُكْمِـهِ أَزَلًا، فلا يخرُجُ عن قَهْرِ اللهِ تعالى، كيفَها كانَ؛ قال تعالى: ﴿يَقُولُ الإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ أَيْنَ الْمَفَرُّ، كَلَّا لَا وَزَرَ، إِلَى رَبِّكَ الْمُسْتَقَرُّ ﴾"".

١٢٨ القول للنّبلسيّ.

١٢٩ أُضيفت كلمة "للعبد" في الحاشية.

٣٠٠ بعد هذه الكلمة شُطِبَتِ الجُملة التّالية: "وخالفوا في ذلك جميع الأمّة، كما قدّمنا الكلامَ على ذلك".

١٣١ سورة القيامة ١٢٠/٧٥. وردت في الأصل كلمة "يومئذ" الأولى في بداية الآية، والتّصحيح من القرآن الكريم.

فَاثُبْتَهُ، وقالَ: ﴿مَاكَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ ﴾ ' ' ' ، فنفاهُ. وأَدْخَلَه تحتَ مشيئَتِه فقالَ: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهِ تعالى لَنا أَنْ نَشاء. ولؤ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهِ تعالى لَنا أَنْ نَشاء. ولؤ لم تكنْ حالةُ الاضطرار في الاختيارِ وغيرِه محمودةً عندَ اللهِ تعالى، لَمَا جَعَلَها سَبَباً لإجابَةِ الدُّعاءِ في قولِهِ تعالى: ﴿إَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ " ' ، الآية.

ه شُمَّ قالَ في التَّوْضيح: ثمَّ صَرَفَها، أي صرفَ تلك القُدْرَةَ المُخْلُوقةَ للعبد إلى واحدٍ مُعَيَّنٍ بفعل العبد.

قُلْتُ اللهُ الصَّرْف، سَواءٌ قُلْنا: إنّه عَرَضٌ مُوجودٌ، أو أَمْرٌ اعْتباريٌ.

ثمّ قال: وهو القصْدُ الاِخْتياريّ. فالقصْدُ مخلوقُ اللهِ تعالى، بمعنَى اسْتنادِهِ، لا على ١٠ سبيل الوُجوب، إلى موْجوداتٍ هي مخْلوقَةُ اللهِ تعالى.

قلْتُ ۱۲۰ : قولُه: هي مخلوقةُ الله تعالى، يُفيدُ أنّ ذلك القصْدَ غيرُ مخلوقِ اللهِ تعالى. وقد صرَّحَ بأنّه مخلوقُ الله تعالى، في قولِهِ: فالقصدُ مخلوقُ اللهِ تعالى. وهذا تناقُضٌ غيرُ مُفيدٍ شبئاً.

ثمّ قال: لا أنّ الله تعالى خَلَقَ هذا الصّرْفَ مقصوداً.

١٠ قُلْتُ ٢٠١ : وفي هذا مؤاخذة ظاهرة في أنّ الله تعالى لم يخلُقْ هذا الصَّرْفَ مقْصوداً، ومَفْهومُهُ أنّ الله تعالى خَلَقَ هذا الصَّرْفَ، غيرَ ١٢٧ [٦١٣] مقصودٍ منهُ لِخَلْقِه، وهو القولُ بالإيجاب الذّاتيّ، الّذي ضَلَّتْ به الحُكماءُ.

ثمّ قالَ: لأنّ هذا يُنافي خَلْقَ القُدْرة.

۱۲ سورة القصص ۲۸/۲۸.

۱۲۲ سورة الإنسان (الدَّهْر) ۳۰/۷٦.

۱۲۳ سورة النّمل ٦٢/٢٧.

١٢٤ القول للنّابلسيّ.

<sup>1</sup>۲۰ القول للنّابلسيّ.

١٢٦ القول للنّبلسيّ.

١٢٧ كلمة "غرر" كُرْرَتْ في أوّل الصّفحة التّالية.

الاَخْتيارِيُّ، وقالَ فيما سَبَقَ: إذ لا شَكَّ أنَّها مُفْتقِرَة إلى الواجِبِ، ولا معنىً لاِفْتقارها إلى الواجب ١١٥، إلّا كونُ العبدِ مُضْطَرًاً فيها، كما قدَّمْناهُ.

وقالَ في التوضيح بعد ذلك: ثمَّ القصْدُ مخْلوقُ اللهِ تعالى، بمعنى أنَّه تعالى خَلَقَ قُدْرَةَ يَصْرِفُها العبدُ إلى الفعل، وتزْكُهُ على سبيل البَدَل.

قُلْتُ ١١٦ : صَرْفُ العبد هذا لا يخلو، إمّا أنْ يكونَ هو القصْدُ الّذي أخْبَرَ عنه بقوله: ثمَّ القصْدُ مخلوق الله تعالى، لأنّه هو القصْدُ، فالعبدُ مضطرٌ فيه، وإمّا أن يكون غيرَ القصْدِ، فإنْ كانَ أمراً اعتباريّاً، فالعبدُ مُضْطرٌ في اعْتباره له أيضاً، ولا يخرجُ العبدُ عنِ القهْر الإلهيّ، والاضطرارُ في جميع أحوالِه وأفعالِه واختيارِه وقصدِه وصرْفِه، كما قالَ العارفُ المُحَقِّقُ [من المتقارب ١٧٧]:

كُلُّ أَوْقَاتِيَ اضْطِرَارٌ إِلَى اللهِ وَمَالِي وَقُتُ بِغَيْرِ اضْطِرَارٍ

فإنّ هذا العارفَ أخبرَ عن نفسِه أنه ١١٠ حالَ الاختيارِ والقصدِ الجازِمِ وصرْفِ قُدْرتِه إلى شيءٍ من أفعاله، مضطرٌ في ذلك الاختيار والقصدِ والصّرْف. وهذا حالُ مَنْ يعرفُ نفسَه مغرِفة العارفين بنفوسِهِم، فإنّ العارفَ يُشْبِتُ لنفْسِهِ عند نفسِهِ وُجوداً بإيجادِ اللهِ تعالى لَهُ، ويُثْبِتُ لأفعالِهِ الاختياريّةِ اختياراً لها وقصداً وصرْفاً، ولكنَّ كلَّ ذلك [١٢٠] مَخْلُوقُ الله تعالى، وهو مُضْطرٌ في ذلك كلّه، والله تعالى هو المُخْتارُ في خَلْقِ ذلك كلّه للعبد. فإذا نظرَ العبدُ وتحقَّقَ بمعرفته نفْسِه، وَجَدَ الإضطرارَ، لا غيرَ، في أفعاله الاختياريّة وغيرِها، ووجدَ الله تعالى هو المُنفَرِدُ بالإختيار الحقيقيّ. كما قالَ سُبْحانَهُ: ﴿وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ ﴾ "ان فإنّ اختيارَهم، لَمّا كانَ المُحْراريّاً، فهو مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ. فقالَ تعالى: ﴿وَعَمُلُوا مَا شِئْمُ ﴾ "نه فو مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ. فقالَ تعالى: ﴿وَعَمُلُوا مَا شِئْمُ ﴾ "نه فو مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ. فقالَ تعالى: ﴿وَعَمُلُوا مَا شِئْمُ ﴾ "نه فو مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ. فقالَ تعالى: ﴿وَعَمُلُوا مَا شِئْمُ ﴾ "نه في مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ. فقالَ تعالى: ﴿وَعَمُلُوا مَا شِئْمُ ﴾ "نه في مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ. فقالَ تعالى: ﴿وَعَمُلُوا مَا شِئْمُ ﴾ "نه في مَجازٌ، والمجازُ يصِحُ نَفْيُهُ وإثباتُهُ.

١١٥ أُضيفَتْ جُمَٰلُةُ "ولا معنىَ لافتقارها إلى الواجب" في الحاشية.

١١٦ القائل هو النّابلسيّ.

۱۱۷ إلّا أنّ الوزن مكسور!

١١/ جملة "أخبر عن نفسه أنّه" وردت في الحاشية.

۱۱۹ سورة القصص ۲۸/۲۸.

۱۲۰ سورة فُصِّلَت ٤١/ ٤٠.

تَحَقُّقَ له في الخارج. كيف، والقولُ لا وجودَ له لجملتِه معاً؟ فكيف تقومُ به صفةٌ وُجوديّة؟ وإن أرادا أنها تُفيدُ مُتَعَلِّقَها صفةً اعْتباريّةً، فكذلك لا فائدةَ فيها نحنُ بصَدَده حينئذِ ١١٢.

[١١ب] ثمّ ذكر المقدّمة الرّابعة، ومُلَخَّصُها: إنّ الرُّجْحانَ بلا مُرَجِّح باطِلٌ، وكذا التَّرْجيحُ بلا مُرَجِّحٍ، ثمَّ اللَّبنَ ذلك بالبُرْهان العقليّ، ثمّ قال: فَعُلِمَ أَنَّ المُرادَ بقولِنا: إنّ الرُّجْحانَ بلا مُرَجِّح باطلٌ، هو أنَّ وُجودَ المُمْكِن بلا موجِد مُحالٌ، سَواءٌ كانَ الموجِدُ موجباً أو لا. فالرُّجْحانُ هو الوُجودُ فقط، لا أنّه يصيرُ راجحاً قبلَ الوُجود.

قلتُ ١١٣: اخْتصاصُ امْتناعِ الرُّجْحان بلا مرجِّح، بالوُجود فقط، يقتضي جوازُه في الأُمور الاِعْتباريّة العَدَمِيّة، وقد سَبَقَ منه قولُه في المقدّمة الثّالثة، إنّ تلك الأُمور التي هي لا موجودة ولا معدومة، مُفْتَقِرةٌ إلى الواجِب، لا على سبيل الوُجوب، ومعناه، افْتقارُها إلى الواجب على سبيل الاِخْتيار منه تعالى. فهي أُمورٌ عَدَمِيّةٌ، غيرُ موْجودةٍ، مفتقرةٌ إلى الواجِب الحَقِّ تعالى. ولا معنى لافتقارها غير احْتياجها إلى اعتباره لها، فقد جَرَى امْتناعُ الرُّجْحان بلا مرجِّح حتى في الأُمور العَدَمِيّة، وهو الحَقُ.

ثمّ قالَ في التَّوْضيح: فعُلِمَ من وجدان ما يدلُّ على الاِخْتيار، ووجدان أنّ اختيار العبدِ ليسَ مؤثِّراً في وُجود الحالة المذكورة، وهي الحَرَكةُ الحاصلةُ من المَصْدَر، أنّه جَرَتْ عادتُه تعالى، أنّا متى قَصَدْنا الحركة الاِخْتياريّة قصْداً جازِفاً، منْ غيرِ اضْطِرارٍ إلى القَصْد، يَخْلُقُ اللهُ تعالى عُقَيْبَهُ الحالَة المذكورة؛ وإنْ لَمْ تُقِصَدْ لَمْ يَخْلِقْ.

قُلْتُ ''': قولُهُ: من غير اضْطِرارٍ إلى القَصْد، إن كانَ القَصْدُ عندَه مصدراً، بمعنى الحاصلِ منه، فهو أمرٌ وُجودِيِّ يخلُقُه الله تعالى في العبدِ، إنْ شاءَ العبدُ وإنْ أَبَى. فذلك القصْدُ الجازِمُ مخلوقٌ في العبدِ بطريقِ الاضْطرار إليه، وإنْ كانَ [١٦٢] مُرادُهُ بالقَصْد، المعنى المصدريّ الاعتباريّ، فقد سَبقَ منه التّصريحُ بأنّ تلك الأُمورَ اللاموْجودة وللامعْدومة، وهي الأُمورُ الاعتباريّةُ، ومنها القصْدُ الجازِمُ على ما ذهبَ إليه، لا يُمْكِنُ

اسْتِنادُها إلى الواجِبِ بطريق الإيجابِ. وإذا انْتفَى الاسْتنادُ الإيجابيُّ ثَبَتَ الاِسْتنادُ

١١٢ هنا ينتهي النَّصُّ الَّذي ورد في الحاشية، مبتدئاً بـ"على أنّ الاِختيار".

١١٣ القائل هو النّابلسيّ.

١١٤ القول للنّابلسيّ.

أوِ انْتِفاء الواجِب، وإمّا معدوماتٌ محْضَة، وهي لا تصْلُح عِلَّةَ للموجود، وإمّا موجوداتٌ مع معْدوماتٍ، وهذا باطِلُ أيضاً، وبُرْهِنَ على ذلك كُلّهِ.

تُمَّ قال: فنَبَتَ توقُّفُ الموجوداتِ الحادثة على أمورٍ لا موجودة ولا معدومة. ولا يُمْكِنُ اسْتنادُ تلكَ الأُمور إلى الواجِبِ بطريقِ الإيجابِ، لأنّه يلزمُ قِدَم الحادث ١٠٨ أو انتفاء الواجِب، ولا يلزمُ من عَدَم اسْتناد الأمور المذكورة اسْتغناؤها عن الواجب، إذ لا شكَّ أنّها مُفْتقرة إلى الواجب، بلا واسِطة، أو بواسِطةِ المؤجودات المُسْتَنِدة إليه، لكنْ لا على سبيلِ الوُجوب.

قُلُتُ '': ومن المعلوم أنّها إذا كانتْ تلك الأُمورُ المُتَوقِّفُ عليها الموْجوداتُ الحادثةُ لا موجودةً ولا معدومةً، مُفْتقرةً إلى الواجِبِ تعالى، لا على سبيل الوُجوبِ، فهي مُفْتقِرَةً إلى الواجِبِ تعالى، لا على سبيل الوُجوبِ، فهي مُفْتقِرَةً إليه على سبيل الاخْتيارِ منه تعالى، فهو الّذي اعْتبرَها وعيّنها بعِلْمِه تعالى وتقْديرِه الأَزَلِيّ. فهي مُعْتَبرَةٌ مُعيَّنةٌ قهْراً عنِ العبدِ المَخْلوق. فالمَخْلوقُ مجْبورٌ فيها، سَواءٌ قُلْنا إنّها اخْتيارُ اعْتباريّ، أو اخْتيارٌ موْجودٌ في الخارج''. على أنّ الاخْتيارَ يوصَفُ بكونِه طاعة أو معصِيةً صِفةٌ اعْتباريّةٌ. فكيفَ تقومُ صِفةٌ اعْتباريّةً بصفةٍ اعتباريّةٍ؟

الله البصري الشريف في شرح المواقف: قالَ القاضي الباقِلاّ في من الأشاعرة، وأبو عبد الله البصري الله البصري المعتزلة: الإرادة تفيدُ مُتعَلِّقها صفة زائدة على ذاتِ المُتعلِّق، سَواءً كانَ ذلك المُتعلِّق فعلاً أو قولاً. فالفعلَ تفيدُ كونَهُ طاعةً، كالسَّجودِ بإرادتِهِ لله، ومعصِية، كالسُّجودِ بإرادتِه للصَّمَ، وللقولِ، تفيد كونه أمراً أو تهديداً. فإنْ أرادَ القاضي والبَصْريُّ كالسُجودِ بإرادة، تفيدُ مُتُعلِّقها صفة ثُبوتِيَّة مؤجودة في الخارج، مَنعَ كونُ الإرادة كذلك. وما ذكرناهُ من كون الفعلِ طاعةً أو معصيةً وكون القولِ أمراً أو تهديداً، وصفٌ اعْتياريٌ، لا

١٠٨ قبلَ كلمة "الحادث"، كُتِبَتْ كلمة " العالم" ثمّ شُطِبَتْ.

١٠٩ القول للنّابلسيّ.

<sup>&#</sup>x27;'' أُضيفت القطعَّةُ التاليَّةُ من النَّصّ، والمُبتدئة بـ ''على أنّ الاختيارُ '' والمُنتهية بـ''فيما نحن بصدده حينئذ'' في الحاشية. ''' هو الحسين بن علي بن إبراهيم. طبقات المعتزلة، ص ١٠٥- ١٠٧؛ وورد في فهرس الأعلام لنفس الكتاب، ص ١٥٣، أنه: أبو عبد الله البصري الحسين بن على بن إبراهيم الكاغذيّ المعروف بالجعل.

حُصول ذلك الوقت، فلا يكونُ تمامُ ما يجِبُ عِنْدَه قديماً، وإنْ أَوْجَبَ، لا في وقتٍ معيّنٍ، فحدوثُه في وقتٍ معيّنٍ، رُجْحانٌ من غيرِ مُرَجّح، فيكونُ بعضُها حادثةٌ.

قُلْتُ ١٠٤ : قولُهُ ١٥٠ إِنْ أَوْجَبَ فِي وقتٍ معيّنِ، كَيْفَ يكونُ الوقتُ مُعَيَّناً بغير تعيينِ؟ فمعلومٌ أنّ الوقتَ المعيَّنَ، إنَّما هو بتعيين اللهِ تعالى، وإلَّا كانَ وقتاً مُعَيَّناً بطريق الإيجاب الذّاتيّ، لأنّه مُتَعَيِّنٌ بنفسِهِ. فَيَرُدُّ عليهِ دليلُهُ بالنّقْض، سَواءٌ قُلْنا ذلك الوقت المعيّن موجوداً [كذا] في الخارج، أو هو أمرٌ اعتباريٌّ. فإنّ المُعَيَّنَ اسمُ مفْعول، فلا بُدَّ له من فاعل عَيَّنَهُ، وإلَّا كَانَ مُعَيَّناً بنفسِهِ، فينْتَقِضُ عليه قولُهُ: وقتاً مُعَيَّناً، حيثُ لا مُعَيِّنَ له. ويصيرُ كُونُهُ مُعَيَّناً، رُجْحاناً بلا مُرَجّح، ولوْ كان في الأُمور الاعْتِباريّة، فإنّها لا بُدَّ لها من مُعْتَبر لها تُنْسَبُ إليهِ، فإنْ كانَ المُعْتَبرُ لها هو العقلُ الإنسانيُّ، يكونُ هذا الحُكُمُ المَذَكُورُ أمْراً اعْتِباريّاً عَقْلِيّاً، لا وُجودَ له في الخارج، ولا في نفْس الأمر، فيلزمُ الإيجابُ النّاتيُّ في أفعالِ اللهِ تعالى في نفْسِ الأمر والحُكْم بالإِخْتِيارِ الإلهيِّ، مُجَرَّد أَمْر عقليِّ اعْتِباريِّ، لا في نفْسِ الأمْر، وهو خِلافُ تَحْقيق مذهَب أهلِ الحَقِّ من أهلِ السُّنَّة، وإنْ كانَ المُعْتَبرُ لها منَ الأزَل هو اللهُ تعالى. والمعنى في ذلك، أنّه تعالى خالقُها، لأنّه سُبحانه يخلُقُ المعقولاتِ كلَّها، كما يخلُقُ الحُسوساتِ، وهذا بإجْماع المُسْلِمين ١٠٦. فقد دخلت تحتَ الاِضْطِرار والقهْرِ، قالَ تَعالى: ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ ٧٠٠، فيجمعُ عبيدَه، تَعالى، مَڤهورينَ تحتَ قُدْرَتِهِ وإرادتِهِ، وإن كانوا مُخْتارينَ في أفْعالهِم، يفْعَلُونَ ما يفْعَلُونَ [٢١١] باخْتِيارهم وقصدِهم وصرْفهم قُدرَتَهُمْ واسْتِطاعَتَهُمْ إلى أفْعالِهِمْ الاِخْتِياريَّة المَقْصودَة لهم باخْتِيار مخْلوق لهم، قَهَرَ هُمْ تعالى في خَلْقِه لَهُم. تَمَّ.

قالَ صَدْرُ الشَّريعة في التَّوْضيح: فحينئذٍ، إنْ لم تكُنْ في تلك الجملة أُمورٌ لا موجودةٌ ولا ٢٠ مَعْدومَةٌ، فهي إمّا موجوداتٌ محْضَة، وهي مسْتَنِدة إلى الواجِب، فيلزم إمّا قِدَمُ الحادث

١٠٠ ما زال القول للنّابلسيّ.

<sup>°`</sup> شُطِبَتْ كلمتان هما "سبحان الله"، وردتا قبل كلمة "قوله"، ويبدو أنّ النّسخ أوردهما في هذا الموقع خطأً ، ثمّ صحّح خطأه.

<sup>· ·</sup> وجملة: "والمعنى في ذك" إلى "المسلمين" أضيفت في الحاشية.

۱۰۷ سورة لأنعام ١٨/٦.

فَإِنْ قُلْتَ: تمييزُ الفعل الاَخْتِيارِيِّ من الاَضْطِرارِيِّ والاَتِّفَاقِيِّ بِخَلْقِ الله تعالى الاَسْتِطاعة للعبد، القابلة لأحدِ الضِّدَّيْن على البَدَلِ.

قُلْتُ ' ' : الإِسْتطاعةُ المذكورةُ يخْلُقُها اللهُ تعالى أيضاً في الفعل الإِضْطراريِّ والاَثِفَاقِيّ، وإلاّ لمْ يصْدُرَا من العبد بدونِ اسْتِطاعةٍ منه لهما، غايتُهُ، أنَّ الله تعالى لمْ يخلُقْ له الإِخْتيارَ فيها، والقَصْدَ والصَّرْفَ. فكان الفعلُ المخلوقُ فيه بدون خَلْقِ ذلك فيه، فعلاً اصْطِراريّاً واتفّاقِيّاً. وإذا خَلَقَ لهُ الإِخْتِيارَ والقصْدَ والصَّرْفَ، بمعنى الأُمورِ الحاصلةِ من هذه المصادرِ عندَ فعل من أفعالِهِ، فذلك الفعلُ اخْتِيارِيُّ، لا اصْطِراريٌّ ولا اتفّاقيُّ.

ثمّ ذَكَر صدرُ الشَّريعة أيضاً في المُقدِّمة الثّانية ما مُلَخَّصُه، أنّ كلَّ مُمْكِنٍ لا بُدَّ أن اللهِ يَتوَقَّفُ اللهِ يَكونَ واجباً بالذّات، ثمَّ إِنْ لمْ يوجَدْ جُمْلَةُ ما يَتَوَقَّفُ عليه وُجودُه، يَمْتَنِعُ وُجودُه، وبُرْهِنَ على ذلك.

قُلْتُ ١٠٠٠: ثُمّ ذَكَرَ المُقَدِّمةَ القَّالثةَ، وهي تقريرٌ لهذه المقدِّمة القَّانية، ومُلَخَّصُها: إنه لمَّ ثَبَتَ أَنْ لا بُدَّ لِوُجودِ كُلِّ مُمْكِنِ من شيْءٍ يجِبُ عنده وجودُ ذلك الممكن، يلزمُ أنّه لا بُدَّ أنْ يدخلَ في جُمْلةِ ما يجبُ عنده وجودُ الحادِث، أمورٌ لا موجودة في الحارج، ولا معْدومة، يدخلَ في جُمْلةِ ما يجبُ عنده وُجودُ الحالِ، [١٠٠] وذلك لأنّ جُمْلةَ ما يجبُ عندَه وُجودٌ، زيدَ: الحادث، لا يكون بتامحا قديماً، لأنّ القديمَ، إنْ أَوْجَبَ في وقتِ معيَّن، يتوقَّفُ على زيدَ: الحادث، لا يكون بتامحا قديماً، لأنّ القديمَ، إنْ أَوْجَبَ في وقتِ معيَّن، يتوقَّفُ على

١٠١ القائل هنا هو النّابلسيّ.

۱۰۲ وردت هذه الفقرة، من "ويردّ عليه" إلى "ممكن" في الحاشية.

١٠٣ القائل هو للنّابلسيّ.

وإذا كان كذلك، فالإختيار الذي يحصل به [٩ب] التمييزُ ٩٠ بين الأفعال الاختياريّة التّكليفيّة والأفعال الاختياريّة والابتّفاقيّة، الّتي لم يقعْ بها تكليفٌ شرعيٌ، لا يكون إلّا اختياراً حاصلاً موجوداً عَرَضاً نفسانيّاً، لا مجرّد اعْتبارٍ عقليّ لا وُجود له. وإذا كان كذلك، فالاختيار، وهو القصدُ والصّرفُ: أفعالٌ موجودةٌ في النّفس؛ كَيفيّاتٌ عَرَضِيّةٌ مَتكيّفُ بها النّفسُ الإنسانيّة، فيُقالُ: صدرَ منها الفعلُ الاختياريُّ. وإذا لمْ تكُنِ النّفسُ مُتَكيّفٌ بها، يُقالُ: فِعْلُهُ اضْطِراريٌ أو اتفاقيٌ. ولا تكليفَ بذلك شرعاً.

وُهذا المعنى هُو النِّيَّةُ اللَّعْتَبَرَةُ فِي التَّكَاليُف الشَّرْعيّة، لأنّ النيّة هي القصدُ مقْتَرِناً بالفعل، ولوْ حُكْماً. والنيّةُ أمرٌ وُجودِيِّ شرعيٌّ، كما قالَ صلّى الله عليه وسلمّ: "إنّا الأعمالُ بالنيّات" وهي فعل القلب، ولهذا يُثابُ عليها العبد، وتوصَفُ بالوُجوب في العبادات. ولا يوصَفُ بالوُجوب إلّا الأمرُ الحاصلُ الموجودُ، دونَ الأمرِ الإعتباريّ العقليّ المعدوم، كما لا يخفى. وكلّهم فسروا النيّة بالقَصْد، كما ذكرنا.

وأمّا المعنى المصدريّ للفعل، الّذي هو مجرّد الإيقاع العَدَميّ الاغتياريّ، فهو في كلّ فعلٍ حصَلَ من العبد، اختياريّاً كانَ الفعلُ أو اضْطراريّاً، لأنّه مُجرّدُ نسْبة بين العبد وبين المعنى الحاصل منه في الخارج، فلا يمكن أن يكون مخصوصاً بالفعل الإختياريّ حتى المغنى الحاصل منه في الخارج، فلا يمكن أن يكون مخصوصاً بالفعل الاختياريّ حتى المعبد، كما يُعْعَل هو الاختيار، وهو القصد، وهو الصّرف، لِعُمُومه في كلِّ فعلٍ من أفعال العبد، كما ذكرنا. ويُشيرُ إليه إطلاقُ الفعل في عبارةِ صدْرِ الشّريعة، المتقدّم ذِكْرُها. فلو كان الفعلُ المصدر الذي هو مُجرَّدُ الإيقاع في عبارة والقصد [١٦٠] والصّرف، كانتِ الأفعالُ الاضطراريّةُ والاتِقاقيّة كلّها اختياريّةً، على حسب المفهوم من إطلاق كلامه، لإغتبارِ هذا المعنى المصدريّ الإيقاعيّ فيها أيضاً عنده، وليس الأمرُ كذلك، كما لا يَخْفَى على على المعنى المصدريّ الإيقاعيّ فيها أيضاً عنده، وليس الأمرُ كذلك، كما لا يَخْفَى على الله عقل. عقل.

<sup>&</sup>quot; سمة كلمة "التميز" سطران وكلمة، شُطِبَتْ جميعُها.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> أورد هذا الحديث البخاريّ ومسلم والتّرمذيّ والنّسائيّ وأبو داود وابن ماجة وأحمد بن حنبل. انظر على سبيل المثال البخاري (تحقيق د. البُغا)، بدء الوحي، رقم ١.

<sup>···</sup> من "المصدر" إلى "الإيقاع" أُضيفتْ في الحاسية.

خَفِيَ على كِلا الفريقَيْن مواقع الغَلَط فيه، وأنا أُسْمِعُكَ ما سَنَحَ لخاطري، وهذا مبنيٌّ على أَرْبَع مُقَدِّماتٍ.

وَمُكَخَّصُ ذلك أنّ المُقَدِّمةَ الأولى أنّ الفعلَ، يُرادُ به المعنى الّذي وُضِعَ المصْدَرُ بإزائه أن ومُكَنِّ أن يُرادَ به المعنى الحاصل بالمصْدَر. فإنّه إذا تحرّك زَيْدٌ، فقد قامتِ الحركةُ بزيْدٍ. فإنْ أُريدَ بالحركةِ الحالة الّتي تكونُ للمُتَحرِّك في إيِّ جُزْءٍ من أجزاء المسافة، فهي المعنى الثّاني، يعني الحاصل بالمصْدَر. وإن أُريدَ بها إيقاع تلك الحالة [٢٩] فهي المعنى الأوّل، يعني الذي وُضِعَ المصدرُ بإزائه ٥٠ ، والمعنى الثّاني هو الحاصلُ بالمصدر، موجودٌ في الخارج. أمّا المعنى الأوّل، الذي هو موضوع المصدر، فأمر يعْتَبِرُه العقلُ، ولا وجودَ له في الخارج. انتهى كلامُه.

القلتُ أن فاذا كان الفعلُ، وهو المصدرُ، يُطْلَقُ على معنيَيْنِ: المعنى الحاصل منه والمعنى الإيقاعيّ – وهو في كلّ فعلٍ وكلّ مصدرٍ كذلك، والاختيارُ والقصدُ والصّرْفُ مصادِرُ، لأنبّا أفعالٌ، يُقالُ: اخْتارَ يَخْتارُ اخْتياراً، وقصدَ يقصِدُ قصداً، وصَرَفَ قُدْرَتَه إلى أحدِ الأمْرَيْنِ، يصرِفُها صَرْفاً، فهي أُريدَ بهذه الأفعالِ الحاصلَ منها، فهي مَعَانٍ أن موجودةٌ في الخارج، عَرَضِيَّةٌ قائمةٌ بالنَّفْس الإنسانيّة، كما قدَّمْناه، ومتى أُريدَ بها المعنى المصدريَّ الإيقاعيّ، فهي أُمورٌ اعْتباريّةٌ عقليّة، لا وُجودَ لها في الخارج.

ومن المعلوم عند العُقلاء أنّ المُرادَ بالاختيار عند الأشعريّ، كما سبق الكلامُ عليه في دليله، إنّا هو المعنى الحاصل من المصدر، لأنّه أمرٌ موجودٌ في الخارج، خلقه الله تعالى، وبه يحصَلُ التّمييزُ بين الأفعال الاختياريّة والأفعال الاضطراريّة والاتفاقيّة، ولا يمكنُ التّمييزُ إلّا به، لأنّ الأفعالَ التّكلِيفيّةَ الشّرعيّةَ كلَّها أمورٌ موجودةٌ، لأنّ المُرادَ منها، الحاصلُ منها، دونَ إيقاعِها. والتّكليفُ الشّرْعيُّ في الأمرِ والنَّهْي، إنّا يكون بالحاصل من ذلك، لا بمجرّد الإيقاع، لأنّ الإيقاع أمرٌ عَدَمِيٌّ اعْتِباريٌّ، لا يُتَصَوَّرُ أنْ يُكلِّفَ اللهُ تعالى به أحداً.

<sup>°</sup> في الأصل: بازآءيه.

<sup>90</sup> في الأصل: بازاءيه.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٦</sup> القول للنّابلسيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٧</sup> في الأصل: معاني.

بموجودة . والله تعالى خالِق للخَلْق قبلَ أن يَخْلَقَهم، كما صرَّحَ به الإمامُ الأعْظَمُ، أبو حنيفة، في الفِقه الأكبر . ما من غلم يكن خلقه مخصوصاً بالمؤجوداتِ فقط.

قال في الفِقْه الأكبر:كان اللهُ تعالى خالِقاً، قبلَ أنْ يخلقَ، ورازِقاً، قبلَ أن يرزقَ. انتهى.

قُلْتُ <sup>٨٩</sup>: فإذا كان اللهُ تعالى خالقاً قبل أنْ يخلق، فليسَ منْ شَرْطِ كَوْنِ المُحلوقِ مَخلوقاً، أنْ يكونَ مَوْجوداً. فإنّه تعالى يُقالُ لَهُ خالِقٌ قبلَ وُجودِ المَخلوقات. لأنّ صفة الحَالِقِيَّة لله تعالى، من جُمْلَة صفات الأفعال، وصِفاتُ الأفعال قديمة أَزَلِيَّة عندَ الماتُريديّة، خِلافاً للأَشاعرة ' . والخِلافُ معروفٌ في محلّه. ويُشيرُ إلى ذلك قولُه تعالى: ﴿وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئاً ﴾ ( أي: شيئاً مَوْجوداً. فإنّ الشَّيْءَ اسْمٌ للمَوْجود عندَ أهل السُّنَّة.

ثُمُّ إِنَّ صدرَ الشّريعة في التّوضيح، بعد أن ذكر الدّليلَ الّذي قدّمْناهُ عنْهُ من جِهَة الأشْعريّ على أنّ اخْتِيارَ العبدِ لأَفْعاله الاِخْتِيارِيّة مُخْلوقٌ لله تعالى، فهو مضطرٌ فيه، أتى بكلام، غير محتاج إليه عند من يُطالعُ كلامَنا الّذي قرّرنا سابقاً، على دليل الأشْعَريّ. ثمّ إنّه ارْتَكَبَ أُموراً صغبّة، ودخل في مَضائِقَ ١ يَعْسُرُ التّخلُّص منها، حيثُ بدأ في ذلك الدّليل الّذي قدّمْناه للأشعريّ، في الرّدّ على المُعْتَزِلة القَدَرِيَّة، القائلين بِخَلْق أَفْعالهم بقُدُرَتِمُ الخلوقةِ فيهم ١٠ - فقال: اعْلَمْ أن كثيراً من العُلَماءِ اعْتقدوا هذا الدّليلَ يقينيّاً، والبعضُ، الذين لا يعتقِدونَه يقينيّاً، لم يورِدوا على مقدّماته منعاً، يُمْكِنُ أن يُقالَ: إنّه شيءٌ. وقد

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> أضفت جملة "هذا اعتراض" إلى "لسبت بموجودة" في الحاشية أيضاً.

المنسوب لأبي حنيفة التعان. انظر سيسكين، ج ١، ص ٤١٢. ترجمه إلى الإنجليزيّة الأُستاذ حامد الجار ونشرها في مجلّة البيان، ثمّ في شبكة المعلوماتيّة. انظر: http://ccat.sas.upenn.edu/~bvon/pages/fiqh.html

<sup>°</sup> ورد في المخطوطة فوق هذا السّطر كلمات، استمرّت إلى الحاشية اليُسْرى، لم أستطع تفكيك رموزها.

۹۱ سورة مَرْيَم ۹/۱۹.

٩٣ من "أتى بكلام" إلى "فيهم"، أضيفت في الحاشية.

السَّلَف والْخَلَف. وما خالَفَ في ذلك إلّا المُعْتَزِلةُ منَ الجَبْرِيَّة والقَدَرِيَّة، كما أشرنا إليه فيما تقدَّمَ. ومذكورٌ ٢٩ الخلافُ في ذلك بين الأشعريّ والمعتزلة والحُكَما<ء> فقط.

وُقال ابنُ الهُمام الحَنفِيّ فِي الْمُسايَرَة ^ وَشَرْجِها ^ للسّيّد الشّريف الشّافعيّ ^ : ونحن نقول: الحقُّ ما قالَ بعضُ أمَّة الدّين، أنّه لا جَبْرَ ولا تفْويضَ، ولكنْ أمرٌ بينَ أمرَيْنِ، إذ مبنى المبادئ المبادئ القريبَة لأفعال العباد على الاختيار، أي على قدرته واختياره. والمبادئ البعيدة على الإضطرار، أي على عَبْزِه واضْطِراره. فالإنسانُ مُضْطَرُّ فِي صورةِ مُخْتارٍ، كالقَلَم فِي يدِ الكاتِب والْوَتَد فِي شقِّ الحائط، في كلامِ العُقلاءِ، قال الحائط للْوَتَد: لِمَ تَشُقُني ؟ قالَ: سَلْ مَنْ يَدُقُني. انهى.

قلْتُ ٤٠٠ والحاصِلُ أنّ صَدْرَ الشَّريعة في التَّوْضيح، ومن تابَعَهُ منَ المُتَأَخِّرِينَ، لم يرْضَوْا بهذا المذهبِ المَسْوبِ إلى الأشْعَريِّ، واستندوا إلى عباراتٍ إجْالِيَّة وَقَعَتْ غيرَ مُنْفَصِلة في كلام بعضِ السَّلَف، فحكموا بِمُخالَفَتِها لِمَذْهب الأشعريِّ، وجعلوها مذْهبَ الماتُريديّة. بل جعلوها مذهبَ السَّلَف، تَوَهُّماً منهم أنَّ السَّلَف من أهلِ السُّنَّة والجماعة اخْتَلَفَتْ أقوالُهم في ذلك، وليسَ الأمْرُ كذلك، ثمَّ بالغوا، فقالوا: إنّ اخْتيارَ العبدِ وقَصْدَهُ وصَرْفَه لِقُدْرَتِهِ وكَسْبَه غيرُ مَخْلُوقٍ للله تعالى، بالقَصْدِ مِنْهُ تعالى. بل قالوا: ليسَ ذلك لفَّدُوقٍ أصلاً، وأنَّ كَسْبَ العبدِ ليسَ منَ الله تعالى. وعَلَّلوا ذلك، بأنّ هذه الأفعالَ اختيارَ العبد وقصدَه وصرفَه ٥٠ - ليستْ بموجودة، وما لا يكونُ [٨ب] موجوداً، النسَ بمخلوق لله تعالى ليسَ مذا اعتراضٌ على قولهم بأنّ هذه الأفعالَ ليست بمخلوق لله تعالى ليسَ مذا اعتراضٌ على قولهم بأنّ هذه الأفعالَ ليست بمخلوق لله تعالى ليسَ بمخلوق الله تعالى ليسَ العبد العبراطُ على قولهم بأنّ هذه الأفعالَ ليست بمخلوق الله تعالى الله تعالى المنتراضُ على قولهم بأنّ هذه الأفعالَ ليست

٧٩ سبقت هذه الكلمة، كلمةٌ مشطوبة، هي: الكلام.

<sup>^ .</sup> هوكتاب المسايرة في العقائد المُنْجِيَة في الآخرة، لابن الهمام. كشف الظّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦.

<sup>&</sup>lt;sup>^ 1</sup> لعلّه يقصد: المسامرة في شرح المسايرة. كشف الطّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦. <sup>-</sup>

۸۲ هو كمال الدّين محمّد بن محمّد المعروف بابن أبي الشّريف القُدْسيّ الشّافعي، المتوفّى سنة ٩٠٥هـ/١٤٩٩-١٥٠٠م.
کشف الطّنون، ج ۲، ص ١٦٦٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۳</sup> في الأصل: المبادي.

٨٤ القائل هنا هو المؤلَّف، النَّابلسيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۵</sup> أضيفت هذه الجملة في الحاشية، من "اختيار" إلى "وصرفه".

<sup>^</sup>٦ يبدوا أنّ الناسخ اكتشف خطأً فصحّحه بشطب الكلمات التّالية، الّتي جاءَتْ بعد كلمة "تعالى"، وهي: وما علموا أنّ.

فإنْ قُلتَ: فما تقولُ المائريديّة في الأحكام التَّعَبُّديّة؟ قلتُ ٤٠٠: هي ممّا لم يُطَّلَغ على حِكْمتِه من الأحكام الشّرْعيّة. فإنْ قلتَ: فهل الخلافُ بين المائريديّة والأشاعرة حقيقيّ؟

قلتُ: لا شكَّ أنَّ الفريقَيْن مُتَّفِقانِ على نَفْي الغَرَضِيّة، لِقِيام الدَّليل العقليِّ على امْتِناعِها، وعلى جواز تَرَتُّبِ الحِكَم والمَصالِح على أفعاله تعالى، وأقوالله تُرتِّبُ ثَمَراتٍ على مُثْمِرٍ وفَوائدَ على مُفيد. إلّا أنّ الماتُريديّة يقولونَ بتَرَتُّبها على سبيلِ اللَّزوم وعَدَم جوازِ الانْفِكاك، والأشْعريّة يقولون به على سبيل الجوازِ وعدم اللَّزوم. والفعلُ الإلهي الثّابِتَةُ له حِكْمة فصوصة ، يجوزُ عندَهُم، أي الأشعريّة، أنْ تثبّعَه حكمة غيرها، وأنْ لا تتبعه حكمة أصلاً. ومذا الوجه يتقرَّرُ الخلافُ. انتهى. وتمامه مُفَصَّلٌ هناك.

القلت وهذا الخلاف له النفات إلى الخلاف في أنَّ التَّحْسينَ والتَّفْبيحَ، هل هو شرْعِيِّ أو عَقْلِيِّ؟ بمعنى أن العقلَ يُدْرِكُ ذلك، باعْتبار اتصافِ الأفعالِ الإختياريّة للعباد، التي هي آثارُ أفعاله تعالى آلا بالحُسْن والقُبْح، قبل ورود الشَّرْع، وأنَّ الشَّرْعَ مُحَقِّقٌ لذلك ومُلْزِمٌ له. فإذا ترتبَّتِ الحِكمُ والمصالحُ على أفعاله تعالى عند الأشاعرة والماتريديّة، حَسُن بعضُ أفعالِ المُكلَّفينَ وقَبُحَ البعضُ منها، حِكْمة منه تعالى، لأنهم وأفعالهم آثارُ أفعاله تعالى، بعضُ أفعالِ المُكلَّفينَ وقبُحَ البعضُ منها، حِكْمة منه تعالى، لأنهم وأفعالهم آثارُ أفعاله تعالى، أعنال المُعالى وَوَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَفْعَلُونَ ولا اللهُ وأعالكم، أو الذي تعملونه. فالكُلُّ أفعال الله تعالى ومخلوقاتُه. فلا تنفكُ الحِكمة والمصلحة عن أفعال العِباد. فالْحُسْنُ والقُبْح من صفات أفعالهم. فيجوزُ إدْراكُ ذلك بالعقل قبل ورود الشّرْع. وعند الأشعريّ: لا يُدْرَكُ ذلك إلا بالشّرع.

وسَنُشيرُ إلى سَبَب الخلاف [٨٦] في ذلك قُبَيْلَ ذكر الحاصل من هذا الكلامِ جميعِه، وسَنُشيرُ إلى سَبَب الخلوق وعدم تأثُره هو ٢٠ ومسألة الاختيار المخلوق وعدم تأثُره هو ٢٠ مذهبُ جميع أمَّة أهل السُّنّة والجماعة من

القائل هنا هو أبو الحسن على بن محمد الجُرْجاني.

٧٠ القائل هو التّابلسيّ.

٧٦ من "**الاختيارية**" إلى "تعالى" وردت في الحاشية.

<sup>&</sup>lt;sup>۷۷</sup> سورة الصّافّات ۹٦/۳۷.

من وردت ثلاثُ كلماتِ مشطوبة قبل "هو"، هي: الأشعريّ فقط وإنّا.

قال اللاقانيّ في شرح جوهرته: مذهبُ الأشاعرة أنّ أفعالَ الله تعالى ليستْ مُعَلَّلَة بالأغراض والمَصالِح. والغرضُ، ما لأجلِه يصدرُ الفعلُ من الفاعل. ثمّ قال: وذهب الماتريديّةُ إلى امْتِناع خُلُوِ فعْلِهِ تعالى عن المصلحة، ولزومها في جميع أفعاله، غايةُ الأمر، أنّا، لِقِصَر عقولِنا، لم نطّلِعْ عليها في كلّ أفعاله، وذلك لا يوجِبُ بانْتفائها في نفس الأمر.

قال سَعْدُ الدِّين ١٠٠ : وَالْحِقُّ أَنِّ تعليلَ بعضِ الأفعال، سِيَّا الأحكام الشَّرْعيّة، بالحِكَم والمُصالح، ظاهرٌ، كإيجابِ الحُدود والكَفّارات، وتحريم المُسْكِرات وما أشْبَهَ ذلك. والنَّصوصُ أيضاً شاهدةٌ بذلك، كقولِهِ تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ [٧٠] الْجِنَّ وَالإِنْسَ إلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ أو وكقوله تعالى ﴿ وَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ الآية، ﴿ فَلَمَّا لَيَعْبُدُونِ ﴾ أو وَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ الآية، ﴿ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ ٢٠ مِنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكُهَا لِكَيْ لاَ يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ ﴾ الآية. ولهذا كان القياسُ حُجَّة، إلّا عند شِرْدِمَةٍ لا يُعْتَدُ بِم. وأمّا تعميمُ ذلك بأنْ لا يخلُو فعلٌ ما، من أفعاله عن غرض فه حل بحث.

وقال السَّيِّدُ <sup>٧٧</sup>: إنّه تعالى أوجبَ الكمالَ في ذاته وصفاته، وامْتَنَعَ لُحوقُ النَّقْصِ له تعالى، وكمالُه في ذاته وصفاته يقتضي الكمالَ في فاعِليَّتِهِ وأفعالِه، وكَمالِيَّةُ أفعالِه تقتضي مصاحَ ترجِعُ إلى العباد، فلا شيءَ خالٍ <sup>٧٧</sup> عن الجِكُمة والمصلحة، ولا سبيلَ للنُقْصان والاَسْتكمال إليه تعالى، وهو المذهبُ الصّحيح، والحقُّ الصَّريح، الذي لا تشوبُه شُبهَة، ولا تحومُ حولَه رِيبَة، وهو صريحُ مذهب المائريديّة.

مو سعد الدّين مسعود بن عمر بن عبد الله التّفتّزانيّ (١٣١٧هـ/١٣١٦م – ١٣٩٧هـ/١٣٩١م). انظر الدّراسة الوافية عن حياته وشيوخه وأعماله وطلاّبه في مقدّمة الدكتور عبد الرحمن عميرة، محقّق شرح المقاصد، ج ١، ص ٧٥ – ١٢٣

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> سورة الذّاريات ٥٦/٥١.

<sup>&</sup>lt;sup>۹۹</sup> سورة المائدة ۳۲/۵.

الإشارة هنا إلى زيد بن حارثة (ت ٨هـ/٦٢٩م) الذي وهبته له زوجه خديجة، صحابي اعتنق الإسلام مبكّراً، تبنّاه الرّسول وأعتقه، ثمّ عقد له لواء غزوة مؤتة واستشهد في المعركة.

٧١ سورة الأحزاب ٣٧/٣٣.

٧٢ لعلَّه يقصد السّيِّد الشّريف أبا الحسن علىّ بن محمَّد الجُرْجانيّ.

۷۳ في الأصل: خالي.

بالمُتعالى عنِ النُّقْصان. وكما أنّ الدَّلائلَ السَّمْعِيَّةَ طافِحَةٌ بما [١٧] يَشْهَدُ للمَذْهبَيْن، حتى قيل إنَّ أُمَّةً مِنَ الأُمْم لم تكُنْ خاليةً منَ الفِرْقتَيْن، وكذا الأوْضاعُ والحِكاياتُ مُتَدافعةٌ من الجانبيْن، حتى قيلَ: إنّ وَضْعَ الفَرْد على الجَبْر، وضِعُ الشَّطْرَنج على القَدَر.

ومذهبُ أهلِ السُّنَّة، وهو أَقْوَى المذاهب الثّلاثة، بسبب أنّ القَدْحَ في قولنا: لا مترجَّحُ المُمْكُنُ إلّا بمرَجِّح، يوجِبُ انْسِدادَ بابِ إثبات الصّانع، وبسبب أنّه كما قال بعضُ أَتِمَّة الدِّين: أمرٌ نَصَفُ، لا جَبْرُ ولا تَقُويضَ، ولكنّه أمرٌ بَيْنَ أَمْرَيْن. وَبَيانُ ذلك أنّ مبنى المبادئ القريبة لأَفْعال العباد على قُدْرَتِهم واختيارهم، والمبادئ البعيدة على عُجْزهم واضطرارهم. فإنّ الإنسانَ مُضْطَرٌ في صورةِ مُخْتار، كالقلم في يدِ الكاتِب، والوَتَد في شقّ الحائط. ومن كلام بعضِ العُقلاء: قالَ الحائطُ للوتدِ: لِمَ تَشُقُني؟ فقالَ: سَلْ مَنْ يَدُقُني.

فانظر كيف جعل المذاهب ثلاثة، لا أربعة، وجعل مذهب أهل السُّنة واحداً، وقال: إنّه أقوى المذاهب الثّلاثة، ولم يُقَسِّمُه إلى قسمَيْن: مذهب الأشْعَرِيَّة ومذهب المائريديّة، لأنّ الأشعريّة والمائريديّة لا خِلافَ بينهم في هذه المسألة، ومذهبُهم واحدٌ. فإنّهم هم أهلُ السُّنة، وإنّا خالفَهُمُ الجَبْريّةُ المَحْضَةُ والقَدَريّةُ، مُجوسُ هذه الأمّة.

١٥ وكُثُبُ عقائد السَّلَفَ الصَّالحين كلُّها صَريحةٌ فيما ذكَرْنا، وإنّما الخلافُ بين الأشعريّة والماتُريديّة – وكلاهُما أهلُ السُّنّة - في مسائلَ أخرى، غير هذه المسألة.

ووَفَّقَ السُّبْكِيُّ اللهِ منظومةِ نونِيَّةِ بينهُا وجعلَ الخلافَ لَفْظِيّاً، إلّا في خمسِ مسائلَ، لس هذه المسألة منها ٢٠.

ومن جُمُلة <sup>٦٦</sup> تلك المسائل أنّ أفعالَ الله تعالى يجوزُ أنْ تُعَلَّلَ بالحِكَم والمصالح عند ٢٠ الماتُريديّة، خلافاً للأشاعرة.

هو تاج الدّين أبو نصر عبد الوهّاب بن عليّ بن عبد الكافي السُّبكيّ (٧٢٧ هـ/١٣٢٧م- ٧٧١هـ/١٣٦٩- ١٣٦٩- ١٣٦٩م)، مؤلّف "طبقات الشّافعيّة الكبرى". أنظر طبقات الشّافعيّة الكبرى (مقدّمة التّحقيق)، ج ١، ص ٤ – ١٩، والموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٧٤٣.

ووفّقَ السُّبكيُّ ... منها" في الحاشية.

٢٦ كلمة "جملة" أُضيفتْ في الحاشية.

الأَشَاعِرَة، وليسَ العقلُ مِجَرَّدَ آلةِ فَهْمِ الخِطاب، بل هو يَعْرِفُهُ، أي الحُسْنَ، في بَعْضِ الأَّمُورِ الحَسنَة قبلَ السَّمْع، بِلا كَسْبٍ، كَحُسْنِ الصِّدْق النّافِع، أَوْ به، كَحُسْنِ الكَذِبِ النَّافع، ويَعْرِفُهُ فِي بَعْضٍ آخَرَ بَعْدَه، أي بعدَ السَّمْع، كَأَكْثَرِ أَحْكام الشَّرْع.

واعْلَمْ أَنَّ الْمُتنازِعِينَ فِي الْحُسْنِ مُتنازِعونَ فِي القُبْحِ أَيْضاً، وإنَّما تركْنا القُبْحِ منه. انهى. واقْتَصَرْنا على الحُسْنِ لأنَّ الكَلامَ في حُسْنِ المأُمورِ به، وقدْ عُلِمَ حُكُمُ القُبْحِ منه. انهى. وهذه مسْأَلَةٌ أُصولِيّةٌ مُسْتَوْفاةٌ فِي علم الأصول، وإنها غَرَضُنا منها هاهُنا بَيانُ القَصْد والاَخْتِيارِ فِي أَفْعالِ العِباد، وبيانُ أنّ مَذْهَبَ الأَشْعرِيِّ وغيرِه منْ أَهْلِ السُّنَة والجَهاعَة أنّ العبدَ مُخْتارٌ فِي أَفْعالِه، مُضْطَرٌ فِي اخْتِيارِه، ولا جَبْرَ ولا تَقُويضَ، ولكنْ أَمْرٌ بينَ أَمْرَيْنِ، وأنَّ ذلك ليسَ مخصوصاً بأنَّه مذْهبُ الأَشْعَرِيِّ نَعْتاً، وإنّها هو مذهبُ جميع أُمّة أَمْرَيْنِ، وأنَّ ذلك ليسَ مخصوصاً بأنَّه مذْهبُ الأَشْعَرِيِّ نَعْتاً، وإنّها هو مذهبُ جميع أُمّة والْفَرَيِّة، كما هو مذكورٌ في كُتُب عِلْم الكَلام، ومَذكورٌ الْخِلافُ فيها بين الأَشْعَرِيَّة والْمُعاعَة، كما هو مذكورٌ في كُتُب عِلْم الكَلام، ومَذكورٌ الْخِلافُ فيها بين الأَشْعَرِيَّة والْمُعاعَة أَمْل السُّنَة والجُماعة أَنَّ الأَشْعَرِيَّ، رَحِمَه الله تعالى، هو الذي نصَّبَ نفْسَه للرَّدِ على المُعْتَرِلة، وفي والجَماعة أَنَّ الأَشْعَرِيَّ، رَحِمَه الله تعالى، هو الذي نصَّبَ نفْسَه للرَّدِ على المُعْتَرِلة، وفي زمنه ظهرَتْ مذاهبُم وتفرَّقَتْ وانْتَشَرَتْ في النّاس.

اللَّقانيّ في شَرْح جوهرته: تَلَخَّصَ مِمّا مرَّ أَنّ المذاهبَ في الأَفْعال ثلاثةٌ: مذهبُ الجَبْرِيّة المَخْضَة، ومَبْنَى مذهبها أَصْلانِ، أحدُهما أَنّه لا بدَّ لترجيح الفِعْل على التَّرْك مِنْ مُرَجِّح ليس من العبد، وثانيها أنّ الفاعلَ المُخْتارَ لا بُدَّ أَنْ يكونَ عالماً بِتفاصيلِ أحوالِ أفعاله، وتفاصيلُ أحوالِ الأفعال غيرُ معلومةٍ للعبد.

ومذهبُ القَدَرِيَّة، ومبنى مذهبها، أيضاً أَصْلان، أحدُها أَنّ العبدَ، لو لمْ يكُنْ قادراً على فِغْله، لَها حَسُنَ المَدْحُ والذَّمُّ والأَمْرُ والنَّهْيُ، وثانيها أَنَّ أَفْعالَ العِبادِ واقعةٌ على وَفْقِ مقْصودِهِم ودَواعيهم، ولا شكَّ في تَعارُض تلك الأُصول. كما أنَّ الإلْزاماتِ الخطابيّة أيضاً من الجانبين كذلك، فمن جانب الجَبْريَّة أَنّ القُدْرَةَ على الإيجاد صفة كمالٍ لا تليقُ بالعبد الذي هو منبعُ النُقْصان. ومن جانبِ القَدَريَّة أَنَّ أَفعالَ العباد تكونُ سَفَهاً وعَبَثاً فلا تليقُ

٦٢ المتكلّم هنا هو عبدُ الغَنيّ النّابُلُسِيّ.

من "وإنّا نسب" إلى "والجماعة" أُضيفَتْ في الحاشية.

ومتعلِّق الثَّواب آجلاً في العُقْبَى. أي كون الفعل، بحيثُ يستحِقُّ فاعلُه في حُكُم الله تعالى المَدْحَ والثَّوابَ. فإنّ هذا هو مَحَلُّ النِّزاع، لا بمعنى كونه صفةَ كَمالِ كالعلم، أو موافقاً للغَرَض كالعدل، أو مُلامًا للطّبع كالحلاوة، فإنّ ذلك يُدْرَكُ بالعقْل، وَرَدَ به الشّرْعُ أو لا، بالاتفاق.

وقال الأشاعرة: هو، أي الحُسْنُ، بهذا المعنى الأوّل، موجِب الأمر، أي أثرُه الثّابتُ به، فالفعلُ أُمِرَ به، فَحَسُنَ، لا أنّهُ حَسَنٌ فأُمِرَ به. والحاكمُ به، أي بالحُسْنِ، والموجِبُ له، هو الشّرْعُ، ولا دَخْلَ للعقل فيه، وإنّا العقلُ فيه آلةٌ لِفَهْمِ الخِطاب الشَّرْعيّ. ومِنّا، أي من الحنفيّة، من وافقَهُم، أي الأشاعرة، [٦٦] في هذا الرّأي.

وقالتِ المعتزلةُ: أَخُسْنُ مدلولُه، أي مدلولُ الأمر، بمعنى أنّه ثابت قبلَه، وهو دليلٌ عليه. فالفِعْل عندهم: حَسُنَ، فَأُمِرَ به، على عَكْسِ ما عندَ الأشاعِرَة، والحاكمُ بالحُسْن عندَهم ٥٥ والموجِبُ له: العقلُ، ولا دخلَ للشَّرْع في الحُكْم، بل الشَّرْعُ مُبَيِّنٌ للحُسْن في البعض الَّذي لا يُدرِكُ العقلُ فيه الحُسْنَ، ومِنّا، أيْ مِنَ الْحَنفِيَّة، كالشَّيْخ أبي منصورٍ، وكثير من مشايخ العراق، مَنْ وافقَهُم، لا مُطْلَقاً، بلْ في إيجاب ِ المَعْرِفة. فإنَّهُم قالوا: العقلُ حاكمٌ بوُجوب معرِفة الله تعالى، حتَّى قالوا بِوجُوبِ الإيمانِ على الصَّبِيِّ العاقل.

ثمَّ قال مُلاَّ خُسْرو رحمه الله تعالى: واعلمُ أنَّ إفادةَ ما ذُكِرَ هاهُنا وما تُرِكَ منَ الأدِلَّة على المُخْتار حُسْنَ المأْمور به، بالمعنى المُتَنازَع فيه، في غاية الإشْكال. فلا علينا، أنْ نَطْوِيَ عن الاِشْتِغال به، كَشَحِّ ١٦ المقال. والحاكمُ بالحُسْن هو الشَّرْءُ، كما هو رَأْيُ

<sup>&#</sup>x27;° هو مرآة الأصول شرح مرقاة الوصول إلى علم الأصول. انظر كشف الظّنون، ج ٢، ص ١٦٥٧.

ره أضيفت كلمة "مدلول" في الحاشية.

٥٩ أُضيفَتْ: "عندهم" في الحاشية.

لعلّه يقصد "الكشف" لعبد العزيز بن أحمد البخاريّ، وهو أحد شروح "أصول" أبي محمّد عليّ بن شخر الإسلام البزدويّ، فقيه ما وراء النّهر على مذهب أبي حنيفة. تُوفيّ ودُفِن بسمرقند سنة ٤٨٢هـ/١٠٨٩م. انظر أبجد العلوم، ج ٢، ص ٧٣ وج ٣، ص ١١٧.

الله سَمِ، شُمِّ وشِحّ، بالتثليث.

أنّها بالتفسيرَيْن الأَوَّلَيْن عقلِيّان، وأمّا بالتفسير الثّالث، فقد اخْتُلِفَ فيه، فعند الأشْعريّ حُسْنُ الأَفْعَالِ وقُبْحُها شرْعِيٌّ، ولا حظَّ للعقل فيه، وإنّها يُعرف بالأمر والنّهي. وعند المُعْتَزِلَة، الحاكمُ بالحُسْن والقُبْح، هو العَقْل. وعندنا: الحاكمُ بها هو الله تعالى، وهو مُتَعالِ ٥ عن أن يَحْكُم عليه غيرُه. خَلَقَ بعضَ الأشْياء حَسَناً وبعضَها قبيحاً، وأمرَ به – لأنّه كانَ عَسَناً في نفسه، وإن خفي على العقْل جَهَةُ حُسْنه - فأظهره الشّارع بالأمريّة، فيكونُ الحسْنُ من مُداولاته.

وقال ابنُ الهُمام في التحرير وفي شرحه أن لمحمد أمين الحَنَفيّ الحُراسانيّ مَوْلِداً، البُخاريّ مَنْشَأً، المكينُ مَوْطِناً: الحاكمُ، لا خِلافَ أنّهُ اللهُ ربُّ العالَمينَ.

ثمَّ الأَشْعَرِيَّة قالوا: لا يَتعلَّقُ له تعالى حُكُمٌّ بأَفْعالِ المُكَلَّفين قَبْلَ بَعْثة ٥٠ الرِّسول إليهم الله وبُلوغ الدَّعوةِ من الله إليهم، فلا يُحَرَّمُ كُفْرٌ ولا يَجِبُ إيمانٌ قبلَهُا، فَضْلاً عن سائر الأَحْكام.

والْمُعْتَزِلَة قالوا: يتعلّقُ لله تعالى حُكُمٌ بما أَدْرَكَ العقلُ فيه صِفَةَ حُسْنٍ أو قُبْح من فِعْل الْمُكَلَّف.

والْحَنَفِيَّةُ قالوا: للعقلِ صفةُ حُسْنٍ وقُبْحِ لِنَفْسِه وغَيْرِه، وبه يُدْرِكُ العقْلُ حُكْمَهُ تعالى الله الله على العقلَ، إنَّا اسْتَقَلَّ بِبركة بيركة بعض أَحْكَامِه تعالى. انتهى ٥٠٠ بعض أَحْكَامِه تعالى. انتهى ٥٠٠ .

وذكر مُلاّ خُسْرو ٥٠ في كتابه مِرْآةُ الأُصول، شَرْح مِرْقاة الوُصُول ٥٠ ، قال: لا بُدَّ للمأمور بِه منَ الحُسْن، بمعنى كَوْنه – أي المأمور به – مُتَعَلِّق المدح عاجلاً في الدَّنيا،

٥١ في الأصل: متعالى، وهو تصحيف.

<sup>°</sup> ويستى: تيسير التّحرير، انظر كشف الظّنون، ج ١، ص ٣٥٨.

<sup>&</sup>lt;sup>or</sup> هنالك بعض الحروف، قد تكوّن كلمتين غير مقروءتين، في زاوية الحاشية.

<sup>«</sup> سورة الأنعام ٥٧/٦، سورة يوسف ٤٠/١٢، ٦٧.

<sup>°°</sup> بهذه الكلمة تنتهي الحاشية الملتقة حول نصّ الصّفحة، والّتي ابتدأت بكلمتي: "مُلخّصاً قلتُ".

هو محمّد بن قرامز بن خواجه عليّ، عيّنه السّلطان محمّد خان قاضياً للعسكر، ثمّ أصبح قاضياً بمدينة قسطنطينة، حيث صار مفتياً بها سنين كثيرة. تُوفِيًّ سنة ٨٨٥هـ/١٤٨٠م. له مؤلّفات كثيرة، منها: الدُّرَر، وشرحه: الغُرر، وحواشي التّلويخ المطوّل، وغير ذلك. انظر أبجد العلوم، ج ٣، ص ١٢١.

ملخّصاً قلتُ ٢٤ : والحاصلُ أنّ المذاهبَ في اتّصافِ الأفعال الاختياريّة من الكُلْفَة بالحُسْن والقُبْح عند الله تعالى قبل وُرود الشَّرْع، ثلاثة مذاهب في الأصل، وإن تفرَّعَتْ إلى أكثر من ذلك. الأوّلُ: مذهبُ الأَشَاعِرَة، أنّها لا تُوصَف قبل الشّرع مُطْلَقاً. والنّاني: مذهب الماتُريدِيَّة، أنها توصَف بالحُسْن والقُبْح عند الله تعالى، قبلَ الشَّرْع، ويُدْرِكُ العقلُ من بعضَها مَوْصوفاً بذلك، من غير أن يتوجَّبَ عليه حُكْمُها، إذِ الْحُكُمُ قديم، ولا مانِعَ من إدراكِ العقلِ لبعضِ ذلك الحكم القديم، ولكنْ من غير أنْ يصيرَ مُكلَّفاً به بمُجَرَّد الإدراك العقليّ. إذِ الشّرعُ هو الّذي يكلّفُه بذلك، لا العقلُ، كها قال تعالى ﴿وَمَا كُنّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى العقليّ. إذِ الشّرعُ هو الّذي يكلّفُه بذلك، لا العقلُ، كها قال تعالى ﴿وَمَا كُنّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَعَعَثَ رَسُولاً ﴾ أ. والثّالِثُ: مذهبُ المُعْتَرِلة، أنّها توصَفُ بالحُسْنِ والقُبْح عند الله تعالى، قبُلُ الشَّرْع، ويُدْرِكُ العقلُ وَصْفَ بعضِها بذلك، ويتوجَّبُ عليه حُكُمُها بمُجَرَّد العقل، ويُقسِّرونَ "الرَّسُولَ" في الآيةِ بـ"العَقْل". هذا مُلَخَّصُ ذلك، واللهُ أعلمُ به.

وقال ابنُ مَلَكِ ٥٤ في شرح المنار ٤٦: ولا بُدّ للمأموريَّة من صِفة الحُسْنِ ضَرورَةَ، لأنّ ٤١ الآمِرَ، وهو الشَّارِعُ، حَكيمٌ على الإطلاق، ولا يليقُ بالحِكْمَةِ طَلَبُ ما هو قبيحٌ، كما قال اللهُ تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ ﴾ ٢٠.

وَاعْلَمْ أَنَّ الْحُسْنَ والْقُبْحَ يُطْلَقُ على الله مَعانِ <sup>23</sup>. الأوّلُ: كَوْنُ الشّيء مُلامًا <sup>0</sup> للطّبع او مُنافِراً له، كالفَرَح والغَمّ. الثّاني: كونُ الشّيء صِفَةَ كمالٍ وصفةَ نُقْصان، كالعِلْم والجَهْل. الثّالث: كَوْن الشّيء مُتَعَلِّق المدْح والذَّمّ، كالعِبادات والمَعاصي. ولا خلاف بين العُلَماء،

أَ من "ملخّصاً قلتُ" إلى "أحكامه تعالى. انتهى." أُضيف في الهوامش من حول النّص، ولعلّ مُقَدّم هذا التلخيصَ هو عبد الغني النّابلسيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٣</sup> في الأصل: يتوجّه.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> سورة الإسراء ١٥/١٧.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> هو عزّ الدّين عبد اللطيف بن ملك المتوفّى حوالى سنة ٨٨٥هـ/١٤٨٠م. انظر كشف الظّنون، ج ٢، ص ١٨٢٥.

أن شرح كتاب المنار في الأصول، انظر: الشّقائق النّعانيّة، العقد المنظوم، ج ١، ص ٣٠.

٤٧ في الأصل: ان.

<sup>&</sup>lt;sup>٤٨</sup> سورة الأعراف ٢٨/٧.

٤٩ في الأصل: معاني، وهو تصحيف.

<sup>°</sup> في الأصل: ملايما.

من غيرِ اختيارٍ، غايةُ الأمرِ أنّ الحيوانَ المؤسومَ بالاختيارِ في مخالفةِ الطّاهر للباطن، أشبَهُ شيءٍ بلُعبَةِ الخَياليّ فإنّ الجاهل بأمرها وحقيقة حالها يظهرُ له ببادئ الرَّأْي ٤٠ أنّها تتحرّك وتسكُن وتَسْعَى ويحملُ بعضُها على بعْضٍ، باختيارها، حتى إذا شاهدَ باطنَ الأمرِ، وتحقّقَ أنّ صانِعَها هو الّذي تصدُرُ عنه تلك الأفعالُ، وَجَدَها مَجْبورةً عليها، عاجزةً العجزَ الكاملَ عن إصدار شيءٍ منها، وهذا جبرٌ لا شكَّ فيه.

قلتُ <sup>13</sup>: نعم، لكنّ الجبرَ نوعان: جبرٌ مُطْلَقُ، وهو الجبرُ الحِسِّيُّ الَّذِي نَفَاهُ أهلُ الحقِّ، وقالَ به هؤلاءِ الحَمْقَى، وجبرٌ مُقَيَّدٌ، وهو العقليُّ، وهذا لازمٌ على جميع الفِرَق، حتى على المعتزِلة، القائلينَ بأنّ العبدَ يخلقُ أفعالَ نفسه، لأنّهم، وإن أسْندوها لقُدْرَتِه الحادثة، إلّا أنّهم يقولون: إنّ تلك القُدرةَ مخلوقةٌ لله تعالى، وليست من كَسْبِه الْبَتَّة. وحينئذٍ كلُّ الفِرَقِ أَنَّهم يقولون: إنّ تلك القُدرةَ مخلوقةٌ لله تعالى، وليست من كَسْبِه الْبَتَّة. وحينئذٍ كلُّ الفِرَقِ أَنَّهم عَبْرِيّةٌ فِي المعنى، إلّا أنّ الفَرْقَ بينَ الجَبْرِيْن، أنّ الجَبْرَ الذي قالَ به أهلُ الحق في الأفعال [٥٠] الاختباريّة، إنها يُدْركُه العقلُ فَقَط، دونَ الحسّ.

والجبرُ الّذي قال به الفرقَةُ المُلَقَّبَةُ بالجَبْرِيّة، مُڤْتَضى أُصولِهِم أَنّه يُدْرَكُ بالحِسِّ والعَقْلِ في الأفعال مُطلَقاً – وقد عَلِمْتَ بُطْلانَهُ بالضَّرورَة. انتهى.

وقد أَجْمَعَ أَهِلُ السُّنَّة والجماعة كلَّهُم على أنّ التَّحْسينَ والتَّقْبيحَ شرعيّان، أي مُسْتَفادان اللهُّرع، وإنّا الخلافُ بينهم في أنّه: هل يمكن أن يُدرِكَ العقلُ حُسْنَ بعض الأشياء أو لا؟

فقال الأشْعريُّ: لا يُمكِنُ أن يُدرِكَ العقلُ ذلك قبلَ الشّرْع.

وقال المائريدي: يُمكِنُ ذلك، كما وقع لعُمَر بنِ الخَطّابِ رضي الله عنه، أنّ رأيه وافقَ نصَّ الكتاب في أحْكام إلهيّة شرعيّة، رأى الحقَّ فيها قبل أن يَنْزِلَ حُكُمُ الله تعالى فيها على نصَّ النّبيّ صلّى اللهُ عليه وسلّم، وكِسْرى أنوشِرْوان، ملك المجوس، رَأَى بعقله حُسْنَ العَدْل عندَ خالق النّار الّتي يعبدُها، يُثنيب عليه، فلَزِمَه ولم يتركُه، وهو المتبادَرُ من دوامِه عليه ومبالغيّه فيه، وإن كان محتَمَلاً أنّه لموافقة الغَرَض، فهو خلاف الطّاهر، ونحو ذلك كثير.

أ في الأصل: الرائ.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> لعلّ القائل هنا هو إبراهيم اللقانيّ المالكيّ، صاحب كتاب الجوهرة.

ولا يكفي ذلك في الواجبِ العقليّ عندكم، أي مَعْشَرَ المُعْتَزِلة القَدَرِيَّة ". فإنّ خلافَ الأشعريّ مع المعتزلة القدريّة "مذكورٌ ذلك في أوائل هذا البحث، في كتاب المواقف وشرْحه المذكور. ثمّ قال بعدَه: إذ لا بُدَّ فيه من تأثير القُدرة. انتهى. يعني عند المعتزلة المذكورين.

وأمّا المائريديّة، فإنّهم مع الأشعريّ في عَدَم تأثير القُدرةِ الحادثة، وإنّها الفعل عندهم مَقْدورٌ عادةً، أي يكون ممّا تُقارِنُه القُدرةُ. والاختيار في الجملة كها هو مذهبُ الأشعريّ بعينه. فيكفي على مذهب هذَيْن الإمامين الجليلين من أمّّة أهل السُّنَّة والجماعة صِحّةُ نسبةِ الفعلِ المخلوق للعبد إلى قُدرةِ العبد المخلوقةِ له، واختيارِه المخلوق له.

وبمُقْتضى ذلك يصِحُ أن يُقالَ: للعبد أفعالٌ اختياريّة إجْماعاً من أهل السُّنة والجماعة، من عيرِ فَرْقٍ بين الأشعريّ والمائريديّ، فيصحُّ وصْفُ ذلك بالحُسْنِ والقُبْحِ [٦٥] عَقْلاً وشَرْعاً. وقد وصفَ الله تعالى الأشياء بالحُسْن من أصلِ خلقتها، كما قال الله سُبحانه: ﴿ الله عَنْ مُعَنِعٍ وَكَذلك الله عُنْ مُعَنِعٍ وَكَذلك الله عُنْ مِعْنِ ذلك بالعقلِ غيرُ مُعَنِعٍ. وكذلك إدراكُ قُبْح خِلافِ ذلك يُمْكِنُ أن يَحْصَلَ بالعقل في بعض الأُمور.

وقال اللّقانيّ <sup>٢٦</sup> في شرح الجوهرة <sup>٣٥</sup>، بعدَ إيرادِ نحو الدّليل الّذي ذَكَرَ في التّؤضيح و في شرح المواقف على مذهب الأشعريّ، قال: ولا يخفَى أنّ هذا إنّما يُفيدُ إنْزام المعتزلة القائلين باستقلال العبد وإسناد الفعل إلى قُدْرته واخْتِياره، من غير جَبْرٍ. ولا يُفيدُ أنّ العبدَ لس بموجدٍ لأفعاله.

ثُمُّ قال في محلِّ آخرَ: فإن قُلْتَ: الجبرُ لازِمٌ على مذهبِكُم أيضاً، لأنّكم، وإنْ أثبتُم للعبد كَسْباً، إلّا أنّكم نَفَيْتُم أنْ يكونَ له فيه تأثيرٌ واخْتِراعٌ، ولا شكَّ إذاً في صُدورِ الفعلِ منه،

<sup>&</sup>quot; "القدريّة" أُضيفت في الحاشية.

<sup>&</sup>quot; أضيفت "القدريّة" مرةً أخرى في الحاشية.

٣٧ سورة السّجدة ٧/٣٢.

۱٦٣٠/١٠٤٠ اللاقانيّ، كذا في الأصل، ولعلّ الأصحّ: اللّقانيّ، وهو إبراهيم اللّقانيّ المالكيّ المتوفّى حوالى سنة ١٦٣٠/١٠٤٠- ١٦٣١. كشف الطّنون، ج ١، ص ٦٢٠.

<sup>&</sup>quot; جوهرة التوحيد، وهي منظومة في الكلام للشّيخ إبراهيم اللّقانيّ، وله عليها ثلاثة شروح: كبير وصغير ومتوسّط، واسم المتوسّط: تلخيص التجريد لعمدة المريد.كشف الظنون، ج ١، ص ٦٢٠.

قلتُ 'آ: لكنَّ مَدْحَهُ وحَمْدَهُ على صفاتِه العَليَّة ليس بمدح وحمْدِ يستحقُّ به الثَّوابَ فَلَيْسَ هذا التّوع من الحُسْن هو المُتنازَع فيه، كما سنذكره قريباً. ولو ذكر في الاستشهاد لذلك بعض الفروع الفقهيّة الّتي توصَفُ بالحُسْن وتوصَفُ بالقُبْح، بمعنى استحقاقِ التَّوابِ والعِقاب بدونِ الاختيار، لكان أَلْزَمَ بالْحُجَّة، وذلك كالحُكْم بإسلام الصَّغير تبعاً لأحد والعِقاب بدونِ الاختيارَ للصّغير فيه، وهو حُسْنٌ يُمدَحُ عليه في الدُّنيا، ويُثابُ في الآخِرة، وَالْقَتْلُ خَطاً، لا اختيارَ فيه للقاتل، وهو قُبْحٌ يُذَمُّ عليه في الدُّنيا، ولهذا تَجِبُ فيه الدِّية وَالْقَتْلُ خَطاً، لا اختيارَ فيه للقاتل، وهو قُبْحٌ يُذَمُّ عليه في الدُّنيا، ولهذا تَجِبُ فيه الدِّية على العاقِلَة. والقياسُ أَنْ يَسْتَحِقَّ العِقابَ عليه في الآخرة. ولكنْ، وَرَدَ في الحديث "رُفِعَ على العاقِلَة. والقياسُ أَنْ يَسْتَحِقَّ العِقابَ عليه في الآخرة. ولكنْ، وَرَدَ في الحديث "رُفِعَ عن أُمَّتِي ثلاثٌ: الخَطأُ والنَّسْيانُ وما اسْتُكْرِهوا عليه." والمُرادُ – والله أغمَ -كما قال عن أمَّتِي ثلاثٌ: رَفْع الإثم وعِقاب الآخِرة، وإلاّ، فإنّ هذه الثّلاثَ واقِعة في الدُّنيا، وليسَتْ بمرفوعَة، بمعنى: لا يَسْتَحِقُّ فاعِلُها العِقابَ عليها في الآخرة، وذلك تَقَصُّلٌ منَ الله تعالى على عِبادِه. ولو شِئْنا لَذَكَرْنا فُروعاً فِتْهِيَّةَ كثيرة توصَفُ إلاّ يُسلّمها الحَصْمُ، لأنها ليستْ في مذْهَبِه، مع عدم الاختيار فيها، ولكنْ، رُبًا يُقال: إنّها لا يسلّمها الحَصُمُ، لأنها ليستْ في مذْهَبِه.

وقال في شرح المواقف للسّيّد الشّريف في الإيراد على الدّليل المذكور: وأيضاً، فإنّه، المَّرْعِيَّيْن أي هذا الدّليل، كما ينفي الحُسْنَ والقُبْحَ العقليَّيْن، ينفي أيضاً الحُسْنَ والقُبْحَ الشَّرْعِيَّيْن المُتفَرِّعَيْن، على ثُبوت التَّكْليف، وإذا كان العبدُ مجبوراً، لم يَثْبُتْ عليه التَّكْليف، لأنّه تكليفُ ما لا يُطاقُ، ونحنُ لا نُجَوِّرُه. والحاصل أنّ كونَ العبدِ مجبوراً يُنافي كَوْنَه مُكلَّفاً، فلا يوصفُ فِعْلُه بحُسْنِ ولا قُبْح شرعيٍّ، مع أنّها ثابتانِ عندكم.

وأجاب عنه، بأنّه لا يجبُ عندنا في الواجب الشّرْعيّ تأثيرُ قُدْرة الفاعل فيه، بل يجب ٢٠ أن يكونَ الفعلُ ممّا هو مقدور عادةً، أي، يكون ممّا تُقارنُهُ القُدْرةُ والاختيارُ في الجُمْلَة،

٣٢ القائل هو عبدُ الغَنيّ النّابُلُسِيّ.

ورد هذا الحديث باختلاف بعض الكلمات في كثير من كتب الحديث الشريف وكتب التفسير. "إنّ الله تجاوز عن أمّتي الخطأ والنّسيان وما استُكْرِهوا عليه"، سُنَن ابن ماجة، كتاب الطّلاق، باب طلاق المُكرَه والنّاسي، حديث رقم ٢٠٤٣، وفي الحديث رقم ٢٠٤٥ وردت كلمة "ؤضّع" بدل "تجاوز". ومثالاً على كتب التفسير، انظر تفسير القُرطُبيّ، ج ١، ص ١٨٢، حيث سقطت كلمة "ثلاث".

٣٤ أُضيفت جملة: "كما قال بعض العلماء"، في الحاشية.

ففي كلامِه إثباتُ اخْتيارِ العبدِ من غيرِ تأثيرٍ، ولكنْ، في كلامه [٣ب] نَفْيُ مُجَرَّدِ نِسْبَةِ التَّأثير إلى اختيار العبد الّتي تنْبَني عليها الأحكامُ الشّرعيّة بعد وُرود الشّرْع.

قال في المواقف وشرحِه للسّيّد الشّريف: فَإِنْ قيلَ هذا - أي اسْتِدْلالُكُم على كون العبدِ مجبوراً - نصيبٌ للدّليل في مقابلة الضّرورة، إذ كلّ واحدٍ من العقلاء يعلم أنّ له اختياراً في أفعاله، ويُفرِّق بين الاختياريّ والاضطراريّ منها، فلا يُسْمَع، لأنّه سَفْسَطَةُ باطِلة، ومُكابَرةٌ ظاهِرة. وأجاب عنه، بأنّ الضّروريَّ وُجودُ القُدْرة والاختيار، لا وُقوعُ الفِعل بقُدرته واختياره.

واستدلالنا إنّما هو النّفْيُ الثّاني - أي نَفْيُ وُقوعِ الفِعْل بقُدْرته واخْتياره، لأنّه ردّ على القَدَرِيَّة القائلين بِوُقوع الفِعْل بقُدْرة العبد واختيارِه ٢٩ - دون الأوّل - أي مُجرَّد وُجودِ القُدْرة والاختيار في العبد ٣٠ - فلا يكونُ مُصادِماً للضّرورة. انتهى.

قلتُ "أ: بعد أنْ يصِحَّ نِسْبَةُ الفعْل إلى العبد ظاهراً بسبب اختيارِه المخلوقِ له، بحيثُ يُقالُ عقلاً وشرعاً: هذا فعلُ اخْتيارِيّ، فكيف يصِحُّ أن يُقال عنه بأنّه اضطراريّ؟ ولهذا أَدْرَكَ القَدَريّةُ بعُقولهِم أنّ أفعالَ العبادِ الاخْتياريّةَ بِخَلْقِ العِبادِ، لا بِخَلْقِ الله تَعالى. وإنّا الشّرعُ كَذَّبَهُم في ذلك. وما عُلِمَ عَدَمُ تأثيرِ قُدْرةِ العبدِ واختيارِه في أفعالِه، إلّا بعد وُرودِ الشّرعُ وحُصولِ الإيمانِ والتَّوْحيد. وأمّا قبلَ ذلك، ومع قطع التَّظر عن ذلك، فأفعالُ العباد ليس كُلُها اضطراريَّةً أوِ اتفّاقِيّة، عقلاً وشرعاً، بل فيها الاخْتياريُّ وفيها الاضطراريُّ وفيها الاتفاقُ.

وقال في التَّوْضيح لصدر الشَّريعة: فقولُه إنّ الاتقاقيَّ والاضطراريَّ لا يوصَفانِ بالحُسْنِ والْقُبْح، غيرُ مُسَلَّم. لأنّ كَوْنَ الفِعْل اتَّفاقيّاً أو اضطراريّاً، لا يُنافي كَوْنَه حَسَناً إذاتِه أو والْقُبْح، غيرُ مُسَلَّم. لأنّ كَوْنَ الفِعْل اتَّفاقيّاً أو اضطراريّاً، لا يُنافي كَوْنَه مَسَالًا إذاتِه أو لِمَعْقِه من صِفاتِه، لُحوقُ المَدْحِ أو اللَّهَ بَكُلِّ مَنِ اتَّصَفَ بِه، سَواءٌ كان اتصافُه بها اختياريّاً أو اضْطِرارِيّاً أو اتفّاقِيّاً. ألا ترى أنَّ الله تعالى يُحْمَدُ على صِفاتِه العُلْيا مع أنَّ اتصافَه بها ليسَ باخْتياره؟ انتهى.

<sup>°</sup> ملةُ: "أي نفي ... واختياره"، أضيفتْ في الحاشية.

مملة: "أي مُجرّد ... في العبد"، أُضيفتْ في الحاشية.

<sup>&</sup>quot; القائل هو عبدُ الغَنيّ النّابُلُسِيّ.

قلتُ ١٤٠٠: هذا تقريرُ مذهبِ الأشعريّ في التَّحْسين والتَّقْبيحِ الشَّرعيّ، وهو دليله على ذلك، مع أنّ الأشعريّ ١٨ أَقْبَتَ الاختيارُ الإضطراريَّ. وأَكْتفي بذلك في الفرق بين مذهبه ومذهب الْجَبْرِيَّة. وإذا ثَبَتَ الاختيارُ الاضطراريُّ، كانتِ الأفعالُ به اختياريَّةً منسوبة إلى ذلك الاختيار، ولا يضرُّ الأَفعالَ الاختياريَّة كَوْنُ اختيارِها اضطراريًّا، بحيثُ منسوبة إلى ذلك الاختيار، ولا يضرُّ الأَفعالَ الاختياريَّة كَوْنُ اختيارِها اضطراريًّا، بحيثُ إدْباراً، والجحيءُ ذَهاباً، ونحو ذلك، وهو مُحالٌ، [١٣] لأنّه يلزَمُ منه عقلاً أنْ لا يوثَقَ بشيءٍ، لانقِلابِه إلى ضِدِّه، ويلزم أيضاً عقلاً أنّه لا ينفَدُ مُرادُ الله تعالى في كون ذلك اختياراً، لا اضطراراً. وكونُه اضطراراً أي لا يسلبُ عنه اسمَ الاختيار، بل ولا حقيقة الاختيار، لأنّه يشارك جميعَ الكائنات في حقائقها الّتي هي مُقْتَضى الإرادة الإلهيّة. ولهذا الاختيار، المنقريُّ اختياراً، ونفي عنه اسمَ الاضطرار، في كلامه المذكور، ثمّ حَكمَ عليه بأنّه اضطراريّ. ثم نقَلَ هذا الوصْفَ إلى الغِعْل الحاصِلِ به، فسمّى ذلك الفعل الحاصل الاختيار المذكورِ اضطراريًّا، أي منسوباً إلى الاضطرار. وإنّا هو منسوبٌ إلى الاختيار المذكور.

ثمّ قال: والاضطراريُّ لا يوصَفُ بالحُسْن والقُبْح اتَّفاقاً.

ومُرادُهُ: الفعلُ الاضطراريُّ لا يوصَف بذلك. والفعلُ ليس باضْطراريِّ، وإنها هو اختياريٌّ، والاضطراريُّ هو الاختيارُ، لا الفِعْل، عندَ أهلِ الإِنْصاف. ولو لم نقُلْ ما ذكرُنا، وقُلْنا، كما قال الأشعريُّ هنا: كلُّ الأفعالِ اضطراريَّةُ أو اتفّاقيّة، وليس هناك فعلُّ اختياريِّ، كانَ مذهبُ المُشعريُّ هو مذهبُ الجُبْرِيَّة، والأشعريُّ من أمَّة أهل السُّنة والجماعة.

٢٠ ثمّ قولُه في الدليل المذكور: وإذا وجب عند وجود المرجّح، لا يكون اختياريّاً، لأنّ المرجّح لا يكون باختيارٍه مرادَه المرجّعَ المؤثّرَ، وهو اختيارُ الله تعالى، ولهذا قال: لأنّ المرجّعَ لا يكون باختياره، أي لا يكون بتأثير اختيارِ العبدِ.

٢١ القائل هو عبدُ الغَنيّ النّابُلُسِيّ.

٢٨ "الأشعري" أضيفت في الحاشية.

على ظواهر الأمور، وهي الأعراضُ المحسوسة للتّفس، لا على تلك الأمور الاعتباريّة الّتي هي غيرُ موجودةٍ إلّا بالاعتبار العقليّ، فإذا غفَلَ العقلُ عن اعتبارها فُقِدَتْ، خصوصاً والاختيار هو مناطُ التّكليف شرعاً: أمراً ونهياً، وهو الحُجّةُ على المُكلَّفين، فهو موجودٌ، لا معدوم.

واعلم أنّ أصلَ الخِلاف في ٢٠ هذه المسألة ٢٠ ابتدأه صدرُ الشّريعة في كتابه: التَّوْضيح لشرح التّنقيح في مبحث الحَسَنِ والقَبيح من أُصول الفقه ٢٠. قال في الاستدلال لمذهب الأشعريّ، على أنّ حُسْنَ الأفعال الاختياريّة الّتي تصدُرُ من المكلَّفين، وقُبْحَها، لا يُدْرَك إلّا بالشَّرْع عنده ٢٠، كما ذكر ذلك أيضاً في المواقف وغيرها من كتب علم الكلام.

إِنَّ فاعلَ القبيح لا يخلو من أن يكون متمكّناً من تركهِ أوّلاً، فإنْ لم يكنْ متمكّناً ففِعله الشّطراريّ، لأنّ التَّمكُن من الفِعل، مع عدم التّمكن من التَّرك، لا يكون باختياره. إذْ لَوْ كان، نتكلّمُ في ذكر الاختيار أنّه باختياره أم لا [٢ب]، فإمّا أن يتسَلْسَلَ، أو ينتهي إلى الإضْطرار. وإن كان متمكّناً من تركه، ففعله إنْ لم يتوقّف على مرجّح يكون اتفاقيّاً، وهو لا يوصَفُ بالحُسْن والقُبْح اتفاقاً، وأيضاً يكون رُجُحاناً من غير مرجّح، وهو مُحال. وإن توقّف على مرجّح يُعْسَب وجودُ الفعل عند وجودِ المرجّح، لأنّا فرَضْناه مرجّحاً تامّاً، أي الجملة ما يتوقّف على مرجّح يُعْسَب فلو لم يجبِ الفعل مع هذه الجملة، فصدورُ الفعل مع هذه الجملة تارة، وعدمُ صدوره أخرى، يكون رُجُحاناً من غير مرجّح، ولأنّه، لو لم يجب، حينئذ يُمكِن عدَمُه، لكِنّ عدَمَه يوجِبُ رُجُحانَ المرجوح، وهو أشدُّ امْتِناعاً من رُجْحانِ عيند وجود المرجّح، لا يكون اختياريّاً، لأنّ المرجّح لا يكون أحدِ المسلسل أو إلى السلسل أو إلى الخيار، والنسلسل باطِلٌ، فيثبُتُ أنّه اضطراريّ، والاضطراريّ لا يوصَفُ بالحُسْنِ

والقُبْحِ اتَّفَاقاً. انتهى كلامُه.

٢٣ الكلمتان: "الخلاف في"، أُضيفتا في الحاشية.

٢٤ في الأصل دامًا: المسئلة، ولن أشير إلى ذلك فيا بعد.

٢٥ هو: التوضيح في حلّ غوامض التّنقيح.

٢٦ جملة: "على أنّ ... عنده" أُضيفت في الحاشية.

الله. وعليه، أي على ثُبوت الحال، أو على كَوْن القَصْد حالاً، جَمْعٌ منَ المُحَقِّقين، منهمُ القاضي أبو بكر ''، وإمامُ الحَرَمَيْن أوّلاً، وجَوَّزَه صَدْرُ الشَّريعة''. انتهى كلامُه.

قُلْتُ ١٠ ، قُولُّه: أو عَلَىٰ كَوْنَ الْقَصْدَ حَالاً ، لَيْسَ مِمّا يَنْبَغِي ، فإنّ القَاضِيَ أَبَا بَكْرٍ ١٠ وإمامَ الحرمين ، لم يقولا: إنّ القَصْدَ حَالٌ ، وإنّا قالا بِشُوت الحالِ فقط، كما قدّمْناه عن شرح الحرمين ، لم يقولا: إنّ القَصْدَ حَالٌ ، وإنّا قالا بِشُوت الحالِي فقط ، كما قدّمُناه عن شرح المواقف وفي غيره مِنْ كُتُب علم الكَلام.

وقال في تقسيم العَرَض من شرح المواقف: وهو – أي العَرَض – إمّا أن يختصّ بالحيّ، وهو الحياة وما يتبعها من الإدراكات بالحواسّ ومن غيرها، كالعلم والقُدْرة والإرادة والكَراهَة والشّهْوة والنّقْرة وسائر ما يتبع الحياة. انتهى.

قلتُ '': وإنّا الاختيارُ والقَصْدُ والكَّسْبُ والصَّرْفُ كَيْفِيّاتٌ نفسانيّة، كالخوف والرّجاء والقَبْض والبَسْط [٢٦] والحُزْن والفَرَح، إلى غير ذلك مِمّا يَعْرِض للنّفْس، ممّا تُحِسُّ به النّفس، ولو كان مجرّدَ اعتبارٍ وإضافةٍ لَمَا أحسَّتْ به النّفسُ، كالأُبُوَّة والبُنُوَّة والفَوْقِيّة والتَّحْتيّة ونحو ذلك من الاعتبارات والإضافات الّتي تُدرَك بالعقل فقط، لا بالحِس، وفرقٌ بين ما يُدرَك بالعقل فقط '' وما يُدرَك بالحسّ.

نعم، هذه الأفعال التفسانيّة الّتي تتكيّف بها النّفس هي مصادرُ لها إيقاعاتٌ يُطلَقُ عليها المَصْدَر، ابتداءً، بحسب الوضع، ولكنّها غير مُرادَةٍ هنا، لأنّها أموزٌ عقليّة اعتباريّة، والمقصود هو الأمر الوُجوديّ، وهو الحاصل من معاني تلك المصادر، لأنّ الشّرْعَ مبنيٌّ

الباقِلاّنيّ.

الشهر عُبَيْد الله بن مَسْعود المَخبوبي البُخاريّ الحَنفيّ، المُتَوَفَّ سنة ٧٤٧هـ/١٣٤٦م، مؤلِّف كتاب: تنقيح الأصول، الذي كتب له شرحاً أسهاه: التوضيح في حلّ غوامض التنقيح. ثمّ إنّ العلاّمة سعد الدّين مسعود بن عُمر التفتزانيّ (ت ٧٩٢هـ) كتب شرحاً للتوضيح، أسهاه: التلويح في كشف حقائق التّنقيح. أنظر كشف الطّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

۱۸ القائل هنا هو مؤلف الكتاب، عبدُ الغَني النّابُلسِي.

١٩ الباقلاّنيّ.

<sup>·</sup> يعنى أبا الحسن علىّ بن محمّد الجُرْجانيّ.

أ القائل هو عبدُ الغَنيّ النّابُلُسِيّ.

٢٢ مِن: "لا بالحسّ وفرق" إلى " بالعقل فقط"، أُضيفت في الحاشية.

قال السّيّد الشّريف في شرح المواقف: وأبو هاشم من المعتزلة، وهو أوّل من قالَ بالحال. انتهى.

وعرّفوه أ بأنّه صِفةٌ لموجودٍ، لا موجودة ولا معدومة.

ثمّ قال السّيّد \( الله في السّرح المذكور \( الله فقولُنا في تعريفه: صِفَةُ، لأنّ الدّواتِ، وهي الأُمور القائمة بأَنفُسِها، إمّا موجودة أو معدومة، لا غير، إذ لا يُتَصَوَّر تَحَقُّقُها تبعاً لغيرِها، فلا تكون حالاً. وقولُنا: لا فلا تكون حالاً. وقولُنا: لا موجودة، لتَخرُّح الأغراض، فإنّها مُتَحقّقة باعتبار ذَواتِها، فهي من قبيلِ الموجودِ دونَ الحال. وقولُنا: ولا معدومة، لتخرُّح السُّلوب الّتي يتّصف بها الموجود، فإنّها معدومات، لا أحوال.

ا وقال في تعريف العَرَض: أمّا تعريفُه، عندَنا، فهوجودٌ قائمٌ بِمُتَحَيِّز. ثمّ قسّمَ العَرَض إلى أقسام ذكر منها الكيفيّاتِ، فقال في تعريف [١ب] الكيْف إنّه عَرَضٌ لا يقتضي القِسْمةَ واللاّقِسْمةَ اقْتِضاءَ أوّليّاً.

ثمّ قسّم الكَيْف إلى أربعة أقسام: الكَيْفِيّات المحسوسة، والكيفيّات التقسانيّة، والكيفيّات الختصّة بالكمّيّات، والكيفيّات الاستعداديّة. ثمّ ذكر من أنواع الكيفيّات الاستعداديّة. ثمّ ذكر من أنواع الكيفيّات النفسانيّة: الإرادة. وعلى هذا جميعُ كتُب عِلْم الكلام. فالإرادة عَرَضٌ موجود، وليس بحال. فما ذكره ابن الهُمام اله في التحرير أو تَبِعَه شُرّاحُه ممّا لا ينبغي القول به، وعبارتُه: فإنْ كان القصدُ ما الله عَلْم أي وَصْفاً غيرَ موجودٍ، ولا مَعْدوم في نفسه، قامًا بموجودٍ، فليس الكَسْبُ بِخَلْق، إذ هو إخراجُ الموجودِ منَ الْعَدَم إلى الوجود. فلا يلزَمُ إثبات خالقٍ غيرِ الكَسْبُ بِخَلْق، إذ هو إخراجُ الموجودِ منَ الْعَدَم إلى الوجود. فلا يلزَمُ إثبات خالقٍ غيرِ

ا أي الحال.

ا يعنى: السّيّد الشّريف.

<sup>&</sup>quot; يعني: شرح المواقف.

ا هو كمال الدّين محمّد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السّيواسيّ، المعروف بابن الهُمام، كان حنفيّ المذهب (٧٩٠هـ/١٣٨م- ١٤٨هـ/١٤٥٦م). الضّوء اللامع، ج ٨، ص ١٢٧-١٣٢، والفوائد البهيّة، ص ١٨٠.

ا هو كتاب التّحرير في أصول الفقه. كشف الظّنون، ج ١، ص ٣٥٨.

الله ورد في الحاشية ما يلي: والإرادة هي القصد إذ لا فرق بينها لُغةً.

واسطة بين النّفي والإثبات في شيءٍ منَ المَفهوماتِ ضرورةً واتّفاقاً، فإنْ أُريدَ نَفْيُ أنّه لا واسطة بين النّفي والإثبات، وقُصِدَ إثباتُ واسطةٍ بينها، فهو سَفْسَطَةٌ باطِلةٌ بالضّرورة والائتفاق، إلى آخر ما بَسَطَه من الكلام في هذا المقام.

ثُمَّ قال في آخره: واعلَمْ أنّ المباحثَ المتعلِّقةَ بشُوت المعدوم والحال، أحْكامٌ فاسدة، مبنيّةٌ على أُصولِ باطلة. فلذلك أَعْرَضْتُ عن الإطناب فيها وتضييع الأوقات في توجيهاتها. انتهى.

والحال كما ذكره القُوشْجِيّ في شرح التَّجريد ، لا موجودٌ ولا معْدوم، وهو واسطةٌ بين الوجود والعَدَم ، أثْبَتَه إمامُ الحَرَمَيْن أوّلاً، والقاضي أبو بكرٍ الباقِلاّنيّ وأبو هاشمٍ وأتباعُه.

هو كتاب المواقف في علم الكلام لعضد الدّين الإيجيّ الذي تُوفيّ في السّجن سنة ٧٥٦هـ/١٣٥٥م. وما زال هذا الكتاب يُدرَّس في الأزهر الشّريف. وقد ترجَم الجزءَ الأوّل منه إلى اللغة الألمانيّة مع تعليق واف، العلاّمة يوسف فان إسّ، وصَدَر كتابه عن دار النّشر فرانس شتاينر في مدينة فيسبادن سنة ١٩٦٦. انظر عن عضد الدّين الإيجي الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ١٠٢٢.

هو علاءُ الدّين عليّ بن محمّد الْقُشْجيّ ، عالم فلك ورياضيّات، ولد في سمرقند وتُوفِي في إستنبول، في الخامس من شعبان، سنة ٨٧٩ هد/ ١٩ كانون أوّل، سنة ١٤٧٤م. خَلَفَ عليّ القُشْجيُّ قاضي زاده الرّوميَّ على إدارة مرصَد النّجوم في سمرقند. عملَ مدرّساً للعلوم في مدرسة آياصوفيا في إستنبول، وبقي هناك حتّى وفاته. ألفَ شرحاً لكتاب تجريد الكلام لناصر الدّين الطّوسيّ (ت ٢٧٢هـ/١٢٧٤م). من أهم كتبه: رساله في الهيئة ورسالة في الحساب باللغة التَّركية، تُرْجِمتا إلى العربيّة بعنوان: الرّسالة الفَتْحِيَّة والرّسالة المُحمّديّة. انظر الموسوعة الإسلامية، ج ١، ص ٣٩٣.

<sup>°</sup> تجريد الاعتقاد، لنصير الدين الطوسيّ (ت ١٧٢هـ/١٢٧٤م). انظر الموسوعة الإسلامية، ج ١٠، ص ٧٤٨. آ "وهو ... العدم"، أُضفَفُ في الحاشية.

هو ضياء الدين أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجؤينيّ (ت ٤٧٨هـ/١٠٥٨م). بروكلمان،
 ج ١، ص ٣٨٨، والملحق، ج ١، ص ٥٣٥، والموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٢٠٥.

مو أبو بكر محمّد بن الطّيّب بن محمّد بن جعفر الباقلانتي (ت ٤٠٣هـ/١٠١٣م). سيسكين، ج ١، ص ٦٠٨ –
 ٦١٠.

هو عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبّائيّ (ت ٣٢١هـ/٩٣٣م)، أحد أعلام المعتزلة، تتلمذ على والده (ت ٣٠٦هـ/٩١٥ م.)، اشتهر بنظريّاته عن "الأحوال". الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٢٥ وطبقات المعتزلة، ص ٢٠٩٤.

## [صفر ب] بسم الله الرّحمن الرّحيم

الحَمْدُ للله على كلّ حال، والصّلاة والسّلام على سيّدِنا محمّدٍ وصَعْبِهِ وَالْآل. أمّا بعد:

فيقول مولانا وسيّدُنا العلاّمةُ المُحَقِّق، والفَهّامةُ المُدَقِق، عرّرُ المعقول، ومقرّرُ المنقول، العارفُ بالله تعالى، سيدي الشّيخُ عبدُ الغَنيّ الحَنَفيّ، الشّهيرُ نَسَبُه الكريمُ بابن التّابُلُسِيّ، أخذ الله بيده، وأمدَّه بَدَده، هذه رسالةٌ سمّيتُها: تحقيق الانتصار في اتقاق الطّأبُعييّ والماتُوبِيّ على خَلْقِ الاِخْتيار لله عمِلتُها في بيان مَذهَب السَّلف الصّالحين، من التّابعين وتابعي التّابعين، والأبَقَة المُجتهدين، من أهل السُّنَة والجماعة، أدام الله تعالى الجماعة، أدام الله تعالى المُحرّف قدرة العبد الحادثة واستطاعتِه المَخْلوقة فيه، إلى أيّ طَرَفِ كانَ تقديرُ الله عليه أزلاً، من الخير أو الشَّرّ، أو النَّفْع أو الضَّرّ، وبيانِ أنّ ذلك الاختيارَ في العبدِ والقَصْد والكَسْب والصَّرْف، كلُّ ذلك أمورٌ عَرَضِيَّة، موجودة كوجود الأعراض النَّفْسانيّة، بَخَلْق والكَسْب مَحْرَد أُمورٍ إضافيّة، ولا اختيارُه وقصدُه وكشبُه وصَرْفُهُ اعْتباراتٍ مَحْرَضةً وكا زعمَ ذلك بعضُ العُلَهاء من المُتَأَخِّرين، وصرَّحَ بأنّ تلك أمور لا مَوْجودة ولا مَعْدومة، وأنّها بمعنى الحال.

قال السّيّدُ الشّريف في شرح المواقف : الحالُ هو الواسطة بين الموجود والمعدوم، وبُطلانُه ضَروريّ لمّا عرفتَ [1] أنّ الموجودَ حالُه تَحَقَّق، والمعدومَ ما ليس كذلك، ولا

من: "سميّتها" إلى ا"الاختيار" جاءتْ في الحاشية.

اعتمد المحقق على المخطوطة المحفوظة بالمكتبة الطّاهريّة، رقم ٧٦٠٥، ورقة ١١ إلى ٢٥ب، بخطّ محمّد بن الحاجّ إبراهيم الدَّكُذُكجي (ت ١٧١٨/١١٣١؛ انظر هامش رقم ٢٠٤ هنا). ألخط جليّ ومقروء في مجمّله، إلّا أنّه صعب القراءة في بعض الإضافات المحشورة في الهوامش. أمّا الهوامش هناك، فهي إيضاحات تابعة للنّص، ولذلك أُدْمِجَتْ هنا فيه. إنّ عدد الأسطر في الصّفحات يتراوح بين ثمانية عشرَ وثلاثة وعشرينَ سطراً، ويصل أحياناً إلى ستّة وعشرين (ورقة ١٨] وحتى إلى سبعة وعشرين سطراً [ورقة ١٦].

هو أبو الحسن عليّ بن محمّد الجُرْجانيّ (ت ٨١٦هـ/١٤١٣م) متكلّم أشعريّ وفيلسوف. من أشهر كتبه: التّعريفات، وشرح المواقف (لعصُد الدّين الإيجيّ، ت ٧٦٥هـ/١٣٥٥م). ذُكِرَ في كشف الظّنون، ج ١، ص ١٢.

## تحقيق الانتصار

في اتقاق الأشعريّ والمائريديّ على خلق الاختيار

للشّيخ عبد الغنيّ الحنفيّ ابن النّابلسيّ

تحقيق

إدوارد بدين

مجبوراً منك؟ فهل يكون له أن يقول: فعلتُ ما فعلتُ لإرادتك وكثبك إيّاه؟ فإنّ زيداً فعله باختياره وإرادته، لا لأجل إرادتك وكثبك. فلا يُتَصَوّر فيه الجبر، فكذا فيما نحن فيه. وبما ذكر يبطُل احتجاجُ كثير من الفُسّاق بالقضاء والقدر والعلم والإرادة، لفسقهم، إذ ليس شيء من ذلك المسلب قدرة العزم والكسب حتى يصحّ الاحتجاج من الفاسق به على ما أوقع نفسَه فيه. بل هو الجاني بذلك العزم المصمّم الكائن منه بإقدار الله تعالى إيّاه، بجري عادته، كلمة (كذا) المحمّم التّكليف المرّد، كما مرّ.

هذا ما تيستر لي جمعُه، وبالله العصْمة والتوفيق، وبيده أزِمّةُ التّحقيق، وأحمَدُ الله على الاختتام، والصّلاة على رسوله محمّد خير الأنام، وعلى آله وصحبه أجمعين، قد وقع الفراغُ حمنه> وقتَ العصر من العُشْر ١٥٩ الأوّل من العَشْر ١٦٠ الأُول [٢٧٦] من السُّدْس الأوّل من النّصف الثّاني من العُشْر ١٦٠ العاشر من العقد الثّالث من العُشْر ١٦٠ الثّاني من الألف الثّاني من الهجرة النّبويّة، على صاحبا أكمل التّحيّة.

حرّره مع العصر محمّدٌ المشتهر بقاضي زاده الإسْبِريّ، عُفِيَ عنها (كذا)، سنة ١٣٠ في غُرّة رجب المرجّب. تُمّمت.

وبعده حرّره الفقير السّيّد ملا محمّد (...) ١٦٣ بحسن قاضي زاده الإسْبِريّ، في سنة ١٥٠ إحدى وثلاثين ومائة وألف، في غُرّة ربيع الآخر.

۱۰۰ في الحاشية: **متعلّق بقوله احتجاج.** 

١٥٨ في الحاشية: ولا شيء باعتبار عمل الفعل، بل له تصرّف في ملكه كيف يشاء.

١٥٩ في الحاشية: بضمّ العين.

۱۹۰ في الحاشية: **بفتح العين.** 

الما في الحاشية: بضم العين.

١٩٢١ في الحاشية: بضمّ العين.

١٦٣ كلمة غير مقروءة، لعلَّها: المشتهر.

تَبَعاً ١٥٠ فلا، بل يكون اختيار الفعل المقصود اختياراً لنفسه ضمناً وَالْتِزاماً يشهد له الواجد إنْ وَعَى التّاني بأنّ التّرجيح ١٥٠ بلا مرجِّح جائز عند المتكلّمين في الفاعل المختار، وإنّا المتمنّع ١٥٠ الترجيح بلا مرجِّح، فيجوز أن يتعلّق العزم المذكور بشيء بلا مرجِّح وداع، كما حقّقه ١٥٥ الفاضل حممّد> البركويّ.

و اعكم أنّ المراد بالقضاء والقدر إمّا خلق الفعل، وإمّا حكم الله تعالى بوقوع ذلك الفعل، كما فسّره الإمام عليّ رضي الله تعالى عنه، وهو إمّا [٧٥] أن يرجع إلى صفة الكلام أو يرجع إلى صفة العلم، والأوْجَهُ أنّ القضاء يرجع إلى العلم بأن يُقال: القضاء عبارة عن علمه تعالى أزلاً بوجود الأشياء على ما هي عليه بما لا يزال، وقدَرُه إيجادُه إيّاها على وجه يطابق تعلق العلم بها. كما أنّ قضاء الله تعالى عند الأشاعرة، هو إرادته الأزليّة المتعلّقة بالأشياء على ما هي عليه في الأزل، وقدرُه إيجاده إيّاها على قدرٍ مخصوص وتقديرٍ معيّن في ذواتها وأحوالها، وكون أفعال العباد بعلم الله تعالى وإرادته وتقديره وكثيه في اللّوح لا يستلزم كون صدورها من العباد بالجبر، إذ لا تأثير للكلام ولا للعلم في إيجاد الأعمال. فأحرى أن لا يسلبا ذلك العزم المصمّم كما لو كُنْتَ حاسباً لسير الشّمس والقمر، فعلِمْتَ من طريق الحساب قبل يوم كذا، أنّ يوم كذا يكون يومَ كسوف، فلمّا جاء يومُ كذا، وقع من طريق الحساب قبل يوم كذا، أنّ يوم كذا يكون يومَ كسوف، فلمّا السّابق وإخبارك هو الذي أثر في وجود <ه>؟ لا سبيل إلى أن تظنّ ذلك. كذلك ما يقع على وفق العلم القديم، لا يؤثّر في وجوده إنمّا بكسب العبد مختاراً فيه.

غايةُ [٧٥ب] الأمر أنّ الله جلّ وعلا له كمال العلم، فكان علمُه محيطاً بكلّ ماكان وما يكون، وذلك لا يسلبُ الفاعلين اختيارَهم، عند الفعل، وعزمَهم عليه. وكذا لو كنتَ مردتَ جميعَ ما يفعله زيد يوماً من الأيّام وكتبته في قرطاس، فهل يكون زيدٌ في فِعْلِه

١٥٠ في الحاشية: كما إذا أردنا أن نصلّي فصلّينا، فإنّ إرادة الصّلاة كانت تبعاً للصّلاة (في الأصل: الصّلاة)، فلا تقتضي تلك الإرادةُ إرادةَ أخرى، بل يكون إرادة الصّلاة المقصود<ة>، إرادة لنفسها ضِمْناً.

أما في الحاشية: يعني تختار أنّ العزم يتعلّق بالفعل المخصوص بلا مرجّح، وقولكم التّرجيح بلا مرجّح غير جائز، قلنا، نحن معشر المتكلّمين، نُجُوّزُه في الفاعل (في الأصل: الفاعيل) المختار.

الماشية: على وزن التَّفعّل.

١٥٥ في الأصل: حقيقه.

معشرَ الأشاعرة، فلم يكن تعلّقها بالفعل إلّا على غير ما ذكرتم: إمّا بالتأثير أو بيّنوا له معنى معشرَ الأشاعرة، فلم يكن تعلّقها بالفعل إلّا على غير ما ذكرتم، فالمقتضى بوجوب تخصيص المنتخص النتصوص بأفعال العباد لُزوم الجبر المحض، المستلزم لبطلان الأمر والنّهي، ولا يدفعُه تعلَّق بلا أثر فيه، تقدير أن لا أثرَ في الفعل بقدرة المكلَّف المحالات بالأمر والنّهي، ولا يدفعُه تعلَّق بلا أثر فيه، لبناء اللّزوم على نفي أثر القُدْرة الحادثة. والجبر باطل، وملزوم الباطل، باطل. ولهذا خرج جهاعة من محققي المتأخّرين من الأشاعرة، بأنّ قائل كلامهم هذا، أي قولهم: إنّ قدْرة العبد [٤٧٤] تتعلّق بالفعل، لا على وجه التّأثير، يؤدّي إلى الجبر، وأنّ الإنسان مضطرّ في صورةٍ مُخْتار، لوقوع الفعل على وفق اختياره في غير تأثيرٍ لقدرته المقارنة له. انتهى مُلخّصاً مع بعضٍ من الشّرح. ولأجل خفاء كَسْب الأشعريّ، ضُرِب به المثل، فقيل: أخفي من كسُب الأشعريّ.

ولو قيل، على ما أفرده أن ابن الهمام، إنّ الكسب بمعنى العزم المصمّم في الأمور الموجودة في القلب، فإذا كان من العبد بإقدار الله تعالى يلزم أن يكون العبد مريداً لذلك العزم، فينئذ المنزم الدّور أو السّلسل المنه في الأمور الموجودة أن في الخارج، وهو باطل ويلزم أن الرّج بلا ترجيح أيضاً عن الأوّل، بأنّ العزم المصمّم إن كان قصداً واجباً له، فلا بدّ من عزم مُغاير له، سابق عليه أن اللّفرورة. وأمّا إن كان

١٤٢ في الحاشية: أي بإخراج أفعال العباد، والاختياريّة منها.

١٤٣ في الحاشية: متعلّق بالمكلّف.

في الحاشية: فلا يصح على مذهب الأشاعرة أن يُقال: لا جبرَ ولا تقويض، ولكن أمرين، إذ مالَ كلامُهم إلى الجبر.

الأصل: للخصا، وهو تصحيف..

١٤٦ في الأصل: فرده.

<sup>..</sup> ۱٤۷ في الأصل: فح.

١٤٨ في الأصل: لتس، وهو تصحيف.

١٤٩ في الأصل: الموجود.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵۰</sup> في الحاشية: عطف على قوله: يلزم يكون المعنى أنّ تعلَّق العزم بالفعل المخصوص به إن لم يكن له مرجّح، يلزم الترجُّح بلا مُرجِّح، وإلّا فإن كان من خارج [من] (كلمة زائدة) العبد يلزم الإيجاب، وإن كان من نفس العبد تنقّل الكلام إليه أنه بالاختيار أو بالاضطرار، فيلزم الدّور أو الـتس (؟كذا، ولعلّه يقصد: التّسلسل) أو الإيجاب.

١٥١ في الحاشية: وهو عزم إيجاب

المسايرة ١٣٠٠، نقلاً عن حُجّة الإسلام، إنّ الحركة مثلاً، كما أنّها وصفُ العبد ومخلوقة للرّب سبحانه، لها أيضاً نسبة إلى قُدْرة العبد، فسُمّيت باعتبار تلك النّسبة كَسْباً ١٣٠٠. وليس من ضرورة تعلّق القُدرة بالمقدور أن يكون بالاختراع، الذي هو خاصّيتها فقط. إذ قدرة الله تعالى متعلّقة في الأزل بالعالم، ولم يحصل الاختراع بها إذ ذاك، وهي عند ولاختراع على متعلّق به نوع ١٦٠ آخر من التّعلّق، فبطُل أنّ القدرة مختصّة بإيجاد المقدور، ولم يلزم الجبر المحض، إذ كانت الحركة ١٦٠ متعلّق قدرة العبد، داخلة في اختياره. هذا حاصل ما ذكره حجّة الإسلام. ثمّ أورد ١٦٠ عليه حيث قال: ولقائل أن يقول قولكم، يا معشر الأشعريّة، [٤٧٤] إنّها، أي الحركة الاختياريّة تتعلّق ١٦٠٠ بالقدرة، لا على وجه التأثير فيها، وهو الكسب ١٣٠، مجرّد ألفاظ لم يحصّلوا لها معنىً. ونحنُ إنّها نفهم ايحاده.

وقولكم بأنّ القدرة الحادثة تتعلّق بلا تأثير، كتعلُّق القدرة القديمة في الأزل، قلنا: معنى ذلك التّعلُّق الأزليّ نسبته، المعلوم الوقوع في مقدوراته إليها، بأنّها المنها ستؤثّر في إيجاده المناه، وقته. وذلك أنّ القدرة إنّا تؤثّر على وفْق الإرادة. وتعلُّق الإرادة بوقوع الشّيء هو تخصيصه بوقت. والقدرة الحادثة يستحيل فيها ذلك لأنّها مقارنة للفعل عندكم،

الله الله الله المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة، لكمال الدّين محمّد بن هُمام الدّيم عبد الواحد الشّهير بابن الهُهام، ت ١٤٥٧هـ/١٤٥٧. كشف الطّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦.

١٣٣ في الحاشية: بمعنى أنَّها سبوته (كذا، ؟) للعبد.

۱۳٬ في الحاشية: كما ذهب إليه المعتزلة.

١٣٥ في الأصل: نوعا.

١٣٦ في الحاشية: في المسامرة قرّة العبارة أن يُقال قولكم إنّ قدرة العبد تتعلّق بالحركة.

١٣٧ في الحاشية: أي أورد ابن الهام على حاصل ما ذكره حجّة الإسلام.

١٣٨ في الحاشية: وهذا التّعلّق هو المسمّى عند الأشعريّة.

الم الحاشية: أي التعلّق لا على وجه التّأثير.

أَ في الحاشية: بالباء في قوله "بأنّها" للإلصاق ومدخولها محذوف، أي بمعنى أنّها ستؤثّر في إيجاد ذلك المعلوم عند وقت وجوده، نالها في وقته، عائد إلى الوجود. والمفهوم في الإيجاد، من المسامرة.

١٤١ في الأصل: الجاده، وهو تصحيف.

موجودات، هي مخلوقة الله تعالى، لا أنّ الله خلق هذرا> الصّرف مقصوداً، لأنّ هذا ينافي القُدْرة، فحصلت الحالة المذكورة بمجموع خلق الله تعالى واختيار العبد. انتهى بعبارته. أقول: فعلى ما [٧٧٣] نقلناه من الطريقة والتوضيح، ظَهَر أنّ صرف العبد قُدْرَته إلى واحد معيّن، فعله، وهو القصد ١٢٨ بالمعنى المتصدّر، وهو أمر اعتباريّ، غير موجود في الخارج، ولا يتعلّق به الخلق، فلا يكون العبد الصّارفُ خالقَه، فبقيَتْ عموماتُ النّصوص على حالِها، غيرَ مُخَصَّصة ١٢٩ بهذا القصد. ولعلّ هذا أنسَب ممّا قالَه ابن الْهُمام، في أنّ الكسب حهو> العَرْم المصمّم ١٢٠، الذي هو حاصل بالمصدر. إذا عرفت في الكسب مذهب المأريديّة، قال ابن الْهُمام في مذهب اليه الأشعريّة. قال ابن الْهُمام في

الاضطرار، ولا وجه لحمّل كلامه على أنّه كلّ واحد من العبد والمعبود فاعل للقصد، للزوم التّوارد (؟)، وأنّه حمل على مدخليّته [مدخليّته] فيه من حيث الاختيارُ ولو في اضطرار ما، إن لم يكن كذلك، كما في حاشية الفاضل حسن جلبي الرّوميّ على التّلويخ.

وفي هامش مُكمِّل: ويقابل أن يقول: لوكان الاستناد إلى مخلوقات اللع تعالى – لا على سبيل الوجوب – كافياً في كون الفعل مخلوق الله تعالى (... كلمة غير مقروءة) المعنى ضرورة إسناده إلى العبد الذي هو المخلوق، فهو لا ينافي كون العبد موجوداً وم إثراً فيه. والجواب أنّ الاستناد – لا على سبيل الوجوب - إنّا يمكن في الأمور اللاموجودة واللاموروثة، كالقصد مثلاً، لا في الموجودة، كالحالة، إلى صلة في الإيقاع والكلام فيها، كما (في الأصل: لما) مرّ في حا>لمقدّمة الثانية من التلويج.

١٢ في الحاشية: وهو الكسب عند الحنفيّة، على ما فيها منه.

''' في الحاشية: قال الـ ... (كلمة غير واضحة) محمود حسن في حاشيته على شرح العقائد للتواني (لعلّه يقصد جلال الدّين محمّد بن أسعد الصّديقيّ الدّواني الشّافعيّ المتوفَّى سنة ٩٠٧هـ/١٥٠١-١٥٠١م. انظر مثلاً كشف الطّنون، ج ١، ص ٣٩، ص ١٩٥): قيل: إن كان الكسبُ مخلوق الله تعالى، فلا شيء للعبد. وإنْ حكان> للعبد، ثبَتَ أنّ العبد خالق بعض الأفعال، فلا يدفعه إلى الكسب أمرّ اعتباريّ، إذ مسألة (في النصّ: مسئلة) خلق الأعمال يعتم (؟) الاعتباريّ. انتهى. تأمّل.

التين عبد الله بن عمر الشّيرازيّ، مات بتبريز سنة المحدد الله بن عمر الشّيرازيّ، مات بتبريز سنة المحدد الله الطوالع (المصدر السابق): وهذا أيضاً مُشْكِل. فإنّ تصميم العزم أيضاً فغل من الأفعال، مخلوق الله تعالى. ولصعوبة هذا المقام أنكر السّلف على المناظرين في هذا المقام، لأنّ كتب الطالب يؤدّي المناظرة فيه إلى رفع الأمر والنّهي أو الشّرك بالله تعالى. وقال الشّارح الأصفهانيّ: والأولى في هذا أن يسلك في هذا المقام طريقة السّلف، ويترك المناظرة فيه، ويفوّض علم الله تعالى. انتهى.

قال الفاضل العامل محمّد البركوي "١٢ في الطّريقة المحمّديّة "١٢ إنّ الله تعالى، وإن كان خالق أفعالِ العباد كلِّها، وبجزئها لا خالق غيره، لكن للعباد اختيارات جزئيّة وإرادات قلبيّة، قابلة للتعلّق [١٧٣] بكلّ من الصّدَّيْن: الطّاعات والمعاصي. وليس لها وجود في الخارج حتى تحتاج إلى الخلق، ويتعلّق بها، إذ الخلق إيجاد المعدوم. فما لا يوجد في الخارج، لا يكون مخلوقاً، فلا يكون مُريدُها خالقَها. وقد جعلها الله تعالى شرطاً عاديّاً بخلُقِه أفعالَ العباد. انتهى بلفظه.

ولعل هذا ما ذهب إليه المحقق صدر الشّريعة ١٤٠٠ رَحِمَه حالله>، حيثُ قال في التوضيح، بعد المُقدِّمات ١٢٠٠ فعلم في وجدانه ما يدل على الاختيار، ووجدانه أنّ اختيار العبد ليس مؤثراً في وجود الحالة المذكورة، أنّه جرى عادتُه تعالى، أنّا متى قصدنا الحركة الاختياريّة قصداً جازماً من غير اضطرار، يخلق الله تعالى عُقيْبَهُ الحالة المذكورة الاختياريّة، وإن لم نقصد، لم يخلق. ثمّ القصد ٢٠١ مخلوق الله تعالى، بمعنى أنّه يخلق قدرة يصرفها العبد إلى كلّ منها على سبيل البدّل، ثمّ صرفها إلى واحدٍ معيّن، فعل العبد، وهو القصد، فالقصد مخلوق الله تعالى، بمعنى الله تعالى، بمعنى الله تعالى، بمعنى السبيل الوجوب - إلى

۱۲۲ وهو محمّد بير علي المعروف ببركلي والمتوفّى سنة ٩٨١هـ/١٤٧٦-١٤٧٧م. انظر كشف الظّنون، ج ٢، ص

۱۲۳ قارن بما ورد في كشف الطّنون، ج ٢، ص ١١١١.

الله الشريعة الأصغر، هو عُبَيْد الله المحبوبيّ البخاريّ، المتوفّى في شرع آباد ببخارى سنة ٧٤٧هـ/١٣٤٦م، فقيه حنفيّ، من مؤلّفاته: التوضيح في حلّ غوامض التنقيح، وشرح الوقاية.

١٢٥ في الحاشية: إي المقدّمات الأربع المشهورة المذكورة فيه.

أن الحاشية: جواب سؤالِ مُقدِّر تقديرُه أن قصد العبد اضطرار لا اختيار، لأنّه إنّا حصل بخلق الله تعالى من غير اختيار العبد، وإلّا لتسلسلت الاختيارات. فأجاب بأنّ القصدَ مخلوق الله تعالى بمعنى استناده - لا على سبيل الوجوب - إلى مخلوقات موجودة (في الأصل: الموجودة) كالقُذرة مثلاً، لكنّه من الأمور اللاموجودة واللامعدومة، فلا يجب وجوده عند وجهِ وما يتوقّف عليه، إذ لو كان القصد، الذي هو صرف القدرة، مخلوق الله تعالى [قصد]، لكان الفاعل مضطراً إلى الفعل، غير متمكّن من الترّك، وهذا ينافي خلق القدرة التي من شأنها التمكّن من الفعل والترك. من التلويج.

المنافق الحاشية: تفسير المخلوقيّة بالاستناد ( ...كلمة مطفوسة) يُشْعِر بأنّ مرادكون الباري تعالى عِلّة بعيدة للقصد، ولو في الفاعل للنّقيء - العبد الموجود - مَعِيّة (مُعيّنة؟). إنّ فاعليّد حنه > إن كان بالاختيار فيتسنّى، وإن وقع بأنّ اختيار الاختيار عينه ( ...كلمة – أو أكثر - مطفوسة) هو هذا، لا ما ذكره ههنا، وإن كان بالإيجاب لزم

فالذي استُفيدَ منه أنّ الكسب عند الحنفيّة هو العزم المصمّم، أي المقدور الذي لا تردّد معه '''، وهو من العبد بقدرته المخلوقة لله تعالى، وهو لا يوجِب نقصاً في ألوهيّته تعالى، لأنّه تعالى قدره باختياره في قليل لا نسبة له بمقدوراته تعالى لاتجاه الأمر والنّهي '''. فيكون عمومات النّصوص ''' مخصّصة بهذا العزم '''. فعُلِمَ أنّ المراد ''' منه الحاصل بالمتصدّر، أي الحالة الحاصلة به، لا المعنى المتصدّر '''، لأنّه من أمرِ اعتباريّ لا وجود له في الجارح، فلا يتعلّق به الخلق حتّى يوجب تخصيص ''' عموم الكلّ '''، وسائر الأمور القلبيّة، من الميل والدّاعية والاختيار ''' والأفعال الخارجيّة '''، أي الحالات ''' الحاصلة بالمتصدّر، كلّها مخلوقة بخلق الله تعالى، فيكون الفعل منسوباً إليه تعالى من حيث هو حركة '''، وللعبد من حيث هو زنى ونحوه، ومع ذلك لا يحسن هذا العزم إلّا بتوفيقٍ من الله تعالى تفضيلاً، فإنّ الشّيطان، والشّهوة الغالبة، وهوى النّفس، موانعُ عن العزم الحسن.

<sup>&#</sup>x27;' في الحاشية: ويدلّ عليه قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْسِيهِمْ ﴾ (الرّعد ١١/١٣)، وقوله تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ لَمْ يَئِكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَها عَلَى قَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْسِيهِم ﴾ (الأنفال ٥٣/٨).

١١١ في الحاشية: أي أقدر العبدَ على عزمه المصمّم.

١١٢ في الحاشية: السّابق ذكر بعضها.

۱۱۳ في الحاشية: أي للقلب.

١١٤ في الحاشية: أي مراد ابن الهام في العزم.

١١٥ في الحاشية: وهو إيجاد العزم المصمم.

١١٦ في الحاشية: أي النصوص الدّالة على أمر خلق الله تعالى.

١١٧ في الحاشية: مع أنّ ابن الهام أقرّ أنّه يكون في التّخصيص تخصيص هذا الأمر الواحد.

أن الحاشية: القصد والاختيار بالمعنى المصدريّ من الأمور اللاموجودة واللامعدومة، كما قال في التلويح: واعلم أنّ إثبات الأمور اللاموجودة واللامعدومة، كالاختيار والإيقاع مخلَّص عنه لزوم القول، يكون الواجب موجباً بالنّات، وموجب لكونه فاعلاً بالاختيار. انتهى.

<sup>٬</sup>۱٬ في الأصل الجارحيّة، وأظنّه تصحيف.

الله في الحاشية: ومذهب الشيخ الأشعري: نفى الحال ونفى وسطيّة بين الوجود والعدم. كذا قرّره السنوسيّ في شرح حال عقائد، فانطر إليه ينعقد (؟).

الله على الحاشية: لأنّ الله تعالى خلقَ ذلك العقل عُقَيْبَ عزم العبد عليه، فحصل له جمتان: جمة كونه مخلوقاً إليه تعالى، وبالثّاني إلى العبد، لأنّ قُدرتَه أثرت في الوصف، تأمَّل.

ومع ذلك <sup>٩</sup> ، فقل ما يكون حسن هذا العزم بلا توفيق من الله تعالى ، بل لا يقع <sup>٩</sup> إلا بتوفيق من الله تعالى تفضيلاً <sup>٩</sup> ، فإنّ الشّيطان مع <sup>9</sup> الشّهوة الغالبة <sup>١١</sup> ، وهوى النّفس ، ثلاثتُها موانعُ من العزم <sup>١١</sup> تُشْبِهُ الضّعف ، أي استيلاؤها <sup>١١</sup> ، فلا يُغْلَب إلّا بعونة التوفيق ، وليس لأحد على الله أن يوفّقه <sup>١١</sup> ، بل إذا أعلمَه طريقتَي الْخير والشّر وخلق الْمُكْنَة فقد أعذره إليه <sup>١١</sup> ، وعدم التوفيق ، وهو الخذلان ، وهو أن يدعه مع نفسه ، لا ينصره ، ولا يعينه عليها ، لا يسلبه <sup>١١</sup> المُكْنَة <sup>١١</sup> التي خلعها له . وهذه عن القدرة <sup>١١</sup> التي وهب لأهل السّنة ، الأ <sup>١٩</sup> أنّها لا تُقَدَّم على الفِعْل . انتهى بعبارته ، والحواشي التي حرّرناها [۲۷ب] على ما نقلنا ، مأخوذة من شرح تلك الرّسالة المسمّى بالمسامرة .

٩٦ في الحاشية: أي مع ذلك ما ذكرناه في أنّ العزم المصمّم موجود بالقدرة الحادثة.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٧</sup> في الحاشية: العزم المصمّم الموصوف بالحسن.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٨</sup> قي الحاشية: **ووجوباً.** 

<sup>&</sup>lt;sup>٩٩</sup> في الحاشية: **قرّة، صحّ** (لعلّ كلمة "صحّ وُضِعتْ لتشير إلى وجوب إدخال الكلمة في النّص، بحيث يكتمل المعنى)".

<sup>···</sup> في الحاشية: بحيث يصمّم العزم على خلاف ما يدعو الله إليه.

١٠١ في الأصل: وهو.

١٠٠ في الحاشية: أي العزم السّيء.

۱۰۳ في الأصل: استيلائها؛ وفي الحاشية: **أي على الإنسان.** 

الله تعالى شيء. لأنه لا يجب على الله تعالى شيء.

<sup>···</sup> في الحاشية: أي أزال وأزاح عذرَه مرتبًا إزاحة العذر إليه، فأُغذَرَ متضمِّنٌ معنى أنهي.

١٠٠٠ في الحاشية: والمعنى أنّ عدّم التوفيق لا يسلب من العبد المكنة، أي التّمكّن في ذلك العزم، التي خلقها له.

أن الحاشية: وهذه عبارة عن سلامة أسباب الفعل وصحة الأثر، وهي متقدّمة (في الأصل: متقديم، وهو تصحيف) على الفعل، وتستى استطاعة أيضاً.

أَ ﴿ فِي الْحَاشَيَةِ: فَإِنَّ الْمَرَادُ بِتَلِكُ القدرة، هي القدرة التي معها الفعل، وهذه قدرة جزئيَّة، يخلق الله تعالى تلك مع الفعل، لا قبله.

١٠٩ في الأصل: الى.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۳</sup> في الحاشية: يقع الميل والدّاعية والاختيار.

أُ في الحاشية: والاضطرار مع الإقدار على العزم على كلّ من الفعل والتَّرُك . ولمَّاكان الإقدار على العزم على فعلٍ مع خَلْق المَيْل إليه والدَّعيّة له طاهر، بخلاف الإقدار على العزم على تَرَك ما خلق الميل إليه والدَّاعيّة له بيّنه بقوله: إذ من المستمر، إه.

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> في الهامش: وتذكره في (... ثلاث كليات غير مقروءة).

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> في الحاشية: الميل والدّاعية والاختيار للمكلّف.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۷</sup> في الحاشية: **أي من الأمر الذي لا** (...كلمة غير مقروءة، لعلّها: ينحاز).

٨٨ في الحاشية: أي أن يعاقب بالمعصية.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٩</sup> في الحاشية: **وتمًا نشأ عن ثبوت ذلك العزم صحّة التّكليف بالـ** (...كلمة غير مقروءة).

<sup>. •</sup> في الحاشية: أي أن يثاب بالطّاعة لله.

و في الحاشية: أي بفعل ما لا ينبغي شرعاً.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٧</sup> قى الحاشية: ب**فعل ما هو حسن شرعاً.** 

٩٣ في الحاشية: تخصيص عمومات (... كلمة غير مقروءة) السّابق ذكر بعضها.

٩٤ في الحاشية: أي ما سوا (كذا) العزم المصمّم.

<sup>، .</sup> في الأصل: الحادية، وهو تصحيف.

سبحانه غير مُلْجًا " إلى ذلك ' ، ولا مقهور عليه ، بل فعله سبحانه باختياره في قليل ، لا نسبة له بمقدوراته ' لحِمْة صحّة التكليف ' ، وإيجاد الأمر والنّهي ' ، مع أنّه لا ينقطع نسبته إليه تعالى بإيجاد ، لأنّ إيجاد المكلّف لها إنّا هو تمكين الله تعالى إيّاه منها وإقداره تعالى عليها ، غير أنّ السّمع وَرَدَ بما [ ١٧٠] يقضي نسبة الكلّ إليه تعالى وإقداره تعالى عليها عن العباد. فَلِنَفْي الجبْرِ الحُض وتصحيح التّكليف، وجب التّخصيص ' ، وهو ' لا يتوقّف على نسبة جميع أفعال العباد إليهم ، بل يكفي لنفيه ' أن يقال: جميع ما يتوقّف عليه أفعال الجوارح من الحركات، وكذا التّروك ' التي بأمر أفعال النقس من المئيل والدّاعية ' والاختياريّة بخلق الله تعالى، لا تأثير لقدرة العبد ' ، وإنّا محلّ قدرته وعزمه ، عُقينبَ خلق الله تعالى هذه الأمور في باطنه عزماً ' مصمّاً بلا تردّد، وتوجّماً وعزمه ، عُلق الله له الفعل ' ما مادقاً للفعل ، طالباً إيّاه ، فإذا أوجد العبد ذلك العزم المصمّم ، خلق الله له الفعل ' ما فيكون منسوباً إليه تعالى ، من حيث هو حركة ، وإلى العبد من حيث هو زنيً

<sup>&</sup>quot; في الحاشية: بصفة المفعول.

فى الحاشية: أي إلى إقرار العبد على بعض المقدورات.

<sup>·</sup> في الحاشية: أي إلى مقدوراته التي لا حتمتناهي.

۷۲ في الحاشية: أي بعد ذلك الإقدار لحكمته، صحة التكليف.

٧١ في الأصل: وانحاه، وهو تصحيف.

<sup>·</sup> في الحاشية: أي مع أنّ ذلك القليل الذي أقدر الله عليه العبد إذا إوجده لا ينقطع إلخ.

في الحاشية: علّة سابقة على ما يرسله له، وهو الوجوب في قوله وَجَبَ، أي لأَجْلَ نفي الجبر إلخ، (... كلمة غير كاملة، لعلّها: مقروناً) بالدّليل العقلى (في الأصل: العقل) <أى> تخصيص عمومات التّصوص.

<sup>&</sup>quot; في الحاشية: أي لنفي الجبر نسبة الفعل الواحد العزم الآتي ذكره إليهم.

<sup>^^</sup> غي الحاشية: صفة التروك أنّ المراد في التّروك كفّ التّفس عن الفعل، وذلك الكفّ فعل التّفس.

٧٩ في الأصل: لليل والداعته، والتصحيح من إحدى الحواشي التالية.

أ في الحاشية: (... كلمة غير واضحة) إلى جميع ما يتوقّف عليه أفعال الجوارح وأفعال حاملتفوس لا تأثير لقدرة العبد فهه.

<sup>&#</sup>x27; في الحاشية: وما بعد قوله: عزماً مصمّاً، (... كلمة غير واضحة) الموضّع له، فهذا العزم المصمّم، أي القدرة (... كلمة غرر واضحة) عند واضحة) هو محلّ باشرّ فيه العبد (... كلمة غرر واضحة) لكسب عند (... كلمة غرر واضحة).

<sup>&</sup>lt;sup>۸۲</sup> في الحاشية: **أي عُقَيْبَه.** 

لمّا ذكرنا آنفاً، أنّ ما أوردوه في العقليّات التي ظنّوا ٥٠ استحالتها ٥٠ استناد شيء من الأفعال الاختياريّة إلى العباد -لم يسلم ٥٠ الم يبق عندنا في حكم العقل مانع عقليّ من ذلك ٢٠ فإنّه لو عرّفَ اللهُ تعالى العاقل ١ أفعالَ الخير والشّرّ، ثمّ خلق له قدرة أمكنه بها من الفعل ١ والتّرك ١ ، ثمّ كلّفه بإتيان الخير، ووَعَدَهُ عليه، وبترك الشّرّ، وأوعده عليه ١٠ بناءً على ذلك الإقدار، لم يوجب ١ ذلك نقصاً في الألوهيّة، إذ غاية ما فيه أنّه تعالى أقدرَه على بعض مقدوره ١٠ . حوالله > تعالى أعلمنا بعض معلوماته، سبحانه، تفضّلاً منه، سبحانه، وإن كان قد برز فرقٌ ١٠ بين العلم والخلق، لكن لا يقدح ١٠ كما ذكرنا، إذكان

نه من تأليف الحسن بن أبي القاسم البغدادي المعروف بالنّبليّ، الملقّب بعزّ الدّين، قاضي قضاة بغداد، المتوفّى سنة ٧١٢هـ/١٣١٢-١٣١٣. انظر الدّيباج المذهب، ص ١٠٦.

<sup>°°</sup> في الحاشية: أي، قال المحقق في رسالته المؤلفة في العقائد.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٦</sup> كذا، ولعلّه يقصد "المسايرة"، لأنّ المسامرة في شرح المسايرة، لكمال الدّين محمّد بن محمّد، المعروف بابن أبي شريف القدسيّ الشّافعيّ، ت ٩٠٥هـ/١٤٩٩-١٥٠٠م. كشف الطّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦.

٥٠ في الحاشية: أي ظنّوا أنّها تدلّ على استحالة، إه (= إلى هنا).

ره في الأصل: احالتها، والتصحيح من الحاشية السّابقة.

<sup>°°</sup> في الحاشية: يعني أنّه: لمّا ذكرنا أنّ ما أوردوه من العقليّات لم يسلم من القدح، لم يبقَ عندنا مانع عقليّ من تأثّر قدرة العبد في الفعل الاختياريّ، فإنّه لو عرّف إلخ.

أن في الحاشية: من تأثير قدرة العبد في الفعل لأن (كذا) لم يجد ما يمنع من ذلك عقلاً، بل قد وجدنا ما يدلّ على انتفاء المانع في ذلك.

أ في الحاشية: أي العبد العاقل.

٦٢ في الحاشية: ليا أمره من الخير.

آ في الحاشية: لما نهى عنه من الشّرّ.

العقاب. أي على الشّر إذا أتى به - العقاب.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٠</sup> في الحاشية: واجب على الإتيان به الثواب منه. هذا جواب لو أنّ لوقوع ما ذكر منه تعريف الأمرين وخلّق القدرة والتّكيف بما ذكر، لم يوجب وقوع هذه الأمور نقصاً، إه.

أنَّ في الحاشية: ليكون مانعاً من القول بتأثير مقدرة البشر.

أن في الحاشية: أي يظنّ إشارة بإيراد جوابه؛ أمّا السّؤال فهو أن يُقال: جعلُكم الحلقَ كالعلم، فما ذكرتم قياس مع وجود الفارق، وهو أنّ الحلق من خصائص الألوهيّة. أمّا الجواب فهو أنّ الفرق لا يقدح في المقصود، وهو أنّ إقدار العبد على بعض المقدورات لا يوجب نقصاً في الألوهيّة.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> في الحاشية: أي لم يوجب ذلك نقصاً في الإلوهية (...) من منكم (؟).

والقدرة ليس خاصّيتها إلّا التّأثير. ويستحيل اجتماع مؤثّرين مستقلَّين على شيء واحد. فوجب تخصيص عمومات النّصوص بما سوى أفعال العباد الاختياريّة. فيكون العباد مستقلّين بإيجاد أفعالهم الاختياريّة بقدرتهم الحادثة بخلق الله تعالى إيّاها لهم عندهم.

ونحن، معشر أهل الحقّ، نقول: إنّ ما ذهب إليه الجبريّة باطلٌ ضرورةَ التّفرقة المدكورة، وفي ذلك إبطال السّرائع، إذ لا معنى للأمر "أن لا يكون فعلاً للمأمور [٧٧ب]، ولا يدخل تحت قدرته، كأنْ يَطْلُبَ من إنسان خَلْقَ الحيوان، والطّيرانَ إلى السّماء، أو يطلبَ من الجماد المشي على الأرض. وإنّ ما ذهب إليه المعتزلةُ من أنّ لِقُدرة العبد تأثيراً في فعله الاختياريّ، هنا في عُمومات النصوص.

وأيضاً نفرّق في الاختياريّات بين ما نقدر على تركه وبين ما لا نقدر على تركه، المخدار الم الله عنه. وأيضاً نفعل بداعية، وقد نفعل بلا داعية، وأيضاً، لا يمكن الحركات الاختياريّة إلّا بتمديد الأعصاب وإرخائها، ولا شعورَ لنا بشيء من ذلك، ولا ندري أيّ عصبة يجب تمديدها لتحصل الحركة المخصوصة. فعُلِم أنّ المؤشّر في الأفعال الاختياريّة للعباد ليس قدرتهم وإرادتهم، كذا في التوضيح. فالحقّ هو التوسّط بين الجبر والقدر، كما حورد> فيه أيضاً. وقد قال بعض في التوضيح. فالحقّ هو التوسّط بين الجبر والقدر، كما حورد> فيه أيضاً. وقد قال بعض المقاصد في شرح المقاصد في المقاصد أنه المحسّلة وهو كاسب في المقاصد أنه في المختار.

واختلفت العبارات في الكسب. قال المحقّق كمال الدّين أن [٢٧١] محمّد الشّهير بابن الْهُام، شارح الهداية في الفقه أن ورسالة له في العقائد أن سمّاها بالمسامرة أن واعلم أنّا

<sup>°</sup> في الأصل: للامري.

<sup>°</sup> في الحاشية: وهو انحَدَر في الأرض، كما في التلويج.

<sup>°</sup> هو شرح المقاصد في علم الكلام لسعد الدّين التّفتزانيّ المتوفّى سنة ٧٩٣هـ/١٣٩١م.

في الحاشية: كمال الدّين محمّد بن همام الدّين عبد الواحد بن عبد الحميد، كذا في المسامرة. وهو كمال الدّين محمّد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السّيواسيّ، المعروف بابن الحمام، حنفيّ (٧٩٠هـ/١٣٨٨م- ١٤٥٦هـ/١٤٥٦م). الضّوء اللاّمع، ج ٨، ص ١٢٧-١٣٢، والفوائد البهيّة، ص١٨٠.

الكلَّ عَكَن. وقدرته تعالى صالحة للتعلّق له، لا قصور لها عن شيء منه عنه أنه فوجب إضافته إليه تعالى بالخلق، ويؤنسه في غير أفعال العقلاء باستبعاد [٧٠] استقلال العنكبوت والنّحل بما يصدر عنها من غريب الشّكل أنه ولطيف الصّناعة، ممّا قد يعجز عنه بعض العُقلاء. فكان ذلك الصَّنْع الغريبُ دافقاً منه سبحانه وتعالى، وصادراً عنه دون تلك الحيوانات التي لا عقول لها، و حهو > أعلم بتفاصيل ما يصدر عنها.

ومذهب الجبريّة هو أنّ أفعال الحيوانات بمنزلة حركات الجمادات، لا تتعلّق بها قدرتها: لا إيجاداً ولا كَسْباً. فبقي عمومات النّصوص <sup>63</sup> على حالها عندهم.

ومذهب المعتزلة أنّه تعالى خلق للعبد قُدْرةً على الأفعال، وبكون القدرة حاصلة له، قائمة به، ندرك تفرقة ضروريّة بطريق الوجدان بين الحركة المقدورة لنا، وهي الاختيار، وبين الرِّعْدة الضّروريّة التي تصدر دون اختيار منّا.

نه في الحاشية: أي كلّ حالاته.

فَ الحاشية: لأنّ المُفضي للقادريّة هو النّات، لوجوب إسناد صفاته تعالى إلى ذاته، والمُصحّح للمقدوريّة هو الإمكان. لأنّ الوجوب والامتناع النّاتيين يُحيلان المقدوريّة ونسبة النّات إلى جميع المُفكِنات في اقتضاء النّادريّة على السّواء. فإذا ثبت قدرته على بعضها، ثبت قدرته على كلّها، وإلّا لزم التّحكّم، فوجب إضافة، إلح.

<sup>َ</sup> فَي الحاشية: إنّ الدّليل العقلق على أنّه سبحانه الخالق كلّ (كذا، والأصحّ: لكلّ) حادثٍ.

أَ فِي الحاشية: وهذا الاستدلال مبنيّ على ما ذهب إليه أهل الحقّ في أنّ المعدوم ليس بشيء، وإنّا هو نفيّ محض، لا امتياز فيه أصلاً، ولا تخصيص قطعاً. فلا يُتصَوِّر اختلاف في نسبة الذّات إلى المعدومات بوجه من الوجوه، خلافاً للمعتزلة، ومن أنّ المعدوم لا مادّة له ولا صورة، خلافاً للحكماء (في الأصل: الحكماء)، وإلاّ، لِمَ يمتنع اختصاص بعض الممكنات دون بعض بمقدوريّته تعالى، كما يقول الحصم؟ إذ المعتزلة تقول: جاز أن يكون خصوصيّة بعض المعدومات الثّابتة الممتزة مانعاً من تعلّق القدرة. والحكيم يقول: جاز أن تستقرّ المادّة بحدوث ممكن دون آخر. وعلى هذين التقديرين لا يكون نسبة الذّات إلى جميع المكنات على السّواء. ولما كان هذا الاستدلال لا يخلو عن صفت (كذا) الأشياء، حيث يقوله ويؤنسه كماله - دليله على أمر مختلف في (... بعض الكلمات مغطاة بالسّواد) المسامرة.

أَ فِي الحَاشية: من نسج العنكبوت الذي يصل في الصّفاقة إلى أن لا يتبيّن شيءٌ في الخيوط الواهية التي يتركّب منها. وبناء النّحل الشّمة على الشّكل المسدّس الذي لا خَللَ بين أضلاع بيوته. ثمّ إلقاء العسل إلى أن تمتلئ البيوت، ثمّ يختم بالشّمع على وجه بقيّتها، في غاية من اللّطف، كما في المسامرة.

الماشية: أي التصوص السّابق ذكر بعضها.

والقلب ٣٦ نفسُه بالتّفس الإنسانيّة، كما في التّنقيح.

إعلمْ أنّ مذهب أهل الحق أنّ أفعال <sup>٣٧</sup> العباد اختياريّة كانت أو غيرها بخلق الله تعالى وإيجاده. أمّا الاختياريّة، كلأفعال المقصودة لهم، مثل الصّلاة، وغير الاختياريّة، كحركة العروق <sup>٣٨</sup> الضّوارب بالبدن، وحركة المرتعش. والدّليل <sup>٣٩</sup> نقليّ وعقليّ، فالنّقليّ كقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَهَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللهِ ﴾ من والعقليّ أنّ والعقليّ أنّ

وفي هامش آخر: ذهب إلى تجرّد النفس الناطقة الحكماء وحُجَّةُ الإسلام الغزاليّ في أصحابنا، واختلف المفكّرون بتجرّدها، فقال ابن الرّاونديّ: إنّها جزءٌ لا يتجرّأ من القلب. وقال النطّام: إنّها أجسام لطيفة سارية في البدن من أوّل العمر إلى آخره لا تنحلّ ولا تفسد، فما دامت سارية في البدن، فهو حيٍّ، وإذا فارقت، فهو مَيِّت. وقيل: هي قوّة في الدّماغ مبدأ الحيات (كذا)، كما في شرح الإصفهانيّ للطّوالع.

" في الحاشية: في تعريف (... كلمة غير مقروءة) بمعرفة النّفس ما لها وما عليها.

<sup>&#</sup>x27;' هو: التّلويج في كشف حقائق التّنقيح، لسعد الدّين مسعود بن عُمَر التّفتزانيّ الشّافعيّ (ت ٧٩٢هـ/١٣٩٠)، وهو بدوره شرح لكتاب التّوضيح لعُبَيْد الله بن مسعود الحجوبيّ. كشف الظّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

أَ في الحاشية: وفي الحديث الشريف: ألا وإنّ في الجسد مُضْغةٌ إذا صُلُحتُ صُلَح الجَسدكُلُه، وإذا فسدتُ فسدَ الجسدُكلُه، ألا وهي القلب. (انظر هذا الحديث على سبيل المثال في تفسير القرطبيّ، ج ١٤، ص ٦١).

في الحاشية: والمراد بالفعل في أفعال العباد الحاصل بالمصدر، أي الحالة الحاصلة به. لأنّا إن قلنا أفعال العباد مخلوقة الله تعالى، لم نُرِذ بالفعل المعنى المصدريّ الذي هو الإيقاع والإيجاد كما سبق في المقدّمة في أنّه أمر اعتباريّ لا وجود له في الحارج، ولا يتعلّق به الحلق. والفعل بمعنى الحاصل بالمصدر هو متعلّق التّكليف كالصّوم والأكل والشّرب والصّلاة، إذ هي عبارة عن قيام وقعود وركوع وسجود وتلاوة. وذكر كذا في المسايرة (= المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة، لكمال الدّين محمّد بن هُمام الدّيم عبد الواحد الشّهير بابن الهُهام، ت ١٦٨هه/١٤٥٧. كشف الطّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦) والمسامرة (= المسامرة في شرح المسايرة، لكمال الدّين محمّد بن محمّد، المعروف بابن أبي شريف القدسيّ الشّافعيّ، ت ٥٠٥هه/١٤٩٩-١٥٠٠م. كشف الطّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦).

٢٦ في الحاشية: في الضّرب بمعنى الخلط، يقال: ضرب الشّيء بالشّيء، أي خلطه به.

أ في الحاشية: أي الدليل بأنه تعالى الخالق لكل حادث.

ا لرّعد ١٦/١٣ والزّمر ٦٢/٣٩.

٤١ الصّافّات ٩٦/٣٧.

القمر ٤٩/٥٤. وجاءت في الأصل كلمة "وقوله" مشطوبةً بين "شيء" و"خلقناه".

٤٣ فاطر ٣/٣٥.

والوجود عند جمهور المتكلّمين منحصر في الوجود الخارجيّ، وهو الوجود النّفسيّ الأمري ٢٦، خلافاً للحكماء ومحقّقي المتكلّمين، كالغزاليّ ٢٦، فإنّ الوجود عندهم قسمان: [٦٩ب]، ذهنيّ وخارجيّ، وينحصر نفس الأمر فيها، على ما ذكره السّيّد الشّريف ٢٨، في حاشية تشرحُ التّجريد ٢٦، والعامّ التّقليّ يخصّص بالفعل، نحو قوله تعالى: ﴿اللهُ خَالِقُ وَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ٢٠. فعُلِم ضرورةً أنّ الله تعالى مخصوص منه، كما في التّنقيح ٢٠.

والنّفس تُطلَق <sup>٢٢</sup>، ويراد بها النّفس الإنسانيّة، وهي الرّوح الجسمانيّ الحالّ في البدن، لا النّفس النّاطقة <sup>٣٣</sup> المجرّدة، لأنّ جمهور أهل السّنّة لا يقولون <sup>٣٤</sup> بها، كما في **التّلويح**<sup>٣٥</sup> وحاشيته للفاضل الرّوميّ حسن جلميّ.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٦</sup> في الحاشية: ونفس الأمر والخارج عند جمهور المتكلّمين مترادفان، إذ لا وجود ذهنيّ عندهم.

۲۷ هو أبو حامد محمّد بن محمّد الطّوسيّ (٤٥٠هـ/١٠٥٨م – ٥٠٥هـ/١١١١م)، صاحب كتاب إحياء علوم الدّين. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ١٠٣٨.

۱۲ هو أبو الحسن عليّ بن محمّد بن عليّ الجُرْجانيّ (ت ۱۱۸هـ/۱۶۱۳م) متكلّم أشعريّ وفيلسوف. من أشهر كتبه: التعريفات، الذي طُبِع في الدّار التوسيّة للنّشر سنة ۱۹۷۱، وشرح المواقف (لعضد الدّين الإيجيّ، ت ١٣٥٥هـ/١٣٥٥م). ذُكِر في كشف الطّنون، ج ١، ص ١٢.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹</sup> لعلّه يقصد: تجريد الاعتقاد، لنصير الدّين الطّوسيّ (ت ٦٧٢هـ/١٢٧٤م). انظر الموسوعة الإسلامية، ج ١٠، ص ٧٤٨.

۳۰ الرّعد ۱٦/۱۳ والزّمر ٦٢/٣٩.

<sup>&</sup>lt;sup>۳۱</sup> هوكتاب: تنقيح الأصول، لصدر الشّريعة، عبيد الله بن مسعود المَحْبوبيّ البُخاريّ الحَنفيّ (ت ٧٤٧هـ/١٣٤٦م). انظر كشف الطّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٦</sup> في الحاشية: **ويُراد بها العبد نفسه، وهو المركّب في الرّوح الجسهانيّ والبدن، ويراد بها، صحّ** (ولعلّ كلمة"صحّ" تدلُّ على أنّ هذا الهامش جزء من النّصّ).

في الحاشية: قال الحكماء: النفس غير حالة في البدن ولا مجاورة له، لأنه جوهر مجرّد، فلا يكون تعلّقها تعلّق حلول، كتعلّق صورة بالمادّة والعَرَض بالموضوع كتعلّق السّواد بالجسم ولا تعلّق محايد كتعلّق الإنسان بداره، وثوابه الذي يقارنه تارة ويفارقه أخرى، لكنّها متعلّقة بالبدن تعلّق العاشق بالمعشوق عِشقاً لا يتمكّن العاشق بسببه من مفارقة معشوقه، ما دامت مصاحبته ممكنة. وسبب تعلّق النّقس بالبدن توقّف كمالاتها ولنّاتها عليه. فإنّها في مبدأ الفطرة عارية عن العلوم، قابلة لها، متمكّنة به في تحصيلها بآلات وقوى بَدَيْنته، كذا في شرح الطوالع (شرح الطوالع: هو شرح ألفه الأصفهاني لكتاب طوالع الأنوار الذي كتبه القاضي عبد الله بن عمر البيضاويّ المتوفّى سنة شرح ألفه الأصفهاني لكتاب طوالع الأنوار الذي كتبه القاضي عبد الله بن عمر البيضاويّ المتوفّى سنة

إلى ما لا يتناهى، فيلزم '' التّسَلْسُل في طرف '' المبتدأ '' في الأمور الواقعة فيه، وهو مُحال، كذا في التّوضيح ''. وفي التّلويح ''' أنّ كثيراً من المصادر ممّا يحصل به للفاعل معنى ثان قائم به '''، كما إذا قام فحصل له هيئة هي القامة. انتهى.

وذكر الفاضل الرّوميّ حسن جلبيّ أفي حاشيته أنّ ما حاصِلُه، أنّه يحصل في المصدر المتعدّي هيئة للفاعل كالعالِميّة وهيئة للمفعول كالمعلوميّة، وباعتباره يتسامح أهل العربيّة في قولهم: المصدر المتعدّي قد يكون مصدراً للمعلوم، وقد يكون مصدراً للمجهول، يعنون بها الهيئتَيْن اللَّتَيْن هما مَعْنَيَا الحاصلِ بالمصدر. فاستعال المصدر في المعنى الحاصل بالمصدر، استعال الشّيء في لازم معناه، والظّاهر أنّ كنيته إقرار بما لا يحصل به معنى بالمصدر، استعال الشّيء في لازم معناه، والظّاهر أنّ كنيته إقرار بما لا يحصل به معنى ثابت، كالإمكان والامتناع وغيرها، ممّا لا يوجد فيه إيقاع الفاعل لحالة موجودة في الخارج. انتهى.

ذلك، الثّالث، وهو الراقي (؟): أنّ الإيقاع معناه التّكوين في الخارج، على ما تقرّر، وفي علم الكلام، وعلى كلّ منها كلام مذكور في التّلويج.

١١ في الأصل: افيلزم.

أ في الحاشية: وفيه، بحيث مذكور في حاشية الفاضل الزومي حسن جلبي في التلويج، إن أردت الإصلاح ، فارجع إليه.

۱۹ في الحاشية: على ما هو المفروض.

<sup>. \*</sup> هو: التوضيح في حلّ غوامض التنقيح، لصدر الشّريعة، عُبَيْد الله بن مسعود المحبوبيّ (ت ٧٤٧هـ/١٣٤٦م) وهو شرح لكتابه: تنقيح الأُصول. كشف الظّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱</sup> هو: التلويح في كشف حقائق التنقيح، لسعد الدّين مسعود بن عُمَر التّفترانيّ الشّافعيّ (ت ٧٩٢هـ/١٣٩٠)، وهو بدوره شرح لكتاب التوضيح لعُبَيْد الله بن مسعود المحبوبيّ. كشف الطّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

أَنْ فِي الحَاشية: أي في جانب العلَّة، وإنَّا قال في المبدأ لأنّ استحالة النّسلسل في جانب العلَّة تمّا قام عليه البرهان ووقع عليه الاتقاق، بخلاف جانب المعلوم، فإنّه لا برهان عليه. فبرهان التّطبيق ليس بتامّ على ما عرف في علم الكلام، كما في التّلويخ.

٢٢ في الحاشية: على التلويح.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> هو حسن جلبی بن محمّد شاه الفناریّ (ت ۸۸۲هـ/۱۶۸۱م). کشف الظّنون، ج ۱، ص ۶۸۱.

٢٥ انتهى من كتابة حاشيته في شعبان من سنة ٨٨٥هـ/١٤٨٠م. نفس المصدر والصّفحة.

الفِعْل يُراد به المعنى الذي وُضع المصدر بإزائه، ويُرادُ به المعنى الحاصل بالمصدر ''، فإذا تحرّك زيدٌ تكون الحركة قائمةً به ''، فإنْ ' أُريدَ بالحركة الحالةَ التي تكون للمتحرّك في أيّ جزء يُفْرَض من أجزاء المسافة، فهي المعنى الثّاني، وإن أُريد بها إيقاعُ تِلْكَ الحالةِ، فهي المعنى الأوّل، فإنّه شهد لعزّة [٦٦٩] العقل ''، فهي المعنى الأوّل، فإنّه شهد لعزّة [٦٦٩] العقل ''، لا وجود له في الخارج ''. إذ لو كان، لكان له موقع، ثمّ إيقاع، ذلك الإيقاع يكون واقعاً

<sup>&</sup>quot; في الأصل: بالمصد. وفي الهامش: وأهل العربيّة يقولون للمصدر: المفعولَ المطلق، لأنّه هو المفعول بالحقيقة، لأنّه الذي يوجده الفاعل ويفعله، وهو بناء على إرادة الحاصل بالمصدر. ولأنّ الأمر الاعتباريّ، وهو الفعل، بمعنى الإيجاد والإيقاع، لا وجود له في الخارج فلا يتعلّق به الخلق، كذا قرّره ابن الهمام في المسامرة.

ل في الحاشية: سواء كانت حالة أو إيقاعاً.

المصطفعة الكلمة، كلمة "ويراد"، إلا أنها مشطوبة.

في الحاشية: العقل جسم لطيف مفرد محلَّه الرّاس عند عامّة أهل السّنّة، وأثره يقع على القلب، فيصير القلبُ بنور العقل مدركاً الأشياء، كالعين يصير مدركاً بنور السّمس ونور السّراج. فإذا قلّ النّور أو ضعف قلَّ الإدراك وضعف، وإذا انعدم الزراك، كما في حاشية روضات الجنان إلعلّه يقصد: روضات الجنان في تفسير القرآن، وهو كتاب من عشرة مجلّدات، لهبة الله بن عبد الرّحيم الحمويّ شرف الدّين البارزيّ، المتوفّى سنة ١٣٣٥هـ/١٣٣٧م. انظر كشف الظّنون، ج ١، ص ٩٢٢م.

وفي حاشية منفردة: رواية مذهب المفكّرين لتجرّد التقس الناطقة التي يسير إليها كلّ أحد بقوله أنا، كثيرة، لكنّ المشهور منها تسعة، الأول لابن الراوندي (أبو الحسين أحمد بن يحيى بن إسحاق، معتزليّ عاش في ق ٣-٤ هـ ق المشهور منها تسعة، الأول لابن الراوندي (أبو الحسين أحمد بن يحيى بن إسحاق إبراهيم بن سيّار بن هائى، معتزليّ، وقيّ بين سنة ٢٢٠ و ٢٣٠ هـ/ ١٠٥٥م، الموسوعة الإسلاميّة، ج ٧، ص ١٠٥٧)، كما ذكرناهما في الحاشية الأخرى نقلاً عن الأصفهانيّ (هو أبو النّناء شمس الدّين محمود بن عبد الرّحمن الأصفهاني، ولد في إصفهان سنة عرى ١١٢٥م وتوفّي في القاهرة سنة ٤٧هه/١٣٤٨م. انظر الدّرر الكامنة، ج ٤، ص ٢٣٧)، القالث: أنّه وقد في الدّماغ، وقيل: في الكبد، الرّابع: أنّه ثلاث قوى، إحداها (في الأصل: احديها) في القلب، وهي الحيوانيّة، والنّانية في الكبد، وهي المناع، وهي النقسانيّة، الحامس: أنّه الهيكل المخصوص، وهو المختار، والنّانية في الكبد، والمناح، والمناح، وهي النقسانيّة، الحامس: أنّه الهيكل المخصوص، وهو المختار، عند جمهور المتكلمين، السّاح، النوع المنّام، التاسع: أنّه الهواء، إذ بانقطاعه طرفة عين ينقطع الحياة (... كلمة غير واضحة) وبمنزلة الدّوق المنصوح (؟). واعلم أنّ شيئاً من ذلك الذي رويناه لم يقم عليه برهان، وما ذكره لا يصلح للتعويل عليه، كما في المواقف (لعضُد الدّين الإيجيّ، ت ٢٥٥هـ/١٣٥٥م).

أن في الحاشية: ومذهب الأشعريّ أنّه ليس من الصفات الموجودة لوجوه ثلاثة، الأوّل: ما ذُكِر، الثّاني: أنّه يلزم عند إيجاد الفاعل شيئاً أن يوجِد أموراً متحقّقة غير متناهية، هي الإيقاعات الغير المتناهية، وبديهة العقل قاطعة باستحالة

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

الحمد لله الذي علا شأنه ، وجلا برهانه ، وجعلنا من أهل الحق، وأقدرنا على غَرْم الأفعال، ومنه أطلق لحكمة صحّة التّكلّف بجري العادة ، ولا يجري في ملكه إلّا ما أراده ، والصّلاة والسّلام على سيّد البَشَر، النّبيّ المبعوث للأسود والأحمر ، وعلى آله وأصحابه، القادة إلى الجنّة، دار السّعادة.

فيقول الفقير محمّد الإِسْبِرِي ^ المشتهر بقاضي زادَه، نالَ من الخير ما أرادَه: لمّا كانت مسألة <sup>6</sup> كسب الأفعال الاختياريّة، لِلأَنام، من غَوامِض مسائل علم الكلام، حرَّرْتُ فيها بقدر ' الوسع رسالةً مُمَيِّزةً مذهب أهل السّنّة والجماعة عن مذهب الجبريّة والقدريّة، وسميّتُها: مميّزةً مذهب الماتريديّة عن المذاهب الغيريّة ' '، ورتّبتها على مقدّمة ومقصدين.

في الحاشية (وقد ترد الحاشية في المخطوطة فوق التَصَّ أو تحته أو إلى جانبه يميناً أو يساراً أو بين الأسطر، والكتابة قد تكون أفقيّة أو مقلوبة أو عموديّة، ولن أُشيرَ إلى هذه التّفاصيل فيما بعد، إلّا أنّه سترد نصوص هذه الحواشي بالخط الأسود العريض لتمييزها عن الحواشي التي يضيفها المحقّق.): أي أمره وحاله في ذاته وصفاته وأفعاله.

في الحاشية: حجّته القاطعة التي نصبها دالَّة على وجود ذاتِه واتصافه بكماله.

أ غَرْم أو غُرْم بمعنى: أداء.

في الحاشية: ولكن لا شيء باعثاً له على الفعل، بل له تصرّف في ملكه كيف يشاء، وبحكم ما يريد، كما لا يُساءَل (في الأصل: يساال) عمّا يفعل.

<sup>°</sup> في الحاشية: ذلك ما ثبت في كرم عادته تعالى.

في الحاشية: الله تعالى، لأنّه غُرّةُ الخلق والإيجاد.

في الحاشية: أي العرب والعجم، وقيل الإنس والجنّ.

أ في الحاشية: إسبر بكسر الهمزة وسكون الشين المهملة وكسر الباء الموحدة والرّاء المهملة، فمن شهال ... الرّوم ...
 ثلاثة أيّام (...: كلمات غير مقروءة).

في الأصل دامًا: مسئلة.

الأصل: فها يقد.

لا يعتمد التتحقيق على مخطوطة برلين رقم ٢٤٩٢، ورقة ٢٦٠ إلى ٢٧٦. انتهى مؤلفها، محمّد المُشتهِر بقاضي زادة الإسبري، من كتابتها في الأوّل من رجب سنة ١١٣٠هـ/الحادي والثّلاثين من أيّار سنة ١٧١٨. الخطّ واضح في معظمه، إلّا أنّ الهوامش مليئة بالتّعليقات والإضافات، بعض كلماتها غير مقروء. كلّ صفحة فيها خمسة عشر سطراً، ما عدا الأخرة، فيها أقلّ من عشرة أسطر.

# ميزة مذهب المائريدية

عن المذاهب الغيرية

لمحمد الإسبريّ المشتهر بقاضي زاده

تحقيق

إدوارد بدين

الخفيّ فتلألاً. وأنّ معنى قولِه تعالى: ﴿فَهُو عَلَى نُورٍ مِنْ رَبَّهِ ﴾ ٢١٠، ثمّ يتلألأ ذلك على السّرّ، فيقوم للنّور فعل التّوحيد ٢١٥، فيوحّدُ الله تعالى. ثمّ يتلألأ إلى الفؤاد، فيقوم له فعل فعل المعرفة، فيصير عارفاً لله تعالى بجميع صفاته. ثمّ يتلألأ إلى القلب، فيقوم له فعل الإيمان. ثمّ يتلألأ إلى الصّدر، فيقوم له فعل الإسلام. ثمّ ينشر ذلك النّورَ في الأعضاء فيتقيّد العبد بفعل الأوامر والمناهي ٢١٠. فإذا حصل العبد على ذلك، صار مؤمناً يقيناً. ويجب قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ ٢١٠، فأمرُكَ ذا هنا عقودٌ أربعة: التّوحيدُ والمعرفةُ والإيمانُ والإسلام، وليستْ بشيءٍ واحد، ولا مُتَغايِرَة. فإذا اجتمعت صار ديناً واحداً، وهو معنى قولِه تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ ٢١٠ ويؤيّدُه ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرُ والإِسْلامَ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ ٢٠٠ والله سبحانه وتعالى أعلمُ.

۲۱۶ الزّمر ۲۲/۳۹.

٢١٥ تأتى بعد هذه الكلمة، كلمتان مشطوبتان هما: على الإيمان.

٢١٦ كذا، ولعلّ الأصحّ: النّواهي.

۲۱۷ الحجرات ۱۳/٤٩.

۲۱۸ آل عمران ۱۹/۳.

۲۱۹ آل عمران ۸٥/۳.

والأَجَلُ واحد، والموتُ قائمٌ بالميّت، مخلوق الله تعالى: خَلَق الموت والحياة. والمقتول ميّت بأجَله، والقتلُ فعل القاتل [١٠٧ب]كسباً، لا خلقاً. والألم في المضروب عُقَيْبَ الضّرب، والانكسار عُقيْب الكسر، والموت عقيب القتل: كلّ ذلك مخلوق الله.

والرزق ما يسوقه الله تعالى إلى الحيوان فيأكله، لقوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ اللهِ عِلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ '''، وهو قد يكون حلالاً وقد يكون حراماً. وكلَّ يستوي في رزق نفسه، ولا يُتَصَوِّر أن يأكلَ رزقَه غيرُه وهو رزقَ غيره. والضّان والعقاب لارتكابه الْمَنْهِيّ. وكلّ ذلك بقدر الله، وعلْمُه عندَ الله، فنؤمنُ بما فيه، ونكذّبُ من ينفيه.

ونقول: اللّهم، يا وَلِيَّ الإسلام وأهله، ثبتنا على الإيمان حتّى نلقاك به، وبالله العصمة والتّوفيق، وبيده أزِمّة التّحقيق، وله الحمدُ على الاخْتتام، والتّحيّةُ والصّلاة على رسول الله محمّد، هادى الأُمّة وكاشفِ الغمّة، وآلِه وصحبه، كبار الهمّة، وخيار الأمّة.

انتهی سنة ۱۱٤٦.

[ملحق: وهو اقتباس عن أبي منصور الماتريديّ، يملأُ النّصفَ الأوّل من ص ٢٣٤]

[٣٤] قال الإمام أبو منصور المائريديّ رحمه الله تعالى: الإسلام معرفة الله تعالى بلا كيف ولا شَبَه، ومحلَّه في الصّدر، لقوله تعالى: ﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُوَ عَلَى لَيْفُ وَلا شَبَه، ومحلَّه في الصّدر، لقوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ نُورٍ مَنْ رَبِّهِ ﴾ [ أن والإيمان معرفة الله تعالى بالألوهيّة، ومحلَّه القلب، لقوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ اللهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإيمان وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [ أن والقلبُ داخل الصّدر. والمعرفة معرفة الله تعالى بوحدانيّته، تعالى بوحدانيّته، ومحلَّه السّر، وهو داخل الفؤاد.

معنى قولِه تعالى: ﴿مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ ""، فالقلب بمنزلة الزُّجاجة، والفؤاد بمنزلة المصباح، والسّر بمنزلة الشّجرة، وداخل السّر موضع يُقال له: خَفِيّ، وهو موضعُ نورِ الهداية، لا صُنْعَ للعبد فيه. وإذا أراد الله تعالى أن يهدي عبدَه ألقى نورَه في

۲۱۰ هود ۲۱/۲.

۲۱۱ الزّمر ۲۲/۳۹.

٢١٢ الحُجُرات ٧/٤٩. في الأصل: ولكن حبّب.

۲۱۳ التور ۲۵/۲٤.

ومنه الإيمان باللّوح والقلم وبجميع ما فيه قَدَر، وبالميثاق `` الّذي أخذه الله من ذرّيّة آدم، فعلم في الأزل عدد من يدخل الجنّة، وعدد من يدخل النّار، فلا يُزاد ولا يُنقَص في ذلك.

وبأنّ أفعالَ العبادكلَّها بخلق الله، لقوله تعالى: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ `` وقوله ويعاقبون واللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ `` ، وإن كانت الاختياريّة [٢٠١٦] منها التي يثابون بها ويعاقبون عليها بكسبهم، فالله خالقٌ والعبد "`كاسب.

والمقدور الواحد داخل تحتَ قُدْرتَيْن بجهتين مختلفتين، لقوله تعالى: ﴿فَلاَ تَبْتَئِسْ بِمَاكَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ ٢٠٠، الخير منها يرضاهُ الله ، والقبيح منها لا يَرْضاه، لقوله تعالى: ﴿وَاللهُ لاَ يُحِبّ الْفَسَادَ ﴾ ٢٠٠ ﴿وَلاَ يَرْضَى لِعِبَادِهِ اللهُ ، وَاللهُ لاَ يُحِبّ الْفَسَادَ ﴾ ٢٠٠

والكَسْب هو الفعل الذي يعود على فاعله منه نفع أو ضَرَر، لقوله تعالى: ﴿لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ ```، ومناطُ التكليف الاستطاعةُ الظّاهرة، وهي التي تكون من جهة الوسع والتّمكين وصحّة الأسباب والآلات، فهي متقدّمة على الفعل وبها يتعلّق الأحكام، إذ لا يمكِن التّكليف قبلها، لقوله تعالى: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إلّا وُسْعَهَا ﴾ '`. وأمّا الباطنة، وهي التي يحدثها الله مقرونة بالفعل، فهي مع الفعل، ولا يتعلّق بها الأحكام، لأنبّا لَيْسَت في وُسْع العبد، وتسمّى في الطّاعات توفيقاً، وفي المعاصي خذلاناً.

٢٠ راجع سورة الأعراف ٧٢/٧.

٢٠١ الصّافّات ٩٦/٣٧.

٢٠٢ الرّعد ١٦/١٣ والزّمر ٦٢/٣٩. وفي الأصل: والله ...

٢٠٣ في الإصل: فالعبد

۲۰۶ هود ۲۱/۲۳.

٢٠٥ البقرة ٢٤/٢.

٢٠٦ البقرة ٢٠٥/٢.

۲۰۷ الزّمر ۲۰۷.

الزمر ۲۰۱۲. ۲۰۸ البقرة ۲۸٦/۲.

۲۰۹ المقرة ۲/۲۸۲.

<sup>© 2016</sup> Orient-Institut Istanbul

#### الرّوضة الثّامنة

#### في الإيمان بالقَدَر

وأصله سرُّ الله تعالى في خلقه، لم يطّلع عليه مَلَك مقرّب ولا نبيّ مُرْسَل، استأثره الله بعلمه لأنّ العلم علمان، علمٌ في الخلق موجود، وهو علم الشّريعة، وعلم في الخلق مفقود، وهو علم القَدَر، الذي أعراه عن أنامِه ١٩٦، ونهاهم عن حَرامِه. فإنكار العلم الموجود كفر، وهو علم القَدَر، الذي أعراه على أنامِه ١٩٤، ونهاهم عن حَرامِه. فإنكار العلم الموجود كفر، فلا يثبت الإيمان إلّا بقبول العلم الموجود وترك العلم المفقود. فالتّعمّق فيه ذريعة الخذلان، لأنّه مؤدِّ إلى المنازعة في أحكام الرُّبوبيّة. وقد قال الله تعالى: ﴿لاَ يُسْئَل عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ ١٩٤٠.

فالإيمان [١٠٦] بالقدر هو أن يؤمن العبد أنّ كلّ شيءٍ من الخير والشّر والحلو والمُرّ مقدور على العباد بقَدَر الله لأسْبَقِ علمه في كلّ كائن في خلقه. فقدّر بمشيئته تقديراً محكماً، لقوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ ١٥٥، وقوله: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَرهُ تَقْدِيراً ﴾ ١٩٦، وقوله عليه السّلام: "قدّر الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السّمواتِ والأرضَ بخمسينَ ألفَ سنة، وكان عرشُه على الماء "١٩٧.

فالسّعيد سعيدٌ بقضاء الله، والشّقيّ كذلك، لقوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ يَشَاءُ اللهُ مَنْ يَشَاءُ ١٠ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ ١٠ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ ١٠ والسّعيد قد يشقى بقضاء الله وقدره، وبالعكس كذلك، لقوله تعالى: ﴿يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْدِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ ١٩٩. والتّغيير على السّعادة والإشقاء.

١٩٣ "أنامه" يعني: خَلْقه.

۱۹۶ الأنبياء ۲۳/۲۱.

١٩٥ القمر ٤٩/٥٤.

۱۹۶ الفرقان ۲/۲۵.

المعلى المثال مع ما ورد في تفسير ابن كثير، ج ٢، ص ٢٦٩ و ٤٣٨ وج ٣، ص ٢٣٥، وصحيح مسلم، ج ٤، ص ٢٠٤٤ وانظر جامع العلوم والحكم، ص ٥٥ و ١٩٣ وفتح الباري، ج ٦، ص ٢٨٩.

۱۹۸ المدّثر ۲۱/۷٤.

۱۹۹ الرّعد ۳۹/۱۳.

الْقِيَامَة ﴾ ١٨٠ . والصّراط ١٨٠ ، لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ ١٨٥ ، فهو جسر ممدود على ظهر جهتم، أرق من الشّغر وأحدّ من السّيف. وكلّ ذلك معلومٌ والكيفُ مجهول. والـشّفاعة للأنبياء، والأخبار ثابتة لقوله تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَـشْفَعُ عِنْـدَهُ إِلّا بِإِذْنِهِ ﴾ ١٨٦ ، وقوله عليه الصّلاة والسّلام: "شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي "١٨٧ ، وقوله: ويشفع يوم القِيامة ثلاثة: الأنبياء ثمّ العلماء [٢٠٠٦] ثمّ الشّهداء "١٨٨ .

ويجوز العفو عن الكبيرة غير الكفر، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا هُو دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ ١٩٩، في العقاب على الصّغيرة لقوله: ﴿يَفْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ ١٩٩. والكبيرة لا تُخْرِجُ المؤمن من الإيمان ولا تُدْخِلُه في الكفر بغير علاقة تكذيب، لقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّ اللَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ القِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ﴾ ١٩١، فأهل الكباعر من المؤمنين لا يخلدون في النّار، لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾ ١٩٢.

۱۸۳ الأنساء ۲۱/۷۱.

١٨٤ انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٦٧٠.

۱۸۵ مریم ۲۱/۱۹.

١٨٦ البقرة ٢/٥٥/٢.

۱۸۷ ورد الحدیث بهذا النّصّ فی مشند الشّهاب، ج ۱، ص ۱۲٦ والأحادیث المختارة، ج ۲، ص ۲۹۰ وکشف الحفاء، ج ۲، ص ۱٤.

۱۸۸ أنظر هذا الحديث في تفسير القرطبي، ج ۱۷، ص ۳۰۰ وشرح سنن ابن ماجة، ج ۱، ص ۳۲۰ وفيض القدير، ج ۲، ص ٤٦٢ وفيض القدير، ج ۲، ص ٤٦٢.

۱۸۹ النّساء ٤٨/٤.

۱۹۰ آل عمران ۱۲۹/۳ والمائدة ۱۸/۰.

۱۹۱ البقرة ۱۷۸/۲.

۱۹۲ الزّلزلة ۱۹۹.

﴿ مَنْ يُعْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُلْ يُعْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ ٢٦ ، وقوله: ﴿ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ ٢٠ ، وقوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهُونَ عَلَيْهِ ﴾ ٢٠ ، إلى غير ذلك.

والبعثُ لجزاءِ الأعمال يومَ الدّين، لأنّ الدّنيا محلُّ الابتلاء والآخرة [١٠٥] محلّ الجزاء، وهو الثّواب والعقاب في الجنّة والنّار، وهما مخلوقتان موجودتان الآن، لقصّة آدم وحوّى ١٧١، وقولِه تعالى: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ١٧٠ وفي النّار: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُافِرِينَ ﴾ ١٧٠ وفي النّار: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُافِرِينَ ﴾ ١٧٠ وفي النّار: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُافِرِينَ ﴾ ولا تفْنَيان ولا أهلهما، لقولِه تعالى: ﴿خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ ١٥٠ التّأبيد والكفرُ حرامٌ على التّأبيد، فجزاؤهما كذلك، لقولِه تعالى: ﴿وَعُرضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفّاً ﴾ ١٧٦، وقولِه تعالى: ﴿وَفُرضُونَ لاَ تَخْفَى مِنْكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ ١٨٠، وقراءة ١٠٠ الكتاب، لقوله تعالى: ﴿وَفُرْخُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِثَاباً يَلْقَاهُ مَنْشُوراً ﴾ ١٨٠، والحَوْض ١٠٠٠ لقوله تعالى: ﴿إنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ ﴾ ١١، ولقوله عليه الصّلاة والسّلام: "حوضي مسيرةُ شهر" ١٨٠، الحديث. والميزان، لقوله تعالى: ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْم

۱۲۹ یس ۲۸/۳۲-۷۹.

۱۷۰ الإسراء ۱/۱۷.

۱۷۱ الرّوم ۲۷/۳۰.

١٧٢ كذا في الأصل.

۱۷۳ آل عمران ۱۳۳/۳.

۱۷۶ البقرة ۲/۲٪.

١٧/٥٩ الحشر ١٧/٥٩.

۱۷۶ الكهف ۱۸/۱۸.

۱۷۷ الحاقّة ۲۹/۸۱.

١٧٨ في الأصل: وقرآت.

۱۷۹ الإسراء ۱۳/۱۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸۰</sup> لقد وردت أحاديث كثيرة عن الحوض، وهنالك تلخيص لأهمّ التفاصيل في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٣، ص ٢٨٦.

۱۸۱ الكوثر ۱/۱۰۸.

انظر الحديث في صحيح البخاري، ج ٥، ص ٢٤٠٥ والسّنة لابن أبي عاصم، ج ٢، ص ٣٣٤ وفتح الباري، ج ٢٠ انظر الحديث في أخبار قزوين، ج ١، ص ١٤٣.

10

بَكِتْبَةٍ بيضاءَ فيبيَضُّ وجَهُه، وبالخاتم في أنف الكافر بكتبة سوداءَ فيسوَدّ وجَهُه، وأَيَّتُهُا كانت قبل صاحبتها، فالأُخرى على إثرها قريباً.

ثمّ يعيش النّاس في سَعَةٍ، فبينها هم كذلك، إذ يبعث الله ريحاً طيّبةً فيموت المؤمنون كلُّهم، ويبقى شِرارُ النّاس، فعليهم تقوم السّاعة، وتنوبُ دارُ الآخرة.

ومن مقدّماتها دار البَرْزَخ ١٦٠ وأحكامُها، كالسّؤال والنّعيم والعذاب بعد الموت، لقوله عليه الصّلاة والسّلام: "القبر روضةٌ من رياض الجنّة أو حفرة من حُفَر النّيران" ١٦٥، وكلّ من مات أهلاً نالَه نصيبُه قبراً، ولا صُلِب ١٦٦ أو غرِق أو أكله حيوانٌ أو احترق.

والدّار ثلاث: دار الدّنيا ودار البرزخ ودار القرار، وتعلّق الرّوح بالبدن في كلّ دار على وجه مخصوص، وأكمل تعلّقها يوم بعْثِ الأجساد، [٢١٠٥] إذ بعده لا يقبلُ البدن نوماً ولا موتاً ولا فساداً، فجعل الله لكلّ دار أحكاماً تخصّها، فأحكام الدّنيا على البدن، وإنّا الرّوح يَبْعُ له، وأحكام البرزخ على الرّوح، وإنّا البدن يَبْع لها. وإذا كان يوم البعث، صار حُمْم النّعيم والعذاب وغيرهما على الرّوح والجسد جميعاً، وفي هذا حلّ إشكالاتٍ في العقائد، وبالله التّوفيق وله الحمد على التّحقيق.

#### الروضة السابعة

#### في الإيمان بالبعث بعد الموت

وهو إعادة الأبدان الأصليّة بأرواحما مُطلَقاً، وهو ثابت عقلاً ونقلاً، فإنّه ليس إلّا إعادة الهيئة إلى الجسم ١٦٧ بجميع عوارضها، بعد التّغيير وتفرُّق الأجزاء. فمن قدر على إنشائها ١٦٨ أوّل مرّة فهو قادر على إعادتها إلى تلك الحالة بالطّريق الأولى، لقوله تعالى:

الله وردت كلمة برزخ في سورة: المؤمنون ۱۰۰/۲۳ والفرقان ٥٣/٢٥ والرّحمن ٢٠/٥٥. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٠٠.

<sup>170</sup> قارن بسنن التّرمذي، ج ٤، ص ٦٣٩.

١٦٦ في الأصل: اصلب، وهو تصحيف.

الأصل: الاللجسم.

١٦٨ في الأصل: انشاءها.

هذا هو القيامة <sup>١٥٦</sup>، وعليه إجهاع الأنبياء والعلهاء عقلاً ونقلاً، وله أشراطٌ لا تقوم إلّا بعد ظهورها. منها خروج الدّجّال <sup>١٥٧</sup>، وهو شخص أعْوَرُ، جُفال الشَّعَر، معه جنّة ونار، فناره جنّة وجنّته نار، يركب على حهار بين منكبيه وأذنيه أربعون ذراعاً، يقول للنّاس: أَنا ربّح، وهو أعور مكتوب بين عينيه: كافر، يقرؤه كلُّ مؤمن كاتب وغيره، يسيح الأرضَ في أربعين يوماً، إلّا مكّة والمدينة، وأكثر أتباعه اليهودُ.

ومنها نزول عيسى ابنُ مريمَ ويكون على شريعة نبيّنا ويقتل الدّجّالَ ويمكث مدّةَ ما شاء الله، ثمّ يموت ويصلّي ١٥٨ عليه المسلمون ويدفنوه.

ومنها خروج يأجوج ومأجوج <sup>۱۵۹</sup>، وهما قبيلتان من أولاد يافث بن نوح، وهم تسعةُ أعشار بني آدم، فيقاتلون النّاسَ، ثمّ يهلكهمُ اللهُ بدُعاء <sup>۱۲۱</sup> عيسي عليه السّلام.

ا ومنها طلوع الشّمس من المغرب، فإذا طلعت، ورآها النّاس، آمنوا أجمعين، وذلك حين ﴿لاَ يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْكَسَبَتْ فِي إِيمَانُهَا [١٠٤-] خَيْراً ﴾ .

وَمَهَا خَرُوجِ دَابَّة فِي الأَرْضِ، لقوله تعالى: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ ﴾ '' الآية، طولها ستّون ذراعاً، لا يفوتها هارب، ولا يدركها طالب، معها عصاة "' موسى وخاتم سليان، عليها السّلام، فتكتب بالعصا في مسجد المؤمن

١٥٦ في الأصل دائمًا: القيمة.

الله ورد ذكر الدّجّال أو المسيح الدّجّال في كثير من المواقع في كتب الأحاديث مثل البخاريّ ومسلم والتّرمذيّ والنّسائيّ وأبي داود وابن ماجة وأحمد بن حنبل ومالك بن أنس والدّارميّ. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ٧٥.

١٥٨ في الأصل: ويصلّ.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵۰</sup> وَرد اسم يأجوج ومأجوج في سورة الكهف ٩٤/١٨ والأنبياء ٩٦/٢١. ولقد وردت في يأجوج ومأجوج أحاديث كثيرة في صحيح البخاريّ وصحيح مسلم والتّرمذيّ وأبي داود وابن ماجة ومسند أحمد، فانظرها هناك.

١٦٠ في الأصل: بدعاً.

۱۲۱ الأنعام ۱۵۸/٦.

۱۹۲ النّمل ۱۲۲/۸۸.

١٦٣ كذا، وهي صيغة عامّيّة، فُصحاها: عصا.

ثمّ ينادي إسْرافيلُ عليه السّلام بقوله: يا أيّها العظام البالية واللّحوم المتمرّقة والصُّوَر المتفرّقة، إنّ الله تعالى يأمركنّ أن تُجْمَعْن لفصل القضاء، بحيث يصل نداؤه '٥١ إلى الكلّ على السّواء، لقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُنَادِي الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ ١٥٦، فتُجْرَأُ ١٩٣ أجزاءُ الأبدان من الأرض إمّا لجمع بعد التّفريق، أو بالإيجاد بعد الإعدام.

ثَمِّ يُرْسِلُ مَطْراً فَينبت الأجساد، لقوله تعالى: ﴿وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةَ أُخْرَى ﴾ ١٥٠، ثمّ ينفخ نفخة أخرى فينشر الأرواح على أجسادها، فيقوم الخلق [٢٠٠٤] من قبورهم لقوله تعالى: ﴿ثُمَّ نَفَخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ ١٥٠.

۱٤٤ القصص ١٤٨٨٨.

۱٤٥ غافر ١٦/٤٠.

۱٤٦ الانفطار ١/٨٢.

۱٤٧ كورت ١/٨١.

۱٤۸ القيامة ٨/٧٥.

۱٤٩ الانفطار ٢/٨٢.

۱۵۰ الواقعة ٥٦/٤-٥.

١٥١ في الأصل: نداءه.

١٥٢ ق ٤١/٥٠، وفي الأصل: المنادي، فأخذنا برسم القرآن الكريم.

١٥٣ في الأصل: فتجزء.

ا الله ١٥٤٠ طه ١٥٥/٥٠.

١٥٥ الزّمر ٦٨/٣٩، جاء في الأصل: ونفخ ....

أُمَّتِنا ووُلاةِ أمورنا وإن جاروا، بإجاع السلف.[١٠٣] ولا يجوز نزع اليد من طاعتهم لأنّ طاعتهم من طاعة الله ونبيّه، ما لم يأمروا بمعصية، لقوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا لَمُ مِنْكُمْ ﴾ ١٦٠، بل لا بدّ من الصّبر والدّعاء لهم بالصّلاح والمعافاة، لما فيه صلاح البريّة أيضاً، لا الدّعاء عليهم، لما فيه ضَرَر البريّة.

والجهاد والحبّ ماضيان مع بَرّهم وَفَاجِرهم إلى يوم القيامة، لقوله عليه الصّلاة والسّلام: "الجهاد واجب مع كلّ أميرٍ بَرِّ وفاجرٍ عمِل بالكبائر، والصّلاة واجبة خلف كلّ أمير بَرّ وفاجر عمل بالكبائر" "١٣٩.

والصّلاة واجبةٌ خَلْف كلِّ من أهل القبلة، لقوله عليه الصّلاة والسّلام: "صلّوا خلفَ كلّ بَرّ وفاجر" المُنْدُ وعليه الإجهاع، وكذا عليه، لقوله: "لا تَدَعوا الصّلاةَ على من مات من القبئلة" المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْلة المُنْ

#### الروضة السادسة

### في الإيمان باليوم الآخر

وهو زمان يقع فيه صيحة بغتةً فيهلك أهل السّهاوات والأرض، إلّا من شاء اللهُ من اللهُ من اللهُ من اللهُ من اللهُ من اللهُ عنه اللهُ عنه اللهُ عنه في السَّمواتِ وَمَنْ اللهُ عَنْ فَلَمَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

۱۳۸ النّساء ٤/٥٩.

الآين). الحال: المنافع المناب الجهاد، باب: في الغزو مع أمَّة الجور، حديث رقم ٢٥٣٣ (ترقيم محيي الدّين).

الله الحديث في تأويل مختلف الحديث، ج ١، ص ١٥٤ والدّراية في تخريج أحاديث الهداية، ج ١، ص ١٦٨ وتلخيص الحبير، ج ٢، ص ٣٥٠ وخلاصة البدر المنير، ج ١، ص ١٩٢. قارن أيضا بنصّ الحديث المذكور في المصدر السّابق تحت نفس الرّق.

۱٤۱ قارن بما ورد في تاريخ جرجان، ص ٣١٣.

۱٤۲ الزّمر ۲۸/۳۹.

١٤٣ يوسف ١٠٧/١٢، وفي الأصل: وأخذتهم، وهو تصحيف.

وتأويلات، وغاية أمرهم: الخطأ في الاجتهاد، والمجتهد قد يصيب وقد يخطئ، وفي الحالَيْن يُثاب، فسبُّه والطّعنُ فيهم، إنْ خالف الأدلّة القطعيّة فكفر، وإلّا فبدعة وفسق.

ثمّ يجب على المسلمين نصب الإمام بالإجماع، ولقوله عليه الصّلاة والسّلام: "من مات ولم يعرف إمام زمانه، فقد مات ميتةً جاهليّة" "١٣١، ولتوقّف كثير من الواجبات، كتنفيذ الأحكام وإقامة الحدود وتجهيز الجيوش وسدّ [١٠٢ب] الثّغور "١٣ ونحو ذلك. وأمّا احتمال ازدياد الفساد بمنصبه، فاحتماله مرجوح ".

ويشترط أن يكون قُرَشِيّاً، لقوله عليه الصّلاة والسّلام: "الأُمَّة من قريش" "، وأن يكون من أهل الولاية المطلقة الكاملة، إذ ما جعل ﴿اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ "".

ا وفي الرّق والأنوثة والصّبا والجنون <هو> قصيرٌ من تدبير الأمور والتّصرّف في مصالح الجمهور، ويكونُ سايساً قادراً بعلمه على تنفيذ الأحكام، وحفظ حدود الإسلام، وإنصاف المظلوم من الظّالم ونحوها، لأنّ الاختلال بذلك مخلّ بالغرض من نصبه.

ولا يُشْتَرَط عِصْمته، ولا اختصاصُه ببني هاشم وأولاد عليٍّ رضي الله عنه، لاتفّاق الصّحابة على إمامة أبي ١٣٧ بكْرٍ وعمرَ وعثانَ مع عدم القطع بعصمتهم. ولا أن يكون أفضلَ زمانه، لأنّ المُساوي، بلِ الْمَفْضول، ربّا يكون أعرفَ بمصالح الأمّة ومفاسدها.

ثمّ حإنّ> الإمام لا ينعزِل بالفِسق والجور، لأنّ هذا قد ظهر في الأمَّة بعد الخلفاء الرّاشدين، وكان السّلف ينقادون لهم ولا يرَوْن الخروجَ عليهم، فلا يجوز الخروج على

الله المرد أحمد الحديث بالنصّ التّالي: "من مات بغير إمام مات ميتة جاهليّة". مسند أحمد، كتاب مسند الشّاميّين، باب حديث معاوية بن أبي سفيان، الحديث رقم ١٦٤٣٤ (ترقيم العالميّة).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳۳</sup> انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١٠، ص ٤٤٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> في الأصل: مرجوج.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> انظر على سبيل المثال: الأحاديث المحتارة، ج ٤، ص ٤٠٣ وسنن البيهقيّ الكبرى، ج ٨، ص ١٤٣ ومصنّف ابن أبي شيبة، ج ٦، ص ٤٠٢.

۱۳۶ آل عمران ۱٤۱/۳.

١٣٧ في الأصل: أبو.

وأفضل البشر بعد الأنبياء: أبو بكر الصّدّيقُ، ثمّ عمرُ الفاروق، ثمّ عثانُ ذو النُّورَيْن '١٦، ثمّ عليٌ المرتضَى، رضوان الله عليهم أجمعين، فهم الخلفاء الرّاشدون، وخلافتهم على هذا الترّتيب كذلك، وهي ثلاثون سنة، لقوله عليه السّلام: "الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثمّ تصير مُلْكاً" ١٢٧.

ويشهد بالجنّة للعشرة المبشَّرة ١٢٨، لتسميتهم النبيُّ في التّبشير، ولا يُشْهَد لأحدٍ بعينه بالجنّة ولا بالنّار بغير نصِّ. ويشهد بأنَ المؤمنين من أهل [٢٠٠٦] الجنّة والكافرين من أهل النّار.

ثمّ يُرجى لأزواجه وذرّيّاته وسائر أصحابه من الخير والسّعادة أكثر ممّا يرجى لغيرهم من المؤمنين، ولا يُذكر أحدٌ منهم إلّا بخير، ولا يجوز الإفراط في حبّ أحدهم، ولا التَّبرِّي ٢٠١٥ من أحدٍ منهم. و<لا> يجوز النّطق ببغضهم وبغير الخير بذكرهم، لقوله عليه السّلام: "أذكّركم في أهل بيتي " " ثلاثاً، ولقوله عليه الصّلاة والسّلام: "الله أنه الله في أصحابي " الحديث فالأثمّة المهديّون والعلماء الصّالحون كذلك، لأنهم ورثة الأنبياء، وسبب صلاح العُقْبي والدّنيا، وما وقع بينهم من المنازعات والمحاربات فيله محافل

الله ورد هذا الحديث في معظم كتب تفسير القرآن الكريم والأحاديث النّبويّة الشّريفة، وسأكتفي هنا بذكر صحيح مسلم، ج ٣، ص ١٤٧١.

١٢٦ سُمّىَ عثمان بذي التورَين لزواجه من بِنْتَىٰ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: رُقَيّة وأمّ كُلْثوم.

انظر على سبيل المثال، لا الحصر، تفسير القرطبيّ، ج ١٢، ص ٢٧٨، إلا أنّه يورد هناك كلمة"تكون" بدل "نصبر".

۱<sup>۲۸</sup> وهم: أبو بكرِ الصّدّيق وعمرُ بن الخطّاب وعثمانُ بن عفّانَ وعليُّ بن أبي طالبٍ وطلحةُ بن عبيد الله والزّبير بن العَوّام وعبد الرّحمن بن عوف وسعد بن مالك وسعيد بن زيد وأبو عبيدة عامر بن الجرّاح.

١٢٩ كذا في الأصل، والمقصود: التبرّؤ.

ورد هذا الحيث بمفردات قريبة في مصادر كثيرة، قارن على سبيل المثال بما ورد في تفسير ابن كثير، ج ٣، ص ٤٨٧ وج ٤، ص ١٨٧٣ وصحيح ابن خزيمة، ج ٤، ص ٦٢ وسنن الدّاري، ج ٢، ص ٥٢٤ وسنن البيهقيّ، ج ٢، ص ١٤٨.

الله ورد هذا الحديث في أكثر من صيغة في المصادر التالية: السّنة للخلاّل، ج ٣، ص ٥١٤؛ الفردوس بمأثور الخطاب، ج ١، ص ١٣٥؛ لسان الميزان، ج ٣، ص ٣٠٦ وتهذيب الكيال، ج ١٧، ص ١١٠.

ولا يَصِلُ المَكلَّفُ إلى حيث يسقطُ عنه الأمرُ والنّهي ، لعموم الخطاب، وإجماع أولي الألباب. ولم يكن نبيّاً عبدٌ ولا أنثى ولا كذّاب، لأنّ الرّق أثرُ الكفر، ولقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إلّا رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ ﴾ (١٥ ، ولأنّ مِن شَرْط النبوّة كهالَ العقل والدّين، وهو مفقودٌ في النّساء، ولوجوب تصديق النّبيّ، بخلاف الكذّاب، وما نُقِل في بعضهم ممّا يُشعر بكذبٍ أو معصية: إن كان بطريق الآحاد فمردود، وإن كان بالتّواتر، فمصروف عن ظاهره إن أمكن، وإلّا فمحمولٌ على كونه قبل البعثة أو على ترك الأولى.

وأولي العزم منهم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد عليه وعليهمُ الصّلاة والسّلام، ولا جَزْمَ بنبوّة ذي القرنَيْن ١١٦ ولُقُهان ١١٧ للاختلاف،[١٠١ب] فالسّكوت أوْلَى.

وأوّلُ الأنبياء آدم، بالكتاب والسّنة والإجهاع، وَآخِرُهُم نبيّنا محمّد صلّى الله عليه الله عليه السّلم، وأفضلهم أيضاً، لقوله تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ ١٠ وسلّم، وأفضلهم أيضاً، لقوله تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ ١٠ وقوله الإنس والجنّ، لقوله والسّلام: "أنا أكرمُ الأوّلين والآخرين" ١٠٠، وهو مبعوث إلى جميع الإنس والجنّ، لقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ ١٠١ وقوله ﴿فَبِأَيِّ آلاَءٍ رَبِّكُمَا تُكذّبان ﴾ ٢٠٠.

ومعراجُه في اليقظة <sup>۱۲۲</sup> وبشخصه إلى المسجد الأقصى ثابت **بالكتاب**، إلى السّماء أو إلى ما شاء من العُلا بالخبر المشهور.

١٠ وشرعُه باقٍ بلا نَسْخ إلى يوم القيامة، لقوله تعالى: ﴿وَخَاتُمَ النَّبِيِّينَ ﴾ ١٢٤، وقوله عليه السّلام: "لا نبيَّ بعدي" ١٢٥.

١١٥ يوسف ١٠٩/١٢، وفي الأصل: أرسلناك، وهو تصحيف واضح.

١١٦ إشارة إلى سورة الكهف ٨٣/١٨-٩٨. انظر أيضاً الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ١٢٧.

۱۱۷ إشارة إلى سورة لقان ١٣/٢١-١٣. انظر أيضاً الموسوعة الإسلاميّة، ج ٥، ص ٨١١.

١١٨ البقرة ٢/١١.

١١٩ الكلمة مطفوسة في الأصل، والاستنتاج من السّياق.

الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن

۱۲۲ الرّحمن ۱۵/۱۳، ۱۲ ... ۷۲.

١٢٣ في الأصل: اليقضة.

١٢٤ الأحزاب ٢٣٣/٤٠.

والرّسولُ [١٠٠٠] إنْسانٌ بعثه الله إلى الخلْق مع كتاب وإلهام لتبليغ الأحكام. والنّبيّ مَنْ أُوحِيَ إليه بَلَكِ أو أُلْهِم في قلبه، أو نَبِيهٌ بالرّؤيا، سواء آكان معه كتاب أو لا ١٠٠٠ والوليّ هو العارف بالله وصفاته، حسبها يمكن، المواظب ١٠٠٠ على الطّاعات، المجتنب ظنّ المعاصى، المُعْرِض عن الانهاك في اللّذات والشّهوات.

والمؤمنون كلّهم أولياء الرّحمن، لقوله تعالى: ﴿اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ```، وأكرمهم أنقاهم، وأتبعهم للقرآن ```، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَنْقَاكُمْ ﴾ ```.

١٠٧ في الأصل: لي، وهو تحريف.

<sup>111</sup> في الأصل: المواضب.

<sup>.</sup> ١٢٤/٦ الأنعام ١٠٩

<sup>11</sup> إرهاص تعني هنا: إثبات. انظر لسان العرب، طبعة دار المعارف، ص ١٧٥٣، ع ١.

۱۱۱ الأنعام ٢/٦٨.

۱۱۲ البقرة ۲۵۷/۲.

١١٢ في الأصل: بالقرآن، وهو تصحيف.

۱۱۶ الحجرات ۱۳/٤٩.

فالقرآن كلام الله غير مخلوق، وهو مكتوب في المصاحف، محفوظ في القلوب، مقروء بالألسن، مسموع بالآذان، غيرُ حالِّ فيها، وَمَا فيه حكاية عن موسى وفرعون وغيرهما فهو كلام الله إخباراً عنهم، وأمّا تكلَّمُنا وقراءَتُنا وكتابتنا إيّاه، وكلامُ موسى وغيرِه من المخلوقين، فمخلوق، فمن زعم أنّه كلام البشر فقد كفر، لما فيه من تكذيب الرّسل.

والنّصوصُ من الكتاب والسّنة تُحمَل على ظواهرها، ما لم يمنغ دليلٌ قطعيّ، والعدولُ عنها إلى معانٍ يدَّعيها أهلُ الباطن إلحادٌ، وردُّها كفر، والاستهزاء عليها وعلى الشّريعة واستحلال المعصية والاستهانة بها كفر، [٢١٠٠]. لأنّ ذلك من إمارات التّكذيب. واليأسُ والأمنُ كفر، لقوله تعالى: ﴿لاَ يَيْأَسُ مِنْ رُوحِ اللهِ إلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ "١٠"،

وقولِه تعالى ١٠٠٠: ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ١٠٠.

# الرّوضة الخامسة

# في الإيمان برسله

۱۰۳ يوسف ۱۰۲۸۸.

١٠٤ هاتان الكلمتنا مطفوستان في الأصل، والاستنتاج من السّياق.

١٠٥ الأعراف ٩٩/٧.

١٠٦ غافر أو المؤمن ٧٨/٤٠، وفي الأصل: ومنهم.

وأمّا إبليسُ فليس من الملائكة، بلكان جِنّيّاً مستوراً فيما بينهم ففسق عن أمر ربّه، فصح استثناؤه ٩٤ منهم تغليباً. ثمّ سَلَّطَهُ اللهُ وقَبِيلَه ٩٥ على البشر للابتلاء، فلهم تأثير ظاهر، كقوله تعالى: ﴿يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ﴾ ٩٦، وقوله عليه الصّلاة والسّلام: "إنّ الشّيطان يجري من الإنسان مجرى الدّم" ٩٧. ويصيّرهم الله على أيّ صورة شاءوا، فيوسوسون، فبرحمة من الله لا يراهمُ البشر في صُوَرهِمُ الأصليّة لخبثها وكراهَتِها، ثمّ الصّحيح في تناسلهم أنّهم يبيضون بيضاً فَرَحاً على معصية بني آدمَ، فيخرج الوُلْد. وأمَا الجِنّ فمخلوق لا يُرَى، كالشّياطين، ومكلَّف كالبشر، لقوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ

الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ ".

# الروضة الرّابعة في الإيمان بكُتُبه

بأنّ جميعَها كلامُ الله تعالى، وأنَّها خطابات، إمَّا سماعاً منه بلاكيف، وبلاغاً من المَلَك [٩٩ب] المبلّغ، كمإنزال ال**تّـوراة ٩٩** عـلى مـوسى، والزّبـور عـلى داود، والإنجيـل عـلى عيسى '''، والفُرُقان على محمّد عليه وعليهمُ الصّلاة والسّلام. وليس للمَلَك ولا للنّبيّ تصرّف في شيء من النّظم والمعنى، بل يبلّغان كما بُلّغ إليهما وحياً أو تنزيلاً أو سماعاً، وأنّ للهِ تعالى كُتُباً سِواها، أنزلها على أنبيائه، لا يَعرِف أسهاءَها '' وعددَها إلَّا هو، لقوله تعالى: ﴿فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ ﴾ ١٠٢.

١.

في الأصل: استثنأه.

القبيل (والجمع: قُبُل): الجماعة من الثّلاثة فصاعِداً.

النّاس ١١٤٥.

انظر على سبيل المثال صحيح البخاري، ج ٢، ص ٧٠٧.

مه الذّاريات ٥٦/٥١.

في الأصل: التوراية.

الكلمة مطفوسة في الأصل، ولقد قدّرتها من السياق.

في الأصل: أسماوها.

۱۰۲ المقرة ۲/۱۳/۲.

ويصعدون بأمر الله تعالى، لقوله تعالى: ﴿جَاعِلِ الْمَلاَءِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ ﴾ ^^ الآية، ثمّ هم أصنافٌ لا يُحصيها إلّا الله، لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلّا هُوَ ﴾ ^^.

وهم [٩٩٨] أعظم جنوده، ورؤساؤهم ١٨ الأملاك النالاتة الموكلون بالحياة، وجبريل موكل بالوحي الذي به حياة القلوب والأرواح، وميكائيل بالقطر الذي به حياة النبات، وإسرافيل بالنفخ في الصور، الذي به حياة الخلق بعد مماتهم، وأمّا عِزْرائيل فقبض الأرواح، وبعضهم بالسّماوات، وبعضهم بالأرض وبالجنّة وبالنّار ويكتب أعمال بني ١٩٨ آدم، لقوله تعالى: ﴿كِرَاماً كَاتِينَ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ أو بعضهم بالسّؤال بُعيْد الموت، وبغير ذلك.

وأمّا عدم رؤية البَشَر إيّاهم في صُوَرهِمُ الأصليّة، فلعدم طاقتهم لحسنها وعيبها.

ورُسُلُهُم أفضلُ من عامّة البشر بالإجماع، بل بالضّرورة. وأمّا رسلُ البشر فأفضل من رسلهم، وعامّةُ البشر أفضل من عامّتهم، لقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ وَسَلَهُم وَاللّهُ اللّهَالَ وَالكَمَالاتِ العلميّة والعمليّة مع العوايق، وأنّ العبادة مع النّوافل أشقُ وأَدْخَلُ في الإخلاص، فيكون أفضل، وإن كانت الملائكةُ لا يَعْصَوْن.

ا وأمّا هاروتُ وماروتُ أَنها مَلَكَان لم يصدر منها كفرٌ ولا كبيرة، وكانا يَعِظان النّاسَ ويقولان: ﴿إِنَّمِا خَنُ فِتْنَةٌ [٩٩] فَلاَ تَكْفُرُ ﴾ ويعلّمان السِّحرَ، ولا كفرَ في تعليمه، بل في اعتقاده له والعمل به، وتعذيبُها إنّما هو على وجه المعاتبة، كما يُعاتَب الأنبياءُ على المذاة.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۲</sup> فاطر ۱/۳٥.

۸۷ المدّثر ۲۱/۷٤.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٨</sup> في الأصل: ورؤسأهم.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٩</sup> في الأصل: لبني.

<sup>.»</sup> الانفطار ۱۱/۸۲-۱۲.

٩١ البقرة ٣٤/٢ والإسراء ٦١/١٧ والكهف ٥٠/١٨.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٢</sup> انظُرْ قصَّتَها في سورة البقرة ١٠٢/٢.

۹۲ البقرة ۲/۲.۱.

يَهدي ويعصِم ويُعافي مَنْ شاء، فضلاً منه، ويُضِلّ ويخذل ويبتلي من شاء، عدلاً. إذ هـو متصرّفٌ في مُلكه على ما سبقَ في الأزل، بما يكون من عباده من طاعة وعصيان وكفر وإيمان، عن اختيار وإيثار، لا عن جبرٍ واضطرار.

وأنّه تعالى يُرَى في الآخرة [٢٩٨] لأهل الجنّة بغير إحاطة ولاكفيّة، لقوله تعالى: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ ( ، ولِقوله عليه الصّلاة والسّلام: "إنّكم سترَوْن ربَّكم كما ترَوْن القمرَ ليلةَ البدر " ( ، لأنّ العاقل إذا خلا بنفسه لم يحكم بامتناعها.

ا والله تعالى يجيبُ الدّعواتِ ويقضي الحاجاتِ، لقوله تعالى: ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ ^1 وقوله: ﴿ أُدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ ^1. وفي الدّعاء والصّدقة تأثير ونفع للأموات والأحياء بدلالة صلاة الجنازة وصلاة الاستسقاء.

#### الرّوضة الثّالثة

#### في الإيمان بالملائكة

ا بأنّهم أشخاصٌ روحانيّة في تركيبِ الحيوان، قادرون على النّشكّل بأشكال مختلفة، بإذن الله، لا يوصَفون بذكورة ولا أنوثة، إذ لم يَرِدْ به نقلٌ، ولا يدلّ عليه عقلٌ، ﴿بَلْ ﴾ هم ﴿عِبَادٌ ﴾ له ﴿مُكْرَمُونَ ﴾ ١ أَوْجَدَهُمْ لحُجّةٍ ولا لحاجة، وأوقفَهم في خدمته، لا لمعونته، ﴿لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ ٥ ، وهم رُسُل الله بينَه وبين عباده، ينْزِلون

<sup>^^</sup> القيامة ٢٢/٧٥، في الأصل: وجوه يومئذ ناظرة إلى ربّها ناضرة، وهو تصحيف.

<sup>^^</sup> انظر تفسير الطّبري، ج ٧، ص ٣٠٣، حيث جاء: "إنّكم سترون ربّكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر ...".

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> البقرة ١٨٦/٢، ورد في الأصل رسم "الدّاع" هكذا: الداعي.

۸۳ غافر ۲۰/٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۸٤</sup> الأنساء ٢٦/٢١.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۵</sup> الأنبياء ۲۷/۲۱.

بإرادته، قادرٌ بقدرته، مُكَوِّنٌ بتخليقه، سميعٌ بسمعه، بصيرٌ ببصره، متكلّمٌ بكلامه، وهـو موصوفٌ بجميعها قبل وصفِ الواصفين إيّاه. ولا يلزم قِدَمُها [٦٩٧] قِدَم الخلق لها، لأنّ التَّكوين غير المكوَّن. فإنّ الفِعْل يغاير المفعولَ بالضَّرورة. وكماكان بصفاته أزليّاً قبل حاله كذلك لا يزال عليها أبديّاً. إذ حدوثُ صفةٍ أو اسم لذاته ٧٠ وتعرّيهِ عن شيءٍ من صفاتِ ٥ كماله نقضٌ، وهو بأنّ صفاتِه ليستُ عينَ ذاتِه، لامتناع كونِ الصّفة عينَ الموصوف، ولا غِيرَ ذاته، لأنّ الغَيْرَيْن في ظاهر العُرْفِ ذاتان، ليست إحداهُ إلَّ عَبِنَ الأَخْرَى. والصّفةُ ليست بذاته، فلا تكون غيراً، فلا يلزم قِدَم الغير، ولا تكثر القِدَمان. فهو شيءٌ لا كالأشياء، ليس بجوهر، ولا جسم، ولا عَرَضيّ، ولا ذي صورة وَحَدِّ ونهاية، ولا يوصَف بالماهيّة ولا بالكيفيّة، ولا يتمكّنُ في مكان، ولا يجرى عليه زمانٌ، لِما في كلّ ذلك من الحدوث والإمكان. وأمّا ما جاء في بعض الآيات والأخبار من الإشعار بالجهة والجسميّة كَالْفَوْق والوَجْه والبَد ونحوها، فالأَوْلَى الإيمانُ بحقيقة المراد منها، وتفويضُ علمه إلى الله تعالى، كما هو من رأي ٧٧ السّلف، لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ ٧٠. ولا يُقال: إنّ يدَه قدرتُه أو نعمتُه، لِما فيه من إبطال صفة اليد. بل اليدُ [٩٧] صفتُه بلا كف، كالغضب والرّض والقَدَر والقضاء. أو هو تأوُّلُ كَما هو مذهب بعض الخلَف. ولا يجبُ عليه شيءٌ، صَلُحَ أو لا، إذ لا حاكمَ عليه. ولأنّه لو وَجَبَ، فإنّه إن استوجَبَ أُلْزم بتركه، حو >كان ناقصاً مستكملاً بفعله، وهو مُحال. وإن لم يستوجب، لم يتحقّق الوجوب.

وما من شيء في الكَوْنَيْن إلّا هو بعلمه وإرادته وقدرته وتكوينه. لأنّ الجهلَ بالبعض والعجزَ عن البعض نقصٌ وافتقار إلى الغير. فما شاء <sup>٧٩</sup>كانَ، وما لم يشأ لم يكُنْ. لأنّ نفوذَ مشيئةِ الغير بدون إرادته دلالةُ القَهْر، وهو محالٌ في حقّه تعالى، إذ لا ضدَّ له ولا ندّ.

٧٠ في الأصل: لدا.

٧٦ في الأصل: أحديها.

٧١ في الأصل: اي.

<sup>٬</sup>۷ آل عمران ۷/۳.

في الأصل دامًاً: شأ.  $^{\gamma q}$ 

٦٢ آل عمران ٩٧/٣، وفي الأصل: والله غني عن العالمي، وهو تصحيف.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٢</sup> في الأصل دائماً: انتفا.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٥</sup> في الأصل دائمًا: كالحيوة.

۲۲ غافر ۲۰/۵۰.

<sup>ً</sup> الأنعام ١٠١/٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> هود ۱۰۷/۱۱ والبروج ۱٦/۸۵.

<sup>&</sup>lt;sup>٦٩</sup> وردت في آيات كثيرة منها في البقرة ستّ مرّات: ٢٠/٢، ٢٠٦، ١٠٩، ١٤٨، ٢٥٩ و ٢٨٤.

الأنعام ١٠٢/٦ والرّعد ١٦/١٣ والزّمر ٢٢/٣٩ وغاقر ٦٢/٤٠.

۷ الشّوری ۱۱/٤۲.

۷ النّساء ٤/٤.

٧٢ في الأصل: مح.

٧ في الأصل دائما: بحيوته.

مختص بالحَيّ، كالعِلْم ونحوه، أو كالألوان ونحوها. وكلُّ ممكن محتاج في وجوده وعدمه إلى مؤثّر مرجّح، وهو إمّا مختار، وهو الذي إن شاءً ٥٠ فَعَلَ وإن شاءَ ترَكَ، أو موجب بذاته، وهو الذي يجب صدور الأثر عنه، شاء أو لا، كالنّور من الشّمس، يكون الشّيء بدون مادّة سابقة وآلة إبداع، كالمخلوق الأوّل وتكوينه، بها إيجاد، وقد يُطلّق على الإبداع أيضاً.

فوجب الإيمان بأنّ واجبَ الوجود لذاته، وهو الله تعالى، موجودٌ لوجود العالَم الحادث من الممْكِنات، وحدوثُه لملازمة الأعراض الحادثة. وملازمُ الحادث حادث، وحدوثها بديهي بتغييرها من عَدَم إلى وجود وبالعكس، والحادث محتاجٌ إلى مُحْدِث، إذ لو أَحْدَثَ حنفسَهُ> بنفسه لزم التَّرجيح بلا مرجّح، فوجودُ المصنوع يوجب وجودَ الصَّنع، وهو يوجب وجودَ الصَّنع،

وبأنّه واحد لا شريك [٦٩٦] له، إذ لوكان اثنين مثلاً فأحدهما إن لم يَقْدِرْ على مخالفة الآخر لَزِمَ عجزُه، وإن قدر لزم عجزُ الآخر، وإليه أشار بقوله تعالى: ﴿لَوْكَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلّا اللّهُ لَفَ سَدَتًا ﴾ ٥٩، ويقول تعالى: ﴿شَهِدَ اللّهُ إِنَّـهُ لاَ إِلَهَ إلّا هُـوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمُ ﴾ ٦٠.

ا وَبَأْنّه قديم، إذ لولم يكن قديماً لكان حادثاً، فيفتقر إلى مُحْدِث، ويلزم الدّورُ أو النّسَلْسُلُ، وكلٌّ منها باطل. وبأنّه باقٍ، لأنّ ما ثبت قِدَمُه اسْتَحالَ عَدَمُه. ولقوله تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ﴾ [[الآية.

ُ وبأنّه لا شيءَ مثّله، لِحُدوث ما سواه. والماثلة بالحادث توجب نفي الأُلوهيّة، وهو باطل. ولقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ ٦٠.

٥٨ ترد كلمة "شاء" في الأصل دامًا هكذا: شآ.

٩٥ الأنساء ٢٢/٢١.

آل عمران ۱۸/۳.

۲۱ الرّحمن ۲۷/٥٥.

۱۲ الشّوري ۱۱/٤۲.

ثمّ اعلم أنّ إيمانَ المقلّد صحيح، كما أنّ رجُلاً إذا أخْبر بخبر فصدّقه غيرُه، لم يمتنع لأحدٍ أن يقول آمن به أو أمّن له، وهذا معنى التّصديق بالتّقليد، وإن كان عاصياً لتَرْكِه التّظرَ، ولأنّ النّبيّ عليه الصّلاة والسّلام قَبِلَ الأعرابَ وغيرَهم ممّن لا يفهم التّظرَ، ومضى عليه الخلفاءُ الرّاشدون.

واعْلَمْ أَنّ دينَ الله في السّماء والأرض واحد، وهو الإسلام، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الدّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلاَمُ ﴾ ٥٠ ، وهو بين العلو ٥٠ والتقصير، وبين التّشبيه ٥٠ والتّعطيل، وبين الجبر والقَدَر ٥٠ ، وبين الأمْن واليأس، اللّهمَّ توفَّنا مسلمين، وألحِقْنا بالصّالحين.

#### الرّوضة الثّانية

#### في الإيمان بالله

# أمَّا وجوبُه فَلِحُدوث العالَم وتحقّق العِلم بحقائق الأشياء

إعلم أنّ الحكمَ العقليّ في كلّ معقول لا يخلو من أحدِ ثلاثة: إمّا الوجوب، أو الامتناع "، أو الإمكان. لأنّه إنِ اقْتُضِيَ وجودُه لذاته، حفهو> واجب الوجود، وهو الله تعالى، وإنِ اقْتُضِيَ عدمُه لذاته [٩٩ب] فهو الممتنع، كشريكه تعالى، وإن لم يقتضِ وجودَه ولا عدمَه لذاته، فهو ممكنٌ، كالعالَم وأجزائه، والممكن إمّا مُتَحَيِّزٌ، وهو الجَوْهر، أو حالٌ فيه، وهو العَرَض. ثمّ الجوهر إن قَبِلَ القِسمةَ فجسمٌ، وإلّا فجزءٌ لا يتجزَّأُ ". والعَرَض إمّا

<sup>&</sup>lt;sup>۲ه</sup> آل عمران ۱۹/۳.

٥٣ كذا، ولعلّه يقصد: الغلق.

أن في الحاشية: يعني: لا ينبغي للتاس أن تشبّه الله تعالى شيئاً من القور والظلمات، ومن الشّمس والقمر والجواهر، لقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الشّورى ١١/٤٢)، ولا أن يعطّله. والتعطيل: أن يعلم الله تعالى بلا شغل، كما ظنّ اليهود في يوم السّبت، بل هو على شغل في كلّ يوم، كما قال الله تعالى ﴿ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنَ ﴾ (الرّحن ٢٩/٥٥). كنا قاله الرّنغرانيّ (؟).

<sup>°°</sup> في الحاشية: أي القدريّة، وهم المنكرون القَدَرَ، القائلون بأنّ أفعالَ العباد مخلوقة بقُدرتهم.

أه الامتناع هو الاستحالة، والإمكان هو الجواز عند السّنوسيّ. انظر أُمّ البراهين في العقائد لأبي عبد الله محمّد بن يوسف السّنوسيّ الحسينيّ (ت ٨٩٥هـ/١٤٩م)، في مجموع محمّات المتون، ط ٤، القاهرة ١٣٦٩هـ/١٩٤٩م.

٥١ في الأصل: يتجزى.

جَمْم أَ وَابِي الحسين أَ من القدرية أَ: إنّه هو المعرفة فقط، فأظهرُ بطلاناً، لأنّها غيرُ التّصديق. فإنّ بعض اليهودِ والنّصارَى عرفوا نبوّة نبيّنا عليه الصّلاة والسّلام، ولم يصدّقوه. كما قال الله تعالى: ﴿يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ أيلى قوله: ﴿فَهُمْ لاَ يُعْرِفُونَ ﴾ أين اعلى عن الاعتراضات. يُؤْمِنُونَ ﴾ أنّ الإيمان واحد، وأهله وأصله سواء، والتّفاضل أن بينهم بالتّقوى، فإنّ حقيقته لا تزيد ولا تنقص، لأنّه التّصديقُ الذي بلغ حدَّ الجَرْم أُ والإذعان، وذا لا يُتَصوّر فيه زيادةٌ ولا نقصان. وأمّا ما فُهِم من قوله تعالى: ﴿زَادَتْهُمْ إِيمَاناً ﴾ في وأمثاله، فباعتباراتِ مُتَعَلَقاتِهِ عند نزول الوحى، أو باعتبار ثراته وصفاته أو قوّته أو ضعفه.

وإنّ الإيمانَ والإسلام في الشّرع بمعنى واحد، لأنّ الإسلام هو الخضوع والانقياد، • د وذلك حقيقة التّصديق. فلا ينفكّ أحدها عن الآخر، يؤيّدُه قولُه تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ . أمّا قولُه تعالى: ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ [٩٥] آمَنَا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ . الآية. فالإسلامُ فيه بمعنى الانقيادِ الظّاهر، من غير الباطن.

۲۵۰ه/۸۰۹م إلى قائل: بل كانت ۲۰۰ه/۸۶۶م، وقيل أيضاً سنة ۲۹۸ه/۹۱۰م. سيسكين، ج ۱، ص

أنه هو أبو مُحْرِز جمم بن صفوان، الذي تنتسب إليه الحهميّة. قتله سالم بن أهواز المازنيّ في مدينة مَرُو سنة (٧٤هـ/١٢٨م. سيسكين، ج ١، ص ٥٩٧- ٥٩٨.

تا لعلّه يقصد أبا الحسن الأشعريّ البصريّ، انظر طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ١، ص ٩٠، حيث يتكلّم عن أبي محمّد بن حزم الظّاهريّ وتعريفه للإيمان بأنّه "معرفة الله بالقلب فقط".

٤٤ وعن القدريّة، انظُرْ مقالة الأستاذ يوسف فان إسّ في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ٣٦٨.

٥٤ النقرة ٢/٢٤١.

الأنعام ٢/٢١، ٢٠، الأنفال ٥٥/٨، يس ٧/٣٦.

ن في الأصل: التفاصل، وهو تصحيف.

<sup>ُ</sup> في الأصل: الجزو، وهو تصحيف.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> الأنفال ٢/٨، التّوبة ٩/٤١.

٥٠ الذّاريات ٥١/٥١- ٣٦.

<sup>°</sup> الحجات ١٤/٤٩.

وحاصلُه أنّ الإقرارَ والعملَ جزءان من حقيقته عندهم، ولذا قالوا: يجوز زيادتُه ونقصائه بزيادة العمل ونقصه. وليس كذلك، لورود الاعتراضات عقلاً ونقلاً، أمّا عقلاً [٦٩٤] فهو: أنه لا وجود للشّيء إلّا بوُجود ركْنِه، والإنسان مؤمنٌ في جميع الأزمان، ولا وُجود للإقرار في كلّ لحظة، وكذا العمل، وأيضاً: أنّ الإيمانَ محدودٌ معرّف، هو لا يُحمل إلّا على معيع أجزاء الحدّ، وإذا انتفى جزء ألم منها، لا يجوز الحمّل على الباقي، فلو كان كذلك يلزم أن يكون مرتكِب الكبيرة، بل الصّغيرة، كافراً، لانتفاء العمل - إذا انتفى الجزء ألا يوجب انتفاء الكلّ - وأن لا يكون الأخرس الذي لم يتكلّم في عمره بكلمة الشّهادة مؤمناً، لانتفاء الإقرار، وليس كذلك. وأمّا نقلاً، فقولُه عليه السّلام حين سأله جبريل عن الإيمان: "أن تؤمّن بالله، وملائكتِه" أن الحديث، ولم يقل: أن تُقِرّ وتعمل، ثمّ قول جبريل: إذا فعلت مذا فأنا مؤمن، وجوابه عليه الصّلاة والسّلام، بقوله: "نعم"، فلو كانا داخلين، لما قال كذلك، بل قال: لا بدّ أن تقرّ وتعمل، وكذا يلزمُ أن يكون تفسيرُه بالتّصديق خطاءً، وقولُه نعم، كذباً، وهو باطل. فدلّ أنّه مُؤْمِنٌ بما معه من التّصديق القائم بقلبه، الدّائم بتجدّد أمثاله.

فقد ظهر ممّا ذُكِر بطلان قول الكرّاميّة <sup>٣٥</sup> [٩٤ب] أنّه هو الإقرار المجرّد. وقول بِشْر بن امر عياث ' أوابن الرّاوَنْديّ <sup>٤١</sup>: إنّه تصديق فقط، إلّا أنه يكون بالقلب واللّسان. وأمّا قول

٣٦ في الأصل: اذا انتفي جزءا. وهو تصحيف.

٣٧ كذا في الأصل، والأصحّ: إذ إنّ انتفاء الجزء.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> انظر مثلاً کشف الخفاء، ج ۱، ص ۲۱، وهنا هامش ۲۰.

<sup>&</sup>quot; هي فرقة نشأت في شرقيَّ الدّولة الإسلاميّة في القرن الثّالث الهجريّ/التّاسع الميلاديّ وخصوصاً في المناطق الإيرانيّة، أسّسها أبو عبد الله محمّد بن كرام المتوفّى في القدس الشّريف في صَفَر من سنة ٢٥٥ه/شُباط (فبراير) ٨٦٩م. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ٣٦٧.

ع هو أبو عبد الرّحمن بشر بن غياث بن أبي كريمة المَريسيّ، تفقّه على أبي يوسف الحنفيّ، ثمّ اشتغل بعلم الكلام. كان من المُرجئة ثمّ قال بخلق القرآن، ممّا أغضب هارون الرّشيد عليه (ت ٢١٨هـ/٨٣٣م). سيسكين، ج ١، ص ٢١٦.

<sup>&#</sup>x27; هو أبو الحسين أحمد بن يحيى بن إسحاق المعروف بابن الرّاونديّ، كان في البداية معتزليّاً من أتباع بِشُر بن المُعْتَمِر (ت ٢١٠هـ/ ٨٢٥م)، إلا أنّه اتُّهِم بالرّندقة وأخرج من المدرسة المعتزليّة. حاول التّقرّب من الشّيعة الإماميّة دون جدوى. وفي النّهاية هاجم الإسلام وسائر الدّيانات السّاويّة. اختُلف في سنة وفاته، فمن قائل إنها كانت سنة

الإقرار، فإنه يحمّلُه، كما في الإكراه، ولا مدخل له في حقيقة الإيمان ١٨٠، لكنّه تعالى أوجبه لإظهار [٩٣٠] ما في قلبه إلى غيره من المسلمين، فجعل علامة وشرطاً لإجراء الأحكام الإسلاميّة عليه، إذ التّصديق أمرٌ باطنيّ لا بدّ له من علامة، ثمّ صار خُلْفاً ٢٠ عن الله سلاميّة عليه، إذ التّصديق في أحكام الدّنيا، وُجِدَ أم لم يوجَدْ. فَمَن صدّق بقلبه ولم يقرَّ بلسانه فهو مؤمن عند الله تعالى، وإن لم يكنْ في أحكام الدّنيا، ومن عكس فبالعكس موحّ أن يقول: أنا مؤمن حقّاً، لأنّه إن شكّ في إيمانه يكفر، وكذا الأعمال، لا مدخل لها في حقيقته، لأنّه شرطها، لقوله تعالى ٢٠ ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ١٠ والشّرطُ خارج من المشروط، هذا هو الصّحيح، وبه قال أبو منصور الماثريديّ، وخالفها مالكُ والسمّافي الجنان، والأوزاعيّ وجميع المحدّثين والفقهاء، وقالوا: إنّ الإيمان هو التصديقُ بالجنان، والإقرار باللّسان، والعمل بالأَركان، حتّى رُويَ عن الشّافعيّ رحمة الله عليه أنّه قال: من أخلّ بالجزء الأوّل فهو منافق، ومن أخلّ بالقّاني فكافر، ومن أخلّ بالقّالث ففاسق.

أَ في الحاشية: فللإيمان رُكِنان: ركن أعلا وركن أدنى. فالتكن الأعظم هو التصديق القلبيّ، والرّكن الأدنى هو الإقرار باللّسان. والإقرارُ يسقُط في بعض الأحوال (في الأصل: الحل)، والتّصديق لا يسقط بحال.

٢٩ كذا في الأصل.

<sup>&</sup>quot; في الحاشية: أي من لم يصدّق بقلبه وأقرّ بلسانه فهو كافر عند الله، وإن لم يكن كافراً في أحكام الدّنيا.

في الحاشية: الأخبار أنواع: منها ما لا يحتمل الكذب، وهو أخبار الله تعالى بكتابه وأخبار الرسول بالحديث والأخبار المتواترة.

۳ طه ۱۱۲/۲۰ والأنبياء ۹٤/۲۱.

۲۲ هو الإمام مالك بن أنس، إمام المذهب المالكيّ (ت ۱۷۹ه/۲۹۲م). الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٢٦٢، سيسكين، ج ١، ص ٤٦٤.

أنه هو الإمام أبو عبد الله محمّد بن إدريس (ت ٢٠٤ه/٨٢٠م)، مؤسّس المذهب الشّافعيّ، صاحب كتاب "الرّسالة" في الأصول، و"كتاب الأُمّ" في الفروع. وُلد في غرّة، فلسطين، وتوفّي في الفسطاط، مصر، ودُفن في سفح جبل المُقَطَّم. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ١٨١ و سيسكين، ج ١، ص ٥٠٢ – ٥٠٩.

<sup>&</sup>quot; هو أبو عمرو عبد الرّحمن بن عمرو الأوزاعيّ، اشتهر بالفقه، توفّي في قرية حنتوس قُرْبَ بيروت سنة ٧٧١هـ/٤٧٧م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٧٧٢.

وبعدما صدّرتُها بيانَ حقيقة الإيمان، صارت ثمانيةَ فصول، فسمّيته: روضات الجنّات في أصول الاعتقادات، والله تعالى أسألُ أنْ يجعلَ التّوفيقَ رفيقي، ويُسهّلَ من تأليفي وتحقيقي، فإنّه مجيبُ الدّعوات، وقاضي الحاجات.

# الرّوضة الأولى

#### في حقيقة الإيمان

#### على مذهب إمامِنا أبي حنيفةَ النّعمان، عليه رحمةُ الرّحمن

اعلمُ أنّ الإيمان '`في اللّغة التّصديق، أي: إذعان حكم المخبر وقبوله وجعله صادق بحيث يقع عليه اسم التّسليم. وفي الشّرع: هو تصديق قلبيّ بوجود الله ووحدانيّته '`، وبكلّ ما جاء به الرّسول عليه السّلام من عنده، لقوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِمُ الإيمان ﴾ "، وقوله الذين آمنوا ﴿ بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُمُ ﴾ ' ، وقوله عليه السّلام: "اللّهمّ ثبّت قلبي على الإيمان " ، وقوله لأسامة '` رضي الله عنه حين قُتِل مُقرّاً باللّسان: "أفلا شَقَقْتَ عن قلبه " ' ، وَحاصِلُه أنّه فِعْل القلب، فلا يحتمل السّقوط، بخلاف "أفلا شَقَقْتَ عن قلبه " ' ، وَحاصِلُه أنّه فِعْل القلب، فلا يحتمل السّقوط، بخلاف

۱۰ انظر مثلاً کشف الحفاء، ج ۱، ص ۲۱. ورد الحدیث بنصوص مُغایرة قلیلاً فی صحیح البخاری، حدیث رقم ۵۰ و ۱۶۹۶، ومسلم، رقم ۸ و ۹ و ۱۰، والترمذي، رقم ۲۲۱۰، والنسائي، رقم ٤٩٠٤، وأبو داود، رقم ٤٠٧٥، وابن ماجة، رقم ۳۳ و ۲۵، و ۱۸۳ و ۱۸۳ و ۳٤۲ و ۹۱۲۷.

٢١ في الحاشية: واعلم أنّ دخول الجنّة بفضل الله تعالى، وبوعده للمؤمنين بسبب الإيمان، فهو لا يخلف الميعاد.

٢١ في الأصل: وواحدانيته.

۲۲ المحادلة ۲۲/۵۸.

۲٤ المائدة ٥/١٤.

نه لقد ورد هذا الحديث بالنّص التالي: "اللهمّ ثبّت قلبي على دينك" في تفسير الطّبريّ، ج ٣، ص ١٨٩، وفي سنن ابن ماجة، ج ٢، ص ١٢٦٠، وفي الفردوس بمأثور الخطاب، ج ١، ص ٤٧٨.

مو الصّحابيّ أبو محمّد أسامة بن زيد بن حارثة بن شرحبيل الكلبيّ، لُقِّب بحبّ بن حِبّ رسول الله (ت
 ١٥هـ/٦٧٣م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١٠، ص ٩١٣.

القد ذكر هذا الحديث وقصّته في مصادر كثيرة، منها: تفسير القرطبيّ، ج ٥، ص ٣٢٤، ٣٣٩، ٣٤١. ولقد وردت كلمة "هلا" بدلاً من "أفلا" على سبيل المثال، لا الحصر، في تفسير الطّبري، ج ٥، ص ٢٢٤ وتفسير ابن كثير، ج ١، ص ٥٣٥ وج ٢، ص ٣١٠ والمستدرك على الصّحيحين، ج ٣، ص ١٢٥.

النَّسَفِي ' وعقائد السَّنوسي ' وعقائد نقاية السُّيوطي '' ، عليهم رحمةُ ربّهم الغنيّ ، فإنبّا مع ما فيها من حسن التّنظيم والتَّركيب، حو>وضاحة التّرتيب وغاية من التّنقيح ونهاية التّهذيب - مشتملة على الغُرَر الفرائد من أصول الدّين، ودُرَر الفوائد من قواعد عقائدِ اليقين، بحيث يستوجب أن يحرّر ويُزْبَر ' على صفحتي الشّمس والقمر ، لكنْ لحُلُوها عن الأدلّة في التّمهيد، لا يكتفي للتقصّي عن التّقليد ' ، وكنتُ أريد في نفسي وخَلَدي، وأستخيرُ الله تعالى في كَدِي ' وبلدي، أن أستخرجَ من هذه الأصول، لهؤلاء الفحول، معتصراً رضيّاً مشتملاً على عقائد المعقول، ومَثناً متيناً لنُخَب ' المنقول، من أماثل الأدلّة وأصايل الأصول، من غير إيراد أسْولَة ' المعارضين وأدلّة المخالفين.

فرتبته على ما وقع في جواب سيّد المرسلين حين سأله المجريلُ الأمين عن الإيمان، الله الله، وملائكتِه، وكتبِه، ورسلِه، واليومِ الآخِرِ، والبَعْثِ بعدَ الموت، والقَدَرِ خيرِهِ وشرِّه [٦٩٣] من الله تعالى" ' فهذه سبعةُ أصول.

السني الأصل: الغسقي، وهذا تحريف. وهو أبو حفص عمر النّسفيّ، نجم الدّين الماتريديّ (ت ٥٣٧هـ/١١٤). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٧، ص ٩٦٩.

۱۲ أبو عبد الله محمد بن يوسف بن عمر بن شُعيب، ولد في تلمسان سنة ۸۳۸ه أو ۱٤٣٥هـ/١٤٣٥ أو ١٤٣٥ أو ١٤٣٥ أو ١٤٣٦ م وتوفي سنة ١٤٨٥هـ/١٤٩٠م. انظر الموسوعة الإسلامية، ج ٩، ص ٢٠. أما عقائده فهي خمس: الكبرى والصُّغرى والوُسْطى وصغرى الصّغرى والمقدّمة.

۱۳ هو أبو الفضل عبد الرّحمن بن أبي بكر بن محمّد جلال الدّين الحُضَيْريّ، العالم الموسوعيّ (٨٤٩-١١٩هـ/١٤٤٥م – ١٤٤٥م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٩١٣.

الحاشية: الزَّبر: الكتابة، وبابه ضَرَبَ ونَصَرَ. مختار.

<sup>ُ</sup> في الحاشية: التقليد والاقتداء بالغير بمجرّد حسن الظّنّ، من غير حجّة في تحقيق، وذا لا يجوز في العقائد، بل لا بدّ من نظر واستدلال، ولو على طريق الإجمال.

<sup>&#</sup>x27; في الحاشية: الكدّ: الشّدة في العمل وطلب الكسب. مختار.

الله في الحاشية: التخبة كالهمزة، مثل التخبة، والجمع نُخَب، كرطبة (في الأصل: رصبة) ورُطَب. يقال: جاء في نخب أصحابه، أي في خيارهم. مختار صحاح.

١٨ كذا في الأصل، وهو مخفَّف أسئلة.

١٩ في الأصل: سئله.

# [آ٩٢] بسم الله الرّحمن الرّحيم

الحمدُ لله الذي هدانا للعلم والإيمان، ونهانا عن الكفر والعِصيان، والصّلاةُ والسّلام على نبيّه النّبيه، وحبيبه الوجيه، محمّدِ المبعوث بخير الأديان، وعلى آله السّابقين بإحسان، وأصحابه الباقين بإذعان، وبعدُ:

فلمّاكان الإيمانُ أوّلَ ما يجب على الإنسان، وآخِرَ ما يُطلَب عند نَزْعِ الأرواح من الأبدان، بل هو الفَرْضُ الأصليّ من فَيْض الوجود، والمقصودُ الأقصى من أخذِ الميثاق المعهود ، ولا يحصل إلّا بعد العلم بواجبِ الوُجود، ولا يكمُل إلّا بإثبات صفات فائض الجُود، وجبَ على كلّ عاقل صرف الوجود، إلى كسبه وتحصيله بالأدلّة القطعيّة وبذل المجهود، في تعلم إجاله وتفصيله على قدر الطّاقة البشريّة، ليتخلّص من عُقَد التقليد، في عائد الته حيد.

فالإيمانُ رئيسُ الاعتقادات الدّينيّة ورأسُها. والعامُ الكافلُ بتحقيقه، أصلُ العلوم اليقينيّة وأساسهُا، وهو علمُ التّوحيد والصِّفات. وقد وجدتُ فيه أحسنَ المصتفات، وأخصرَ ^ المؤلّفات: [٩٢] الفقه الأكبر لإمامنا الأعظم ، ثمّ عقائد الطّحاويّ ( وعقائد عُمَرَ

<sup>ُ</sup> إشارة إلى سورة الأعراف ١٧٢/٧: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بَرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾.

<sup>َ</sup> في الحاشية: أجمع أهل السّنّة على أنّ العقلَ آلةُ العلم، يقع به العلم للأشياء. فالعلم أشرفُ من العقل لكونه متبوعاً ومخدوماً، ولأنّ العلمَ يتّصفُ به الباري، لا بالعقل.

فالمقصود الأصليّ من خلق العقل وإعطائه تعالى للإنسان: الإيمان بالله تعالى، والاجتناب عن الكفر (كذا). فالله تعالى خلق العقلَ وجعله آلة لمعرفة الأشياء في حقّ العباد، وهو جسم لطيف مُضيء، محلَّه الرَّاس عند عامّة أهل السّنّة والجماعة، وأثره يقع على القلب. فيصير القلبُ بنور العقل مُدرِكاً للأشياء، كالعين يصير مدركاً للأشياء بنور الشّماء ونور السّراج. فإنْ قلَّ التور أو ضعف، قلَّ الإدراك أو ضعف. وإن انعدمَ التورُ، انعدمَ الإدراك.

في الأصل ترد الهمزة بعد الألف الممدودة في وسط الكلمة بصورة الياء، وسأوردها فيا بعد بصورة الهمزة، دون
 الإشارة إلى ذلك في الهامش.

في الحاشية: لأن الإيمان على نوعين: إجمالي وتفصيليّ. فالإيمان الإجماليّ إيمان المقلّدين، والإيمان التفصيليّ إيمان المستدلّين.

المقصود هو أبو حنيفة النُّعمان.

<sup>ً</sup> أو العقيدة، أو بيان السّنة والجماعة. انظر سيسكين، ج ١، ص ٤٤١.

#### [مقدّمة المؤلّف]

[٩١٠] لقد وجدتُ في مكةَ المكرّمةِ كتابَ التوحيد الذي صنّفه الشّيخُ الإمامُ أبو منصورِ الماتُريديُّ بخطّ عتيق مكتوب في تاريخ خمسائة على طريق أهل السّنة والجماعة، فرأيتُ أن أصنّف في هذا العلم كتاباً مختصراً مُشرّحاً على طريق السّنة، ليقفَ عليه العامّة، من أهل دار النّصر الخاصّة.

وإنّا حثّني على هذا التّأليف ما ظهر في بلدنا من أقوال الزَّيْغ والبِدَع من أهل المبتدَع، المتصوّفة، ليتسبّبَ به أطفال أهل السّنة والجماعة، ولا يزلّوا عن الهدى والطّريقة الجادّة، فمن تمسّك بما بُيِّنَ في هذا الكتاب فقد كان على اعتقاد أهل السّنة والجماعة، وهو الذي كان عليه الصّحابة رضي الله عنهم أجمعين، فأسألُ الله تعالى التوفيق والجماعة، وهو الذي كان عليه الصّحابة رضي الله عنهم أجمعين، فأسألُ الله تعالى التوفيق لأهل دار التصر، والمنّة عليّ أن ينفعهم بما قصدته، وليبيّنهم ما وَلَجْتُه في هذا التّأليف، وهو حسبي وعليه توكُلي، نِعمَ المولى ونِعْمَ النّصير، وصلّى الله على سيّدنا محمّدٍ وعلى آله وصحبه وسلّم تسلياً.

كتاب التوحيد: انظر سيسكين، ج ١، ص ٢٠٢. ولقد حقّقه الأستاذ فتح الله خليف ونشرته دار الجامعات المصريّة، ولكن بدون تاريخ وبدون ذكر لمكان النَّشر.كما وحقَّقَهُ أيضاً الأستاذ الدكتور بكر طوبال اوغلى والدَّكتور محمّد آروتشي وقدّما للكتاب بالعربيّة (ص ٥٥-٥٦) وبالتَّركية (IX-XXXIV).

<sup>.</sup> كذا، والأصحّ: ولكي لا يزلّوا.

والمقصود هو هذا كتاب: روضات الجتات في أصول الاعتقادات. ولقد اعتمدنا في تحقيقه على مخطوطة برلين، رقم: Staatsbibliothek, من الورقة: ٣٣ب، ثمّ ألحقناها بالورقة: ٣٣ب، ١٠٤٠ المحتفادات. Preuss.Kulturbesitz, Orientabteilung, Signatur: Wetzstein II ۱۷٥٧; fol. ٩١٥-١٠٧b und .Wetzstein II ۱۷٩٤; fol. ٣٣b

الخط الذي كُتِبت به هذه المخطوطة في مُجْمَله جميل وواضح، ما عدا بعض بُقَع الرّطوبة هنا وهناك. كلّ صفحة تحتوي على خمسة عشرَ سطراً. ولقد أضيفت على جوانب بعض الصّفحات توضيحات، يجدها القارئ هنا في الحواشي بخط أسود عريض. لم يذكر النّاسخُ اسْمَه، إلّا أنّه انتهى من الكتابة سنة ١١٤٦هـ/١٧٣٣-١٧٣٤م. كذا، والأصحِّ: وليبيّن لهم.

<sup>© 2016</sup> Orient-Institut Istanbul

# روضات الجنّات في أصول الاعتقادات

لِكَافِي حَسَن أَفَنْدي الآقْحِصاريّ

*تحق*یق ،

إدوارد بدين

الخامس: الأشعريّ يقول: أوصاف الأفعال، كالرّازِقيّة، حادثةٌ، وأبو حنيفة [٦٤٠] رحمه الله يجعلها قديمةً.

السّادس: أبو حنيفة يقول بامتناع الصّغائر على الأنبياء، وخالفه الأشعريُّ. السّابع: ليس على الكافر نعمةٌ، قال بذلك الأشعريِّ، وخالفه أبو حنيفة، رحمه الله.

أقول: وفي التوضيح ٢٦: التَكليفُ بما لا يُطاق، غير جائزٍ عند أبي حنيفة رحمه الله، خلافاً للأشعريّ، وعندنا شرعيّ ٢٧ وعقليّ، أو نقول بالتوسّط. وفي متن بداية الأصول ٢٨: الاسم والمسمّى واحدٌ عندنا.

وقال بعض الأشعريّة: الاسم غير النّسمية وغير المستى، وقال بعضهم: الاسم ينقسم إلى ثلاثة أقسام، أحدها عين المستى والثّاني غير المستى والثّالث لا هو ولا غيره. وتفرّقوا حعلى> أنّ النّسمية غير المستى، وهي قامت [كذا، ؟] المستى. والصّحيحُ ما قُلْناه ٢٠٠ فإنّ من قال: "الله"، صحّ أنْ يُقالَ: ذَكَرَ الله، وصح أن يقال: ذكر اسْمَ الله، ولولا هُما واحدٌ، لما صحّ إطلاقُ ذلك. فما بهذا " - أي على ما ذكر سابقاً ولاحقاً - يكون المسائلُ الخلافيّة بينها عشراً، فالحصر بالسّبع قُصور. تمّت الرّسالة.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> هو: التّوضيح في حلّ غوامض التنقيح، لصدر الشّريعة، عُبَيْد الله بن مسعود المحبوبيّ (ت ٧٤٧هـ/١٣٤٦م) وهو شرح لكتابه: تنقيح الأُصول. كشف الطّنون، ج ١، ص ٤٩٦.

لعلّه يقصد البداية في أصول الدّين لأبي محمّد أحمد بن محمود بن بكر الصّابونيّ، الملقّب نور الدّين الإمام، المتوفّى سنة ١٢٤.

٢٩ في الأصل: ما قلنا.

النّصر العياضيّ "، تلميذ أبي بكر الجوزجانيّ "، صاحب أبي سليان الجزجانيّ "، تلميذ محمّد بن الحسن الشّيبانيّ " - من أصحاب الإمام أبي حنيفة. وماتُريد قرية من قُرَى سَمَرْقَنْد. والمحقّقون من الفريقين لا ينسبُ أحدُهما حالآخَرَ > " إلى البِدْعة والضّلال.

والخلاف بينها في سبعة أصول، وهي – نحمد الله َ – ليست من أمّهات المسائل متى تكون بخلاف في ذلك مؤدّياً إلى التّباين والتّناقض في أُصول الدّين.

الأوّل: الاستثناء في الإيمان، في قول القائل: أنا مؤمن إن شاء الله. قال به الأشعريُّ وأنكره الماتُريديّ.

الثّاني: قال الأشعريّ: السّعيدُ لا يَشْقَى، والشّقيُّ لا يسعَد؛ وأنكره أبو حنيفة أنه رحمه الله.

ا أقول: يُمْكن أن يُجْمَل النّزاعُ بينها في هذه المسألة ``على اللّفْظيّ، على ما حقّقه بعض العلماء، بأنّ قولَ الأشعريّ بالنّسبة إلى استعداده الأصليّ، أو كتابه الأزليّ، وأمّا قول أبي حنيفة رحمه الله، فبناه على الظّاهر، ونحن نحكم به.

الثَّالث: الكسبُ، وينفيه الأشعريُّ، وخالفه أبو حنيفة، رحمه الله.

الرّابع: الأشعريّ يقول: إنّ معرفةَ الله واجبةٌ بالشّرع، وأبو حنيفة يقول: بالعقل.

أو في الأصل: العياص. وهو أبو نصر أحمد بن العبّاس بن الحسين العيّاضيّ الأنصاريّ الفقيه السّمرقنديّ، تاريخ وفاته عبر معروف. انظر .1990 Roots of Synthetic Theology in Islām, by Mustafa Cerić. Kuala Lumpur 1990 ص ١٣١.

<sup>&#</sup>x27;' هو أبو بكر أحمد بن إسحاق بن صالح الجوزجانيّ، تاريخ وفاته غير معروف. المصدر السّابق، ص ٣١.

ت لعل الأصحّ: أبو سليان بن موسى بن سليان الجوزجانيّ، المتوفّى بعد سنة ٢٠٠هـ ١٦/٨١م. انظر Roots of انظر A ١٦/هـ التوحيد، ص [م ٣].

٢١ حالآخَرَ>، ساقطة في الأصل.

٢٠ حنيفة: في الأصل بدون تنقيط.

٢٥ المسألة: في الأصل: المسئلة.

وشارِحُ العقائد أشعريّ ً ، لأنّه شافعيّ. والشّافعيّ أشعريّ.

ففي كُتب المائريديّة، إذا ذُكِر أهل السّنّة، فُرادُهم المائريديّة، وكذا في كتب الأشاعرة، إذا ذكر أهل السّنّة، فُرادُهم الأشاعرة.

قال الفاضل التّفْتَزانيّ، في شرح المقاصد أن المشهور من السّنة في ديار خُراسانَ والعراق والسّام وآكثر أقطارها الأشاعرة، أصحاب [٣٩٠] أبي الحسن عَلْقَمة أن بنِ إسهاعيلَ بن إسحاقَ بن سالم بن عبدِ اللهِ بن بِلالِ بن أبي بُرْدَةَ بن أبي موسى الأشعريّ، صاحبِ رسول الله، صلّى الله تعالى عليه وسلّم. وأبو الحسن أوّل من خالف أبا عليّ الجُبّائيّ أن ورجع عن مذهبه إلى السُّنة، أي طريقة النّبيّ أن والصّحابة، أي طريقة السّماد. وفي ديار ما وراء النّهر، الماتُريديّة، أصحاب أبي منصور الماتُريديّ، تلميذ أبي

لعلّه يقصد طوالع الأنوار للقاضي عبد الله بن عمر البيضاويّ المتوفّى سنة ١٢٨٦هـ/١٢٨٦م. انظر كشف الطّنون، ج ٢ ص ١١١٦.

١٠ أُضيفتْ كلمة "شرح" في الهامش.

الله يقصد شرح المواقف لعلاء الدّين عليّ بن محمد القُشْجيّ، المتوفّى في اسطنبول سنة ٨٧٩هـ/ ١٤٧٤م. الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٣٩٣.

١٢ "ومتنه" يعني: متن المواقف لعضُد الدّين الإيجيّ، ت ٧٦٥هـ/١٣٥٥م.

<sup>&</sup>quot; المقاصد: هو المقاصد في علم الكلام لسعد الدّين التّفتزانيّ المتوفّي سنة ٧٩٣هـ/١٣٩١م.

العله ينوّه هذا إلى كمال الدّين محمّد بن محمّد، المعروف بابن أبي شريف القدسيّ الشّافعيّ، ت ٩٠٥هـ/١٤٩٩ العروف العلم من ١٥٠٠ (كشف الطّنون، ج ٢، ص ١٦٦٦) صاحب كتاب المسامرة في شرح المسايرة، وكتاب المسايرة من تأليف كمال الدّين محمّد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السّيواسيّ، المعروف بابن الهُمام الحنفيّ (٧٩٠ مـ ١٣٨٨م- ١٤٥٦م).

١٥ شرح المقاصد في علم الكلام لسعد الدّين التّفتزانيّ المتوفّي سنة ٧٩٣هـ/١٣٩١م.

الله بن هو "عليّ بن إساعيل بن بشر، واسمه إسحاق بن سالم بن إساعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بُرُدة ابن صاحب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أبي موسى عبدالله بن قيس"، طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٤٧. وقارن أيضا بالاقتباس من نفس المصدر، أي شرح المقاصد للتّفتزاني، الذي يورده أبو عذبة في كنابه الرّوضة البهيّة ، انظر هنا ، ص ١٣٥٠.

اً أبو عليّ محمّد بن عبد الوهّاب الجُبّائيّ من شيوخ المعتزلة (٢٣٥-٣٠٣هـ/٨٤٩م – ٩١٥م). سيسكين، ج ١، ص ٦٢١- ٦٢٢.

<sup>1&</sup>lt;sup>1</sup> في الأصل: الـــنيّ.

### [١٣٩] رسالة في الفرق بين مذهب الأشاعرة والمائريديّة

## للفاضل نوعيّ أفندي ، سلّمه الله

#### المطلب الثّاني

#### في الفرق بين مذهب الأشاعرة والماتُريديّة ۚ

َ اعلَمْ أَنَّ الفرقةَ النَّاجيةَ الأشاعرةُ والمائريديّةُ، ومذهبَنا - <أَيْ مذهبَ> البي حنيفةَ، رحمهُ الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على ال

ومن كتبهم: متن العقائد النَّسَفِيّة  $^{\circ}$ ، ومتن البِداية  $^{\circ}$ ، ومتن التّبصرة  $^{\vee}$ ، ومتن الطَّحاويّ  $^{\wedge}$ ، إلى غير ذلك.

ومن كتب الأشاعرة: متن الطّوالع ، وشرح ' المواقف''، ومتنه ''، والمقاصد".

هو يحيي بن عليّ بن نَصوح نوعيّ المتوفّى سنة ١٠٠٧هـ/١٥٩٨م.

تتألّف هده الرّسالة من أربع صفحات (ورقة ٣٩ آ إلى ٤٠ ب)، وهي جزء من مخطوطة لايدن، رقم ١٨٨٢. الرّسالة مكتوية بخط جميل، إلّا أنّها لا تحتوى على اسم ناسخها ولا على تاريخ الانتهاء من نسخها.

ما جاء بين <> ساقط في الأصل فأضافه المحقّق لتوضيح المعنى.

<sup>ُ</sup> في الأصل: ابى ح، يعني "أبي حنيفة"، ثمّ: رح، يعني "رحمه الله"؛ يكرّر الناسخ هذا الاختصار أكثر من مرّة، ولكتني لن أُشير إلى ذلك فيا بعد.

<sup>ُ</sup> هو كتاب العقائد، لنجم الدّين أبي حفص عمر بن محمّد المائريديّ (ت ٥٣٧هـ/١١٤٢م)، ولقد اهتمّ بهذا الكتاب كثير من العلماء، أشهرهم سعد الدّين مسعود بن عمر التفترانيّ. انظر كشف الطنون، ج ٢، ص ١١٤٥ وأبجد العلوم، ج ٣، ص ٥٧ وكذلك الموسوعة الإسلامية، ج ٧، ص ٩٦٨.

لعله كتاب: البداية من الكفاية، لنور الدّين الصّابونيّ البخاريّ (ت ٥٨٠هـ/١٨٤م)، وهو مستخلص من كتابه المطوّل: كتاب الكفاية في الهداية. انظر مقالة: الماتريديّة، في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٨٤٨.

لعله: تبصرة الأدلة، لأبي مُعين النَّسَفيّ المكحوليّ (ت ٥٠٨هـ/١١١٤م). . انظر مقالة: الماتريديّة، في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٨٤٧.

لعله: العقیدة (أو: العقائد، أو: بیان السُّنة والجماعة، سیسکین، ج ۱، ص ٤٤١، لأبی جعفر أحمد بن محمّد بن سلیان بن عبد الملك الأزدیّ الطّحاویّ الحَجْریّ( ت ٣٣١هـ/٩٣٣م ). سیسکین، ج ۱، ص ٤٣٩-٤٤٢.

# رسالة في الفرق

بين مذهب الأشاعرة والمائريدية

للفاضل نوعي أفندي

تحقيق

إدوارد بدين

#### المسألة التاسعة

قال الماتُريديّ: تخليدُ المؤمنين في النّار وتخليدُ الكافر في الجِنّة لا يجوزُ عقلاً ولا سمعاً. وعند الأشعريّ يجوز.

#### المسألة العاشرة

قال بعض الماتُريديّة ١٠: الاسمُ والمسمَّى واحدٌ. وقال الأشعريُّ بالتّغايُر بينها وبين التّسمية.

ومنهم من قسّمَ الاسمَ إلى ثلاثة أقسام: قسم عينُه، وقسم غيرُه، وقسم ليس بعينه ولا بغيره. والاتَّفاقُ على أنَّ التَّسميةَ وغيرَها، وهي ما قامت بالمسمّى. كذا في بداية الكلام".

#### المسألة الحادية عشرة

قال الماتُريديّ: الذَّكورة شرط في النّبوّة، حتّى لا يجوزُ أنْ يكونَ الأَثْثَى نَبيّاً. وقال الأشعريّ: ليستِ الذُكورةُ شرطاً فيها، والأَنُوثَة لا تُنافيها. كذا في بداية الكلام.

#### المسألة الثّانية عشهة

قال الماثُريديّ: فعل العبد يسمّى كَسْباً، لا خَلْقاً، وفعل الحقّ يسمّى خلقاً، لاكسباً. والفعل يتناولها.

وقال الأشعريّ: الفعل عبارة عن الإيجاد حقيقةً، وكَسْبُ العبد يسمّى فعلاً بالمجاز، وقد تفرّد القادِرُ خلقاً. وما لا يجوز: تفرّد الخالق كسباً.

لقد تمَّت الرّسالة الشّريفة لابن كمال باشا، رحمه الله تعالى.

١.

في الأصل: الماتريدي.

لعلّ المقصود هو البداية في الكلام، وهو مختصر على أربعة مقاصد، لأبي تراب إبراهيم بن عبد الله. انظر كشف الظّنون، ج ١، ص ٢٢٩.

في الأصل: عشر.

10

وقال الأشعريّ: إنّ رضاءَ الله تعالى ومحبّتَه شاملٌ بجميع الكائنات، كإرادته.

#### المسألة الخامسة

تكليفُ ما لا يُطاق، ليس جائزاً عند الماتُريديّ، وتحميلُ ما لا يُطاقُ عنده جائزٌ. وكلاهما جاءز عند الأشعري.

#### المسألة السادسة

قال الماتُريديّ: بعضُ الأحكام المتعلَّقة بالتَّكليف معلومٌ بالعقل، لأنّ العقلَ آلةٌ يُدْرَكُ بها حُسْنُ بعضِ الأشياء وقُبْحُها، وبها يُدْرَك وُجُوبُ الإيمان [ص٥٩] وشُكْرُ المُنْعِم، وأنّ المُعَرِّف والموجِب هو الله تعالى، لكنْ بواسطة العقل، كما أنّ الرَّسولَ معروفُ الوجوب، والموجِبُ الحقيقيُّ هو الله تعالى، لكنْ بواسطة الرّسول عليه السّلام، حتّى قال: لا عُذْرَ لأحدِ في الجهل بخالقه، ألا يَرَى خلْقَ السَّماواتِ والأرض؟ ولو لم يبعَثْ رَسولاً، لَوَجَبَ على الخلق معرفته بعقولهم.

وقال الأشعريّ: لا يجبُ شيءٌ ولا يُحَرَّم إلّا بالشّرع، لا بالعقل، وإنْ كان للعقل أنْ يُدْرِكَ حُسْنَ بعض الأشياء، وعند الأشعريّ: جميعُ الأحكام المتعلّقة بالتّكليف تلقاه بالسّمع.

#### المسألة السابعة

قال المائريديّ: قد يسعَد الشّقيُّ وقد يشقى السّعيد. وقال الأشعريّ: لا اعتبار بالسّعادة والشّقاوة إلّا عند الخاتمة والعاقبة.

#### المسألة الثّامنة

العفُّهُ عند الكفر لس بحاءً: .

وقال الأشعري: يجوز عقلاً، لا سمعاً. ۲.

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> كذا في الأصل، ولعلّ الأصحّ: لجميع.

#### المسألة الثّانية

قال المائريديّ: كلامُ الله تعالى ليس بمسموع، وإنّما المسموعُ الدّالُّ عليه. وقال الأشعريّ: مسموعٌ، كما هو المشهور من حكاية موسى عليه السّلام.

قال ابن فورَك ": المسموعُ عند قراءة القارئ شَيْئانِ: صوتُ القارئ وكلامُ الله تعالى.

وقال القاضي الباقِلَانِيّ أَ: كلامُ الله تعالى غيرُ مسموع على العادة الجارية، ولكنْ يجوزُ أَنْ يُسْمِعَ الله تعالى مَن شاءَ مِنْ خَلْقه، على خلافِ قياسِ العادة، من غيرِ واسطةِ الحروفِ والصّوت.

قال أبو إسحاقَ الإسفرايينيُّ ومَنْ تَبِعَهُ: إنّ كلامَ الله تعالى غيرُ مسموعٍ أصلاً، وهـو اخْتيارُ الشّيخ أبي منصورِ الماتُريديّ.كذا في البداية ُ '.

#### المسألة الثّالثة

قال المائريديّ: صانعُ العالم موصوفٌ بالحِكْمة، سواءٌ كانت بمعنى العِلْم أو بمعنى الأحْكام. وقال الأشعريّ: إنْ كانت بمعنى العِلْم، فهي صفةٌ أزليّةٌ قائمَةٌ بذاتِ الله تعالى، وإنْ كانت بمعنى الأحْكام، فهي صفةٌ حادثةٌ مِنْ قبيل التّكوين، لا يوصَف ذاتُ الباري بها.

#### المسألة الرّابعة

قال الماتُريديّ: إنّ الله تعالى يريدُ بجميع الكائنات جوهراً أو عَرَضاً، طاعةً أو معصيةً،
 إلّا أنّ الطّاعة تقعُ بمشيئةِ اللهِ وإرادَتِهِ وقضائهِ وقُدْرتِهِ ورِضائه ومحبَّتِهِ وأمْرِه، وأنّ المعصية تقع بمشيئةِ الله وإرادته وقضائه، لا بِرِضائه ومحبّته وأمْرِه.

هو أبو بكر محمد بن الحسن فورك الأنصاريّ الإصبهانيّ، مات مسموماً سنة ٤٠٦هـ/١٠١٥م. سيسكين، ج ١،
 ص ٦١٠ – ٦١١.

هو أبو بكر محمّد بن الطّيت بن محمّد بن جعفر بن القاسم (ت ٤٠٣هـ/١٠١م)، تُسمّيه المصادر أيضاً: ابن
 الباقلاّنيّ، من أشهر كتبه: إعجاز القرآن. أنظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ٨٢٨.

هو إبراهيم بن محمّد بن إبراهيم بن مِهْران المِهْرْجانيّ الأشعريّ الشّافعيّ (ت ١٠٢٧هـ/١٠٢م). انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٤، ص ١٠٠٧.

<sup>&#</sup>x27; هو كتاب: البداية من الكفاية، لنور الدّين الصّابونيّ البخاريّ (ت ٥٨٠هـ/١١٨٤م)، وهو مستخلص من كتابه المطوّل: كتاب الكفاية في الهداية. انظر مقالة: الماتريديّة، في الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٨٤٨.

1.

## رسالة الاختلاف بين الأشاعرة والمائريديّة' في اثنتيْ عشرة' مسألة للمحقّق العلاّمة، لابن كمال باشا

### بسم الله الرّحمن الرّحيم

قال الأستاذ: إعْلَمْ أَنّ الشّيخَ أَبَا الحَسن الأشعريّ، إمامُ أهل السّنة ومقدّمُهم، ثمّ الشّيخ أبو مَنْصور الماتُريديّ، وأنّ أصحابَ الشّافعيّ وأتباعَه، تابعون له - أيْ لأبي الحسن الأشعريّ - في الأُصول، وللشّافعيّ في الفروع، وأنّ أصحابَ أبي حنيفة تابِعُون للشّيخ أبي منصور الماتُريديّ في الأصول، ولأبي حنيفة في الفروع، كذا أفادَنا بعضُ مشايخنا، رحِمَهُ اللهُ تعالى، ولا نزاعَ بين الشّيخين وأتباعها الله في اثنتي عشرة مسألة.

#### المسألة الأولى

قال المائريديّ: التّكوين صفة أزليّة قائمة بذات الله تعالى كجميع صفاته، وهو غير المُكوَّن، ويتعلّق بالمكوَّن من العالم وكلِّ جزءٍ منه بوقت وجودِهِ. كما أنّ إرادةَ الله تعالى أزليّةُ، يتعلّق بالمُرادات بوقت وجودِها، وكذا قُدْرَتُه تعالى الأزليّةُ مع مَقْدوراتِها.

وقال الأشعريّ: إنّها صفةٌ حادِثَة، غير قائمة بذاتِ الله تعالى، وهي من الصّفات الفعليّة عنده ، [ص٥٨] لا من الصّفات الأزليّة. والصّفاتُ الفعليّة كلُّها حادثةٌ، كالتَّكْوِين والإيجاد. ويتعلّق وجودُ العالَم بخطاب: كُنْ.

إنّ هذه الرّسالة مُسجَّلة على أنّها في المخطوطة الموجودة في المكتبة السَّليَاليَّة/تيرنوفالي (Süleymaniye/Tırnovalı) التي تحمل رقم ٢/١٨٤٧، ورقة ٥٩-٥٩. واتّضح فيها بعد أنّها ليست مكتوبة بخطّ اليد، بل مطبوعة على صفحات تبدأ بالرّقم ٥٩ وتنتهى بالرّقم ٥٩.

في الأصل: اثني عشر.

<sup>&</sup>quot; في الأصل: أبو المنصور.

أ في الأصل: وأتباعه.

وفي الأصل: اثني عشر.

في الأصل: عند.

## رسالة الاختلاف

بين الأشاعرة والمائريديّة في اثنتيْ عشرة مسألة

للمحقّق العلّامة ابن كمال باشا

تحقیق إدوارد بدین وَالسَشَّافِعِيُّ وَمَالِكٌ وَأَبُو حَنِيهِ فَهَ وَابْنُ حَنْبَلِ الْكَبِيرُ السَّانِ دَرَجُ وَا عَلَيْ بِهِ وَخَلَّفُ وَنَا إِثْ رَهُمْ إِنْ نَتَّ بِعْهُمْ نَجْتَمِ عُ بِجِنَ انِ أَوْ نَبْتَدِعْ فَلَسَوْفَ نَصْلَى النَّارَ مَذْ مُصومِينَ مَدْحُورينَ بِالْعِصيان وَالْكَكُفُرُ مَنْفِئٌ فَلَسْتُ مُكَفِّراً ذَا بدْعَةٍ شَكْءاءَ فِي النِّيران بَــلْ كُلُّ أَهْــل الْقِــبْلَةِ الإِيمَــانُ يَجْـــ فَأَجَــارَنَا الــرَّحْمُنُ بِالْهَــادِي النَّـــبِيِّ صَـلَّى عَلَيْـهِ اللَّهُ مَـا وَضَحَ الـضُّحَى وَبَــدَا بِــدَيْجُوْرِ الدُّجَى النَّــسْرَانِ ا وَالْآلِ وَالصَّحْبِ الْكِرَامِ وَمِنْهُمُ الصِّ لِدِّيقُ وَالْفَارُوقُ مَعْ عُثْمَان وَعَلَيٌ ابْنُ الْعَمِّ وَالْبَاقُونَ إِنَّ \_ هُمُ النُّجُ ومُ لِمُقْتَدِ حَيْرَان

\_\_\_مَعُهُمْ وَيَفْتَرَقُ وِنَ كَالْوُحْ دَان مُحَمَّدِ مِنْ نَارِهِ بِأَمَانِ

[انتهى الاقتباس من كتاب طبقات الشّافعيّة لتاج الدّين أبي نصر عبد الوهّاب بن عليّ بن عبد الكافي الشُّبْكِيِّ]

قال في المصباح (ن س ر): "والنّسر: كوكب، وهما اثنان، يقال لأحدهما: النّسر الطّائر، والآخر: النّسر الواقع" (هذا الهامش مأخوذ عن كتاب طبقات الشّافعيّة، ج ٣، ص ٣٨٩، هامش ٢).

[طبقات، ج ۳، ص ۳۸۸]

وَالْكُلُّ مَعْدُودُونَ مِنْ أَتْبَاعِدِ وَأَبُو حَنِيفَةَ هٰكَذَا مَعَ شَيْخِنَا مُتَنَاصِرَان وَذَا اخْتِلَافٌ هَا يَنْ هْ ذَا الْإِمَامُ وَقَابُلَهُ الْقَاضِي يَقُو وَهُمَا كَبِيرًا الْأَشْعَرِيَّةِ وَهُـوَ قَـا وَالصَّيْخُ وَالْأُسْتَاذُ مُتَّفِقَانِ فِي وَكَذَا ابْنُ فُرَكِ الشَّهِيدُ وَحُجَّةُ الْ وَابْنُ الْخَطِيبِ وَقَـوْلُهُ إِنَّ الْوُجُـو وَالاَخْتِلَافُ فِي الاَسْمِ هَلْ هُوَ وَالْمُسَـ وَالْأَشْ عَرِيَّةُ بَيْ نَهُمْ خُلْ فُ إِذَا بَلَغَــتْ مِئِــينَ وَكُلُّهُــمْ ذُو سُـــنَّةٍ وَغَداً يُنَادِي كُلَّنَا مِنْ جُمْلَةِ الْ وَالأَشْعَرِيُّ إِمَامُنَا وَالسَّنَّةُ الْ وَكَذَاكَ أَهْلُ الرَّأْيِ مَعْ أَهْلِ الْحَدِيد مَــا إِنْ يُكَفِّـرُ بَعْـضُهُمْ بَعْـضاً وَلَا إلَّا الَّذِيـــنَ تَمَعْزَلُـــوا مِــــنَّهُمْ فَهُـــمْ هٰذَا الصَّوَابُ فَلَا تَظُنُّنْ غَبِرَهُ وَرَأَيْتُ مِمَّنْ قَالَهُ حَابُرٌ لَهُ أَعْنَى أَبَا مَنْصُورِ الْأُسْتَاذَ عَبْرَ [طبقات، ج ٣، ص ٣٨٩]

10

۲.

هَـــذَا صِرَاطُ اللهِ فَانَبْعُـــهُ تَجِـــدْ وَتَــرَاهُ يَــوْمَ الْحَــشْرِ أَبــيَضَ وَاضِحــاً وَعَلَيْــــهِكَانَ الــــسَّالِقُونَ عَلَــــيْهِمُ

لَا يَخْرُجُ ونَ بِذَا عَنِ الْإِذْعَانِ لَا شَيْءَ بَيْنَهُمَا مِنَ النُّكُرَان عَارِ عَن التَّبْدِيعِ وَالْخِذْلَانِ لَانِ الْبَقَا لِحَقِيقَا قَ السرَّحْنِ لَ بِزَائِكِ فِي الذَّاتِ لِلْإِمْكَان عَقْدٍ وَفِي أَشْدِياءَ مُخْتَلِفَان الْإِفْكِ وَالْبُهْتَانِ الْإِفْكِ وَالْبُهْتَانِ دَ يَزِيدُ وَهُ وَ الْأَشْعَرِيُّ الثَّانِي حمَّى وَاحِدٌ لَا اثْنَانِ أَوْ غَيْرَانِ عُدَّتْ مَسَائِلُهُ عَلَى الْإِنْسَان أُخِذَتْ عَن الْمَبْعُوثِ مِنْ عَدْنَان اً تُبَاع لِلْأَسْلَافِ بِالْإِحْسَان عَرَّاءُ سُلَّتُنَا مَلَدَى الْأَزْمَان يث في الاغتقاد الْحَقّ مُتَّفِقان فِيهِ تَنَحَّ تُ عَ نَهُمُ الْفِئَتَ ان وَاعْقِدْ عَلَيهِ بِخِنْصِر وَبَنَانِ نَبَأٌ عَظِيمٌ سَارَ فِي الْبُلْدَانِ \_ لَ الْقَاهِرِ الْمَشْهُورَ فِي الْأَكْوَانِ

فِي الْقَلْبِ بَرْدَ حَلَاوَةِ الْإِيَانِ مَيْ الْقُلْبِ الْعُفْرَانِ مُسْدِي إِلَيْكَ رَسَائِلَ الْغُفْرَانِ حُلَالً النَّفُ النَّفُونِ وَمَلْبَسُ الرِّضْوَانِ حُلَالً النَّنَاءِ وَمَلْبَسُ الرِّضْوَان

وَبِأَنَّ مَكْتُوبَ الْمَصَاحِفِ مُنْزَلُ وَالْبَعْضُ أَنْكُرَ ذَا فَإِنْ يَصْدُقْ فَقَدْ هٰ ذِي وَمَ سِنْأَلَةُ الْإِرَادَةِ قَبْلَهَ ا وَكَمَا انْتَفَــى هْـــذَان عَـــنْهُمْ هْكَـــذَا قَــالُوا وَلَــيْسَ بِجَــائِزِ تَكْليــفُ مَــا وَعَلَيْهِ مِنْ أَصْحَابِنَا شَيْخُ الْعِرَا وَرَوَاهُ مُجْتَهِدُ الزَّمَانِ مُحَمَّدُ بْد

عَايْنُ الْكَلَامِ الْمُانِيلِ الْقُرْلِ الْقُرْآنِ ذَهَبَتْ مِنَ التَّعْدَاد مَسْأَلْتَان أَمْرَان فِيمَا قِيلَ مَكْذُوبَان عَنَّا انْتَفَى مِمَّا يُقَالُ اثْنَالَ اثْنَان لَا يُسْتَطَاعُ فَتَى مِنَ الْفِتْيَانِ ق وَحُجَّةُ الْإِسْلَام ٢٦ ذُو الْإِتْقَان نُ دَقِيق عِيدٍ ٧٧ وَاضِحُ السُّبْلَانِ

 منعوا تكليف ما لا يُطاق، ووافقهم من أصحابنا الشيخ أبو حامد الإسْفَراييني ٥٠٠، شيخ العراقيّين وحُجّةُ الإسلام الغزاليّ ٧٩، وشيخ الإسلام تقيّ الدّين محمّد بن عليّ بن دَقيق العِيد القُوصِيّ، رحمهم الله تعالى [أجمعين].

قَــالُوا وَتَمْتَنِــعُ الــصَّغَائِرُ مِــنْ نَــبِ وَالْمَنْعُ مَرْوِيٌّ عَن الْأُسْتَاذِ وَالْ قَاضِي عِيَاضٍ ^ وَهْوَ ذُو رُجْحَان وَبِهِ أَقُولُ وَكَانَ مَذْهَبَ وَالِدِي وَالْأَشْ عَرِيُّ إِمَامُنَا لَكِنَّنَا فِي ذَا نُخَالِفُ لُهُ بِكُلِّ لِسسَان وَنَقُولُ نَحْنُ عَلَى طَرِيقَتِهِ وَلْ بَـلْ قَـالَ بَعْـضُ الْأَشْـعَرِيَّةِ إِنَّهُـمْ

دَفْعاً لِـرُتُبَيِّمْ عَـن النُّقْصَانِ كِنْ صَحْبُهُ فِي ذَاكَ طَائِفَتَان بُرِرَآءُ مَعْ صُومُونَ مِنْ نِسْيَان

محمَّد بن محمَّد الغزاليّ.

هو أبو الفتح تقيّ الدّين محمّد بن عليّ بن وهب بن مطيع القشيريّ القوصيّ، المعروف كأبيه وجدّه بابن دقيق العيد، توقى بالقاهرة سنة ٧٠٢هـ/١٣٠٢م. لُقّب أيضاً بسيّد المتأخّرين وبإمام أهل السُّنّة. انظر طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٩، ص ٢٠٧- ٢٤٩ والدّرر الكامنة، ج ٤، ص ٩١.

هو أحمد بن محمّد بن أحمد الإسفرايينيّ الشّافعيّ، صاحب كتاب أصول الفقه، ومختصر في الفقه اسمه: الرّونق (١٠١٤هـ/٩٥٥م – ٤٠٦هـ/١٠١٦م). انظر الأعلام للزَّركليِّ، ج ١، ص ٢١١.

هو أبو حامد محمّد بن محمّد، ورد ذكره سابقاً.

هو القاضي عياض بن موسى اليَحْصبيّ المالكيّ (ت ٤٤هـ/١٤٩م)، فقيه مالكيّ أندلسيّ، تولّي القضاء في سَبْتَ وقُوْطُبة وتُؤفِّى في مَرّاكش؛ من مؤلَّفاته: الشَّفا بتعريف حقوق المصطفى، ومشارق الأنوار، في الحديث. انظر كشف الظُّنون، ج ١، ص ٥٥٧، والمنجِد في الأعلام، ص ٤٩٤.

ولسنا الآن لتحرير هذه المسألة العظيمة الخَطْب، وقد قرّرناها على وجه مختصر في "شرح ٢٠ مختصر ابن الحاجب" وعلى وجه مبسوط فيما كتبناه من أصول الدّيانات.

هَانَتُ مَدَارِكُهَا بِدُونِ هَوَانِ مَاكَانَ مِنْ ظُلْمٍ وَلَا عُدْوَانِ يَخْتَارُ لَكِنْ جَادً بِالْإِحْسَانِ فَلَهُ بِذَاكَ عَلَيْهِمُ فَضْلَانِ وَسِوَاهُ مَأْثُورٌ عَنِ النَّعْمَانِ

أَوْ لِلْمَعَانِي وَهُوَ سِتُ مَسَائِلٍ للهَ تَعُذِيبُ الْمُطِيعِ وَلَوْ جَرَى للهِ تَعُذِيبُ الْمُطِيعِ وَلَوْ جَرَى مُتَصَرِّفُ فِي مُلُكِهِ فَاللَّهُ الَّذِي فَنَفَى الْعِقَابَ وَقَالَ سَوْفَ أُثِيبُهُمْ هُذَا مَقَالُ الْأَشْعَرِيِّ إِمَامِنَا هُمُ

ما قدّمنا من المسائل - ومنه ما لم يصحّ كما عرفت - هو لفظيّ كلّه، ولا فائدة للخلاف فه.

١ ومن هنا المسائل المعنوية، وهي ستُ مسائل. وقد عرفنا أنّ الشّيخ الإمام كان يقول: إنّ "عقيدة الطّحاوي" لم تشمل إلّا على ثلاث، ولكنّا نحن جمعنا الثّلاث الأُخَر مِن كلام القوم:

- أوّلها أنّ الرّبّ تعالى له عندنا أن يعذّب الطّائعين، ويُثيب العاصين، كلّ نعمة منه فَضْل، وكلّ نِقْمَة منه عدل، لا حَجْرَ عليه في مُلكه، ولا داعِيَ له إلى فعله، وعندهم: يجب تعذيب العاصي وإثابة المطيع، ويمتنع العكس.

[طبقات، ج ۳، ص ۳۸۷]

وَوُجُوبُ مَعْرِفَةِ الْإِلَهِ الْأَشْعَرِ وَالْعَقْلُ الْأَشْعَرِ وَالْعَقْلُ الْكِنْ لَهُ الْوَقَى وَالْعَقْلُ لَكِنْ لَهُ الْوَقَى وَقَى وَقَى وَقِي وَالْعَقْلُ يُوجِبُ وَفِي وَالْعَقَالُ يُوجِبُ وَفِي وَالْعَقَالُ يُوجِبُ وَفِي وَالْعَقَالُ قَدِيمَةً وَفِي وَالْعَقَالُ قَدِيمَةً وَالْعَقَالُ قَدِيمَةً وَالْعَقَالُ قَدِيمَةً وَالْعَقَالُ قَدِيمَةً وَالْعَقَالُ قَدِيمَةً وَالْعَقَالُ وَالْعَقَالُ وَالْعَقَالُ وَالْعَقَالُ وَالْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَالُ الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا اللّهَ الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا اللّهَ اللّهَا اللّهَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

يُّ يَقُ ولُ ذَاكَ بِ شَرْعَةِ الدَّيَّانِ فَيْ يَقُ وَلُ ذَاكَ بِ شَرْعَةِ الدَّيَّانِ فَإِذْرَاكُ لَا حُكُم عَلَى الْحَيَوَانِ كُتُبِ الْفُروعِ لِصَحْبِنَا وَجُهَانِ كُتُبِ الْفُروعِ لِصَحْبِنَا وَجُهَانِ لَيْ سَتْ بِحَادِثَةٍ عَلَى الْحِدْثَانِ لَيْ سَتْ بِحَادِثَةٍ عَلَى الْحِدْثَانِ

۷۶ یوجد آکثر من کتاب لاکثر من مؤلّف بعنوان "شرح مختصر ابن الحاجب"، والمقصود هنا کتاب من تألیف تاج الدّین السّبکیّ. انظر طبقات الشّافعیّة الکبری، ج ۲، ص ۱٦۸.

<sup>ٌ</sup> هو جمال الدّين أبو عمرو عثمان بن عمر المالكيّ. توفّيَ سنة ٦٤٦هـ/١٢٤٩م. وفيات الأعيان، ج ٣، ص ٢٤٨-٢٥٠، الدّيباج المذهب، ص ١٨٩-١٩١.

- ذكروا أنّ شيخنا يقول: إنّ إيمان المقلّد لا يصحّ، وأنكر ذلك الأستاذ أبو القاسم ''، وقال: إنّه مكذوب عليه، وسنبحث عن ذلك في ذيل سياق كتاب "شكاية أهل السّنة" والقول على تقدير الصّحة.

وَكَذَاكَ كَسْبُ الْأَشْعَرِيِّ وَإِنَّهُ صَعْبٌ وَلَكِنْ قَامَ بِالْبُرْهَانِ مَنْ لَمْ يَقُلْ بِالْكَسْبِ مَالَ إِلَى اعْتِزَا لٍ أَوْ مَقَالِ الْجَبْرِ ذِي الطُّغْيَانِ

-كشب الأشعريّ كما هو مقرّر في مكانه أمرٌ يُضْطَرّ إليه مَن يُنكر خَلْق الأفعال، وكونَ العبدِ مُجْبَراً، والأوّل اعتزال، والثّاني جَبْر، فكلّ أحد يُثبت واسطة، لكن يعسُر التّعبير عنها ويمثّلونها بالفَرْق بين حركة المرتعش والمختار، وقد اضطرب المحقّقون في تحرير هذه الواسطة، والحنفيّة سمَّوْها الاختيار.

۱۰ [طبقات، ج ۳، ص ۳۸٦]

والذي تحرّر لنا أنّ الاختيار والكَسْب عبارتان عن مُعَيَّن واحد، ولكنّ الأشعريّ آثر لفْظ الكَسْب على لفظ الاختيار؛ لكونه منطوقَ القرآن، والقوم آثروا لفظ الاختيار، لما فيه من إشعار قدرة للعبد.

وللقاضي أبي بكر ٧١ مذهب يَزيد على مذهب الأشعريّ، فلعلّه رأْي القوم.

ه ١ و لإمام الحرمَيْن <sup>٧٧</sup> والغزالي <sup>٣٣</sup> مُذهب يزيد على المذهبين جميعاً، ويدنو كلَّ الدُّنُوّ من الاعتزال، وليس هو هو.

يعني: القشيريّ.

أب هو أبو بكر الباقلاني.

الجوينتي. ۷۳

<sup>&</sup>quot; هو حجّة الإسلام أبو حامد محمّد بن محمّد الطّوسيّ الغزاليّ، أشهر من نار على علم، ت ٥٠٥هـ/١١١١م. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٢، ص ١٠٣٩ - ١٠٤١.

سنحكيه في هذه الترجمة بتامه هذه، وبيَّن أنَّها مختَلَقَة على الشّيخ، وكذلك بيّن ذلك غيرُه.

[طبقات، ج ۳، ص ۳۸۵]

10

وصنق البَيْهَقِي <sup>۱۷</sup> رحمه الله جزءاً، سمعناه، في "حياة الأنبياء عليهم السلام في قبورهم"، واشتد نكير الأشاعرة على مَن نسب هذا القول إلى الشّيخ، وقالوا: قد افترى عليه وبهته.

- وأمّا مسألة الرّضا والإرادة، فاعلم أنّ المنقول عن أبي حنيفة اتّحادُها، وعن الأشعريّ افتراقُها.

وقيل: إنّ أبا حنيفة لم يقُلُ بالاتّحاد فيها، بل ذلك مكذوب عليه، فعلى هذا انقطع النّزاع، وإنّا الكلام بتقدير صحّة الاتّحاد عنده، وأكثر الأشاعرة على ما يُعزَى إلى أبي حنيفة من الافتراق، منهم إمام الحرمين ألله وغيره، آخرهم الشّيخ محيي الدّين النّوَوِيّ ألم رحمه الله، قال: هما شيء واحد، ولكنّي أنا لا أختار ذلك، والحقّ عندي أنّهما مفترقان، كما هو منصوص الشّيخ أبي الحسن:

وَكَذَاكَ إِيمَانُ الْمُقَلِّدِ وَهُوَ مِمَّ لِ الْأَكْرَ ابْنُ هَوَاذِنَ الرَّبَّانِي وَلَوَ الْدَوْنَ الْمُقَلِّدِ وَهُوَ مِمَّا يَصِحُّ فَخُلْفُهُمْ فِيهِ لِلَفْظِ عَادَ دُونَ مَعَانِ

<sup>&</sup>quot; هو أبو بكر أحمد بن الحسين (ت ٤٥٨هـ/١٠٦٦م)، من أئمّة الحديث، وأحدكبار فقهاء الشّافعيّة. من مؤلّفاته الكثيرة: الشّنَن الكُبْرى، والشّنَن الصُّغْرى، والمبسوط، والأسياء والصّفات. انظر كشف الظّنون، ج ٢، ص ١٣٩٣.

<sup>&</sup>quot; هو ضياء الدّين أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله بن يوسُف بن محمّد الجُويْنِيّ (ت ٤٧٨هـ/١٠٥٨م). بروكلمان، ج ١، ص ٣٠٨، والملحق، ج ١، ص ٣٠٨.

<sup>&</sup>quot; هُو يحيى بن شرف، صاحب كتاب "الأربعون النَّوَوِيَّة" في الحديث، و"تهذيب الأسهاء واللَّغات" و"رياض الصّالحين". توفّي سنة ٦٧٦هـ/١٢٧٧. انظر على سبيل المثال البداية والنّهاية، ج ١٣، ص ٢٧٤.

عليه النّعمة، ووافقه من الأشاعرة القاضي أبو بكر الباقلاّنيّ "أ، فهو مع الحنفيّة في هذه، كالماتُرِيدِيّ " منهم معنا في مسألة الاستثناء.

صَحَّ تُ وَإِلَّا أَجْمَ عَ السَشَيْخَانِ فِيهَا افْتِرَاءَ مِنْ عَدُوِّ شَانِ دَهُ لَسِيْمَا الْسَرَّحْنِ دَهُ لَسِيسَ يَلْزَمُهَا رِضا السرَّحْنِ وَيُرِيسَدُهُ، أَمْسَرَانِ مُفْتَرِقَ الْ رَفَ وَيُرِيسَدُهُ، أَمْسَرَانِ مُفْتَرِقَ النِّ مَدَّ وَ وَالرِّضَا أَمْسَرَانِ مُتَّحِسَدَانِ وَقِيلَ مَكْنُوبٌ عَلَى النَّعْمَانِ وَقِيلَ مَكْنُوبٌ عَلَى النَّعْمَانِ

وَكَذَا الرِّسَالَةُ بَعْدَ مَوْتٍ إِنْ تَكُنْ وَقَدِ ادَّعَى ابْنُ هَـوَازِنٍ أَ أُسْتَاذُنَا وَهُـوَ الْخِبِيرُ الثَّبْتُ نَقْلًا وَالْإِرَا وَهُـوَ الْخَبِيرُ الثَّبْتُ نَقْلًا وَالْإِرَا فَكَالُكُفُرُ لَا يَـرْضَى بِـهِ لِعِبَادِهِ وَأَبُسو حَنِيفَـة قَائِسلٌ إِنَّ الْإِرَا وَعَلَيْهِ أَكْ أَرُنَا وَلَكِنْ لَا يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَكْ أَرُنَا وَلَكِنْ لَا يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَكْ رَبَا وَلَكِنْ لَا يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَكْ رَبَا وَلَكِنْ لَا يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَكْ يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَكْ يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَكْ يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَنْ وَلَكِنْ لَا يَصِحُ وَعَلَيْهِ أَنْ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللّهُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللّهِ اللّهُ الْعَلَيْمِ اللّهِ الْعَلَيْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

#### مسألة

- إنكار الرّسالة بعد الموت معزوَّة إلى الأشعريّ، وهي من الكذب عليه، وإنّما ذكرناها وفاءً بما اشترطناه من أنّا ننظم كلّ ما عُزِيَ إليه، ولكنّه صرّح بخلافها، وكُتُبه وكُتُبه أصحابه قد طبّقت]طبّق [ الأرض، وليس فيها شيء من ذلك، بل فيها خلافه. ومن عقائدنا أنّ الأنبياء عليهم السّلام أحياءٌ في قبورهم، فأين الموت؟ وقد أنكر الأستاذ ابن هوازن، وهو أبو القاسم القُشَيْريّ في كتابه "شِكاية أهل السُنّة أهل السُنّة الذي

<sup>َ</sup> هو أبو بكر محمّد بن الطّيّب بن محمّد بن جعفر الباقلآنيّ (ت ٤٠٣هـ/١٠١٣م). سيسكين، ج ١، ص ٦٠٨–

أبو منصور محمّد بن محمّد بن محمود المائريديّ، نسبةً ليائريد أو مائريت قُرْبَ سَمَرْقَنْد (ت ٣٣٣هـ/٩٤٤م). سيسكين، ج ١، ص ٢٠٤-٢٠٦، وانظر أيضاً عن حياة المائريديّ وأعاله، المقدّمة المطوّلة لكتاب التوحيد للهائريدي، والَّتي كتبها محقّق الكتاب الأستاذ فتح الله خُليف.

آهو أبو القلسم عبد الكريم ين هوازن، المتوفَّى في ١٦ ربيع الثّاني ٤٦٥هـ/٣٠ كانون الأوّل ١٠٧٢م. انظر المُوسوعة الإسلاميّة، ج ٥، ص ٥٢٦. لقد أورد السُّبكيّ رسالة ابن هوازن القُشَيْريّ، المُستّة: شِكاية أهل السُّنة بحكاية ما نالهم من المحنة، والتي كانت السّبب وراء كتابته للنّونيّة، في طبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٩٩–

أَ انظر نصَّها في طبقات الشَّافعيَّة الكبرى، ج ٣، ص ٣٩٩-٤٢٣.

١٠ — الأشعريّ يقول: أنا مؤمن إن شاء الله.

وَكَنْعِهِ أَنَّ السَّعِيدَ يَضِلُّ أَوْ يَشْقَى وَنِعْمَةَ كَافِرٍ خَوَّانِ

- الأشعريّ يقول: السّعيد مَن كُتب في بطن أمه سعيداً، والشقيّ مَن كُتب في بطن أمه شقيّاً، لا يتبدَلان.

[طبقات، ج ۳، ص ۳۸۶]

ا وأبو حنيفة يقول: قد يكون سعيداً ثمّ ينقلب، والعِياذُ بالله، شقيّاً وبالعكس. وقد قرَّرنا هذه المسألة في كتابنا في "شرح عقيدة الأستاذ أبي منصور" وبيّنًا اختلاف السلف فيها كاختلاف الخلف، وأنّ الخلاف لفظيّ، لا يترتب عليه فائدة. والأشعريّ يقول: ليس على الكافر نعمة وكلُّ ما يتقلّب فيه استدراج، وأبو حنيفة يقول:

آ" السّيف المشهور في شرح عقيدة أبي منصور". انظر مقدمة طبقات الشّافعيّة الكبرى ج ١ ص ١٨، حيث ورد بعد أبي منصور: "[الماتريديّ] ذكره حاجي خليفة".

10

۲.

وَإِلْهُنَا لَا شَيْءَ يُصِشْبُهُ وَلَيْـــــ قَـدْكَانَ مَـا مَعَـهُ قَدِيمـاً قَـطُ مِـنْ خَلَقَ الْجِهَاتِ مَعَ الزَّمَانِ مَعَ الْمَكَا مَا إِنْ تَحُلُّ بِهِ الْحَوادِثُ لَا وَلَا كَذَبَ الْمُجَسِّمُ وَالْحُلُولِيُّ الْكَفُو وَالْاِتِّحَادِيُّ الْجَهُولُ وَمَنْ يَقُلُ وَنَبِيُّنَا خَيْرُ الْخَلَائِقِ أَحْمَدٌ وَلَهُ السُّفَاعَةُ وَالْوَسِيلَةُ وَالْفَضِي فَاسْأَلْ إِلْهَكَ بِالنَّبِيِّ مُحَمَّدٍ لَا خَلْقَ أَفْضَالُ مِنْهُ لَا يَشَرُ وَلَا مَا الْعَرْشُ مَا الْكُرْسِيُّ مَا هٰذِي السَّمَا وَالرُّسْلُ بَعْدَ مُحَمَّدٍ دَرَجَاتُهُمْ ثُمَّ الصَّحَابَةُ مِثْلَ مَا قَدْ رُبَّبُوا ثُمَّ الْعَزِيزُ السَّيِّ لَهُ الْفَارُوقُ ثُم مَ وَعَـ لِيٌّ ابْنُ الْعَـمِّ وَالْبَـاقُونَ أَهْــــ وَالْأَوْلِيَاءُ لَهُمْ كَرَامَاتٌ فَلَا [طبقات، ج ۳، ص ۳۸۳]

وَالْمُؤْمِنُ وَنَ يَسرَوْنَ رَبَّ هُمُ كَـرُؤْ هـذَا اعْتِقَـادُ مَـشَايِخِ الْإِسْـلَامِ وَهْــ الْأَشْــــعَرِيُّ عَلَيْــهِ يَنْـصُــرُهُ وَلَا وَكَـذَاكَ حَالَتُــهُ مَـعَ النَّعْمَــانِ <sup>١١</sup> لَـمْ

سَ بمُشْبهِ شَيْئًا مِنَ الْحِدْثَانِ شَيْءٍ وَلَـمْ يَـبْرَحْ بِـلَا أَعْـوَانِ ن الْكُلُّ مَخْلُوقٌ عَلَى الْإِمْكَان كَلَّا وَلَـيْسَ يَحُـلُ فِي الْجُـسْمَانِ رُ فَـــذَان فِي الْـــبُطْلَانِ مُفْتَرِيَـــانِ بالاتحَادِ فَإِنَّهُ نَصْرَانِي ذُو الْجَاهِ عِنْدَ اللهِ ذِي السَّلْطَان لَهُ وَاللِّواءُ وَكَوْثَرُ الظَّمْان مُتَوَسِّلًا تَظْفَرْ بِكُلِّ أَمَان مَلَكٌ وَلَا كَوْنٌ مِنَ الْأَكْوَان عِنْدَ النَّبِيِّ الْمُصْطَفَى الْعَدْنَانِ ثُمَّ الْمَلَائِكُ عَابِدُو الرَّحْمٰن فَالْأَفْضَلُ الصِّدِّيقُ ذُو الْعِرْفَان اذْكُرْ مَحاسِنَ ذِي التُّقَى عُثْمَان لُ الْفَضْلِ وَالْمَعْرُوفِ وَالْإِحْسَان تُنْكِرُ تَقَعْ فِي مَهْمَدِهِ الْخِلْدَلَان

يَتِهِمْ لِبَدْرٍ لَاحَ نَحْوَ عَيَانِ وَ الدِّينِ مِنْ فَلْتَسْمَعْ لَهُ الْأُذُنَانِ وَ الدِّينُ فَلْتَسْمَعْ لَهُ الْأُذُنَانِ يَأْلُو وَجَزَاهُ الله بِالْإِحْسَانِ يَنْقُضْ عَلَيْهِ عَقَائِدَ الْإِيمَانِ يَنْقُضْ عَلَيْهِ عَقَائِدَ الْإِيمَانِ

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> أبو حنبقة النعان بن ثابت بن زوطا (ت ۱۵۰هـ/۲۶۷م). صاحب المذهب الحنفي المعروف. سيسكين، ج ۱، ص ۶۰۹ـ-۶۱۹.

وَكَذَاكَ لِلْجَلَّاءِ ( لَمْ يَنْظُرْ وَلَا ابْ وَكَذَاكَ مُمْ شَاذٌ ( مَعَ الدُّقِّ ٢٥ مَعُ وَكَذَاكَ مُمْ شَاذٌ ( مَعَ الدُّقِّ ٢٥ مَعُ وَكَذَاكَ أَصْحَابُ الطَّرِيقَةِ بَعْ دَهُ وَتَتَلْمَ ذَ الشِّبْلِيُ ٧٥ بَيْنَ يَدَيْهِ وَابْ وَخَلَائِقٌ كَثُرُوا فَلَا أُحْصِيبُ مُ وَخَلَائِقٌ كَثُرُوا فَلَا أُحْصِيبِ مُ الْكُلُّ مُعْتَقِدُونَ أَنَّ إِلْهَنَا اللهَ الْحَصِيبِ مُ الْكُلُّ مُعْتَقِدُونَ أَنَّ إِلْهَنَا اللهَ الْحَصِيبِ مُ اللهَ الْحَصِيبِ مَ اللهَ الْحَصِيبِ مَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْتَقِدُونَ أَنَّ إِلْهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

بَ اقِ لَــهُ سَمْـعٌ وَإِبْـصَـــارٌ يُرِيـــ وَالــشَّرُّ مِــــنْ تَقْدِيـــرِهِ لَكِنَّـــهُ قَــدْ أَنْـزَلَ الْقُــرْآنَ وَهْــوَ كَلَامُــــهُ

نِ عَطَا أَ وَلَا الْخَوَّاصِ أَ ثُمَّ بُنَانِ أَ خَيرٍ وَهُلَا غَالِبُ الْحُسْبَانِ ضَبَطُوا عَقَائِدَهُ بِكُلِّ عِنَانِ ضَبَطُوا عَقَائِدَهُ بِكُلِّ عِنَانِ نُ خَفِيفٍ أَ وَالثَّقَفِيُ وَالْكَتَانِي أَ وَرَبَوْا عَلَى الْيَاقُوتِ وَالْمَرْجَانِ مُتَوَحِّدٌ فَدِيسَمٌ دَانِ عَالٍ وَلَا نَعْنِي عُلُوَ مَكَانِ

دُ جَميعَ مَا يَجْرِي مِنَ الْإِنْسَانِ عَنْهُ مَا يَجْرِي مِنَ الْإِنْسَانِ عَنْهُ مَاكَ بِوَاضِحِ الْبُرْهَانِ لَفَظَتْ انِ الشَّفَتَانِ لَفَظَتْ انِ الشَّفَتَانِ

<sup>°</sup> أبو عبد الله بن الجلاء، واسمه أحمد بن يحيى (القرن النّالث الهجريّ/التّاسع الميلاديّ). طبقات الصّوفيّة، ص ١٧٦-١٧٦.

<sup>°°</sup> أبو العباس أحمد بن محمّد بن سهل بن عطاء الأَدَميّ (ت ٣٠٩هـ/٩٢١-٩٢٢م أو ٣١١هـ/٩٢٣-٩٢٤م). طبقات الصّوفيّة، ص ٢٦٥-٢٧٢.

أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد بن إسهاعيل الخوّاص (ت ٢٩١هـ/٩٠٤م). طبقات الصّوفيّة، ص ٢٨٤-٢٨٧.

<sup>ً</sup> أبو الحسن بُنان بن محمّد بن حمدان بن سعيد الحمّال (ت ٣١٦/٩٢٨م). طبقات الصّوفيّة، ص ٢٩١-٢٩٤.

<sup>&</sup>quot; ممشاذ الدينوريّ، صحِب يحيى الجلاّء (ت ٢٩٩هـ/٩١١-٩١٢م). طبقات الصّوفيّة، ص ٣١٦-٣١٨، ويقرأ أيضا مِمْشاذ.

أُنُّهُ أبو بكر محمّد بن داود الدقيّ الدّينوريّ (ت ٣٦٠هـ/٩٧١م). طبقات الصّوفيّة، ص ٤٤٨-٤٥٠.

<sup>&#</sup>x27;' أبو بكر دُلَف بن جَحْدَر الشّبليّ (ت ٣٣٤هـ/٩٤٦م). طبقات الصّوفيّة، ص ٣٣٧-٣٤٨ وسيسكين، ج ١، ص ٢٦٠.

ره أو عبد الله محمّد بن خفيف بن أُسْفُكُشاد الضَّبِيّ (ت ٣٧١هـ/٩٨١م). طبقات الصّوفيّة، ص ٤٦٢-٤٧٠ وسيسكين، ج ١، ٣٦٣-٤٦٤.

<sup>.»</sup> أبو على محمّد بن عبد الوهّاب التُّقفَى (ت ٣٢٨هـ/٩٣٩-٩٤٠م). طبقات الصّوفيّة، ص ٣٦١-٣٦٥.

<sup>، .</sup> أبو بكر محمّد بن عليّ بن جعفر الكَتّانيّ (ت ٣٢٢هـ/٩٣٤م). طبقات الصّوفيّة، ص ٣٧٣-٣٧٧.

[طبقات، ج۳، ص۲۸۱]

وَكَذَاكَ مَنْصُورُ بْنُ عَمَّارٍ ٣ كَذَا فَلَهُ عِهم حُسْنُ اعْتِقَادٍ مِثْلَ مَا إِذْ يُجْمَعُ الْخَصْمَانِ يَوْمَ جِدَالِهِمْ لِذْ يُجْمَعُ الْخَصْمَانِ يَوْمَ جِدَالِهِمْ لِمَ لَا يُتَابِعُ هُوُلَاءِ وَشَيْخُهُ الَّعَنْهُ التَّصَوُّفَ قَدْ تَلَقَّى فَاعْتَذَى عَنْهُ التَّصَوُّفَ قَدْ تَلَقَّى فَاعْتَذَى وَرَأَى أَبَا عُثْمَانٍ الْحِيرِيَّ ٢ وَالنَّوَ وَرَأَى رُومَ طَرِيقًا وَالنَّوَ وَرَأَى رُومَ طَرِيقًا كَذَا الْنَ مَسْروق ٢ كَذَا الْ وَرَأَى رُويْمَا أَنْ ثُمَّ رَامَ طَرِيقًا كَذَا الْنَ مَسْروق ٢ كَذَا الْهُ وَالْمُعْرِبِيَ ٢ كَذَا الْهُ وَالْمَعْرِبِيَ أَنْ كَذَا الْنَ مَسْروق ٢ كَذَا الْهُ وَالْمُعْرِبِيَ أَنْ فَي الْخَوْرِ الْفَعْرِبِيَ الْمَعْرِبِيَ الْمُعْرِبِيَ الْمُعْرِبِيَ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْمُولَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

يَحْيَى ' سَلِيلُ مُعَاذِ الرَّبَّانِي لَهُ مُ بِهِ التَّأْيِيدُ يَوْمَ رِهَانِ لَهُ مُ بِهِ التَّأْيِيدُ يَوْمَ رِهَانِ وَلِمَا تَحَقَّقَ يَسْمَعُ الْخَصْمَانِ وَلِمَا تَحَقَّقَ يَسْمَعُ الْخَصْمَانِ شَيْخُ الْجُنَيْدُ السَّيِّدُ السَّيِّدُ الصَّمَدَانِي وَلَهُ بِهِ وَبِعِلْمِهِ لَهُ الرَّجُلَانِ وَلَانِ وَلَا الْفَوارِسِ شَاها الرَّجُلَانِ وَأَبَا الْفَوارِسِ شَاها الْكِرْمانِ فَي الْمُرْمانِ الْفُرْسَانِ بُسْرِيَ \* قَوْمٌ أَفْرَسُ الْفُرْسَانِ فَي سِمْنَانِ قِيلًا الرَّجُ فَي سِمْنَانِ قَيلًا النَّقَى سَمْنُونَ ' في سِمْنَانِ قَيلًا النَّقَى سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي اللَّهُ الْمُؤْسَانِ قَيلًا النَّقَى سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي اللَّهُ الْمُؤْسَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي سَمْنَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ فَي الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمَقَلَى الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنِ الْمُؤْسِنِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْسِنَانِ الْمُؤْس

أبو السَّرِيّ منصور بن عمّار (لعلّه تُؤفّيَ في مطلع القرن الثّالث الهجريّ/التّاسع الميلاديّ). طبقات الصّوفيّة، ص ١٣٦-١٣٠ وسيسكين، ج ١، ص ٦٣٧-٦٣٨.

<sup>·</sup> يحيى بم مُعاذ بن جعفر الرّازيّ (ت حوالي سنة ٧٠هـ/٦٨٩م). طبقات الصّوفيّة، ص ١٠٧- ١١٤.

اً أبو القاسم الجنيد بن محمّد الخزّاز القواريريّ (ت ٢٩٨هـ/٩١٠م). طبقات الصّوفيّة، ص ١٥٥-١٦٣ وسيسكين، ج ١، ص ٦٤٧-٢٥٠

أبو عثان سعيد بن إسماعيل بن سعيد بن منصور الحيريّ النيسابوريّ الحدّاد (ت ٢٩٨هـ/١٠٩٠م). طبقات الصّوفيّة، ص ١٧٠-١٧٥.

<sup>&</sup>lt;sup>°1</sup> أبو الحسين أحمد بن محمّد النّوريّ، المعروف بابن البَغَويّ (ت ٢٩٦هـ/٩٠٧م). طبقات الصّوفيّة، ص ١٦٤-١٦٩ وسيسكين، ج ١، ص ٦٥٠.

<sup>&#</sup>x27;' أبو محمّد رويم بن أحمد بن يزيد البغداديّ (ت ٣٠٣هـ/٩١٥م). طبقات الصّوفيّة، ص ١٨٠- ١٨٤.

<sup>.</sup> . أبو الفوارس شاه بن شجاع الكرمانيّ (ت قبل ٣٠٠هـ/٩١٢م). طبقات الصّوفيّة، ص ١٩٢- ١٩٩.

<sup>.</sup> أبو عبدالله محمّد بن إساعبل المَغربيّ (ت ٢٧٩هـ/٨٩٣-٨٩٣م). طبقات الصّوفيّة، ص٢٤٢- ٢٤٥.

<sup>· .</sup> أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن مَسْروق الطّوسيّ (ت ٢٩٩هـ/٩١١-٩١٢م). طبقات الصّوفيّة، ص ٢٣٧-٢٤١.

<sup>&#</sup>x27;' أبو سعيد أحمد بن عيسى الحرّاز (ت ٢٧٩هـ/٨٩٢م ويقال ٢٨٦هـ/٩٩٩م). طبقات الصّوفيّة، ص ٢٢٨-٢٣٢ وسيسكين، ج ١، ٦٤٦.

<sup>&</sup>quot; سمنون بن عمر المحبّ، وهو سمنون بن حمزة، ويقال سمنون بن عبد الله، أبو الحسن الحَوّاص، ويقال كُنيته أبو القاسم ("مات بعد الجنيد"). طبقات الصّوفيّة، ص ١٩٥-١٩٩.

مِثْلُ ابْنِ أَدْهَمَ ٢٦ وَالفُضَيْلِ ٢٧ وَهٰكَـذَا ذُوالنُّون ٢٩ أَيْضاً وَالسَّرِيُّ ، وَبِشْرٌ بُ لَ لَ الْحَارِثِ الْحَافِي ٦ بِلَا فُقْلَدَان وَكَــٰذَلِكَ الطَّــائيُّ<sup>٣٢</sup> ثُمَّ شَـــقِيقٌ الْــــ بَلْخِــى ٣٣ وَطَيْفُــورٌ<sup>٣٤</sup>كَــٰذَا الدَّارَانى ° وَالتُّـسْـــتَرِيُّ ٣٦ وَحَــاتِمٌ ٣٧ وَأَبُــو تُــرَا

مَعْرُوفٌ ٢٨ الْمَعْرُوفُ في الْإِخْرِوان ب عَـسْكَرُ ٣٨ فَاعْـدُدْ بِغَـيْر تَـوَان

أبو إسحاق إبراهيم بن أدهم البلختي. طبقات الصّوفيّة، ص٢٧-٣٨. ت ١٦٠هـ/٧٧٦م، أو ما بعدها. أنظر Gramlich, Die Wunder der Freunde Gottes، ص

أبو على الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر التميميّ اليَرْبوعيّ (ت ١٨٧هـ/٨٠٢م). طبقات الصّوفيّة، ص ٦-۱۶سیسکین، ج ۱، ص ۲۳۲.

أبو محفوظ معروف بن فيروز الكرخيّ (ت في بغداد سنة ٢٠٠هـ/٨١٥). طبقات الصّوفيّة، ص ٨٣-٩٠ وسیسکین، ج ۱، ص ٦٣٧.

أبو الفيض ذو النون المصريّ بن إبراهيم المصريّ الإخميمّ، ويقال إن اسمه ثوبان أو الفيض بن إبراهيم، وذو النّون لقبه (ت ٢٤٦هـ/٨٦١م) طبقات الصّوفيّة، ص ١٥-٢٦ وسيسكين، ج١، ص ٦٤٣-٦٤٤.

أبو الحسن سريّ بن المُغَلَّس السَّقَطَىّ (ت ٢٥٣هـ/٨٦٧م). طبقات الصّوفيّة، ص ٤٨-٥٥

أبو نصر بشر بن الحارث بن عبد الرحمن بن عطاء بن هلال بن ماهان بن عبد الله الحافي (ت ٢٢٦هـ/١٤٠م أو ٢٢٧هـ/١٨٤٦-٨٤١م). طبقات الصّوفيّة، ص ٣٩-٤٧ والموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٢٤٤، وسيسكين،

أبو سليان داود بن نصير الطائل (ت ٢٦٥هـ/٨٧٨-٨٧٩). طبقات الصّوفيّة، ص ٨٥ والهامش (١) عنه هناك.

أبو علىّ شقيق بن إبراهيم الأزديّ البلخيّ (ت ١٩٤هـ/٨١٠م). طبقات الصّوفيّة، ص ٦٦-٦٦.

أبو يزيد طيفور بن عيسي بن سَروشان البسْطاميّ (ت ٢٦١هـ/٨٧٥م أو ٢٦٤هـ/٨٧٧م). طبقات الصّوفيّة، ص ٧٤-٦٧ وسيسكين، ج ١، ص ٦٤٥-٦٤٦.

أبو سليان عبد الرحمن بن عطيّة أو عبد الرحمن بن أحمد بن عطيّة الدّارانيّ (ت ٢١٥هـ/٨٣٠م). طبقات الصّوفيّة، ص ٧٥-٨٢.

أبو محمّد سهل بن عبد الله بن يونُس بن عيسى بن عبد الله بن رفيع النّستريّ (ت ٢٨٣هـ/٨١٨م، وقيل ٢٩٣هـ/٥٠٥- ٢٠١م). طبقات الصّوفيّة، ص٢٠٦-٢١١ وسيسكين، ج١، ص ٦٤٧.

أبو عبد الرحمن حاتم بن عُنُوان الأَصَمّ (ت ٢٣٧هـ/٨٥١م). طبقات الصّوفيّة، ص ٩١-٩٧ وسيسكين، ج١،

أبو تراب النَّخْشَيِّ، واسمه عَسْكَر بن حُصَيْن (ت ٢٤٥هـ/٨٥٩م). طبقات الصّوفيَّة، ص ١٥١-١٥٦

كَالَسَشَافِعِيُ ١ وَمَالِكُ ١ وَكَأَحْمَدِ ٢ وَمَنْ وَكَيْشُلِ إِسْعَالِ الْوَمَامُ الْأَشْعَرِيُ وَمَنْ وَأَتَى أَبُو الْحَسَنِ الْإِمَامُ الْأَشْعَرِيُ وَمُنَاضِلاً عَمَّا عَلَيْهِ أُولِئِكَ الْسَافِعِيَّ مَا إِنْ يُخَالِفُ مالِكاً وَالسَّافِعِيَّ مَا إِنْ يُخَالِفُ مالِكاً وَالسَّافِعِيَّ لَكِسَنْ يُوافِقُ مَا وَلَيْهُمْ وَيَزِيلُهُ لَكِسَنْ يُوافِقُ مَا وَيَرْيلُهُ مَا يَرْيلُهُ مَا يَتَعْفُوا طَرَائِقَهُمْ وَيَسْتَبَعُ حَارِثاً ١٠ يَقْفُوا طَرَائِقَهُمْ وَيَسْتَبَعُ حَارِثاً ١٠ فَلَقَدْ تَلَقَى حُسْنَ مَنْ اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ اللهِ يَنْسَافُ فَلَا اللهِ يَنْسَافُ اللهِ اللهِ يَنْسَافُونَ اللهُ اللهِ يَنْسَافُونَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

الإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس (ت ٢٠٤هـ/٨٢٠م)، مؤسس المذهب الشّافعيّ، صاحب كتاب "الرّسالة" في الأصول، و"كتاب الأُمّ" في الفروع. وُلِد في غرّة، فلسطين، وتوفّي في الفسطاط، مصر، ودُفن في سفح جبل المُقطّم. انظر الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ١٨١-١٨٥ و سيسكين، ج ١، ص ٥٠٢ – ٥٠٥.

ل هو الإمام مالك بن أنس، إمام المذهب المالكيّ (ت ١٧٩هـ/٢٩٦م). الموسوعة الإسلاميّة، ج ٦، ص ٢٦٢، سيسكين، ج ١، ص ٤٥٧- ٤٦٤.

هو الإمام أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشّيبانيّ، إمام المذهب الحنفيّ، ولد ببغداد سنة ١٦٤هـ/٧٨٠م وتوفيّ فيها
 سنة ٢٤١هـ/٨٥٥. سيسكين، ج ١، ص ٥٠٢ – ٥٠٩.

أ هو النُّعْمان بن ثابت، إليه يُنْسَب المذهب الحنفيّ (ت ١٥٠هـ/٧٦٧م). الموسوعة الإسلاميّة، ج ١، ص ١٢٣.

أبو عبد الله سفيان بن سعيد بن مسروق الثّوريّ الكوفيّ (٩٧-١٦١هـ/٧١٦-٧٧٨م)، مؤسّس مدرسة فقهيّة. الموسوعة الإسلاميّة، ج ٩، ص ٧٧٠ وسيسكين، ج ١، ص ٥١٨.

لعلّه يقصد أبا يعقوب إسحاق بن إبراهيم بن مُخْلَد بن راهويه الحنظليّ المروزيّ، ولد في نيسابور سنة ١٦١هـ/٧٧٨م وتوفّي فيها سنة ٢٣٨هـ/٨٥٣م. سيسكين، ج ١، ص ١٠٩ – ١١٠.

<sup>\*</sup> هو أبو سليمان داود بن نصير الطّائيّ، الكوفيّ الزّاهد. اشتغل بالفقه وغيرة من العلوم.كان يختلف إلى أبي حنيفة، ثمّ تزهّد وأغرق كتبَه في الفُرات. تُوفّي سنة ١٦٥هـ/٧٨١م. انظر طبقات الصّوفيّة، ص ٨٥، هامش ا.

٢٥ أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبيّ (ت ٢٤٣هـ/٨٥٧م). انظر طبقات الصّوفيّة، ص ٥٦-٦٠.

وأنا أذكر لك قصيدتي في هذا الكتاب لتستفيد منها مسائل الخلاف، وما اشْتَمَلَتْ عليه [من الكامل]:

الْوَرْدُ خَدُّكَ صِيغَ مِنْ إِنْسَانِ
وَالسَّيْفُ لَحْظُكَ سُلَّ مِنْ أَجْفَانِهِ
تَاللَّهِ مَا خُلِقَتْ لِحَاظُكَ بَاطِلاً
وَكَذَاكَ عَقْلُكَ لَمْ يُرَكَّبْ يَا أَخِي
لَكِنْ لِيَسْعَدَ أَوْ لِيَشْقَى مُوْمِنٌ
لَكِنْ لِيَسْعَدَ أَوْ لِيَشْقَى مُوْمِنٌ
لَكِنْ لِيَسْعَدَ أَوْ لِيَشْقَى مُوْمِنٌ
لَكُنْ لِيَسْعَدَ أَوْ لِيَشْقَى مُومِنٌ
فَانْظُرْ بِعَقْلِكَ وَاجْتَهِدْ فَالْخَيْرُ مَا فَانْظُرْ بِعَقْلِكَ وَاجْتَهِدْ فَالْخَيْرُ مَا وَاطْلُبْ بَعَقْلِكَ وَاجْتَهِدْ فَالْخَيْرُ مَا وَاطْلُبْ بَعَاتَكَ إِنَّ نَفْسَكَ وَالْهَوَى الْرَاعَلَ اللَّهُ مَا خُو الْجَهَالَةِ جَنَّ فَالْمَوى وَيَظُلُّ فِيهَا مِثْلُ صَاحِبِ بِدْعَ فِي وَيَظُلُ فِيهَا مِثْلُ صَاحِبِ بِدْعَ فِي مَنْ اللَّهُ وَيَعْلَلُ فِيهَا مِثْلُ صَاحِبِ بِدْعَ فَا مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَعْمَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَلِي الْمَالِي الْمُعْمَلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْمَلِي الْمُعْمَلِي الْمُعْمَلِي الْمُعْلَى الْمُعْمَلِي الْمُعْلِي الْمُلْكُولِ الْمُعْمَالِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْمِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي

كَذَبَ ابْنُ فَاعِلَةٍ يَقُولُ لِجَهْلِه

[طبقات، ج۳، ص۳۸۰]

10

لَوْكَانَ جِسْهَاكَانَ كَالْأَجْسَامِ يَا وَاتْبَعْ صِرَاطَ الْمُصْطَفَى فِي كُلِّ مَا وَاعْلَمْ بِأَنَّ الْحَقَّ مَاكَانَتْ عَلَيْ مَنْ أَكْمَلَ الدِّينَ الْقُومِمَ وَبَيَّنَ الْقَومِمَ وَبَيَّنَ الْقَدْ نَرَّهُ وَاللَّهُ مَنْ شَبَهِ وَقَدْ وَمَضَوْا عَلَى خَيْرٍ وَمَا عَقَدُوا مَجَا كَلَّا وَلَا الْبِنَا وَمَا عَقَدُوا الْبِنَا وَأَتَتْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ عُلَمَا وُنَا الْبِنَا وَأَتَتْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ عُلَمَا وُنَا الْبِنَا وَأَتَتْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ عُلَمَا وُنَا الْبِنَا وَأَتَتْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ عُلَمَا وُنَا الْبِنَا وَأَتَتْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ عُلَمَا وُنَا الْبِنَا وَأَتَتْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ عُلَمَا وُنَا الْبِنَا وَالْقَالُوا الْبِنَا وَالْقَالُوا الْبِنَا وَالْقَالُوا الْبِنَا وَالْقَالُوا الْبِنَا وَالْقَالِمُ مُعَلَى أَعْقَالِهُ مُعْلَى أَعْلَا وَلَا قَالُوا الْبِنَا وَلَا قَالُوا الْبِنَا وَلَا قَالُوا الْبِنَا وَلَا قَالُوا الْبِنَا وَلَا قَالَوا الْبِنَا وَالْقَالَةُ وَلَا قَالُوا الْبِنَا وَلَا قَالُوا الْبِنَا وَلَا قَالُوا الْبِنَا فَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا قَالُوا الْفِي الْفِيلَا فَيْ الْفُولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

أَمْ فِي الْخُدُودِ شَـعَائِقُ النَّعْمَانِ فَـسَطَا كَمْشُلِ مُهَنَّدٍ وَسِانِ فَسَانِ وَسُدى تَعَالَى اللهُ عَنْ بُطْلَانِ عَبَانًا وَيُحودَعْ دَاخِلَ الْجُثْمَانِ عَبَانًا وَيُحودَعْ دَاخِلَ الْجُثْمَانِ عَبَانًا وَيُحودَعْ دَاخِلَ الْجُثْمَانِ يَحْتَجْ إِلَى حَلِّ وَلَا بُرْهَانِ فَيَانِ يَحْتَجُ إِلَى حَلِّ وَلَا بُرْهَانِ فَيَانِ تَوْتَاهُ عَقْلُ رَاجِحُ الْمِيزَانِ بَيْ الدَّرَكَاتِ يَلْتَقِيَانِ وَيَحُوضُ مِنْ صَافِ فِي حَمِيمٍ آنِ وَيَحُوضُ مِنْ مَنْ الْجَنَّانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيْرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فَي النَّيرَانِ فِي الْمَانِيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فِي النَّيرَانِ فَي النَّيرَانِ فِي الْمِيرَانِ فَي الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِ فَي الْمَانِ الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِ الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِيرَانِ فَيْمِيرَانِ الْمَانِيرَانِ الْمَانِيرَانِ فِي الْمَانِيرَانِ الْمَانِيرَانِ الْمَانِيرَانِ الْمَانِيرَانِ الْمَانِيرَانِ

اللهُ جِسْمٌ لَيْسَكَالْجُسْمَان

مَجْنُونُ فَاصْغِ وَعَدِّ عَنْ بُنْتَانِ
يَا أَتِي وَخَلِّ وَسَاوِسَ السَّيْطَانِ
هِ صَعَابَةُ الْمَبْعُوثِ مِنْ عَدْنَانِ
حُجَجَ الَّتِي يُهْدَى بَهَا الثَّقَالَانِ
دَانُوا بِمَا قَدْ جَاءً فِي الْفُرْقَانِ
لِسَ فِي صِفَاتِ الْخَالِقِ الدَّيَّانِ
مُتَشَابِهُ فِي شَكْلِهِ لِلْبَانِي
عُرَسُوا ثِمَاراً يَجْتَنِهَا الْجَانِي

ثلاثَ عَشْرةَ مسألةً، منها معنويّ ستُّ مسائلَ، والباقي لفظيّ، وتلك السّتّ المعنويّة لا تقتضي مخالفتُهُم لنا ولا مخالفتُنا لهم فيها تكفيراً ولا تبديعاً. صرّح بذلك الأستاذ أبو منصور البغداديّ المرّ وغيره من أمَّتنا وأمَّتهم، وهو غنيٌّ عن التّصريح لظهوره.

ومن كلام الحافظ ': الأصحاب مع اختلافهم في بعض المسائل كلُّهم أجمعون، على تَرْك تَكفير بعضهم بعضاً مجمِعون، بخلاف مَنْ عَداهم من سائر الطّوائف، وجميع الفِرق، فإنّهم حينَ اختلفت بهم مُسْتَشْنَعات الأهواء والطُّرُق كفّر بعضُهم بعضاً، ورأى تَبَرّيه ممّن خالفه فرضاً.

قلتُ '': وهذا حقّ، وما مثل هذه المسائل إلّا [مثل] مسائل كثيرة اختلفتِ الأشاعرة فيها، وكلّهم عن حَمَى أبي الحسن '' يناضلون، وبسيفه يقاتلون، أَفَتراهُم يبدِّعُ بعضُهم بعضاً؟ ثمّ هذه المسائل لم يثبت جميعها عن الشّيخ، ولا عن أبي حنيفة رضي الله عنها، كما سأحكي لك، ولكنّ الكلامَ بتقدير الصّحّة.

ولي قصيدة نوتية، جمعت فيها هذه المسائل، وضممت إليها مسائل، اختلفتِ الأشاعرة فيها، مع تصويب بعضهم بعضاً في أصل العقيدة، ودَعُواهم أنهم أجمعين على السّنة، وقد اطبقات، ج٣، ص٣٧٩] ولَع كثيرٌ من الناس بحفظ هذه القصيدة، لا سيّما الحنفيّة، وشرَحها من أصحابي الشّيخُ الإمامُ العلاّمةُ نورُ الدّين محمّدُ بنُ أبي الطيِّب الشِّيرازيُّ الشّافعيُّ، وهو رجل مقيم في بلاد كِيلانَ، ورَدَ علينا دمشقَ في سنة سبع وخمسين وسبعائة، وأقام يلازمُ حَلقتي نحوَ عامٍ ونصف [عام]، ولم أرّ فيمن جاء مِنَ العَجَم في هذا الزّمان أفضلَ منه، ولا أدْينَ.

عبد القاهر بن طاهر، أبو منصور الشافعيّ البغداديّ (ت ٤٢٩هـ/١٠٣٧م). بروكليان، ج ١، ص ٣٨٥ والملحق، ج ١، ص ١٠٣٥ وطبقات الشّافعيّة الكبرى، ج ٥، ص ١٣٦ ـ ١٤٨.

يعني أبا القاسم. انظر هامش ٣ هنا.

<sup>&#</sup>x27;' القول للسّبكيّ.

<sup>&</sup>quot; عليّ بن إساعيل بن إسحاق الأشعريّ (٢٦٠-٣٢٤هـ/٨٧٤-٩٣٥م). سيسكين، ج ١، ص ٢٠٢- ٢٠٤.

الحسن ، وعرف خطأه، فلا بأسَ له بالتظر في كتبه، وقد أمسك كتبَه كثير من أصحابنا من أهابنا من أهابنا من أهابنا من أهابنا من أهابنا من أهابنا من أهابا التهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي أهابي

### ذكر البحث عن تحقيق ذلك

سمعتُ الشّيخَ الإمامَ لا يقول: ما تضمّنتُه "عقيدة الطَّحاويّ" هو ما يعتقده الأشعريّ لا يخالفه إلا في ثلاثِ مسائلَ.

قلتُ أنا أعلم أن المالكيّة كلَّهم أشاعرة ، لا أستثني أحداً ، والشّافعيّة غالبهم أشاعرة ، وطبقات ، ج٣ ، ص٣٧٨] لا أستثني إلا مَن لحق منهم بتجسيمٍ أو اعْتزال ، ممّن لا يعبأ الله به ، والحنفيّة أكثرهم أشاعرة ، أعني يعتقدون عَقْد الأشعريّ ، لا يخرج منهم إلّا من لحق مِنهم بالمعتزلة ، والحنابلة أكثر فضلاء متقدّميهم أشاعرة ، لم يخرج منهم عن عقيدة الأشعريّ إلّا مَن لحق بأهل التّجسيم ، وهم في هذه الفِرقة من الحنابلة أكثر من غيرهم.

وقد تأمّلتُ "عقيدةَ أبي جعفر الطَّحاوِيّ"، فوجدت الأمر على ما قال الشّيخُ الإمامُ، و"عقيدة الطَّحاوِيّ" زعم أنهّا الذي عليه أبو حنيفة الوابو يوسف الومحمّد "، ولقد جَوّد فيها، ثمّ تفحَّصتُ كتبَ الحنفيّة فوجدت جميعَ المسائل التي بيننا وبين الحنفيّة خلافٌ فيها

<sup>.</sup> يعني: الأشعريّ.

<sup>...</sup> هو تقيّ الدّين أبو الحسن عليّ بن عبد الكافي الشّبكيّ (ت ٧٥٦هـ/١٣٥٥م)، والد مؤلّف الطّبقات، والّذي يسمّيه ابنه أيضاً: "إمام الأثّة وحَبْر الأُمّة". انظر مقدّمة تحقيق طبقات الشّافعيّة الكُبْرى، ج ١، ص ٤، ١٣.

أبو جعفر أحمد بن محمّد بن سليمان بن عبد الملك الأزديّ الطّحاويّ الحَجْريّ (٢٣٩-٣٢١هـ/٩٥٣م). سيسكين، ج١، ص ٤٣٩-٤٤٢. وكتابه هذا "العقيدة" أو "العقائد" أو "بيان السّنة والجماعة". المصدر السّابق، ج١ ص، ٤٤١ وما يليها.

القول للسّبكيّ.

طبقات = طبقات الشّافعيّة الكبرى. رقم الصّفحة هنا يشير إلى بداية الصّفحة في طبقات الشّافعيّة الكبرى للسُّبكيّ.

<sup>ٰ</sup> النُّهٔمان بن ثابت بن زوطا (۸۰-۱۵۰هـ/۲۹۹-۲۲۷م). سیسکین، ج ۱، ص ۶۰۹-۶۱۹.

اً يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الكوفيّ (١١٣-١٨٢هـ/٧٣١-٢٩٨م). سيسكين، ج ١، ص ٤١٩-٤٢١.

لله يقصد أبا حمزة محمّد بن إبراهيم البغداديّ البرّاز، صاحبَ أبي حنيفة، الذي كان عالما بالقراءات، وخصوصا بقراءة أبي عمرو (ت ٢٨٩هـ/٢٠٩م). طبقات الصّوفيّة، ص ٢٩٨-٢٩٨.

## ذكر كلام أبي العبّاس قاضي العسكر الحنفيّ'

كان أبو العباس هذا رجلاً من أئمّة أصحاب الحَنَفِيّة، ومن المتقدّمين في علم الكلام، وكان يُعرف بقاضي العسكر .

وقد حكى الحافظ أبو القاسم في كتاب "التبيين الله من كلامه، فمنه قوله: وقد وجدت لأبي الحسن الأشعري كتباكثيرة في هذا الفنّ، يعني أصول الدّين، وهي قريب من مائتي كتاب. و"الموجز الكبير" يأتي على عامّة ما في كتبه. وقد صنّف الأشعري كتابا كبيراً لتصحيح مذهب المعتزلة، فإنّه كان يعتقد مذهبهم، ثمّ بيّن الله له ضلالتَهم، فبانَ عمّا اعْتقدَه من مذهبهم، وصنّف كتاباً ناقضاً لما صنّف للمعتزلة، وقد أخذ عامّة أصحاب الشّافعيّ بما استقرّ عليه مذهب أبي الحسن الأشعريّ، وصنّف أصحاب الشّافعيّ كتبا كثيرة على وَفْق ما ذهب إليه الأشعريّ، إلّا أنّ بعض أصحابنا من أهل السّنة والجماعة خطّأ أبا الحسن الأشعريّ في بعض المسائل، مثل قوله: "التّكوين والمكوّن واحد" ونحوها على ما نبيّن في خلال المسائل، إن شاء الله، فمن وقف على المسائل التي أخطأ فيها أبو

إن النّص التالي هو اقتباس من كتاب طبقات الشّافعيّة الكبرى لتاج الدّين أبي نصر عبد الوهّاب بن عليّ بن عبد الكافي السّبكيّ (٧٢٧-٧٧١هـ/ ١٣٢٦-١٣٧٠م)، تحقيق محمود محمّد الطّناحيّ وعبد الفتّاح محمّد الحلو، الطّبعة الأولى، الجزء التّالث، من ص ٣٧٧ إلى ص ٣٨٩. أمّا الهوامش المتعلّقة بما ورد في المخطوطات المختلفة التي استخدما المحقّقان، فلتراجعُ في مكانها هناك، لأنّ معظم الهوامش الواردة هنا إنْ هي إلّا معلومات عن بعض الأسهاء التي وردت في النّص ولم يذكرها المحقّقان.

قاضي العسكر: بدأت هذه الوظيفة في الظّهور منذ القرن الثّاني الهجري/الثّامن الميلاديّ وانتهت نهائيّاً حين أُلغيث في ظلّ الجمهوريّة التّركية الحديثة. أنظر الموسوعة الإسلاميّة، الإصدار الجديد، النّسخة الإنجليزيّة (فيها بعد "الموسوعة الإسلاميّة" فقط)، ج ٤، ص ٣٧٥.

عليّ بن الحسن بن هبة الله بن عساكر (ت ٥٧١هـ/١١٧٦م). أنظر بروكلمان، النّسخة الألمانيّة (فيما بعد، بدون "النّسخة الألمانيّة")، ج ١، ص ٣٣١.

هو "تبيين كذب المفتري في ما نُسب إلى الإمام أبي عليّ الحسن الأشعريّ"، طُبع في دمشق سنة ١٣٤٧هـ. أبو الحسن عليّ بن إسهاعيل بن إسحاق الأشعريّ (٢٦٠هـ - ٣٢٤هـ/٨٧٤م - ٩٣٥م). سيسكين، ج ١، ص

# نونية السُّبكي

لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن علي بن علي بن عبد الكافي السبكي بن عبد الكافي السبكي التعبدي الكافي السبكي التعبدي الكافي السبكي التعبد الكافي السبكي التعبد الكافي السبكي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي التعبد الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكافي الكاف

إعداد

إدوارد بدين

## المحتويات

|      | نسم العربيّ                                                            | الن |
|------|------------------------------------------------------------------------|-----|
| ١    | نونيّة السُّبكيّ                                                       | _   |
| ١٩   | رسالة الاختلاف بين الأشاعرة والماتريديّة لابن كمال باشا                | _   |
| ۲٥   | رسالة في الفرق بين مذهب الأشاعرة والماتريديّة لنوعي أفندي              | _   |
| ٣١   | روضات الجنّات في أصول الاعتقادات لكافي حسن الآقحصاريّ                  | _   |
| ة١.  | مميّزة مذهب الماتريديّة عن المذاهب الغيريّة لمحمّد الإسبِريّ قاضي زادة | _   |
|      | تحقيق الانتصار في اتفاق الأشعريّ والماتريديّ على خلق الاختيار          | _   |
| ۸١   | للشّيخ عبد الغنيّ الحنفيّ ابن النّابلسيّ                               |     |
| ١٣٣  | الرّوضة البهيّة فيما بين الأشاعرة والماتريديّة لأبي عذبة               | _   |
| ۲۱۰  | سرد مصادر التّحقيق                                                     | _   |
| 777  | الفهارس                                                                | _   |
|      | 11 E 11                                                                | .11 |
|      | نسم الألمانيّ                                                          | ال  |
| 1-97 | م الكلام في العصر العثماني (رأب الصّدع بين الأشعريّة والماتريديّة)     | علم |

إلى منارة الأجيال العلّامة يوسف فان إسّ

إدوارد بدين