



Martini Tutheri Nothiger Unterricht

# **Slauben**

Suten Bercken

Seiner Fürtrefflichkeit wegen

Bur gemeinen Erbauung

besonders abgedruckt

Und mit einer Vorrede

Von der unzertrennlichen Verbindung

des Blaubens und der guten Werde berausgegeben

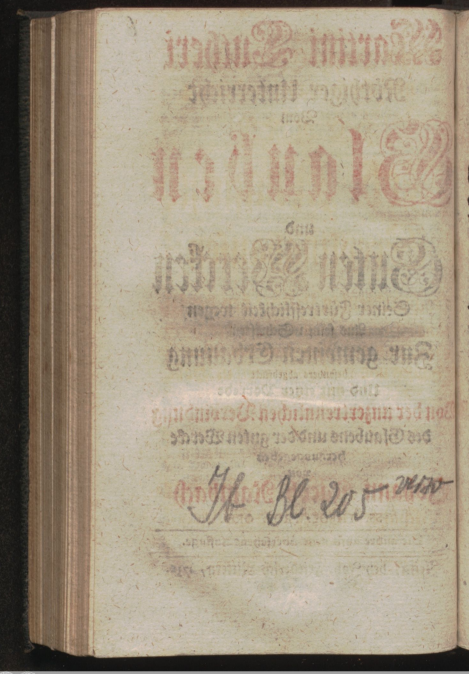
non

Johann Jacob Nambach

SS. THEOL. PROF. ORD.

Die andre aufs neue überfehene Auflage.

Jena, ben Joh. Friederich Rittern, 1730.





Dem Hoch-Ehrwürdigen und Hochgelahrten Herrn

5 ENNN

# Freylinghausen

Hochverdienten Pastori ben der Uls vichs-Gemeine, Scholarchæ des Gymnasii, und der Anstalten des Wansenhauses und Pædagogii regii in Halle Directori,

Seinem in Christo Hochgesschätzen Vater und Gönner,

Dieses Zeugniß Lutheri

Glauben und guten Wercken

dediciren und übergeben;
für alle bisher genoffene Liebe,
und theils aus Deffen grund.
lichen Schriften,
theils aus mundlichem Vortrage
geschöpfte Erbauung
öffentlichen Vanck abstatten;
Und mie für Dessen eigne Verson

Und wie für Dessen eigne Person ein gröffer Maaf des Glaubens und der Liebe,

also auch immer mehr Muth und Freudigkeit, gegen den todten und unfruchtbaren Glauben zu zeugen,

und den durch die Liebe thatigen Glauben

durchs Wort des Evangelii in vielen Herten anzuzünden, herflich anwünschen; endlich auch

ju fernerer Gewogenheit und Fürbitte sich ergebenst empfehlen

der

EDITOR.



# Vorrede.

gute und werde find unger. trennlich verknupfet, 5. 1. Diefes wird beffatiget 1) aus den Symbolischen Buchern unfrer Kirche, 5. 2. 2) aus den Schrif. ten Lutheri, 5. 3. melchen das Pabstthum falfchlich beschuldiget, daß er gute Werche verworfen, 5. 4. 3) aus andern Theologis unfrer Birche, als bem fe: ligen Chemnitio, Gerhardo, Hoepfnero, und Brochmando, 5. 5. Der Grund dies fer Verknüpfung wird aus der Natur des Glaubens, und seiner rechtfertigenden und heiligenden Krafft hers geleitet, 5. 6. 7. Daben aber gezeiget, wie Glaube und Bercke denoch unterschieden senn, 5. 8. 9. Zum Beschluß werden diese neu-abgedrucken Zeugnisse Luthert von eben dieser Wahrheit dem Leser recommendiret, 5. 10.

#### Geneigter Leser!



S sind sehr wichtige und merckwürdige Worte, welche in unsern fymbolischen Buchern, \* als aus dem Munde des seligen Lutheri, angeführet werden: Manet

\* Libr. fymb. p. 692. ed. Lips. Rechenbergii.

net, quod LVTHERVS recte dicit: bene conueniunt, & sunt connexa inseparabiliter, sides & opera. Das ift: Es bleibt babey, was Lutherus recht gesaget bat: Der Glaube und die guten Werche schicken fich fein zusammen, and find unzertvenn. lich mit einander verbunden. Es ist in Diesen Worten eben Diesenige Marbeit ent. halten, welche der Apostel Jacobus in seiner Epistel am 2, 14. also ausspricht: Was bilfte, lieben Bruder, fo jemand fatt, et habe den Glauben, und hat doch die Werde nicht: Und v. 18. aber es mochte iemand fagen : Du baft ben Glauben, und ich habe bie Wercke; zeite mir bei nen Glauben mit beinen Wercken, fo will ich auch meinen Glauben bir zeigen mit meinen Wercken, v. 26. Denn gleich. wie der Leib ohne Geist tod ift, also auch ber Glaube ohne Werche ift fod.

5. 2.

Diese unzertrennliche Berbindung des Glaubens und der guten Wercke wird auch and derswo in unsern symbolischen Büchern nachdeutschlich bezeuget. In der Apologie der Augspurgischen Confession heißtes: \* So ist es nun gewiß



Exemplar, fol, 44. a. In chenb. p. 86.

gewiß, daß die Unfern auch von guten Wercken recht lehren, und wir seizen noch bazu, daß es unmöglich fey, daß rechter Glaube, ber das Bern troftet und Derge. bung der Gunden empfahet, ohne die Liebe GOttes sey. \* Derhalben kan ber Glaube, welcher allein in den Zergen und Gewiffenist, denen ihre Sunden hernlich levd feyn, nicht zugleich neben einer Tob. Sunde feyn, wie die Widersacher leb. ren. So tan er auch nicht in benjenigen feyn, die nach des Satans und des fleis sches Willen leben. Und anderswo: \*\* Welche also durch den Glauben sind ge. recht worden, die bringen gewißlich gut te Wercke und gute gruchte. Ferner + Wiewol aus dem Glauben die Liebe gewiß folget. Denn biejenigen fo glauben, empfaben ben beiligen Geift, brum faben fie an, dem Geferze hold zu wer den, und bemselbien zu gehorchen. Desgleichen in der epitome articulorom: # Wir glauben, lehren und betennen, baß, ob wohl vorgehende Reue und nachfol. gende gute Wercke nicht in den Artickel 0 4

ğ

Lat. quod impossibile fit dilectionem Dei DIVEL-LERE a side.

<sup>\*\*</sup> Germ. fol. 60. b.

<sup>+</sup> Germ. fol. 77. b. Lat.

p. 177. 17 Germ. fol. 135, b. Lat. p. 586. n. VIII.

ber Rechtfertigung vor GOtt gehoren; jedoch soll nicht ein solcher Glaube getichtet werden, ber bev und neben einem bosen Vorsatz zu sundigen, und wider das Gewiffen zu bandeln, feyn und bleiben tonte; sondern nachdem ber Mensch durch ben Glauben gerechtfer. tiget worden, alsdenn ift ein wahr. haftiger, lebendiger Glaube durch Die Liebe thatig; Galat. 5, 6.1 2116 baß Die guten Wercke bem gerechtfertie genden Glauben allezeit folgen, und bey demselben, da er rechtschaffen und lebendig, gewislich erfunden werben; wie er denn nimmer allein ift, sondern allezeit Lieb und Zofnung bey sich hat. Ferner in der formula concordiæ: " Es ift auch die Liebe eine grucht, fo bem mahren Glauben gewistlich noth. wendig folget. Denn wer nicht liebet, bas ift eine gewiffe Anzeigung , baf er nicht gerechtfertiget, sondern noch im Tode fey, oder die Gerechtigkeit bes Glaubens wiederum verlobren habe. Andrer Stellen zu geschweigen.

S. 3.

In den Schriften Lutheri sind gleichfals herrliche Zeugnisse von dieser Warheit zu finden,

<sup>\*</sup> Germ. fol. 277, b. Lat. p. 688.

ben, davon einige hieher zu fegen nicht unterlaffen fan. Der wahre lebendige Glanbe, fpricht er, \* tan nicht mußig feyn, er muß grucht der Liebe üben mit Gutes thun, und Boses meiben. Der beilige Geift ift babey, ber une nicht fevern laßt, sondern willig und geneigt macht zu allen Guten, und ernft und fleißig wider alles Boje. Desgleichen: \*\* Wo man wahrhaftig glaubet, so wird auch die Liebe da feyn, und werdet fühlen, euer Zerr sey also gesinnet: So viel hat Chriftus, mein lieber & Err, fur mich gethan, den Vater mir verfohnet, fein Blut für mich vergoffen, mit meinem Cobe getampfet, und ihn überwunden, und als les, was er hat, mir geschencket. Solt ich ihn bann nicht wiederum lieben, bancfen und loben, bienen und ehren, mit Leib und Gut? wolt ich boch ehe wunichen, daß ich tein Mensch gebohren ware. Und abermal: + Ein glaubiger Mensch, was er lebt und thut, es sey groß oder gering, und heisse, wie es wolle, fo find es eitel gruchte, und tan ohne grucht nicht feyn. Ferner: th Es ift nicht mog. a s lich

<sup>\*</sup> Tom. 5. Ienens. pag. † Tom. 7. Ien. p. 138. a. † In der Kirchen . Pos. \*\* Tom. 7. Ien. p. 103. a. ftill, Dom. 1. Adv.

lich, daß ber nicht lieben solte und Gutes thun, ber Chriffum glaubt für feinen gerechten Zeyland. Thut er aber nicht Butes, ober liebet nicht, fo ifts gewiß, daß der Glaube nicht da ift. Und an-Dersmo: \* Wir seben an dem Erempel des reichen Mannes, daß es unmöglich ift, lieben, mo der Glaube nicht ift, und unmöglich glauben, ba nicht Liebe ift. Denn es will und muß beydes bey einan. ber feyn, daß ein Glaubitter jedermann liebet, und jedermann bienet. Doch weiter. \*\* Petrus will nicht ben Glauben ohne die guten Wercke, noch wiederum Werche ohne Glauben; sondern ben Glauben zuvor, und gute Wercke auf und aus bem Glauben baben. Doch bet pornehmfte und deutlichfte Ort muß nicht pergeffen werden, wenn er nemlich in ber un. Schäpharen Borrede über Die Spiffel an Die Momer alfo schreibet: D es ift ein lebenbig, geschäfftig, thatig, machtig Ding um den Glauben, daß es unmuglich ift, daß er nicht ohn Unterlaß folte Gutes wirden. Er fraget auch nicht, ob gute Werche ju thun find, fondern ehe man fraget, bat er fie gethan, und ift immer

<sup>\*</sup> In der Kirchen Do. \*\* Tom. 2. Ienenf. pag. ffill, Dom. 1, Trin. p. 731. 372. ed. Speneri.

im Thun. ... Also daß es unmöglich ist Wercke vom Glauben zu scheiden; ja so unmöglich, als brennen und leuchten vom gener mag geschieden werden.

5. 4.

Menn man diese herrlichen Aussprüche Lutheri bedencket, so kan man sich nicht anug wundern über die groffe Unbescheidenheit einiger Papisten, welche nicht aufhören ben feligen Mann zu beschuldigen, daß er die guten Wercfe verboten und verworfen, und durch seine Lehre vom Glauben Thur und Thor zu allerlen Gunden und Laftern aufgethan habe. Darüber Lutherus felbst bereits bittre Rlagen geführet, als: \* Weil wir fagen daß wir allein durch ben Glauben an Christo hangend, gen Zimmel kommen, fo schreven sie, man verbiete gute Werefe, fo wir boch gar nicht wiber aute Wercke lehren. Anderswo \*\* führet er sei. ne Lafterer alfo redend ein: Du verbeutft gute Wercke, und verwirfft GOttes Gefer. O bu Reger, bu lofeft bas gullen, und wilft freye bofe Leute machen. Da. gegen er aber feinen Miderfachern mit Freu-Digkeit vorhalten konte, daß sie es selbst wohl anders wusten, daß er mehr auf unte

\* Tom.7. Ien. p. 58. b.

18

g,

<sup>\*\*</sup> Arthen-Poftill, Dom.i. Adv. p. 18. ed. Speneri.

mite Wercfe treibe, benn bas ganne Pabstthum je gethan habe, welches auch nie tein gut Wercf verftanden. \* Es rührt aber Diefe Lafterung baher, baf bie Begner nicht mercken, noch mercken wollen, was für Berche Lutherus verwerfe. Er verwirft nem. lich I. Diejenigen Werte, Die auffer und wie der GOttes Wort von Menschen erweb. let und erbacht feyn, als die Müncheren und die ungehligen Ordens . Regeln, Opfer. Meffe, Beiligen . Dienft, Wahlfahrten, und bergleichen felbft ermahlten Gottesbienft. II. Die aus bem Unglauben berrühren, \*\* und nicht geschehen aus der Bersicherung, Daß fie um Chriffi willen Gott wohlgefallen; von welchen Wercfen, Daben fein gut Bewiffen ju Gott ift, Lutherus faget, daß ihnen Der Ropf ab fen, und alle ihr Leben und Gute nichts tauge, nach Pauli Ausspruch Rom. 14, 23. Was nicht aus bem Glauben gehet, das ift Gunde. III. Darauf man fein Dertrauen bes Zergens feret, und dadurch vor @Dit gerecht und felig zu werden gedencfet, welche Chre doch allein dem Erlofungs . Merch JE. fu Chrifti jugufchreiben ift. Daber bezeugt er offters, \*\*\* daß er nicht die Werde, die Gott gebo

<sup>\*</sup> Tom. 5. Ien. p. 298. a. \*\*\* Als tom. 1. Ien. p. 69 \*\* Siehe in diesem Tras tom. 2. pag. 424. tom. 1. ctor p. 37. 5. 36. und p. 51. 5.2. VVitteb. p. 273. &c.

neboten hat, sondern bas Vertrauen auf Die Wercke verwerfe, da man Gottes Suld badurch erlangen, und einen Sahrmarcft bamit treiben wolle, da doch Gott seine Suld umfonft versprochen. \* Er erklart fich baru. ber deutlich mit folgenden Morten. \*\* Der Luther schilt die Papisten, sie lehren ben Christlichen Glauben nicht, auch teine quie Werche. So fevern fie auch nicht, ichelten wiederum ben Luther viel beffriger, er lebre ben Chriftlichen Glaus ben nicht recht, und verbiete gute Wer. ce. Woran ftoft sichs bann, baf fie nicht eine find, fo fie einerley betennen! Das will ich dir sagen: Der Luther will Die gute Werche haben; aber fie follen nicht Die herrlichen gottlichen Idiomata (Gigenschaften) tragen, baß fie unuc thun fur die Gunde, GOttes Born pertohnen, und bie Gunder gerecht machen. Denn folde Idiomata geboven einem anbern gu, ber beißt GOttes Lamm, bas der Welt Gunde trant. Ja freylich bem Blut und Sterben Chriffi foll man folche Idiomata laffen, gute Wevere follen andre Idiomata haben. Solches wollen bie Papisten nicht, sondern geben ben guten Wercken, baß fie fur Die Gunde

<sup>\*</sup> tom. 1. len. p. 228. b. \*\* tom. 7. len. p. 253.

anua thun, und die Leute fromm machen. \* Darum Schreien fie, ber Luther perbiete quite Werche. Doch es haben bereits andre \*\* Die Unschuld Lutheri in Diesem Stuck mit mehrern gerettet.

Chen bergleichen Zeugniffe von der unger. trennlichen Berbindung des Glaubens und der guten Werche trift man auch ben andern Theologis unfrer Kirche an welche hierinnen in Die Ruftaufen Lutheri getreten. Der felige MARTINUS CHEMNITIUS Schreibt: † Wir wissen, daß der Glaube niemals allein sey, sondern daß er die Liebe und viele andre Gaben mit sich bringe, und also niemals allein sey. Der selige TOAN. GERHARDVS feget: It Der mabre Glaube

\* Was das Pabstehum SCHMIDII ben diefer kehre vor ein la- Frommigfeit. rerelle habe, bat ber felige + In locis theologicis p. Evangelisch . Luthert ciplicia dona, neque von-Catholischen Religion, p. 61. gezeiget.

\*\* Siehe D. Joh Mil. Bers Lutherum defenfum, c. 26. Eiusd. Defenfionem defenfi, c. 26. it. D. SEBAST.

Lutherische

Jierr D. Gerenschmidt 308, Soimus quod fides numin feinen Reflexionen über quam eft fola, fed affert fe-Den Mbrritt von Der cum charitatem & aliamul-

> It In loco de iustific. p. 707. Vera fides & charitas. infificatio & fanctificatios perpetuo quidem nexu fune coniuncta; interim tamen vnicuique tribuendum, quod fuum elt.

und die Liebe, die Rechtfertigung und Zeiligung, find burch ein beständiges Band mit einander verknüpfet. Und andersmo: \* Der mabre Glaube ift eine que versichtliche Ergreifung Christi, welche burch die Liebe thatig ift; von welchem bie auten Werche eben fo wenig getrennet werden konnen, als das Licht von ber Sonnen, Die geuchtigkeit von bem Waffer. Der selige HENRICUS HOEPF-NERVS Schreibet: \*\* Der feligmachende Glaube ift nicht ohne gute Wercfe, fonbern hat die guten Werche allezeit bey fich, und ist durch die Liebe thatig. Der felige CASP. ERASMVS BROCHMAN-Dvs fpricht: † Wer kan baran zweifeln, daß der wahre und lebendige Glaube durch ein so festes Band dergestalt mit ber Liebe vertnupfet fey, daß fie nicht getrennet werben konnen ! Und anderswo: # Wir wiffen, baf es eben fo

p. 865. A qua tam non possiunt separari bena opera, quam a sole lux, ab aqua humiditas.

\*\* De iustificatione, p.15.
Saluifica fides non existir
absque bonis operibus, sed
præsentia habet bona opera, & per charitatem est
operosa.

† In systemate de instis.
p. 167. Cui ergo dubium esse
potest, quin vera & viua sides nexu adeo adamantino
cum caritate cohaereat, ve
feparari non possint?

1† p. 189. Nouimus fieri non posse, vt sides vera viuaque magis separari possita a Dei proximique dilectiounmüglich sey, daß der wahre und lebendige Glaube von der Liebe GOttes und des Nächsten und von der Besleißigung guter Wercke getrennet werde, als die Schwere von dem Lisen, und die Wärme von dem Leuer abgesondert werden kan. Anderer Stellen nicht zu gedencken.

5. 6.

Der Grund aber diefer genauen und ungertrennlichen Berbindung ist dieser. Der Glaube ist das Principium des gottlichen Lebens in der Geele, \* welches der Geiff Sottes, Der Die Codten lebendig machet, Darinnen anrichtet, und welches den gangen Menfchen bergeftalt durchdringet, daß fein Berftand fahig gemacht wird, gottliche Dinge ju erfennen, und fein Wille tuchtig gemacht wird, fich von der Finsterniß zu Ott, bem ewigen Lichte, bin gu wenden, feine in Chrifto verheiffene Gnade Demuthig zu begehren und anzunehmen, und fich ihm, mit ben liebreichsten Bewegungen, ju volli. gem Gehorfam ju übergeben und aufzuopfern. Wie demnach das natürliche Leben die Sand nicht nur beweget, fich auszustrecken, und eine ange.

me ac a bonorum operum fludio, quam a ferro grauitas & ab igne calor feparari potest.

<sup>\*</sup> Lib. symb. p. 109. Haec fides, quum fic NOVA VI-TA, necessario parit nouos motus & opera.

angebotene Gabe zu ergreifen, sondern ihr auch das Bermogen mittheilet, etwas nusliches zu verrichten, zu wirchen, und zu arbeiten: also wird auch durch dieses geistliche Leben Die Geele nicht nur geschickt gemacht, Die in den Berheiffungen bes Evangelii ange. botene Seuls . Guter, und insonderheit Chris fum mit feiner volltommenen Gerechtigfeit, ju ergreifen, fondern auch fleißig ju fenn in auten Bercfen. Daber pflegt bem Glauben eine gedoppelte Rrafft zugeschrieben zu werden, eine rechtfertigende und eine beiligende Rrafft. Die rechtfertigende Krafft beitehet darinnen, daß wir durch den Glauben Gottes Gnade und Vergebung ber Gunde erlangen; ba ber Glaube gleich ift ber Sand eines Bettlers, welche fich nach einem bargereichten Allmosen ausstrecket, und baffel. be hinnimmt: welches aber schon ein Leben voraus seket, sintemal eine todte Sand sich nicht ausstrecken, noch etwas ergreifen fan. Dieses Leben beweiset ber Glaube querft im Hungern und Verlangen nach Christo, in einer demuthigen Begierbe fich mit ihm tu vereinigen, in einem ernftlichem Rampf und Gieg \* über die Schrecken Des Co.

<sup>\*</sup> Lib. fymb. pag. 74-In remissione peccatorum oportet in cordibus vinci terrores peccati & mortis

zternz. - - Quomodo? fide; quum erigimus nos fiducia promissz misericordiz proptes Christum.

Des, und endlich in einer zuversichtlichen Ergreifung des blutigen Berdienstes Jefu Chri. fi. Die beiligende Rrafft des Glaubens auf. fert fich theils Darinnen , daß er das Sert von allem bofen Borfas, Seuchelen, beimlichen Bucken, und aller Berrichaft ber Gunde rei niget und befreyet, Apoft. Gefch. 15, 9. theils Darinnen, daß er geschäfftig ift in der Liebe gegen Gott und ben Rachften. Da er benn eine Quelle unzehliger guter Bewegungen, Bedanden, Begierden, Worte und Werde ift, Die niemals vertrocknet, und ein Baum, Der feine Früchte ju feiner Zeit bringet. Diefe Kraft empfänget er von eben dem Chrifto, ben er ju feiner Mechtfertigung ergriffen bat; welcher, wenn er ins Berg fommt und daffel. be bewohnet (Ephef. 3, 17.) nicht mußig barin. nen ift, fondern feinen beiligen Beift mitbrin, get, der Luft und Bermogen wirdet, Gott und den Rachsten zu lieben, Gutes zu thun, und Bofes zu leiden.

5. 7.

Diese andre Krasst des Glaubens ist von der ersten unzertrennlich, ob wol die erste der Grund ist der letztern. So wenig (spricht Lutherus\*) das Feuer ohne Zize und Kauch ist, so wenig ist der Glaube ohne Liebe. Denn wenn ich durch den Glauben erkenne, wie lieb mich GOtt hat, daß

<sup>.</sup> In ber Seft-Poftill am Lage Nicolai, pag. 1128.

daß er mir zu gut, und zu meinem Zeyl, seinen einigen Sohn hat von Zimmel herunter gefandt, ihn laffen Menfch werden, und um meiner Gunde willen fterben, auf daß mir, der ich hatte muf jen ewig verdammt feyn, geholfen murde, und mir alles mit biefem feinem Sohn geschencket habe, fo baf ich mich deffelben, und alles was fein ift, ruhmen barf, und darauf trogen und pochen, wider Sunde, Tod, Teufel, Zölle und alles Unglück: so ists nicht möglich, ich muß ihn wieder lieb haben, und ihm bold feyn, feine Gebote halten, und al. les, was er nur haben will, mit Luft und Liebe thun. Da muß ber Mensch ein freundlich fuffes bern gegen GOtt gewinnen, welches Bern bey fich allein nicht tan bleiben, es muß heraus flief. sen, und sich frey auch wiederum in al. ler Danckbarkeit und Liebe erzeigen.

Inzwischen ob gleich Glaube und güte Wercke dergestalt mit einander verbunden sind, daß sie ohnmöglich von einander getrennet und abgesondert werden können: So ist doch zwischen benden ein grosser Unterscheid, sonderlich in Absicht auf den Artickel von der Rechtsertigung, in welcher allein \* der Glaube

<sup>\*</sup> SOLA, sed non SO- 692. Sola fides est, quae ad-LITARIA, Libr. fymb. p. prehendit benedictionem

#### Borrede.

be por Gott in Consideration und Betrach. tung fommt, und das blutige Berdienst Chris ffi jur Bergebung ber Gunben ergreiffet. Sch will diesen Unterscheid abermal lieber mit Des feligen Lutheri, als mit meinen eigenen Morten, beschreiben. 7ch babe, fpricht er, \* gelehret, baß allein der Glaube hanbelt vor GOLT, bie Wercke aber Beichen find meines Glaubens; die muß man herunter laffen bey bem Machften, ibm damit zu bienen, und nicht über fich führen vor GOtt. Man muß Glauben und Werck fo weit von einander schei. ben, als Simmel und Erden. Mur nichts vor GOtt mit Wercfen geban. belt, sondern Christo die Ehre allein melaffen, baß er uns burch fein Blut ertanfet, und ja mehr benn zuviel für aller Menschen Gunde gethan babe, und solches glauben, barauf ganglich fich verlaffen und barauf ferben, der Glaube sey gnug por GOtt, und macht uns Kinder GOttes, Erben gu feinem Beich, Mit Erben Chrifti, und theil. haftig aller feiner Buter. Undersmo: \*\* drucket er die Sache also que: Ins Gewis

sine operibus; & tamen sumquam est sola, Cons. ven. D. PAVLI ANTO-NII dist. de harmonia sidei, quae & quetenus iustificat;

& ven. D. IOACH. LAN-GII Mittel. Straffe, Part. III. p. 163. fegq.

Tom. 3 Ien. p. 411. a.

sen soll man tein Gesetz treiben, ben Zanden foll man tein Evangelium prebicen. Dem Gewiffen foll man alfo predicen, daß man allein burch den Glauben an Chriftum muffe fromm und felig werden, und was man für Wercke thue, baß man sie ja nicht thue, bem Gewiffen zu helfen; sondern aufferlich bem alten Moam foll man auflegen alles, was das Gesetz erfordert, also daß das Gefen auffen, bas Evangelium aber inwendig bleibe, fo ift es recht, und bleibet die Stimme Jacobs Stimme, aber die Zande Elaus Zande.

5. 9.

Die Sache ifts werth, baf noch einige Zeugniffe Lutheri biervon angeführet werden: Laffe mie, fchreibt er, \* Gefen und bein rein Zern und gut Gewissen gegen ben Leuten hienieden anf Erden. 2ber ba der Gnaden-Stuhl ftehet, zur Rechten des Vaters, und Mittler ift zwischen bir und GOtt, ba foll teines Menschen. Werek noch Verdienst hinkommen, noch etwas gelten. Denn was hab ich, ober ich gend ein Menich bagu gethan, baffer gut Rechten bes Vaters finet. Er ift ohne alle meine Wercke und Gebancken, bagu ohn alles authun bes Gesenges, babin go ferset.

<sup>\*</sup> Tom. 6. Ien. p. 41. b.

ferget. Darum muß er ja rein abgesonbert feyn von allen meinem Wefen, Leben und Thun, und burve beschloffen, baf er et was andere ift, benn unfer Leben, que reinem Zergen und guten Gewiffen por den Leuten geführet, fo wohl als wir im mer konnen. Und abermal: \* Das ift Die Kunft, baf man lerne weit icheiben und von einander werfen unfre Weisheit. Vernunft, Werche und Vermogen, und Diesen Artickel von Christus Wercken und 21mt. Und fo fcblieffen, es beift nicht: Ich alaube an meine Werche, ob fie aleich aut und tofflich find, und gerne will thun und leiden alles, was GOtt haben will. Aber laß sie bie unten bleiben bey menschlicher Weisheit und Leben, baß fie nicht in meinen Glauben und Zuver ficht bes Zernens kommen. Denn ba bab ich einen bobern Schanim Zimmel, nem Itch 7/2 fum Christum, ba hange ich an, und halte mich an seine Werche, Gerechtige keit, Zeiligkeit und Weisheit, und will Burn nichts wissen von meinen, noch eini ges Menschen Wercfen, wenn es alau bens gilt; sondern ich glaub allein an TE fin Chriftum: Denn weder ich noch tein Mensch fur mich gelitten und gestorben ift. Da kommt ein ander Geficht, und thut

<sup>\*</sup> Tom. 6. Jen. p. 69.

thut andre Augen auf, daß man gewahr wird, wie es alles verlohren ist, mit alle unserm Thun, und allein den Mann müssen haben, darauf wir trauen, vor GOtt zu bestehen, Gnad und Vergebung der Sünden zu haben.

6. 10.

Und eben biefe Warheit wirft bu, gelieb. ter Lefer, auf Diefen folgenden Bogen mit mehrern bestätiget finden. Es halten Diefelbe in fich I. eine Predigt des feligen Luthe. ri, die er am 2. Weyhnacht Levertage über Die herrlichen Worte Pauli Tit. 3, 4.8. ge-Es ist folche aus seiner Rir. halten hat. chen Postill, welche er felbst sein liebstes Buch ju nennen pflegte, genommen, aus welcher bereits ehmals die Predigt über die Spistel am 1. Weyhnacht . Fenertage besonders abgedruckt worden, und ihre Liebhaber gefunden. \* Dieser ift II. bepgefüget ein Extract aus ben erften Blattern feines herrlichen und recht guldenen Tractats, den er An. 1520. von guten Wercken geschrieben, mit welchem er die gange Lafferung feiner Widerfacher, baf er ein Feind von guten Werden gewesen, ju Boden geleget hat. 3ch wurde fein Bedenden getragen baben, folchen gang abdrucken

Die dritte Auflage das trachtung der heylfte, von ift 1728. heraus tom- men Gnade, men unter dem Litel: Be-

ju laffen, wenn nicht ber Serr D. Joachim Lange, mein hochzuehrender Serr Schwie. ger . Vater, folches in bem vorigen lubilæ0 bereits gethan hatte, in dem wohl-perdien. ten Bbren . Gebächtniß bes theuren Mannes Gottes D. Martini Lutheri, ber Evangelischen Reformation. GDtt aco be dann, daß auch durch Diefen wiederhohl. ten Abbruck einigen gur Befferung gebienet merbe, und bag burch biefe bier mitgetheilte Drobe, viele begierig werden mogen, den gan. ben vortreflichen Tractat julefen, aber auch Der darinnen bezeugten Warheit von Sergen gehorsam ju werden, und bem Geiffe GDt. tes Raum gu laffen , daß er in der Ordnung einer mahren Reue den Glauben in ihnen an. gunden, und alfo einen guten Baum pflangen moge, auf welchem ungehlige gute Früchte wachsen konnen. Go wird auch hierdurch Die Schmach von unfrer Evangelischen Rirche, als ob aute Wercke barinnen verachtet wur. Den, abgewischet, die Widersacher beschämet, und ber Dame Gottes verherrlichet werden. Der Serr erfulle Diefe Sofnung um Chrifti willen! Geschrieben auf der Universität Zalle,

den 10. April 1725. und wiederhohlet den 2. Jun. 1730.

Will State Total

Mars



The state of the s

Martini Lutheri

# Herrliche Predigt

über Lit. 3, 4.00 8.

Al aber erschien die Freundlichkeit und Leutseligkeit GOttes unsers Henlandes, nicht um der Wercke willen der Gerechtigkeit, die wir gethan hatten, sondern nach seiner Barmherspigkeit machte er uns selig durch das Badder Wiedergeburt und Erneurung des heiligen Geistes, welchen er ausgegossen hat über uns reichlich, durch Jesum Christum unsern Henland, auf daß wir durch desselben Gnade gerecht und Erzben sen des ewigen Lebens, nach der Hospnung: Das ist gewißlich wahr.

#### Summa dieser Epistel.

Jese Spistel lehret und treibet eben, das wir am Ende des Evangelii gesaget haben, von dem Wohlgefallen oder guten Willen, desselbigen gleichen auch die Liebe zu dem Nachsten, und ist die Summa: Warum solten wir das nicht thun, so uns zuvor

zupor GOtt hat also gethan, vor dem wir weniger wurdig waren folcher Guter, denn kein Mensch vor uns ist? Wie nun GOtt sich freundlich und leutselig zu uns gestalt hat, seine Barmherzigkeit uns zu geben, also lasset uns den andern auch thun, ob sie gleich nicht würdig sind, sind wir doch ihnen gleich auch unwürdig gewesen.

Verbindung bieser Worte mit dem vorbergehenden.

Daß aber die Epistel besto beffer verstanden werde, muffen wir den Gingang und Urfach folder Rede miffen. Rurg zuvor fpricht er al. fo gu Sito, feinem Junger : Dermabne fie, baß fie ben Zerrschaften und Gewaltigen unterthan feyn, ibren Ordnungen gebor. fam, und benfelben zu allen guten Werden bereit feyn, daß fie niemand laffern, nicht fereitig feyn, fondern ihnen laffen al. les gefallen und alle Sanftmuthigfeit et zeigen gegen alle Menschen. Denn wir find auch weyland gewesen unverständi de, ungehorfame, irrige, Diener unfer eige. nen mancherley Begierden und Wolluften, haben in Bosheit und Meid gewandelt, feindselige, unter einander gehaffet. Mun aber ift ericbienen Die greundlichteit, u. f. m. . . Sier fieheft bu, daß St. Paulus uns halt gegen GOtt und die Menschen, will, daß wir der Obrigfeit gehorfam, den andern freundlich fenn follen, unangesehen, ob fie bof, blind,

blind, irrige Leute sind; sondern sollen das ihnen zu gut halten, und uns ihnen gefällig machen, und einen guten Willen darinnen haben, anges sehen, daß uns Sott so gethan hat, da wir auch waren, wie sie ist sind.

#### S. 3. Was da heiste Freundlichkeit.

Das Mortlein, erscheinen, ift gnugfam broben in der vorigen Spiftel ausgeleget, daß es bedeute die Offenbahrung des Evangelii, da. Durch Chriftus erschienen ift in aller Melt. Wiewol man die Spissel auf die Geburt Chrifti zeucht, da liegt nicht viel an. Er braucht bier nicht bas Wortlein, Gnab, wie broben, fondern zwen liebliche andere Worte, greund. lichkeit und Leutseligkeit schreibet er bem gnadigen GOtt zu. Das erfte beiffet auf Griechisch xensorns, und ift das freundliche, liebliche mandeln eines gutigen Lebens, daß jebermann gern mit demfelben Menschen umge. bet, und feine Befellschafft fast fuffe, jedermann ju Gunft und Liebe reiget, ber Die Leute wol leiden fan, niemand verachtet, niemand mit fauren, harten, feltfamen Gebarden ober Weise verjaget, mag jedermann zuversichtlich um ihn fenn, zu ihm geben, und mit ihm handeln, gleichwie Die Evangelia Chriffum abmablen unter ben Leuten, Der jedermann freundlich ift, niemand verachtet, niemand verfaget, und gang schlachtig, murb und genietig\* ift. 21110 hat

Der fich von andern genieffen und gebrauchen laffet.

Das da heisse Leutseligkeit oder Menschen . Liebe.

men, oder mit Scham leer heim geben laffen.

Das andere heißt Pidarspomia, Menschen-Liebe, gleich wie Geiß mochte Geld-Liebe be heisen. Und David 2. Sam. 1. Frauen-Begierde nennet Frauen-Liebe. Also nennen die natürlichen Meister etliche Thiere Menschen-Lieber, oder leutselig, als da sind die Hunde, Pferde, Delphin. Denn dieselbigen Thiere haben natürliche Lust und Liebe zu den Menschen, thun sich auch zu ihnen, und dienen ihnen gern, als hatten sie Vernunft und Verstand gegen den Menschen. Sinen solchen Namen und Liebe eignet hier der Apostel unserm Gott

gu, und hats zuvor auch gethan Mofes; 5. 3. Mof. 33,3. Da er von GOtt faget: In feiner Band ift ein feuriges Gefen, er bat Die Leute febr lieb; daß Die Mennung fen: GOtt bat fich im Evangelio nicht allein freund. lich erzeiget, ber jedermann um fich leiden und annehmen wolle, fondern wiederum halt er fich auch zu ihnen, fuchet ben ihnen zu fenn, beut ihnen feine Gnabe und Freundschaft an. Das find ja zwen fuffe troffliche Worte von unferm Gott, daß er feine Gnade anbeut und uns nachläuft, dazu aufs lieblichste aufnimmt alle, Die fich ju ihm machen und fein begehren. Mas foll er mehr thun? Dun fiebe, marum bas Evangelium beiffe eine troffliche, liebliche Dre-Digt von Gott in Christo. Was mochte lieb. lichers gefagt werden, benn folche Worte einem fündigen elenden Gewiffen? D daß uns der Teufel durch des Pabsts Gefet folch lauter & Ottes Wort alfo gar jammerlich verduncfelt hat!

6. 5.

Man muß diese Worte nicht einschränden.

Man muß aber die zwey Worte frey und gemein lassen, und nicht einen Unterscheid der Person unter den Menschen machen, daß solsche Göttliche Freundlichkeit und Leutseligkeit nicht aus unserm Berdienst, oder Ansehung, sondern allein aus seiner Barmherzigkeit herstomme, und treffe alles das, das ein Mensch heißt, es sey wie gering es wolle. Denn

GOtt liebet nicht die Person, sondern die Matur, und beißt nicht Person felit, fonbern leutselia, auf daß ihm feine Chre gans bleibe, und niemand fich feiner Murdiafeit rub. me, niemand fich feiner Unwurdigkeit entfete; fondern einer wie der andre fich troffe auf Die unverdiente Gnade, die er fo freundlich und Teutfelig anbeut und giebt. Denn folte irgend ein Anfeben, ober Perfon murdig gewesen fenn, maren es billia, Die da Werche der Gerechtiakeit gethan hatten. Dun verwirft Diefelbe Daulus am meisten und spricht: Micht nach ben Werden ber Gerechtigteit, Die wir gethan haben, zc. Bie viel weniger mird folche er. schienen fenn, um beiner Weisheit, Gewalt Albel, Reichthum und beines gelben Saares wil Ien. Es ist groffe Gnade, es ist aber auch bloffe Gnade, Die allen Ruhm und Chre Dampfet, und nur Gottes Ehre aufrichtet, Der fie ben Unwurdigen umfonft gegeben hat.

5. 6.

#### Sie führen uns auf Glaub und Liebe.

So lehret nun diese Spissel abermal die zwen Stück, gläuben und lieben, oder Wohle that von Bott empfangen, und Wohlthat dem Nächsten erzeigen; wie denn die gange Schrift die zwen antreibet, und eines ohne das andere nicht sepn mag. Denn wer da nicht festiglich gläubet solcher Gnaden Sottes, der erzeiget es gewißlich auch gegen seinen Nächsten, und ist faul, hinläßig, demselben wol zu thun. Je fester

fester aber jemand glaubet, je fleißiger und wil» liger er ift feinem Rachsten zu helfen. Also treis bet der Glaube Die Liebe, und Die Liebe mehret ben Glauben. Daber feben wir, wie gar nich. tes wir im Glauben geben, Die wir mit anderm wirden, Denn mit Wohlthun bem Nachsten, vermeffen fromm und felig zu werden. Erfin. Den taglich fo viel neuer Merche und Lehre, baß wir julest nichts mehr wiffen vom rechten guten Leben; fo doch alle Christliche Lehre, Merche und Leben, furt, flarlich, überflußig begrif. fen ift in den zwen Stucken ; glauben und lieben, durch welche der Mensch zwischen Gott und feinem Rachften gefeget wird, als ein Mittel, das da von oben empfahet, und unten wieder ausgiebet, und gleich einem Befaß, oder Robre wird, durch welches ber Born gottlicher Guter ohn Unterlaß flieffen foll in andre Leute.

5. 7.

### Glaube und Liebe machen GOtt formi.

Siehe, das sind denn rechte GOtt-formise Menschen, welche von GOtt empfahen als les, was er hat in Christo, und wiederum sich auch, als waren sie der andern Götter, mit Wohlthaten beweisen. Da gehet denn der Spruch Psalm 82, 6. Ich habe gestagt, ibr seyd Götter und Kinder des Alsterhöchsten allesamt. GOttes Kinder sind wir durch den Glauben, der uns zu Ersben machet aller Göttlichen Güter. Aber

Götter\* find wir durch die Liebe, die uns gegen unserm Nachsten wohlthatig machet. Denn göttliche Natur ift nicht anders, denn eitel Wohlthatigkeit, und als hier St. Paulus saget, Freundlichkeit und Leutseligkeit, die ihre Guter in alle Creaturen überschwenglich ausschüttet täglich, wie wir sehen.

## Dermahnung jum Glauben.

Dun siehe zu, daß du diese Worte laffest dir gefagt fenn, daß Gottes Freundlichkeit und Leutseligkeit offenbahret, und jedermann angeboten ift, und du auf Diefe Worte Deinen Glauben baueft, taglich baran übest und ftar. ctelt, ohne allen Zweifel dafür haltest, es sen alfo, und Gott fen und wolle dir freundlich und leutselig fenn; fo ift er dir gewifflich alfo, magft aledenn bitten und begehren mit aller Bu. versicht, was du willt, was dich dringet, was dir und andern noth ift. Wo du aber nicht also glaubest, ware es viel beffer, du hatteft es noch nie gehoret. Denn mit dem Unglauben machest du diese theure, troffliche, gnadenrei. che Worte gur Lugen, ftellest bich bamit, als achtest bu fie nicht für Warheit, welches gar eine hohe groffe Unehre & Ottes und Migbie. ten ift, daß frenlich feine groffere Gunde von dir geschehen mag.

5. 9. Det

<sup>\*</sup> Das ift fotche, die Gort in der Liebe nachfolgen, Ephef. 5, 1. 2.

Der Glaube macht bas Zern frolich.

Glaubest du aber, so ifts nicht muglich, daß bavon dein Bert nicht folte für Freuden in &Dtt lachen, fren, ficher und muthia werden. Denn wie mag ein Sers traurig ober unluftig bleiben, das da nicht zweifelt, Gott fen ihm freundlich, und halte fich gegen ihn als ein guter Freund, mit bem er fich als mit ihm felbft alles Dinges wohl vermoge? Es muß folche Freude und Luft folgen, folget es aber nicht, fo ift gewißlich der Glaube noch nicht da. Und das beiffet der Apostel Galat. 3, 3. Den beilis gen Geift empfaben, in und durchs Evangelium. Denn bas Evangelium ift fo ei ne liebliche Predigt von GOttes Gnade und Sußigteit, daß es den beiligen Geift mit fich bringet im boren und predigen, gleichwie ber Sonnen . Glang naturlich Die Zige mit fich bringet. Wie mochte aber St. Paulus lieblichere, fuffere Worte gefete haben? Sich darf fagen, daß ich in der gangen Schrifft nicht lieblicher Wort habe gelesen, von ODttes Onaben geredet, benn biefe zwen Chrestotes und Philanthropia, darinnen die Ona. de also abgemablet ift, daß sie nicht allein Sunde vergebe, sondern auch ben und wohne, freundlich mit uns umgehe, willig ift zu belfen, und erbietig zu thun, alles, was wir begehren mogen, als von einem guten willigen Freunde, ju dem fich ein Mensch alles Gutes verfiehet, und fich gang wohl vermag. Erdencke Die 21 5 alfo IO

11nd treibet zu guten Wercken.

Wenn du nun also gläubest und frolich bist in GOtt deinem HErrn, lebest nun und bist satt in seiner Gnade, hast was du haben solt, was wilt du nun auf Erden machen in diesem Leben? Du must ja nicht müßig gehen. Ja es lässet dich solche Lust und Liebe gegen GOtt nicht ruben, sondern du wirst hiszg und begierig, zu thun alles, was du nur weissest, daran du solchem freundlichen, boldseligen GOtt Lob, Ehre und Danck thätest. Da ist kein Unterscheid mehr der Wercke, da sind alle Gebot aus, da ist kein Iwarg, sondern eitel feolicher Wille und Lust wohl zu Hun, es sey das Werck gering oder köst lich, klein oder groß, kurz oder lang.

Sonderlich zur Bekantniß der Warheit.

Aubörderst begehrest du, daß solche Erkant, niß göttlicher Gnaden andre Leute auch hatten; darum so bricht deine Liebe aus, thut jeder mann, was sie kan, prediget und saget solche Warheit, wo sie kan, verwirft alles, was nach dieser Lehre nicht geprediget oder gelebet wird. Siehe, so mag denn der Teufel und die Welt sole

folches nicht horen, noch feben, will ihr Ding von dir unverworfen haben, hangt fich an dich alles, was da groß, gelehrt, reich und gewaltig iff, machen dich ju einem Reber und tollen Menschen.

### S. 12. Darauf das Creun folget.

Siehe, fo tommft du benn gleich, wie bein Berr Chriffus, um der Warheit willen an das Creus, und muft aufs aufferfte geschandet werden, Leib, Leben, But, Ehre und Freunde, alles in Die Gefahr fegen, bis baf fie Dich von bine nen aus diesem Leben treiben ins ewige Leben. Roch muft du in dem allen frolich fenn, daffelbe alles gern bulben und fur gut haben, ihnen wieberum freundlich fenn, allezeit gedencken, daß Du zuvor auch, wie fie ist find, vor @Dtt gemefen bift. Welches benn folcher Glaube und Liebe auch gewißlich thut. Giebe, das ift ein recht Christlich Leben, das da andern thut, wie ihm GOtt gethan hat.

#### 5. 13. Dabey man die Liebe gegen die geinde zu beweisen hat.

Das drucket bie der Apostel aus, da er fpricht: Die Freundlichkeit Gottes fen uns nicht erschienen, bab uns auch nicht selig gemacht um unfer Gerechtigfeit willen. Als folt er fagen: Sind wir unwurdig gewesen, und Doch aus Barmhertigfeit aufgenommen, und haben & Ottes Wohlthat mit groffem Unver-Dienst

Dienst und Gunden empfangen: Warum folten wir denn spabren unsere Wohlthat allen Denen, Die es um uns verdienen oder murbig find? Dein nicht alfo, sondern & Ottes Rinder laffet uns fepn, und eben unfern Feinden und Ubelthatern wohlthun, wie Gott uns feinen Reinden und Ubelthatern gethan hat, und noch thut. Das faget auch Chriffus Matth. 5, 44. Liebet eure feinde, auf daß ibr feyd Kin. der eures himmlischen Vaters, der feine Sonne laffet aufgeben über Die Guten und Bofen, und laffet vennen über bie ibm dan. den, (Gerechte) und nicht banden, (Ungerechte.) Denn fo ihr nur eure freunde liebet, was werdet ihr für einen Lohn ba ben! thun boch bas auch bie Zollner und Sunber.

Auch gegen die, so ihr Unrecht vertheidigen.

Und mercklich verwirft St. Paulus uns nicht allein der bosen Wercke halben, sondern spricht: Nicht nach den Wercken der Gerechtigkeit, die wir gethan haben. Das mennet er von den Wercken, die wir vor Gott haben gehalten, welches ist eine Gerechtigkeit vor unsern und der Menschen Augen anzusehen, und machet uns doch nur ungeschickter zu Gottes Gnaden, dieweil sie an sieh selbst falsch sind, und wir darüber dazu thun, machen eine zwenfältige Sunde daraus, daß wir sie sur aut achten und uns darauf verlassen, welches Gott gar sehr

sehr erbittert. Also erbittern uns unste Feinbe auch am meisten, die da Unrecht haben, und
doch ihr Ding wollen sür Recht erstreiten wider uns. Dennoch sollen wir nicht ihnen versagen wohl zu thun, gleichwie uns Gott in gleichem Frrthum, da wir auch Narren waren, und
liesen uns duncken, es ware wohl gethan, was
wir thaten, aus lauter Barmherzigkeit gethan
hat. Wie er nun uns nicht nach unserer vermeynten Gerechtigkeit gethan hat; also sollen
wir wiederum ihnen auch nicht thun nach ihrem Berdienst oder Unverdienst, sondern aus
Liebe und umsonst nur ihnen helsen, und den
Danck und Lohn nicht ben ihnen, sondern ben
Gott gewarten.

9. 15.

Gnabe verbamt alle eigene Gerechtigteit.

Das sey gnug von der ganken Summa der Spistel. Nun lasset und sehen die Worte, die er brauchet, solche Gnade zu preisen und auszureden. Zum ersten bebet er sie so hoch, daß er auch alle unsre gute Wercke und Gerechtigkeit verwirft. Denn wir sollen nicht gedensten, daß er ein schlecht Ding verwerse mit den Worten, sondern das allerbeste, das ein Mensch auf Erden thun möchte, nemlich die Gerechtigsteit. Wenn alle Menschen ihren größen Fleiß thäten, und nach der höchsten Zernunft, Weischeit, sreyen Willen wircketen, wie wir denn lessen von etlichen hendnischen Meistern und Fürssen großer Tugend und Weisheit, die alle Weste

Welt preiset mit Schriften und Morten, als Socrates, Trajanus und Deraleichen; bennoch ift folche Weisheit und Qugend nichts por Gott, benn eitel Gunde und Berdammnig, Darum, daß fie nicht gefdiehet in Gottes Bna. De, das ift : Derfelbe Menfch erkennet Bott nicht, ehret ihn auch damit nicht, mennet, er babe folches aus feinem Bermogen gethan, welches niemand, benn die Gnade im Spangelie lebret. Alforuhmet fich auch St. Paulus, daß er juvor habe gewandelt in einem unftraflicben Leben über alle feines gleichen, mennet auch, et thate recht, daß er die Christen verfolgete, Die folch gutes Leben verwürfen. Aber darnach fpricht er, ba er Chriftum erkennet : Er achte folche seine Gerechtigkeit wie den Roth und Un-Aat, auf daß er ja moge erfunden werden nicht in folder feiner Gerechtigkeit, fondern in Chris fo und im Glauben, wie er das alles Philipp. 3, o. und Gal. 1, 14. weiter bezeuget.

11nd leget den Kuhm des freyen Willens nieder.

Darum leget er hier darnieder allen Ruhm des freyen Willens, alle menschliche Tugend, Gerechtigkeit und gute Wercke, beschleußt, es sen alles nichts, und eitel Verderben, es gleisse wie groß es immer mag; sondern allein die Guade Gottes muß selig machen, und machet auch selig alle, die solches glauben, und ihr bes gehren in rechtem Erkantniß ihres eigenen Verderbens und Nichtigkeit.

5.17.11110



Und richtet auf Die Gerechtigkeit Gottes.

Go muffen wir nun der Schrift gewohnen, Die da zwo Gerechtigkeiten feset: Die erite, eine menschliche Gerechtigkeit, wie fie bie Gt. Daus lus nennet, und an vielmehr Dertern. andre eine Gottliche Gerechtigkeit, bas ift, Die gottliche Gnade, welche uns rechtfertiget burch den Glauben, wie St. Paulus bie aus. brucket, und faget am Ende ber Spiftel alfo : Mut daff wir durch feine Gnade gevechtfer. tiget, und Erben feyn des ewigen Lebens. Da fieheft du daß GOttes Onade unfere Gerechtigfeit ift, Die auch barum @ Ottes Gerech. tigfeit heiffet , daß er fie uns aus Gnaden giebet, und unfer wird, daß wir fie empfaben. 211. fo faget er Rom. 1, 17. Im Evangelio wird geprediget von der gottlichen Gerechtigfeit, Daß Diefelbe fen durch den Blauben, wie da geschrie. ben fiehet: Der Gerechte wird feines Glan. bens leben. Item also siehet auch 1. B. Mof. 15, 6. Abraham bat GOtt geglaubet, und derfelbe Glaube ift ihm zur Gerechtigkeit gerechnet. Allfo daß die Schrift beschleuft, daß niemand vor GOtt rechtfertig ift, denn wer da glaubet, wie jest gesaget, und von St. Paulo angezogen iff, aus Sabac. 2, 4. Der Gerechte wird feines Glaubens leben. 216fo daß Glaube, Gnade, Barmherkigfeit, Marheit ein Ding fen, das Gott in une durch Chri. frum und fein Evangelium wirchet, wie Pfalm 25, 10. ftehet : Alle Gottes Wege find Barmbernig.

Bege sind aber, darinnen wir wandeln, und er in uns, wenn wir seinen Geboten solgen. Dieselben Wege mussen alle in göttlicher Barnsbertziskeit und Warheit gehen, und nicht in unserm Vermögen oder Kräften, welcher Wege sind eitel Zorn und Falschheit vor Gottes Ausgen, wie er saget Esa. 55, 9. Also hoch der Zimmel ist über der Erden, so hoch sind auch meine Wege über eure Wege. Als solt er sagen: Eure Gerechtigkeit ist irrdisch und nichts, ihr musset in meiner himmlischen Gerechtigkeit wandeln, solt ihr selig werden.

Sondern er hat uns, nach seiner Barms herhigkeit, selig gemacht.

S. 18.

Diese Gnabe macht uns hier schon selig.

Je mögen die Worte bestehen, die da lauten, als sind wir schon selig? Sind wir nicht noch auf Erden im Jammer? Untwort: Es ist darum also geredet, daß die Kraft göttlicher Gnade, und die Art des Glaubens würde ausgedrücket, zuwider den irrigen Wercheiligen, die durch ihre Wercke die Seeligkeit, als wäre sie noch sern von ihnen, hohsen und erlangen wollen. Nicht also, Christus hat uns auf einmal selig gemacht in zweperlen Weise. Zum ersten, er hat alles gethan, was dazu gehört, daß wir selig werden; nemlich die Sünde, Tod, und Hölle überwunden und vertilget,

daß nichts mehr dazu von jemand zu thun ist. Zum andern, daß er solches alles in der Taufe hat und allen gegeben, daß, wer da gläubet an Chrissum, daß er solches gethan habe, der hats gewisslich alsobald in dem Augenblick alles, und sind alle seine Sünde dahin mit dem Tod und Hölle, daß er nichts mehr bedarfzur Seligkeit, denn solches Glaubend.

mid a Hardrell . H. S. 19.

### Ehe wir noch gute Wercke thun tonnen!

Siehe, so überschwenglichen Reichthum schütetet GOtt über uns in der Taufe, daß er auch die Wercke aushebet, damit die Narren vermessen den Himmel zu gewinnen und selig zu werden. Vein, lieber Wensch, du must den Zimmel haben, und schon selig seyn, ehe du gute Wercke thust. Die Wercke verdienen nicht den Himmel, sondern wiederum, der Himmel, aus lauter Gnade gegeben, thut die guten Were ste dahin, ohne Gesuch des Verdienstes, nur dem Nächsten zu Nus und Sott zu Shren, die daß der Leichnam auch von Sünden, Tod und Hole le erlöset werde.

S. 20.

# Ob wir wol noch auf die Offenbahrung folder Seligkeit warten.

Darum alle das Leben, das ein recht gläubiger Christe sühret nach der Taufe,ist nicht mehr, denn ein Warten auf die Offens bahrung der Seligkeit, die er schon hat. Er hat sie gewißlich gans, aber doch im Glausen

ben verborgen. Derfelbe Glaube, wenn ber ab. gethan ware, fo mare fie offenbarlich in ihm, welches geschicht im leiblichen Sterben, wie 1. Soh, 3, 2. fehet. Lieben Bruder, wir find schon int Gottes Kinder, aber es ift noch nicht offenbabe, was wir feyn werben. Wenn er aber tommt, fo wiffen wir, daß wir ihm gleich werden feyn, Denn wir werden ihn feben, wie er ift. Und alle, die Diese Bofnung in ihnen haben , Die heiligen sich ohn Unterlaß, gleichwie er beilig ift. (Dder ein jeglicher, ber folche Bofnung hat zu ihm, ber reiniget fich, gleichwie auch er rein ift.) Darum lag dich die Werchheili. gen nicht verführen, Die ben Glauben verach. ten, fegen beine Geligfeit weit vor Dich, und treiben Dich, mit Wercken fie ju bolen. Dein, lieber Mensch, sie ift in dir, inwendig ift schon alles geschehen, wie Christus faget Luc. 17, 21. Das Reich GOttes ift inwendig in euch. Darum ift Das übrige Leben nach ber Saufe nichts anders, benn ein Sarren, Warten und Berlangen, daß da offenbahret werde, das in uns ift, und bag mir bas begreifen, bas uns begriffen hat, wie St. Paulus Philipp. 3, 12. fa. get: 3ch jage ihm nach, auf daß ich moge das ergreiffen, darinnen ich von Christo ergriffen bin, das ift: Daß ich doch febe, was mir für Guter in dem Schrein Des Glaubens gegeben find. Er ift neugierig, und ihn berlanget zu feben feinen Schap, ben ihm die Zaufe in dem Glauben gegeben und verfiegelt hat. 21160

2 1

-

1

色の一日

0

0

0

5

fi

n

a

b

b

6

li

Allso spricht er auch daselbst: Unser Wandel ift Con im Zimmel, von Dannen wir auch warten des Zeylandes JEsti Christi, der unfern verächtlichen Leichnam wieder ma. de aufe neue, gleich feinem perblarten Leichnam, ober welcher unfern nichtigen Leib verklären wird, daß er abnlich wer-De seinem vertlärten Leibe.) Item Gal. 4,9. da er hatte gesaget: Ihr babet nun GOtt ertennet, wiederrufet er Die Borte, und fpricht: Ja ihr seyd von GOtt erkennet, so es doch bendes mahr ift, doch mit Unterscheid: Die find von GOtt erfennet und schon begriffen, aber wir erfennen und begreifen ihn noch nicht. benn unfer Erkantniß ist noch im Glauben gugedeckt und verschlossen. Alfo faget er auch Rom. 8,24. Wir find schon selig, boch in ber Zofnung, bas ift: Wir febens noch nicht, denn wer da fiehet , (fpricht er,) der hoffet nicht, fo wir aber hoffen des, das wir nicht feben, fo warten wie fein mit Gedult. Stem fo fpricht auch Chriffus Luc. 12, 36. Laffet eure Lenden begürtet feyn, und eure Lichter brennen. Und seyd gleich ben Menschen, die ba warten auf ihren Bieren, wenn er aufbrechen wird von der Bochzeit. Auf daß. wenn er kommt und antlopfet, daß fie ihm bald aufthun. Item fo hat auch St. Paulus in der vorigen Spiftel Sit. 2, 13. gesaget: Wir follen nüchtern, rechtfertig und gottlich le. ben auf diefer Welt, und warten auf die feli. ge Sofnung und Erscheinung ber Berr. lido.

lichfeit des groffen GOttes, und unsere Zeylandes JEsu Christi.

g. 21.

Wir werben alfo nicht burch Werche felig.

Siehe, Diese Spruche und Dergleichen bezeugen alle, daß wir schon selig sind gemacht, Doff ein Chriften. Mensch nicht fich foll nach Wer. den umfeben, dadurch er felig moge werden. Denn folcher Mahn und Lehre verblenden ihm feine Christliche Augen, vertilgen ihm den rech. ten Berffand des Glaubens, und reiffen ihn aus bem Bege ber Warheit und Geligkeit. Das heißt bie: Er hat uns selig gemacht nach feiner Barmbergigkeit. Und am Ende Det Spiffel, daß wir Erben fenn des ewigen Lebens in der Sofnung. Erben find wir, boch verbor gen im Glauben, und warten derfelben Offen babrung in ber Sofnung. Golches Warten aber und übriges Leben nach der Taufe, ge schiehet darum, daß er durch uns den Leib ca. ffepe, Die Kraft feiner Gnaden beweife, im Streit wider das Fleisch, Welt und Teufel, und doch das alles endlich darum, daß er durch uns unferm Nachsten Rug schaffe, und ihn auch zu bem Glauben durch unfer Predigen und Le ben bringe. Denn ob er das mohl mochte burch Die Engel thun, will ers doch durch uns Men-Schen thun, auf daß der Glaube bleibe und lieb. lich ju gehe. Denn es wurde fein Glaube ba bleiben, wenn die Engel solten ohn Unterlaß ben uns mandeln. Go ifts auch nicht fo lieb. lich,

1

ŧ

1

n

D

11

6

11

-

1

C 7 24

lich, als durch die Natur, die uns gleich iff, der wir gewohnet sind, und sie erkennen. Solten wir auch alle nach der Taufe gen Himmel genommen werden, wer wolte die andern bestehren, und zu GOtt bringen mit Worten und gutem Exempel?

folglich ift auch bas fegfeuer ein Betrug

Daher ifte nicht Zweifel. Es fen bes Teufels und End. Chrifts 2Bunder Beichen, daß wir fo viel auf das Reafeuer wenden, und mit Bergeffen folches Glaubens, vermeffen uns mit Wercken bafur ju behuten, oder heraus ju id. fen, gerade als mare die Geligfeit uns noch nicht gegeben, und muften fie durch einen anbern Weg, benn burch ben Glauben überfom. men, da wir boch sehen, wie es wider alle Schrifft und Chriftlich Bejen ftreitet. Denn wer die Geligkeit nicht aus lauter Gnaden em. pfahet, por allen guten Wercfen, ber wird fie frenlich fonft nimmer empfahen. Und wer feine gute Wercfe ju feinem eigen Dug wendet, ihm felbit, und nicht feinem Nachsten Damit zu helfen, ber thut sonft fein gut Berd. Denn es ist alles glaublos da, und eitel schadlich Irrthum und Berführung, daß ich wolte, bas Fegfeuer mare noch nie erfunden, oder mare je nicht auf die Cangel tommen, es thut allzu greulichen Schaden folder Christichen ABar. heit und rechtem Glauben. Dun hats der Teufel dahin gebracht, baf alle Stifte, alle Ris. ffer, 22

ffer, alle Meffen, alle Gebete, gar nabend al. lein ins Regfeuer wirchen, bagu mit folcber gif. tigen Mennung, baß man burch Die Werche Den Sachen helfen, und die Geligkeit bolen will. Darüber benn ber Caufe und Des Glau. bene Reichthum muß verfinftert, und gulest aus Christen lauter Senden werden. D SErr &Dit Des Greuels! Man folte Die Christen lehren, wie Chriftus und St. Paulus, daß fie nach der Raufe ober Abfolution fich nicht anders hielten. Denn als die alle Stunden jum Code bereit, warteten auf Die Offenbahrung ihrer empfan genen Geligkeit; fo giebt man ihnen burch bes Reafeuers verlaffen \* eine faule Sicherheit, baß fie Dencken, nur Dif Leben fparen und verziehen, bis an das Sod. Bette, da wollen fie denn Reu und Leid haben, und mit Stiften, Geel. Mef. fen und Testament ihnen aus bem Regfeuer belfen, fie werdens aber wol inne werden, Folget:

Durch das Bad der Wiedergeburt und Erneurung des heiligen Geiftes.

5. 23.

Die Gnade wird uns in der Taufe gegeben.

Je gar mit vielen Worten preiset et die Gnade GOttes, in der Lause und gegeben. Nennet die Lause ein Zad, da nicht allein Füsse oder Hände, sondern der anse

<sup>\*</sup> Das ift, durch das Berlaffen auf das Fegfeuer.

gange Leib gereiniget wird: Also auch die Tausfe machet den Menschen auf einmal rein und selig, daß zu dem Haupt. Stücke und Erbe der Seligkeit nichts mehr noth ist, denn solcher Glaube in solche Bottes Gnade, auf daß es ja lauter Gnade, ohne Werck und Verdiensk sen, daß wir selig werden, und also in uns ewisglich rein bestehe Liebe, Lob, Danck und Shre göttlicher Barmhergigkeit, ohn allen Kubm oder Wohlgefallen eines Vermögens oder Zusthuns, wie gnugsam und oft gesaget ist.

S. 24.

Die Taufe ift ein Bab ber Wiebergeburt.

Menschen Gerechtigkeit ist nicht ein solch Bad, sondern nur ein Wasschen der Rleider und Gefässe, wie von Gleißnern, Matth. 23. gesschrieben ist, dadurch sie nur äusserlich, vor den Menschen und ihnen selbst, rein scheinen, aber inwendig voll Unstat bleiben. Also nennet er das Bad nicht ein leiblich Bad, sondern ein Bad der Wiedergeburt, daß ein solch Bad sen, das nicht oben hin die Haut wasche, und den Menschen leiblich reinige, sondern seine gange Natur umkehre und wandele in eine andre Natur, daß die erste Gedurt, vom Fleisch geschehen, verstähret werde mit allem Erbe der Günden und Verdammniß.

§. 25.

Welches uns die Seligteit gang giebt.

Damit aber ausgedrucket wird, daß unser Sent auf einmal und gegeben wird, und nicht B 4 mit

mit Wercfen zu hohlen ift. Denn Geburt giebt nicht allein ein Glied, Sande oder Fuffe, fonbern das gange Leben, den gangen Menfchen, Der nicht darum wirefet, daß er gebohren mer. De, sondern darum und zuvor gebohren wird, baß er wircfen moge. Alfo machen uns bie Werche nicht rein, fromm und felig; fondern wir, zuvor rein, fromm und felig, thun Die Werde fren Dahin Gott ju Chren, dem Mach. ffen ju gut. Giebe, das heift die lautere Gr. Kantnif Der bloffen Gnade Gottes. Da ler. net nun ber Mensch fich und Gott erkennen, GOtt loben, fich verachten, auf GOtt fich troffen, an ihm felbst verzweifeln. Un welcher Lehre fich fast fehr hindern, die mit Gefeben, Geboten und Wercfen Die Leute treiben und wollen felig machen.

S. 26. Und ein Bad ber Erneurung.

Meiter, daß dif Bad und biefe Wiederge. burt noch flarlicher werde verstanden, thut er Dazu und fpricht: Verneurung; daß ein neuer Mensch, neue Urt, neue Creatur Da merde, Die ba gang anders gefinnt ift, anders liebet, anbers lebet, redet und wircfet, denn porbin. Die er auch Galat. 6, 15. fager: 3m Chriftlie chen Stand gilt nichts, weder beschnitten noch unbeschnitten fenn (das ift fein Werch des Gefeses,) fondern eine neue Creatur. 218 folte er fagen: Es wird fich nicht alfo muffen flicken und plegen mit Wercken bie und ba. Es muß gant eine neue Saut da werden, und die Na-

tur verwandelt werden, aledenn folgen die Wercfe von ihm felber. Bon der Geburt faget auch Chriffus Joh. 3, 3. Wer nicht anderweit debohren wird, der mag nicht seben bas Reich GOttes. Die sehen wir auch, daß die Werde es nicht thun wollen, die Verson muß selost und gang fterben, und in ein ander Wefen tommen, welches geschicht durch die Zaufe, so wir glauben, benn ber Glaube ift Die Berneuerung. Denn es werden auch die Berdammten anderweit gebohren werden am jungften Lage. Aber das ift eine Beburt ohne Berneuerung, fie wer. ben unrein fenn, wie fie bie gewesen find im alten Aldams Leben. Darum ift Dif ein Bad, eine Wiedergeburt, Die da neue Menschen machet. Von der Geburt hat die Schrift viele Rebe an vielen Dertern. Denn GOtt nennet feine et. gene Worte matricem und vuluam, Efa. 46, 3. Zoret mich ihr übrigen von Ifrael, die ihr getragen merbet in meinem Leibe, ober un. ter meinem Zergen, wie die Weiber fagen von ihrem Kind. Eragen. Wer nun glaubet an folch Evangelium, der wird gleichsam in O.Ot. tes Leibe empfangen und gebohren. ein andermal mehr.

9. 27.

Daburch die menschliche Vermeffenheit auf Wercke niedergeschlagen wird.

Das sind nun alles solche Worte, wie wir sehen, die die Wercke und menschliche Vermessenheit in den Geboten niederschlagen, und die Art des Glaubens klarlich abmahlen, daß der B5

DFG

Menfcb auf einmahl Die Gnade aans empfahet, und felig gemachet wird, daß nicht die Wercke bagu tommen, fondern folgen follen. Gleich als wenn Gott aus einem durren Block einen neuen grunenden Baum machte, ber alebenn feine naturliche Fruchte truge. Es ift gar ein groß, farct, machtig und thatig Ding um ODttes Onade, fie lieget nicht, wie die Praum. Prediger fabuliren, in der Geelen, und fcblaf. fet, oder laffet fich tragen, wie ein gemablt Bret feine Karbe traget. Dein, nicht alfo, fie traget, fie fubret, fie treibet, fie seucht, fie wandelt, fie wircfet alles im Menschen, und läffet fich wohl fühlen und erfahren. Sie ift perborgen ; aber ihre Berche find un. perborgen: Mercf und Wort weisen mo fie ift, gleichwie Die Frucht und Blatter Des Baumes Art und Matur ausweisen.

#### 5. 28.

Dabey man der Gnade viel zu wenig

Darum wird zu wenig und zu gering von ihr geprediget, so man ihr nicht mehr giebet, denn daß sie die Wercke schmücke und helse vollbringen, wie die Sophisten, Thomas, \* Scotus und das Volck irren und versühren. Sie hilft nicht allein die Wercke thun, sie thuts allein ja nicht allein die Wercke, sie wandelt und verneuet die gange Person, und ihr Werck ist viel mehr, wie sie die Person andere; denn wie sie

<sup>\*</sup> Remlich Aquinas.

Die Mercke ber Person vollbringe. Gie will ein Bad, eine Biedergeburt, eine Berneue. rung machen, nicht allein ber Merche, fondern bes gangen Menschen. Siehe bas heißt fren und voll von der Gnade Gottes geprediget. Denn Baulus fpricht nicht hie, daß uns GDtt habe felig gemacht durch Wercke, fondern mit pollem Munde schuttet er aus, durch eine Wiebergeburt und eine Berneuerung. Es gilt nicht Flickens mit Bercken, es gilt gans umkehren Die Natur. Darum geschichts auch, daß Die fo recht glauben, muffen vielleiden und ferben, auf daß die Gnade ihre Art und Gegenwartig. feit beweise. Siehe davon faget David Di. III, 2. Die Berche Gottes find groß und erfucht nach allem ihren Willen. Wer find biefe feine Wercke? Wir find fie, in ber Caufe gemacht durch feine Gnade, wir find groffe Werche, neu gebohren Ephel. 2, 10. Denn es ift groß Ding, bag ein Menfch fo fchnell felig wird, loß von Gunden, Cod und Solle emiglich. Darum fprichter: Gie find erfucht nach alle ihrem Willen ober Begehren, daß GOtt damit erfunden hat, und thut alles, bas ein Mensch begehret. Was begehret aber ein Menfch mehr denn felig zu fenn, von Gunden, Tod und Solle erlofet fenn?

Delche durch den heiligen Geist uns verneuret.

Zulett nennet er das Bad die Wiedergeburt, die Verneurung des heiligen Geistes, daß ja voll-

vollkommlich ausgedrucket werde die Groffe und Rraft der Gnaden. Allfo ein groß Ding ift das Bad, daß das feine Creatur, fondern Der beilige Beift machen muß. En wie gar verwirfeft Du, beiliger St. Daul, Den frepen Wil. len, Die auten Wercke, und Die groffen Berdien. fe ber hoffartigen Seiligen? Bie boch feneft Du unfere Seligfeit, und macheft fie doch fo na. be ben une, ja in une? Wie bloß und lauter predigeft du die Gnade? Darum wirch bin, wird ber! ben Menschen zu verneuern, und die Person andern, ift nicht modlich, benn burch bas Bab ber Wiebergeburt bes beiligen Geiftes.

6. 30.

Da bie Werckbeilige in ber alten Zaut bleiben.

Das fiehet man auch wol an den Werchhei. ligen, wie keine unleidlichere, bodmuthi. gere, frevelere und ungläubigere Geifter find, benn eben fie. Dennes find ungebro. chene, unverneurte, verftocfte, verhartete, und perbliebene Menschen in ihrem alten Abam, welchen fie mit ihren guten Mercfen decfen und fchmucken, und teine Beranderung ihrer bofen Matur, fondern nur der auffern Werche haben. O das ist ein giftig Volck, und vor GOit in groffen Ungnaden, ob fie wol in feinem Schoof zu figen permeynen.

5. 31. Biet

Zievinnen stimmet Paulus mit Christo überein.

Allso stimmet nun hie St. Paulus mit Ehrissto; Joh. 3, 5. da er diß Bad also nennet: Wer nicht anderweit gebohren wird aus dem Wasser und Zeil. Geist, der mag nicht einsgehen in GOttes Reich. Hie hörest du das Wasser, das ist, das Bad. Du hörest, anderweit gebohren werden, das ist die Wiedergesburt und Verneuerung, und den Geist, den hie St. Paulus ausdrücket, den heiligen Geist.

Und weiß nichts von der girmelung.

Und ist hie zu mercken, daß der Apostel von dem Sacrament der Firmelung \* nicht weiß. Denn er lehret, der heilige Geist werde in der Laufe gegeben, wie auch Christus lehret, ja in der Taufe werden wir aus dem heiligen Geist gebohren. Wir lesen wol in der Apost. Geich. 8, 17. Daß die Apostel ihre Sande legten auf die Haupter der Getausten, daß sie den Deil. Geist empfingen, welches sie zu der Firmelung ziehen.

<sup>\*</sup> Die Firmung oder Firmelung if im Pabsithum eine solche Handlung, da der Bischof einen getausten mit dem Chrisam, der aus Del und Balsam zuberettet ist, an der Stirne creunweise salbet mit dem Worten; Ich sieme dich in dem Namen des Baters, und des Sohnes, und des heitigen Geistes, damit er wider den Satan gestärcket, und mit einem unauslöschlichen Zeichen als ein Christ bezeichnet werde, woben der Bischof den Jirmeling auf den Baden schläget.

So doch dasselbe darum geschahe, daß dieselbe den heiligen Geist in öffentlichen Zeichen empfingen, und mit viel Zungen reden möchten, das Evangelium zu predigen. Aber dasselbe ist zeitlich abgangen, und nicht mehr blieben, denn dersgleichen Ordnung oder Weihen zum Priester oder Prediger-Amt: wiewol auch dasselbe in Mißbrauch greulich gehet. Davon ein andermal.

Welchen er ausgegossen hat über uns reichlich durch JEsum Christum unsern Henland.

S. 33.

In ber Taufe wird ber beilige Geift über uns ausgegoffen.

Gebe ber S. Beiff ift nicht allein gegeben, sondern ausgegoffen, nicht allein ausgegoffen, fondern veichlich ausgegoffen. Der Apostel fan die Gnade und ihre Wercfe nicht grof gnug machen, und wir leider machen fie fo gering gegen unfre gute Berche. Esma. re eine Schmach & Ottes und feines S. Geiffes, daß er ihn folte reichlich ausgieffen über uns, und folte noch etwas von und und aus uns gefu. chet werden, damit wir rechtfertig und felig mur. den, als waren solche gottliche überschwenglie che Wercke nicht gnugfam dazu. Go hatte auch St. Paulus zu milde gerebet, und ware billig Lugen ju ftrafen. Alber nun rebet er mit folcben vollen treflichen Worten bavon, baf es flar ift: Es moge niemand zuviel fich auf folch Bad und

Miedergeburt verlaffen; es ift noch mehr da; niemand zuviel glauben, er hat noch mehr ba. Und eben darum find von Gott folche groffe Buter in bem Wort und Glauben gefaffet, baß Die Natur Dieses Lebens nicht tragen noch begreifen mochte, fo fie folten bloß bargegeben merden. Und zugleich auch wenn fie anheben bloß ju werden, muß der Menfch fterben, und Dif Leben laffen, daß er gang verfincte und verfcminde in dem Reichthum, den er jest im Glaus ben, als bey einem fleinen Zipfel, ergriffen bat. Siehe, fo gar überflußig find wir ohn alle Werche gerechtfertiget und geseliget, fo wirs nur glauben.

5. 34. Die Wercke thun nichts bagu.

Darum fpricht auch St. Petrus 2 Det. 1, 4. Durch Chriftum find uns groffe und toftlis che Dinge gegeben, daß wir Mitgenoffen werden gottliches Wefens, fpricht nicht, fie werden und gegeben werden, fondern, fie find une gegeben. Und Chriftus Joh. 3, 16. So lieb hat GOtt die Welt gehabt, bafer feinen einigen Sobn für fie gegeben bat, auf daß alle, die anihngläuben, nicht verder. ben, fondern bas ewige Lebenhaben. Gieheda, fie baben bas ewige Leben, alle Dieda glauben; fo find fie gewißlich gerecht und heitig ohn alle ihre Wercke, und die Wercke thun nichte dagu, fondern es ift eitel bloffe Gnade und Barmbergigfeit ba, reichlich über uns ausgegoffen.

9.15. Sone

S. 35.

# Sondern offenbahren nur ben Grund des Zertzens.

Möchtest du aber forechen: Wie gehet bas au, daß fo oft in der Schrifft gefaget wird, baf Die da Gutes thun, werden felig: als Chriffus Toh. 5, 29. Die ba Gutes gethanhaben, wet. ben bervor geben zu ber Auferstehung bes Lebens, Und die ba Ubels gethan haben, an der Auferstehung Des Gerichts. Und Paulus Rom. 2, 7. Ehre und Lob allen, Die ba Gutesthun, und Dergleichen über die Dafe fen vielmehr. Untwort: Wie folte es zugeben? Dicht anders denn wie die Worte lauten, ohn alle Gloffen: Mer wol thut, ber wird felig, wer übel thut, der wird verdammet. Das machet aber den Jrrthum, baf man gute Werde urtheilet nach dem aufferlichen Unfehen. Das thut Die Schrift nicht, welche lebret, daß nie. mand Gutes thun mag, er fen benn felbst zuvor aut; so wird er nicht durch gute Wercke gut, sondern die Werche werden durch ibn ant. Er wird aber gut burch bif Bad ber Biedergeburt, und fonft in feinem Weg. Das mennet Chriftus Matth. 7, 17. Rein bofer Baum träget gute fruichte, und tein gu ter Baum traget boje fruchte. Matth. 12, 33. Davum machet den Baum entweder gut ober boje, fo werben die grudte auch barnach.

S. 36. Gleife

Gleiffende Werde find Schafe Aleider.

Das ift wol mahr, daß die Werckheiligen Werche thun, Die do gleich find ben Werchen der neugebohrnen Menfchen , ja fie gleiffen zuweilen mehr, benn jener gute Wercfe. Gie beten, faften, geben, fiften, wallen und mandeln fast scheinbar. Aber Chriftus Matth. 7, 15. nennet es Schafs Bleider, unter welchen reiffende Wolfe geben. Denn ihr keiner ift von Grund des Hergens demuthig, mild, fanft und gut, welches fie auch beweisen, wenn man fie trift, und ihre Wercke verwirft, da geben fie denn ib. renaturliche rechte Frucht, daben man fie erfen. net, als da find frevel Urtheil, Ungeduid, Cf. genwille, Salsffarrigkeit und Afterrede, mit vielen andern bofen Stucken. Darum iffs mabr, wer wohl thut , der wird felig , das ift, feine Geligkeit wird offenbahr werden; aber er thate nichts Gutes, wenn er nicht schon felig mare in der neuen Geburt. Darum nennet die Schrift folche Leute bald nach ihrem aufferlichen Wandel in guten Werden, bald nach ihrem inwendigen Wefen, welches folchen aufferlichen Wandel guter Wercke treibet, und fpricht, fie fenn fchon felig des innerlichen Wefens halber, und werden felig, wenn fie wohl thun, das ift, so fie bestandig bleiben, wird ihre Geligkeit offenbahr werden. Darum find es die Wercke, die noch in der alten Geburtund Adams Wesen gescheben, Die der Apostel in dieser Spistel verwirft und spricht: Micht nach den Wercken der Gerech.

Wie muffen durch J.Esum Christum alauben und Gutes thun.

Er febet auch mercklich dazu: Durch TE fum Chrift, unfern Zeyland, bamit er uns unter Christo behalte, wie die jungen Subnlein unter Der Gluck Sennen. Denn alfo fpricht er selbst Matth. 23, 37. O Jerusalem! wie oft habe ich gewolt fammlen beine Kinder, wie eine Gluck . Zenne ibre Rachlein sammlet unter ibre glagel, und du haft nicht gewolt. Sierinnen wird die Urt des rechten lebendigen Blaubens gelehret, ber ift alfo gethan, daß nicht anug ift gur Geligfeit, ob du an Gott glaubeft, wie Die Guden und viel andere thun, welchen et auch wiederum viel Gutes thut und groffe Ga. ben giebtzeitlich; fondern durch Jesum Chrie fum muft du an GOtt glauben. Bum erften nicht daran zweifeln, er fen dein gnabiger &Ott und Bater, habe dir alle Gunde vergeben, und Dich felig gemacht in der Taufe. Bum andern Doch daneben wiffen, daß folches alles nicht um. fonft, ober ohne Onugthun feiner Gerechtiafeit geschehe. Denn der Barmberbigfeit und Gna.

be ist kein Naum, über uns und in uns zu wirden, oder uns zu helfen in ewigen Gütern und Seligkeit, der Gerechtigkeit muß zuvor gnug geschehen senn aufs allervollkommenste, wie Christus saget Matth. 5, 18. Nicht der kleineske Buchstab, auch nicht der kleineske Titel wird von dem Gesetz vergehen, es muß alles geschehen.

Denn unste besten Wercke sind unvollkommen,

Denn was man von Gottes Engben und Butigfeit faget, muß alles verftanden werden. allein auf die, fo da erfullen feine Gebot auf das allerreineste, wie er faget; Mich. 2, 7. ba die guben fich in ODtt viel vermaffen, und fprachen allegeit: Friede, Friede, Stem: Golte &Dtt fo gornig, fenn? Golte fein gutiger Beift von uns abgebrochen senn zc. Antwortet er: Ja ich rede Gutes nur von denen, die da recht wanbeln. Darum mag niemand zu der reichen Gnade GOttes fommen, er habe denn GOttes Geboten aufe alleraufferfte gnug gethan. Go ift nun gnugfam gefaget, daß unfre Wercke nichts find vor GOtt, und wir nicht das geringste Gebot in einem Wercke erfüllen mogen; wie vielweniger mogen wir feiner Berechtigkeit gnug thun, daß wir feiner Gnaden wurdig werden.

Ja, wenn wir alles thaten, so konnen wir boch damit nichts verdienen.

Dazu, obwir schon so kraftig waren, alle feis

ne Gebote zu halten , und feiner Gerechtigkeit al. lenthalben gnug zu thun, bennoch maren wir ba. durch nicht murdig feiner Gnaden und Geliafeit, er ware fie auch uns nicht schuldig zu geben, son. dern mochte folches alles von uns fordern, als Schuldigen Dienst von feiner Creatur, Die ihm gu Dienen verpflichtet ift; mas er aber darüber giebt, ift eitel Gnade und Barmbergigkeit. Dis bat Christus Luc. 17, 10. flarlich gelehret, ba er also fpricht in einem Gleichnif: Welcher ift unter euch, der einen Acker Knecht, ober Zirten. Anecht habe, der ihm pflüget, oder das Dieh weidet, fo er von dem felde tommt, daß er fo balde zu ibm fane: Gebe bin, fene bich zu Tijche? Sondern er spricht also 311 ibm : Bereite mir bas Abendmabl, ich urne bich und biene mir, biß ich geffen und go truncken habe, barnach folt du auch effen und trincken. Dancketer auch demfelben Anecht, daß er gethan hat, das ihm befoh lenist: Ich meyns nicht. 2110 ihr auch ob ibralles thatet, bas ench geboten ift, fo faget; wir find unnunge Anechte, wir ba bengethan, was wir zu thun schuldig gewefen find. Go benn nun benen aus Onaben, und nicht aus Pflichten wird der Simmel gegeben, die da alles thun, was fie schuldig find ju thun, und auch folchen Menschen (ob fie irgend waren ) nicht aus Berdienft, fondern aus gotte licher gnadigen Zujagung ber Simmel gegeben wird, wie er verspricht Dtatth. 19, 17. Wilt bu eingehen ins Leben, fo halt die Gebot: 2Bas mollen

wollen wir denn mit unsern eienden guten Berocken vermessen? Preisen dieselben so fast, als waren sie aus ihrer Natur, und nicht aus lauter BOttes Berheissung und gnädigen Zusagen würdig des Himmelreichs.

2 700 900 9. 40.

Darum werden wir auf Christum

ť

5

9

ė

Darum hat uns &Dtt gegeben gum erften ei. nen Menfeben , ber fur une alle Der gottlichen Gerechtigkeit aller Dinge gnug thate. andern, auch burch denfelben Menfchen fotche Gnade und Reichthum ausgeuft, auf daß, ob wir wol folche Gnade umfonst und ohne Ber-Dienft, ja mit groffen Unverdienft und Unwurdig. feitempfaben, fo ift fie une doch nicht umfonft, noch ohne wurdigen Berdienft gegeben, fondern als St. Paulus Rom. 5, 18 lehret : Gleichwie wir durch Abam in der naturlichen Geburt ohne unfer Berdienft und eigenen Bermircfung in Die Gunde fommen, Die uns angebohren wird ; al. fo wiederum in der Wiedergeburt ohne unfer Berdienft und eigenen Wercfen burch Chriffum in die Gnabe und Geligkeit fommen. Darum ift der heilige Apoltel fo fleißig an allen Orten, wo er die Gnade und den Glauben prediget, baju zu feten, durch J. Ejum Chriftum, auf daß nicht jemand einher plumpe und fpreche: Sa ich glaube an GOtt, und taffe es daben bleiben. Mein lieber Menfch, du muft alfo glauben, daß Du wiffeit, wie und durch welchen du muft glau. ben, daß Gott von dir will baben aller feiner Gebot Durch welchen göttlicher Gerechtigkeit gnug gethan, und uns Gnade ge-

Siehe, Dazu Dienet nun Chriffus, burch mel eben Dir folde Gnade und Geligfeit gegeben wird, als durch den, der an beiner fatt, und für Dich allem gottlichen Gebot und feiner Gerech. tiafeit anug gethan hat überflußig, baju er auch wurdigift, daß durch ihn auch die Gnade und Geligfeit dir gegeben werde. Das heiffet benn ein rechter driftlicher Glaube. Denn es wird fein Glaube gnugfam fenn ohne drifflichen Glau. ben, welcher an Chriftum glaubet, und allein Durch Chriffum, und fonft nicht, empfabet biefe amen Stucke: Remlich, Onugthuung gottlicher Gerechtigkeit, und Onade, oder Schenfung der ewigen Geligkeit. Alfo fpricht Daulus Rom. 4, 25. Chriftus ift babin gegeben um unser Sunde, und auferstanden um unser Rechtfertigung willen; Dicht allein Die Gunde abzulegen, und Gottes Gebot zu erfüllen, fondern auch, daß wir wurdig durch ihn wurden, gerecht, und ber Gnaden Rinder ju fenn. Stem Rom. 3,25. GOtt bat uns Chrie ftum

stum vorgesetzet zu einem Gnaden. Thrond durch den Glauben in seinem Blut. Richt allein den schlechten Glauben, sondern in seinem Blut, damit er in unser Person gnug gethan hat, und also uns worden ist ein Thron der Gnaden, daß wie bepderley empfahen, Ablaß und Gnade ohne unser Rost und Mühe.

Unter bessen glügel mussen wir uns begeben.

Darum muffen wir uns unter Diefer Glucke Sennen Rlugel febmucken Matth. 23, 37. und nicht in eigenes Glaubens Vermeffenheit ausfliegen, der Ruchel- ABenh \* wird uns fonft geichwinde freffen. Es muß nicht durch unfere Gerechtigkeit, fondern, als ich oft gesaget babe, in Chriffus felbft eigener Gerechtigfeit, uns Dargebreitet zu einem Cabernackel und Fittich, unfere Geligfeit bestehen. Denn unfer Glaus be und alles , was wir baben mogen aus Gott, iftnicht gnugfam, ja es ift nicht rechtschaffen, es thue fich denn unter die Flügel Diefer Gluck. Hennen, und glaube festiglich, daß nicht wir, fondern Chriftus für uns, Bottes Berechtigleit gnug thun mag und gethan habe, und nicht um unfere Blaubens millen, fondern um Chriftus willen, und Gnade und Geligfeit gegeben mer-De. Daß alfo allenthalben lauter Gnade & Ot. tes erkennet werde in Christo, und durch Chris frum und zugesaget, erworben und gegeben.

<sup>\*</sup> Der Raubvogel.

Das mennet er, da er saget. Joh. 14, 6. Tie, mand kommt zum Vater, denn allein durch mich, und im ganken Evangelio thut er nicht mehr, denn zeucht uns aus uns in sich, breitet eine Flügel aus, und locket uns unter sich. Das will auch St. Paulus am Ende dieser Epistel, da er spricht:

Auf daß wir durch desselben Gnade gerechtfertiget, Erben seyn des ewigen Lebensnach der Hofnung; dasist je gewißlich wahr?

Auf Christi Gnade und Verdienst verläßt

jondern durch desselben Shristus Gnade, das ist, daß Christus Allein vor Gott in Gnaden ist, allein Gottes Willen gethan, und das ewige Leben verdienet hat. Nun er aber das nicht für sich, sondern für uns gethan hat, so sollen alle, die an ihn gläuben, sein so hoch geniessen, daß durch ihn und seine Gnade, sie alles das gethan zu haben geachtet werden, was Christus sür sie gethan hat. Siehe, welch ein reich unaussprechlich Ding der Christliche Glaube ist, welche grosse unbegreisliche Güter er bringet ale Ien Glaubigen.

Daher man sich für dem Vertrauen auf eigne Gerechtigkeit zu hüten hat.
Daraus laffet und lernen, welche eine köstlie

ete open Prantipodel.

de Predigt das Evangelium fen, Darinnen folches geprediget wird, und was die vor Schaben thun und Seelen verderben, die das Evangelium verschweigen, und Gefet. Merche, ia ihre eigne Menschen Lehre predigen. Darum hute dich für falfchen Predigern, ja auch für falschem Glauben; bleib nicht auf die felbit, ober auf beinem Glauben, freuch in Chriftum, halte bich unter feine Flugel, bleib unter feinem Deckel, lag nicht beine, fondern feine Gerech. tiafeit, und feine Gnade bein Decfel fenn, daß du nicht durch beine empfangene Gnade, fondern, wie hie Paulus faget, Durch feine Ongde ein Erbe senst des ewigen Lebens. Also saget auch Pfalm or, 4. Er wird dich mit feis nen Schultern überbecken, und unter feis nen flügeln wird beine Bofnung besteben. Und in Sohel. 2, 14. spricht er: Meine Braut ist eine Taube, die ba nistet in den Löchern des felsen, und in den Mauer. Kluftlein; das ift, in Chriftus Bunden wird die Geele behalten. Siehe, das ist der rechte Christliche Glaube, der nicht in und auf ihm felbst wie die natürlichen Gophiften davon traumen, fondern in Christum freucht, und unter ihm und durch ihn behalten wird. Daß wir Erben find Des ewigen Lebens in der Zofmung ist gnugsam droben gesagt, wie die Gnade ohn alle Wercke alles giebt auf einmal, Geligkeit, Erbe zc. Doch in der hofnung. Denn es ist noch zugedeckt bis in den Tod, da werden wir sehen, was wir im Glauben empfangen und befessen haben.

Der Barnifch biefer Epiftel wiber menfch. liche Gerechtigkeit und Dermogen.

Diefe Spiftel ftreitet farch und mit ausge-Druckten Worten wider alle Berechtigkeit und gute Berche menschlicher Bernunft, Bermo. gen und frepen Willen. Die Worte find flat, Da er spricht: Micht aus den Wercken der Gerechtigkeit, Die wir gethan haben, fon-Dern nach feiner Barmbergigteit bat er uns felig gemacht, ac. Und gwar alle Worte freiten wider Diefelbe Berechtigkeit, Denn er gie. bets gang und gar bem Bad ber Wiebergeburt, der Derneurung, dem heiligen Geift, JEsu Chrifto und seiner Gnade zc. Wie mag bor folchen Donnerschlagen noch bestehen fraend eine Bermeffenheit in uns? Darum laf aleiffen alle weltliche und geiftliche Rechte, laf fcheinen alle Pfaffen, Munche Donnen, Stand, laf leuchten aller Biedermann und Weiber ehr. bares Leben, wie es mag. Laffie gleich Cobten auferwecken,ift nicht ber Glaube da an Chriftum, fo ifts febon nichts. Noch verblendet und verführet folch Gleiffen die gange Welt, und verduncfelt und die beiligen Evangelia und Chriftlichen Glau. ben. Als wenig nun helfen jur Geligkeit alle Berde der Thiere, oder Sandwerch ber Menschen, fo wenig helfen auch die obgenannten fcheinende Mercke und Stande ber Menschen; ja fie binbern bagu aufs allerschadlichfte. Darum bute Dich für den Wolfen in den Schafe-Rleidern, und lerne Dich an Chriftum halten in einem rech. EXten freven Glauben.

### EXTRACT

Aus des seligen Lutheri Tractat

Non

## Suten Wercken.

(3m 1. Jenischen Deutschen Theil , fol. 224. fegg.

J. 1.

Die Regel, barnach gute Wercke beurtheis let werben muffen.

Sift zu wiffen, baf feine gute Werde find, benn allein, Die Gott geboten bat; gleichwie feine Gunde ift, benn allein die GOtt verboten bat. Darum wer gute Berche miffen und thun will, ber barf nichts anders, denn & Ottes Gebot miffen. 211. fo fpricht Christus Matth. 19, 17. Wilft du 3um Leben eingeben, fo halte bie Gebot. Demnach muffen wir den Unterscheid der guten Wercke lernen aus den Geboten Gottes, und nicht aus bem Schein, Groffe, ober Menge der Wercke an ihnen felbst, auch nicht aus Gut. dincken der Menschen oder menschlicher Gefe. be, oder Beife, wie wir feben, baf gefcheben, und noch immer geschicht durch unfre Blindheit, mit groffer Verachtung gottlicher Gebote.

5.2.Das

Das allerhöchste gute Werch ist ber Glaube.

Das erfte, bochite und alleredelfte gute Mercf ift Der Glaube in Chriftum, wie er felbit faget Joh. 6, 24. Da Die Juden ibn fragten, was sollen wir thun, daß wir GOttes Werck würcken: antwortet er, das ist GOttes Werch, daß ihr an den glaubet, ben er gesandt bat. Dun, wenn wir das bo. ren oder predigen, fo laufen wir überbin, und achtens gar gering und leicht zu thun, fo wir Doch hie folten lange feben, und ihm mohl nach. trachten. Denn in Diesem Berd muffen alle Werete geben, und ihrer Gutheit Binfluß, gleichwie ein Leben, von ihm empfan gen. Das muffen wir grob ausfreichen, baf fie es greifen mogen. Wir finden ihrer viel, Die Da beten, faften, fliften, dis und bas thun, ein aut Leben führen vor den Menschen, welche, fo Du frageft, ob fie auch gewiß fenn, daß es Gott wohlgefalle, was sie also thun, sprechen sie, nein; fie wiffens nicht, oder zweifeln baran. Darüber find auch der Groß-Gelehrten etliche, Die fie verfichten, und fagen, es fep nicht noth, bef gewiß zu fenn, die doch sonft nichts anders thun, beun gute Wercfe lehren. Giehe Da, ale le Diefelben Wercte geben aufferhalb dem Glau. ben, barum find fie nichts und gang tobt. Denn wie ihr Gewiffen gegen GOtt fiehet und glaubet, fo find die Werde auch, Die Daraus geschehen. Dun ift Da fein Glaube, fein gut Gewis.

Gewiffen ju Gott. Darum ift ben Werchen ber Bopf ab, und alle ihr Leben und Gute nichts. Daber fommts, wenn ich ben Glauben so boch angiebe, und folche ungläubis ge Bercfe vermerfe, beschuldigen fie mich, ich perbiete gute Wercfe, fo ich boch gerne wolte rechte gute Wercfe Des Glaubens lehren.

Much arbeiten, effen, trincken, 2c. find tute Werche, fo fie im Glauben geschehen.

Fragest du fie weiter, ob fie das auch aute Werche achten, wenn fie arbeiten ihr Sand. werck, geben, fteben, effen, trincken, fchlafen. und allerlen Werche thun ju des Leibes Dab. rung, ober gemeinen Rug, und ob fie glauben, baf GOtt einen Wohlgefallen Darinnen über fie habe: fo wirit du finden, daß fie nein fas gen, und die guten Werche fo enge fpannen, baf fie nur in Der Rirchen beten, faften, und Allmofen geben, baburch versteben, Die andre achten fie vergebens, baran Gott nichts gele. gen fen, und alfo durch ben verdammten Unglauben Gott feinen Dienft, dem alles bienet. was im Glauben gefcheben, gerebt, gebacht werden mag, verfürgen und verringern. Alfo lehret Calomo im Pred, am 9, 7. Gebe bin frolich, if und trinct, und wiffe, daß deis ne Werche Gott wohlgefallen allezeit, laß dein Bleid weiß feyn, und das Del laff beinem Baupt nimmer gebrechen. Rleid allzeit weiß fenn, bas ift, alle unfer Werck gut fenn, wie fie mogen genannt werden, obne allen Unterscheid. Dann sind sie aber weiß, wenn ich gewiß bin, und glaube, sie gefallen GOtt, und so gebricht mir das Oel des frolichen Gewissens nimmermehr von dem Haupt meiner Seelen.

5. 4.

Denn burch den Glauben werden alle Wercke gut.

Die fan nun ein jeglicher felbft mercken, und fühlen, wenn er Gutes und nicht Gutes thut. Denn findet er fein Sers in der Zuverficht, daß es Gott gefalle, so ift bas Werck gut, wenn es auch fo gering mare, als einen Stroh. Salmen aufheben. Ift die Zuversicht nicht da, oder zweifelt baran, fo ift bas Werd nicht gut, ob es schon alle Sodten ausweckte, und sich der Mensch verbrennen lief. Das lehret St. Paulus Rom. 14, 23. Alles was nicht aus ober im Glauben geschicht, bas ift Gunde, Mon Dem Glauben, und feinem andern Werch, baben wir den Damen, daß wir Chriff-glaubige heissen, ale von dem Saupt-Werck. Denn alle andre mag ein Sende, Burde, Gunder auch thun; aber trauen festiglich, daß er Gott wohlgefalle, ift nicht muglich, Denn einem Chriffen, mit Gnaben erleuchtet und befestiget. Und Diefer Glaube bringet allezeit mit fich Die Liebe, Friede, Freude, und Sofnung. Denn wer GOtt trauet, dem giebt er fo bald feinen bei ligen Geift, wie St. Paulus zu den Galatern faget: c.3, 2.5. Ihr habt ben Beift empfangen, nicht

vom Glauben und guten Werden.

nicht aus euren guten Wercken, sondern ba ihr bem Wort Gottes geglaubet habt.

Sie werben auch alle einander gleich.

in Diefem Glauben werben alle Merche gleich, und ift eins wie bas andre, fallet ab aller Unterscheid ber Berche, \* fie fenn groß, flein, furt, lang, viel ober wenig. Denn nicht Die Werefe von ihrentwegen, sondern von bes Glaubens wegen, angenehm find, welcher einig und ohn Unterscheid in allen und jeglichen Bercfen ift, wircfet und lebet, wie viel und unterschiedlich fie immer find. Gleichwie alle Gliedmaffen von bem Saupt leben, wirten und ben Ramen haben, und ohne das Saupt fein Gliedmaß leben, wirden, ober Ramen haben mag. Daraus benn weiter folget, daß ein Chri. ften-Menfch in Diefem Glauben lebend, feines Lehrers auter Bercke bedarf, fondern was ihm vorkommt, das thut er, und ift alles wohl gethan, wie Samuel fprach zu Saul, 1. Sam. 10,6.7. Du wirft ein ander Menfch werben, wenn ber Geift in bich tommt, benn fo thu, was die vortommt, GOtt ift bey dir. Das mogen wir ben einem groben fleifch. lichen Erempel feben: Wenn ein Mann, ober Weib fich zum andern verfiehet Lieb und Mohlgefallens, und baffelbe feft glaubet, wer lehret denfelben, wie er fich ftellen foll, mas er thun, laffen, febmeigen, gebencken foll? Die einige Zupera

<sup>.</sup> Siehe eine Erflarung hieruber S. II.

Inversicht lehret ihm das alles, und mehr denn Noth ist. Da ist ihm kein Unterscheid in Wercken, thut das groß, lang, viel, so gerne als das klein, kurk, wenige, und wiederum dazu mit frolichem, kriedlichem, sicherem Herzen, und ist gang ein Frey-Geselle. Also ein Ehristen. Mensch, der in dieser Zuversicht gegen Wott lebet, weiß alle Dinge, vermag alle Dinge, vermisset sich aller Dinge, was zu thun, und thuts alles frolich und frey, nicht um viel guter Berdienst und Wercke zu sammlen, sondern daß ihm eine Lust ist, Wott also wohlgesallen, und lauterlich umsonst Wott dienen, daran begnüget, daß es Gott gesället.

Der Glaube muß auch im Leyden sein Werck verrichten.

In den Wercken ist der Glaube noch gering und schwach, laßt und weiter fragen, wenn es ihnen übel gehet, an Leib, Gut, Ehre, Freund, oder was sie haben, ob sie denn auch gläuben, daß sie Gott noch wohlgefallen, und er ihr Lenden und Widerwärtigkeit, sie sen klein oder groß, gnädiglich über sie ordne. Hie ist Kunst, zu Gott, der sich zornig stellet, nach allen un sern Sinnen und Verstand, gute Zuversicht haben, und bessers sich zu ihm versehen, denn sichs empfindet. Die ist er verborgen, gleich wie die Braut saget im Hohenlied Salomonis 2,9. Siehe, er stehet hinter unster Wand, und siehet durch die Fenster, und zucket durchs Gitter: das ist so viel, unter

n

e

Ċ

1

d

1

ben Leyden, die uns gleich von ihm scheiden wollen, wie eine Mand, ja eine Mauer, ffebet er verborgen, und fiehet doch auf mich, und läßt mich nicht. Denn er ftehet, und ift bereit gu bel. fen in Gnaden, und durch die Fenfter des buncfeln Glaubens läßt er fich feben. Und Jeremias in Rlag-Lied. 3, 33. Er verwirft die Menschen, aber er thuts nicht aus berblicher Mennung. Uber bas alles ift des Glaubens der bochfe Grad, wenn Gott nicht mit zeitlichen Lenden, fonbern mit dem Sod, Solle und Gunde das Gewiffen ftraft, und gleich Gnad und Barmber. tigkeit absaget, als wolt er emiglich verdam. men und gurnen, welches wenig Menfchen erfahren, wie David im 6. Pfalm flaget : 35Err fraf mich nicht in beinem Grimm. Die zu glauben, daß Gott gnabigen Wohlgefallen über uns habe, ift das bochfte Werch, das geschehen mag von und in ber Creatur, davon die Wercheiligen und Gutthater gar nichts wife fen. Denn wie wolten fie fich bie Gutes und Onaden gu GOtt verfeben, dieweil fie in ihren Wercken nicht gewiß find, und am geringften Grad des Glaubens zweifeln. LICE TOP ME ONSO

Dieses ift im erften Gebot befohlen.

Siehe, das ist das Werck des ersten Gebots, da geboten ist: Du solt nicht andre Götter haben. Das ist so viel gesagt, dieweil ich allein Gott bin, solst du zu mir allein deine gante Zuversicht, Lrauen und Glauben sehen, und auf nichts anders. Denn das heißt nicht einen

ODit haben, fo du aufferlich mit bem Mun. De Gott nenneft, oder mit den Rnien, oder Beberben ihn anbeteft, fondern fo bu berglich ibm traueft, und dich alles Guts, Onaden und Bohlgefallen zu ihm verfieheft, es fep in Wer. ten oder Lenden, im Leben oder Sterben, in Lieb ober Lend. Und Diefer Glaube, Freue. Ruperficht des Hersens grundlich, ift mahrhafe tige Erfüllung Diefes erften Bebots, obne mel. then fonft fein Wert ift, bas biefem Gebot mo ge gnug thun. Und wie Diefes Gebot bas al lererfte, boheffe, befte ift, aus welchem die an-Dern alle fliessen, in ihm geben, und nach ihm gerichtet und gemäßigt werden; alfo ift auch fein Werch (das ift der Glaube oder Zuverficht ju Gottes Sulben ju oller Zeit) bas allererfte, hohefte, befte, aus welchem alle andere flieffen, geben, bleiben, gerichtet und gemäßigt werden muffen, Das ift die Meynung St. Pauli an pielen Orten, ba er bem Glauben fo viel giebt, Daf er fagt : Influs ex fide fua vivit. Der ge rechte Menich bat fein Leben aus feinem Glanben, und der Glaube ift das, barum er gerecht vor Gott gencht wird. Stehet denn Die Gerechtigfeit im Glauben, fo ifte flar, baß er alle Gebot erfüllet.

Darinnen mehr gute Mercke vorgeschries ben find, als jemand thun kan.

Wo sind nun die, die da fragen, welche Wercke gut sind, was sie thun sollen, wie sie fromm seyn sollen? Ja wo sind die, so da san, gen,

6

1

t

11

gen, wenn wir von bem Glauben predigen, baß mir feine Werche lehren, oder thun follen? Giebt nicht Diefes erfte einige Gebot mehr gu Schaffen, benn jemand thun mag. Wenn ein Mensch tausend oder alle Menschen, oder alle Creaturen mare, fo mare ibm dennoch bie anua aufgeleget, und mehr denn anug, fo ihm geboten ift, er folle allezeit im Glauben und Zuverficht zu GOtt leben und wandeln, ja auf feis nen andern folchen Glauben ftellen, und alfo nur einen, den rechten, feinen andern, GOtt haben. Dieweil benn menschlich Mefen und Natur kein Augenblick mag fenn ohn thun oder laffen, lenden oder fliehen (benn das Leben ruhet nimmer, wie wir feben, ) wolan, fo beb an. wer da will fromm fenn, und voll auter Merde werden, und übe fich felbit in allem Leben und Wercken, zu allen Zeiten, an Diefem Glauben , lerne festiglich alles thun und lassen in folder Zuversicht, so wird er finden, wie viel er ju schaffen hat, und wie gar alle Dinge int Blauben liegen, und nimmer mußig werden. dieweil der Mußiggang \* auch muß in des Glau. bens Ubung und Wercf geschehen, und furgung nichts in und an uns fevn, oder zufallen mag. so wir glauben, es gefalle alles & Ott (wie wir follen) es muß gut fenn.

\$. 9.

Der Glaubeaber tilgt die mit unterlaufenben gehler und Sünden.

Sprichst du aber, wie mag ich mich gewiß

<sup>\*</sup> Das ift, ode nothige Ruben von der Arbeit.

verfeben, daß alle meine Werche &Ott gefällig find, so ich doch zuweilen falle, zu viel rede, effe, trincke, schlafe, oder ja sonft über Die Schnur fahre, das mir nicht muglich ift zu meiden? Unt. wort, diese Frage zeiget an, daß du noch den Glauben achtest, wie ein ander Werck, und nicht über alle Werche febeff. Denn eben barum iff er das bochite, daß er auch bleibet, und tilget dieselben taglichen Gunden, bamit, daß er nicht zweifelt, &Dtt fen dir gunftig, daß er folchem täglichen Fall und Gebrechlichkeit burd Die Finger siehet. Sa ob auch sebon ein tobt licher Fall geschehe (das doch denen, so in Glau ben und Gottes Frauen leben, nimmer oder felten wiederfahret,) ftehet doch der Glaube wie ber auf, und zweifelt nicht, feine Gunde fen schon dahin, als 1. Joh. 2, 1. 2. stehet: Das Schreibe ich euch, lieben Kinder, auf daß ibe nicht fündiget, so aber jemand je fall let, so haben wir einen kürsprecher ber GOtt, JEfum Chriftum, ber ba ift eine Vergebung für alle unsere Sunde. Giebe alfo, aus Barmberkigkeit und Gnade GDt tes, nicht aus ihrer Natur, find die Wercke ohn Schuld vergeben, und gut um des Glau bens willen, der fich auf dieselbe Barmbertig. teit verläffet. Allfo muffen wir der Wercke hal ben uns fürchten, aber ber Gnaden Gottes halben troften, wie geschrieben ftebet, Dfalm 147, 11. GOtt bat einen gnabigen Mobige fallen über die, fo sich für ihm fürchten, und trauen auf feine Barmbernigkeit. 211.

and since as the control or street, the

fo beten wir mit ganger Zuversicht, Vater unser, und bitten doch, vergib uns unser Schuld, sind Kinder und doch Sunder, sind angenehme, und thun doch nicht gnug, das macht alles der Glaube, in Gottes Hulde befestiget.

t

9

110

9

e

Wo biefer Glaube herkomme.

Fragest du aber, wo der Glaube und Zuver. ficht moge gefunden werden, oder berkommen? das ift frenlich das nothigste zu miffen. Bum erften, ohn Zweifel kommt es nicht aus beinen Wercken, noch Berdienft; fondern allein aus Befu Chrifto, umfonft versprochen und gege. ben, wie Ganct Paulus Rom. 5, 8. fchreibet: Det macht uns feine Liebe fast fuß und freund. lich, in dem, daß Christus für uns gefforben ift, da wir noch Gunder maren. 2118 folt er fagen: folt uns das nicht eine farcte unüber. windliche Zuversicht machen, daß ehe wir das rum gebeten, oder geforget haben, ja noch in Gunden für und für mandelten, Chriftus für unfre Gunde ffirbt? und folget: Go denn Chri. ftus eine Zeitlang (nach der Zeit) gestorben ift für uns, da wir noch Gunder maren, wie vielmehr, fo wir nun durch fein Blut gerechtferti. get find, werden wir felig werden durch ihn? Und so wir Gott versohnet sind durch seines Sohnes Tod, da wir noch Feinde waren; vielmehr fo wir nun verfohnet find, werden wir behalten werden durch fein Leben? Giehe, also muft du Christum in dich bilden, und feben wie in ihm Gott feine Barmbergigfeit

Dir vorhalt und anbeut, ohn alle Deine vortom. mende Berdienft, und aus folchem Bild feiner Snaden schöpfen den Glauben und Zuversicht der Bergebung aller beiner Gunden. Darum hebt der Glaube nicht an den Wercken an, die machen ihn auch nicht, sondern er muß aus Dem Blut, Wunden und Sterben Christi quellen und flieffen, in welchem du fiehelt, daß dir BOtt fo hold ift, daß er auch seinen Sohn für dich giebt, muß bein Sers füß, und GOtt wiederum hold werden, und alfo Die 3w versicht aus lauter Gunft und Liebe erwach. fen, & Ottes gegen bir, und beiner gegen & Dtu. Allso lesen wir noch nie, daß jemand der bei lige Beift gegeben sen, wenn er gewircket hat, aber allezeit, wenn fie haben bas Evangelium von Christo und Die Barmberkiakeit & Ottes gehöret. Alus demfelben Wort muß auch noch heut und allezeit der Glaube, und fonst nirgend herfommen. Denn Chriftus ift der Fels, ba man Butter, und Honia aussauget, wie Mo fes fagt 5. Buch Mol. 32, 13.

J. 11.

Mach bem Glaubenist das Lob GOttes das nächste Werck.

Das andre und nachste Werck nach dem Glauben ist dieses, daß wir Gottes Namen ehren, und nicht unnüß brauchen sollen, welches, gleichwie alle andre Wercke, ohne dem Glauben nicht geschehen mag. Geschicht es aber ohne ihn, so ists ein lauter Gleissen und Schein.

1

8

Mach bem Glauben mogen wir michte groffers thun, benn GOttes Lobe Bhre, Mamen preisen, predigen, fingen, und auf allerley Weife erheben und groß machen. Und wiewol ich broben gefagt, und mahr ift, daß fein Unterscheid ift unter den Wercken, wo der Glaube ift und wircht: fo iffs doch ju verfiehen , wenn fie gegen ben Glaus ben und feinen Wertfen geacht merben. Aber fie unter einander ju meffen ift ein Unterfcheid, und eins hoher benn bas andere. Gleichmie im Leichnam die Gliedmas gegen der Gefund. heit feinen Unterscheid haben, und die Gefund. beit in einem gleich wirdt, wie in bem andern; so find doch der Gliedmas Wercf unterschies den, und eine hoher, edler, nuglicher, benn das andre. Also auch hier, & Ottes Chre und Mamen preisen ift beffer, denn die folgende Werche der andern Gebot, und muß doch in demfelben Glauben geben, ba alle andre uine gehen.

Welches man alle Augenblich thun mag.

Nun siehe, wie mancherlen guter Wercke bet Mensch mag in diesem Gebot alle Stunden thun, und nimer ohne gute Wercke dieses Gebots senn, so er will; daß er fürwahr nicht weit dars wallen, oder heilige State suchen. Denn sage an, welcher Augenblick mag vergehen, darinnen wir nicht ohne Unterlaß Gottes Güter empfangen, oder aber bose Widermartigkeit leiden? Was sind aber Gottes Güter und Widerwartigkeit

d anders,

DFG

56

pen, daß mein Mund möge verkündigen bein Lob. Item, meine Zunge sollerheben beine Barmhernigkeit. Wenn wir dieses Werds wahrnahmen, so hatten wir bier auf

Erden ein Himmelreich, und allezeit gnug zu thun, gleichwie die Seligenim Himmel. S. 13. Durch das Loben thut man GOtt ein angenehmer Werck, als andre mit

groffen Thaten.

Daher kömmt das wunderliche und rechte Urtheil Sottes, daß zuweilen ein armer Mensch, dem niemand ansehen kan viel und groffe Wercke, ben ihm selbst in seinem Hause Gott frolich lobet, wenn es ihm wohl gehet, oder mit ganger Zuversicht ihn antaset, so ihm etwas anstosset, und damit ein grösser und angenehmer Werck thut, denn ein ander, der viel fasset, betet, Kirchen stiftet, wallsahret, und hie und da sich mit grossen Thaten bemühet. Hie geschicht demselben Narren, daß er das Maul auf sperret, und nach grossen Wercken siehet, so gar verblendet, daß er dieses grösten Wercks auch nimnimmer gewahr wird, und GOtt loben in seisnen Augen gar ein klein Ding ist für den grossen Blenden seiner eigen erdachten Wercke, in welchen er vielleicht sich mehr, denn GOtt, lobet, oder in ihm selber einen Wolgefallen drinner hat, mehr denn in GOtt, und also mit guten Wercken stürmet wider das andre Gebot und seine Wercke.

Dabey man aber seine eigne Ehre und Lob verleugnen muß.

Wer aber GOttes Namen recht loben und ehren will, der muß fliehen und meiden alle zeitli. che Chre und Lob, und ja nicht fuchen feinen Da. men, Gerücht und groß Geschren, daß jeder. mann von ihm finge und fage, welches gar ei. ne gefährliche, und boch die allergemeinfte Sunde ift, und leyder wenig geachtet wird. Es will je jedermann etwas gefehen werden, und nicht der geringfte fenn, wie gering er immer ift; fo tief ift die Natur verbofet, in ihr eigen Gutdunckel, und in ihr felbst eigen Bertrauen wider Die zwen erffen Gebot. Mun achtet man biefes graufame Lafter in der Welt für bie bochfte Tugend, um welches willen überaus fährlich ift, die hendnischen Bucher und Sisto. rien ju lefen, oder horen, denn, die nicht juvor wohl find in den & Ottes Geboten und der heiligen Schrifft Siftorien , verftandiget und erfah. Denn alle hendnische Bucher find mit Dic. fem Gift des Lob-und Chrfuchens gang durch. machet, barinnen man der blinden Bernunft nacho nachlernet, als wären das nicht thätige oder theure Menschen, mochten es auch nicht werden, die sich nicht lassen Lob und Shre bewegen. Das her die sür die Besten geachtet werden, die Leib und Leben, Freund und Gut, und alles hindanssehen, daß sie Lob und Shre erjagen. Schaben alle heilige Wäter über dis Laster gestaget, und einträchtiglich beschlossen, daß es das allerlezste Laster ser zu überwinden. St. Augustinus spricht, alle andre Laster geschehen in bösen Wercken, ohn allein die Shre und eigen Wohlsgefallen geschicht in und von den guten Wercken.

Welches sonderlich auf junge Leute und studirende appliciret wird.

Es mennen etliche, daß es gut fen für junge Leute, fo fie mit Ruhm und Chre; wieberum mit Schande und Schmach gereißet, und wohl authun beweget werden. Denn viel find, Die autes thun und übel laffen, um Furcht ber Schand und Lieb der Chre, bas fie fonft in fei. nem Wege thaten und lieffen; Die laffich fo hale ten. Aber wir suchen ist, wie man rechte gute Mercfe thun foll, und die dazu geneigt find, burfen furmahr nicht, daß fie mit Furcht ber Schande, und Liebe ber Chren getrieben merben, fondern fie baben und follen haben ein hober und viel edler Ereiben , das ift Gottes Gebot. GOttes Turcht, GOttes Wohlgefallen, und ihren Glauben und Liebe zu GDtt. Welche Die Preibung nicht haben, oder nicht achten, und laffen fich Schande ober Shre treiben, Die neh. men

men auch damit ihren Lohn, wie der Serr faat Matth. 6. Und wie das Treiben ift, fo ift auch das Wercf und der Lohn, feines nicht gut, denn allein vor den Alugen ber Belt.

Beywelcher Verläugnung eigner Ehre man boch einen guten Mamen baben mnß.

Das iff aber mahr, bag wir muffen bennoch einen guten Ramen und Shre haben, und foll fich jedermann fo halten, daß man nichts übels von ihm sagen moge, noch semand sich an ihm argere, wie St. Paulus Nom. 12, 17. fagt : Wir follen Rleiß haben, daß wir Butes thun, nicht allein vor Gott, fondern auch vor allen Menschen; und 2. Cor. 4,2. Wir halten uns fo ebro lich, daß tein Mensch nicht anders von uns weiß.

G. 17. Davauf man sich aber nichts einbil. ben bauf.

Aber hier muß groffer Rleif und Gurfieb. tigfeit fenn, daß Diefelbe Chre und guter Das me das Hert nicht aufblase, und ihm ein Mohlgefallen drinnen mache. Und bie gehet ber Spruch Salomonis: Wie bas feuer im Ofen bewähret bas Gold, fo wird ber Menich bewähret durch ben Mund bes. ber ihn lober. Wenig und gang hoch geift. liche Menschen muffen das senn, die in Shre und lob blof gelaffen und gleich bleiben, daß fie fich derfelben nicht annehmen, Sutduncken und Gefallen darinnen haben, sondern gans

fren und ledig bleiben, alle ihre Shre und Namen GOtte zurechnen, ihm allein auftragen,
und derselben nicht anders gebrauchen, denn
GOtt zur Shre, und dem Nächsten zur Besserung, und ihm selbst gar nichts zu eigenem
Nuß, oder Bortheil, also, daß er sich semer Shre nicht vermesse, oder erhebe über den alleruntüchtigsten, verachtessen Menschen, der
auf Erden senn mag, sondern erkenne sich als
einen Knecht GOttes, der ihm die Shre gegeben hat, ihm und seinem Nächsten damit zu
dienen, nicht anders, denn als hätte er ihm besohlen, etliche Gülden um seinet willen auszutheilen den Armen.

Sonst läßt einen GOTT zuweilen in schwere Sünden fallen, zur Des muthigung.

Daher kommt es, daß GDET vielmat täßt einen Menschen in schwere Sünde falten, oder liegen, auf daß er vor ihm selbst, und jedermann zu Schanden werde, der sonst nicht hätte sich mocht enthalten sür diesem grossen Laster der eiteln Shre und Namen, so er in grossen Gaben und Tugenden wäre bestanden blieben. Und muß SOtt oft mit andern schweren Sünden (die er zulässet) dieser Sünde wehren, daß sein heiliger Namesin Shren allein bleibe, und wird also eine Sünde der andern Arzney, um unser verkehrten Bosheit willen, die nicht allein das Ubelthut, sondern

auch alles Guten mißbrauchet, 20.

Inhalt

### Inhalt 1000

## Der herrlichen Predigt Lutheri

über Lit. 3, 4. . . 8.

| 图题相比对"是国家"也是特别的特殊的一个一些人才可以使用,但是这个人的对于特别的特别的                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S.1. Kumma biefer Epistel p.1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| s. 1. Summa dieser Epistel p. 1. 5. 1. Deren Verbindung mit dem vor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| hergehenden band vid nommande 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5.3. ABas da beiffe Freundlichkeit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| S. 4. Was ba beiffe Leutseligkeit ober Menschen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Liebe. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5.5. Man muß Diefe Worte nicht einschräncken.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 6. 6. Gie führen uns auf Glaub und Liebe. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 5.7. Welche & Ott-formige Menschen machen .7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5.8. Vermahnung jum Glauben, Albiedu 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 5. 9. Welcher bas Sert frolich machet, all 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5. 10. Und zu gutem Wercken treibet, 30 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 5 Conderlich zur Bekantnif der Warheit, 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| J. 12. Darauf das Creuf folget. Wall die te                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 5. 13. Daben man die Liebe gegen die Feinde gu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| beweisen hat,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 5.14. Auch gegen die so ihrUnrecht vertheidigen 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 5.15. Gnade verdammt alle eigene Gerechtigfeit,13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 5.16. Und leget den Ruhm Des fregen Willens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| nieder pur die sand in balan in and an in and an in an |
| 5. 17. Und richtet auf die Gerechtigkeit & Ottes, 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| S. 18. Diefe Gnade macht uns hier fchon felig, 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 5. 19. Che wir noch gute Wercke thun konnen, 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| S. 20. Ob wir wol noch auf die Offenbahrung fol-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| cher Seligkeit warten. 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| S.21. Wir werden alfo nicht durch Werde felig; 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 9.22. Folge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

### Inhalt.

| The state of the state of the Continue of the  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S. 22. Folglich ist auch das Fegfeuer ein Betrug                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| des Satans. 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 6.23. Die Gnade wird uns in der Zaufe gegeben,22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 5.24. Welche iftein Bad ber Wiedergeburt, 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 9.24. Delle file in Solo Otto Exteristion of 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5. 25. Welches uns Die Geligfeit gang giebt, 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 6. 26. Und ein Bad der Erneurung; 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 5.27. Dadurch die menschliche Bermeffenheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| auf Wercke niedergeschlagen wird, 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 6. 28. Dabey man der Gnade viel zuwenig gu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Geweihet. 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| □ 「LD レゼドレゼレ」 これでは、アルフラン・データーを表示しているできた。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 6. 29. Welche durch ben heiligen Geiff uns ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| neuret, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| s. 30. Da die Werckheilige in der alten Saut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| bleiben. Galle blindenn nenfalut 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| THE RESERVE OF THE PROPERTY OF THE PERSON OF |
| 5.31. Hierinnen stimmet Paulus mit Christo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3 überein, 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 5. 32. Und weiß nichts von der Firmelung. 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5.33. In der Caufe wird der heilige Geift über                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| uns ausgegoffen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Die Rercke thunnichts bazu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5.35. Condern offenbahren nur den Grund des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 5 Serhens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 6.26 Reiffende Wertte und Schafs Kleider. 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 6.37. Wir muffen durch Befum Christum glau.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ben und Gutes thun.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Den mil O mico than Coarete find unualifame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 6.38. Denn unfre besten Werde find unvolltom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| men. 30 15 par de 15 con jup to tra ania 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 6.39. Ja, wenn wir alles thaten, so konnen wir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Doch Samit nichts verdienen. 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 6.40. Darum werden wir auf Chriffum gewie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| fen, Con Ostalis in Com Salas in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 6.41. Durch welchen Gottlicher Gerechtigfeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| genug                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

#### Inhalt.

| genug gethan; und uns Gnade geschendet wird,                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 6.42. Unter deffen Flügel muffen wir uns bege-                                       |
| ben,<br>6. 43. Auf deffen Gnade und Berdienst verläßt                                |
| sich der Glaube. 40                                                                  |
| eigne Gerechtigkeit zu huten hat. 40                                                 |
| 6.45. Der Harnisch dieser Epistel wider mensche liche Gerechtigkeit und Vermögen. 42 |

# Inhalt Des extracts

| 2001 guten 2Dettren-                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------|
| f.e. Diegel barnach gute Wercfe beur-<br>theilet werden mussen. p. 43 |
| theilet werden muffen. p. 43                                          |
| S. 2. Das allerhochste gute Werck ift der Glau-                       |
| be. 44                                                                |
| 5.3. Auch arbeiten, effen, trincken, 2c. find gute                    |
| Wercke, so fie im Glauben geschehen. 45                               |
| S. 4. Denn durch den Glauben werden alle Wer-                         |
| che gut, 46                                                           |
| 6.5. Sie werden auch alle einander gleich. 47                         |
| s. 6. Der Glaube muß auch im Lenden sein                              |
| Werck verrichten. 48                                                  |
| 5.7. Dieses ift im ersten Gebot befohlen. 49                          |
| 5.8. Darinnen mehr gute Wercke vorgeschries                           |
| ben sind, als jemand thun kan.                                        |
| 5. 9. Der Glaube aber tilgt die mit unterlaufen-                      |
| den Fehler und Sunden. 51                                             |
| 5. 10. Wo diefer Glaube herkomme 51                                   |
| 6. n. Nach                                                            |

#### Inhalt.

| 5. 11. Dach dem Glaub | en ist das Lob S.Ottes t | as |
|-----------------------|--------------------------|----|
| & nachste Werck,      | wird, daion              | 54 |
| 5. 12. Welches man    | lalle Augenblick th      | un |

e mag.

6. 13. Und daran GOtt ein angenehmer Werd thut, als andere mit groffen Thaten,

5.14. Daben man aber feine eigne Chre und Lob verläugnen muß. mit in mobile bare O ?

5. 13. ABelches fonderlich auf junge Leute und fin Dirende appliciret wird.

5. 16. Ben welcher Berleugnung eigner Chre man doch einen guten Ramen haben muß, 50

5.17. Darauf man fich aber nichts einbilben barf,

5. 18. Conft laft einen GOtt zuweilen in fchme. re Gunden fallen, zur Demuthigung. 60







