



der Schöpfung aus Nichts

und berfelben

praktische Wichtigkeit.

In der Königl. deutschen Gesellschaft den 24. März 1770.

von

Abraham Gotthelf Kästnern

Diesem Abdrucke ist eine Anzeige seiner Lehrstunden beygefügt.



Gedruckt ben Friedrich Andreas Rosenbusch.





twas Neues machen heißt ben uns, Dinge, die schon da waren, in eine Verbindung bringen, in der fie fich noch nicht befanden. Dur diese Berbindung rubrt bon und her; es mag nun Zusammensegung senn, wie bes Uhrmachers Kunstwerke, oder Mischung, wie des Chymis ften Mittelfalze. Allso begreift man aus der Beschäfftigung des Uhrmachers, des Chomisten, nur wie die Berbindung enstanden ift, nicht wie die Sachen entstanden sind, die verbunden wurden. Von Demjenigen aber, den wir als den Urheber und Beherrscher der Welt betrachten, nur in eben der Bedeutung zu fagen, Er habe die Welt gemacht; Ihm eine selbständige Materie an die Seite zu seben, eigentlich zwenerlen Gotter zu glauben, einen Denkenden, und einen unermeglichen Klumpen gedankenloser, die sich von dem denkenden, wie er will, handthieren laffen, ob'er gleich zu ihren Dasenn nichts bengetragen hatte, daß dieses eben nicht anståndig ift, das dachte ich wurde ben einer mäßigen Aufmerksamkeit zimlich deutlich (a).

Weiteres

(a) Ich rede hier nur bavon, wenn bie Materie selbständig angenoms men wird. Diejenigen mußten auf eine andere Art bestritten werden Die



Meiteres Nachdenken lehrt mich, daß eine ungebildete Materie eine Täuschung der Einbildungskraft ist, so was, wie der große viereckichte schwarze Fleck, den Nobert Fludd mahlt, und an alle vier Seiten schreibt: Et sie in infinitum (b), als wenn ein Ding, das von vier Rändern begränzt wird, sich ohne Ende erstrecken könnte?

Was ist, das ist ein einzelnes Wesen, mit allen den Bestimmungen, wodurch es sich jeden Augenblick seiner

Dauer von jedem andern Dinge unterscheidet.

In einem Gefäße voll Wasser hat seder Tropfen ihm eisgene Unterschiede von jedem andern. Diese Unterschiede zu demerken.

die glaubten, die Materie konne von Ewigfeit ber von Gott erschafe fen senn, und eben so die, welche die Mosaische Schopfungsges schichte nicht von ber Schopfung aus nichts, sondern von der Bils dung der jetigen Welt erflaren. Die lettern hat Bilfinger diluc, philos. 6. 185. etwas zu nahe zu ben Bertheidigern einer emis gen Materie, und selbst dem Epicur gesetzt, indessen ihnen doch nicht gleiche Jerthumer Schuld gegeben. Der Gr. v. Mosheim aber geht gu weit, wenn er in feiner Ueberf. von Cudworthe Syftem, intellectual, 212. S. 8. Dot. fagt: Thomas Burnet habe die Schopfung aus nichts geläugnet. In ber Stelle, Die v. M. anführt Archaeol, philos. Lib. II. c. 9. p. 520. redet B. von der mofaischen Schopfungegeschichte. Es fteht aber vor B. Archäologien: Ad virum clariff. A. B. epistola, wo B. die Schöpfung aus Nichts, und, daß fein Geschöpf von Ewigkeit senn könne, ausbrücklich befennt. Ich nenne die Theile der Materie Gots ter, wenn sie selbständig find. Ich kann mich leicht rechtsertigen, wenn jemand dieses blos für einen lebhaften Ausbruck halten wollte, ber mehr witig, als grundlich ware. Wer ben Nahmen Gott nens net, er sen Chrift, Philosoph, oder Gögendiener, der verbindet das mit den Begriff der Macht. Mehr Sewalt als Menschen haben, das war genug für einen Gott gehalten zu werden. Was einem andern fein Dafenn schuldig ift, das ift wohl deffen Gewalt unterworfen der es hervor gebracht hat. Und so erkennet gegentheils dasjenige, das keinen Urheber erkennt, gewiß weniger Oberherrschaft, als wir Mens schen, wenn wir einen Urheber erkennen. Diejenigen also, für wels che die Materie unerschaffen war, konnten ihr, ihrem Sprachgebrauche nach, den Mahmen Gott nicht verfagen.

(b) Historia vtriusque Cosmi Tom. I. p. 26.



bemerken, war uns unnug, darum sind unsere Sinne nicht eingerichtet, sie zu bemerken, darum ist unser Berstand berechtiget, wenn er über den Druck, über den Aussstuß dieses Wassers denken will, sich alles als einen einformigen Klumpen vorzustellen. So kann man die Bewegungen eines ganzen Bataillons, als Bewegungen einer einzigen Maße betrachten, man braucht daben nicht auf jeden einzelnen Krieger zu merken. Dächte man im Ernste vom Bataillon so, wie manche Philosophen und Geometern von der Materie denken, sähe man es als einen Klumpen an, wo ein Theil völlig so, wie der andere ist, was würde der Musketierer dazu sagen? daß man ihm sein bestimmtes Dassenn weg abstrahiren, und ihn ins unendliche theilen wollte.

Gine folche erfte Materie, Die aus lauter gleichen, und abnlichen Theilen besteht, und die durch Bewegung alle Gestalten annehmen fann, einen Brrthum ber scholastischen Philosophie, legte Cartes jum Grunde seiner Physik (c). Seine Welt entsteht, indem diese Theile allerlen andere Bewegungen bekamen, als sie zuvor hatten, die grobften sich zu Rügelchen abdreheten, zwischen ihnen fich Schraubchen burchwunden, und die abgehenden Spanchen allerlen Safchen gaben. Das war in Cartesens Erdichtung nur befimegen die erste Welt, die entstand, weil er alle Theilchen der Materie zuvor gleich und ahnlich annahm. Satte jedes Theilchen schon ihm eigene Bestimmungen, Große, Geffalt, und Lage, und die mußte es haben, wenn es ein wirklich porhandenes Ding, fein Abstract bes Berftandes, feine Erscheinung der Einbildungsfraft, senn follte, so machten die= se Theilchen zusammen, auch schon eine Welt aus, nur nicht die jeßige. Also giebt es gewiß eine Welt ohne Urheber,

wenn

(c) Princip, Philos. P. III. 47. seq.



wenn Materie ohne Urheber vorhanden ist. Und, wenn ohne Bentritt eines Gottes, irgend eine Welt senn kann, warum kann es nicht auch die gegenwärtige senn? Denn, daß Er nothig war, die gegenwärtige aus einem Chaos zu ordnen, das ist wieder nichts weniger als ein philosophischer Gedanke. Der Philosoph sieht keinen Grund, warum vor der jezigen Ordnung Unsordnung hätte senn mussen. Nur der Dichter bildet sich ein, wie es aussähe, wenn in der gegenwärtigen Welt alles untereinander geworfen wurde, nennt das Chaos, läßt da die Elemente mit einander streiten, und den Zwist durch einen Gott, und eine besere Natur endigen.

Folglich haben diejenigen nicht recht zusammen hängend gedacht, die einen Gott verehret haben, der die Welt gemacht hätte, aber die Materie nicht. Und so haben doch

Die größten Geiffer bes Alterthums gedacht (d).

Bey einem so deutlichen Schluße, als der ist: daß die Welt entweder selbständig ist, oder daß sie von dem selbständigen Wesen nicht nur ihre Ordnung sondern auch ihr Dassen hat; ben demselben ist es gewiß kein Einwurf, daß wir nicht begreifen, auf was für Art das Mögliche durch den Willen Gottes wirklich wird. Denn diese Begebenheit ist von Allem, was wir durch die Erfahrung haben kennen lernen, unendlich unterschieden, und die Erfahrung versichert uns von viel Begebenheiten, ben denen wir die Art, wie sie zugehen nicht begreifen.

Lehren, denen ich allgemeinen Benfall wünsche, vermenge ich nicht gern mit Sagen, die unrecht verstanden und deswegen bestritten werden, so richtig mir auch diese Sage scheinen. Ich Wa

(d) Moshem. dissertatio: num philosophorum a vera religione auersorum aliquis, mundum a Deo ex nihilo creatum esse, docuerit. In cius vera sione Systematis Radulphi Cudworth p. 957.



will also nur kurz anzeigen, daß niemand selbskändige Mazterie glauben wird, der die Materie für eine Erscheinung hält, die und Mengen einfacher Wesen darstellen. Sobald wir einsfache Wesen nennen, denken wir bestimmte einzelne Dinge, deren jedes, entweder: von sich ist, und da würden wir und nicht enthalten können, es für einen Gott anzunehmen, oder: wenn es entstanden ist, auf eine Art entstanden ist, die wir mit keiner, uns bekannten Art, vergleichen können, weil wir das, was wir entstehen nennen, nur ben zusammen gezsehten Dingen sehen. Wenn man die Erscheinung der Mazterie sur Wahrheit annimmt, fällt man leicht darauf, uns begreislich zu nennen, was man sich nicht einbilden kann; So hat man die Schöpfung aus nichts, als unbegreislich gezläugnet, aber in der Monadologie ist sie ein Lehrsas.

Was bringt es aber für Nugen, eine Wahrheit einzussehen, ben der sich unsere Gedanken verlieren, so überführt wir auch von ihr sind?

Ist jedes Geschöpf nur durch den Willen Gottes, so kennt Er vollkommen, was er zur Wirklichkeit gebracht hat, giebt demselben die gehörige Stelle im Naume, und in der Zeit, und läßt es stets einen Gegenstand seiner Erhaltung bleiben. Es hort auf zu senn, wenn Er aufhört zu wollen, daß es seyn soll (e).

Hat die Welt keinen Schöpfer, nur einen Baumeister, so muß er zuerst seinen Bauzeug studiren, der ihm unbekannt in die Hände kömmt, und ist immer in Gefahr, kleine Verssehen zu begehen; etwa einen Stein, der Salz enthält, und im Erdekenen noch gut genug dauren würde, feuchter Witsterung



<sup>(</sup>e) Eine Anmerkung zu diefer Stelle verspahre ich ihrer Weitlauftigkeit wegen ans Ende der Abhandlung.

geführt, so kann er es verlassen, ohne daran weiter zu denken; Nur etwa ben einem außerordentlichen Zufalle, wie z. E. Phaethons Ungeschicklichkeit verursachte, reiset Jupiter herum, zu sehen, ob die Himmelsmauern Risse bekommen haben.

Unter diesen benden Vorstellungen, vom Ursprunge der Welt, giebt also nur die erste solche Begriffe von der Vorssicht, die einem Beherrscher der Welt anständig sind, und von denen man wünschen muß, daß sie richtig seyn mögen. Sie allein versichert uns, daß der Urheber der Welt nicht nur für das Ganze sorge, sondern an jeden einzelnen Theil denke; sie zeigt uns die wahre besondere Vorsicht, nicht die, da ein Mensch seiner eingebildeten Wichtigkeit wegen verslangt, daß ihm zu Gefallen die Ordnung der Natur gestöhrt werde, sondern die, da ein Mensch, so gering er auch unster seines gleichen geschäßt wird, lebhaft empfindet, sein güstiger Schöpfer kenne ihn, habe ihn zu einem Werkzeuge weisser Absichten gewählet, und werde ihn zu Anssührung dersselben unterstüßen, wenn er sich selbst nicht dazu untüchtig macht.

Also; Nicht daß die Schöpfung aus Nichts eine tiefsinnige philosophische Wahrheit ist, sondern; daß sie unsere Handlungen, unsere innerste Gesinnungen regiert; Darinnen möchte wohl der Grund liegen, warum sie immer den Berehrern des wahren Gottes eigen gewesen zu seyn scheinetz dem Volke, dessen Religion sich über alle Gößendienste so sehr erhebt, so tief es in Absicht auf Wissenschaften, und Geschwart



<sup>(</sup>f) Malebranche hat schon geschlossen: Gott wurde die Materie nicht kennen, die er nicht-gemacht hatte, weil er alle seine Erkantniss aus sich selbst habe, nichts Ihn lehren, nichts in Ihn wirken könne. Die Stelle sieht in Leibnizens Theodicer 398. J.

schmack unter den Anbetern des Osiris, Mithra und Zeus stand; den exsten Bekennern eines Glaubens der den Griechen eine Thorheit war.

Diese Leute kannten einen Gott, ber bem, was nicht ift, zu senn gebietet. Konnte bloße Metaphysik sie zu einer Wahrheit bringen, die Plato und Aristoteles verfehlet hatten?

Auch waren ihnen, wie es scheinet, großentheils mehr die praktischen Folgen dieser Wahrheit, als dieser Folgen theoretischer Grund bekannt gemacht worden. Sie dienten, sie vertrauten einem Gotte, dessen Kenntniß und Macht sich auf das Kleinste, wie auf das Größte erstrecket: Aber manche von ihnen hatten wohl nie von Einem reden hören, der das Mögliche wirklich machen kann. Und was hätten auch ben dem Möglichen und Wirklichen diesenigen gedacht, die um ein goldenes Kalb tanzen konnten? oder die Kirchendster, die sich nichts vorzustellen wußten, was nicht körperlich wäre? (g).

Was in der Anmerkung (e) ist versprochen worden.

Die Scholastifer haben sich so ausgedruckt: die Erhaltung sen eine fortgesetzte Schöpfung. Das Dasenn der Geschöpfe, vergleicht Thos mas von Aquin mit dem Lichte in der Atmosphäre, das von der Sons ne herrührt, und aufhört wenn die Sonne nicht mehr scheint. Dies ses meldet Vilsunger diluc. philos. §. 468. In der Gegend der Schrift ten des englischen Lehrers, wo ich diese Vergleichung zu suchen Ursasche hatte, (Summ is Theol. P. I. qu. 45; 46; it. qu. 9. art. 2. ed. Lugd. 1541. fol.) wo von der Schöpfung und Erhaltung die Rede ist, suchte ich sie vergebens. Suarez aber Disput. Metaph. 21; Sect. 1. art. 6. setzte mich in den Stand sie zu sinden. Sie heißt im anges. Theile,

(g) Cudworth Syft. Int. cap. V. Sect. III. 5.26. & Moshem. ibid, in not.



485.

qu. 8. art i. Hunc autem effectum caussat Deus in rebus non solum quando primo esse incipiunt, sed quandiu in esse conservantur, sicut lumen causatur in aere a sole quandiu aer illuminatus manet.

Leibniz hat bekanntermaaßen die Scholastifer gelesen, wie Virgil den Ennius. Man wird also licht sehen, woher er einen ähnlichen Ausdruck hat. (in der Caussa Dei adserta per institum eins, die sich ben der Theodicee befindet 9. S.) "Die Erhaltung sen eine forte "geschte Schöpfung, wie der Strahl beständig von der Sonne aus: "geht, obgleich die Geschöpfe weder aus dem Wesen Gottes, noch "nothwendig ausgehen." Diese bengesügte bedächtige Erinnerung wird in einer besondern Anmerkung ben der Steinhösserischen sateinisschen Ausgabe der Theodicaeae Frs. La 1739.) umständlicher erläutert.

Stellte man sich vor: als ob Gott in abwechselnden Augenblicken, wollte, und nicht wollte, daß ein Geschöpf senn sollte, so würde es einen Augenblick um den andern entstehen, und vergehen: Und wenn man sich der nur angesührten Bergleichung hieben in den angezeigten Schranken bediente, so ware ein Bild von diesen Abwechselungen, licht, das einen Augenbick um den andern durch die Atmosphäre glänzte und verschwände. Eine solche Erscheinung, würde man wohl Blize nennen. Und nun wird man sogleich verstehen, was Leibniz mit dem Ausdrucke anzeigt: "die erschaffenen Monaden, entstehen," daß ich so rede durch unaushörliche Blize der Gottheit" nascuntur, vt ita loquar per continuas divinitatis fulgurationes.

Diese Stelle besindet sich im 48. S. der Principior. philosophiae die man in den Leipziger Ackis Erud. Tom. VII. Supplementor. Seck. 11. und vor Hanschens principiis philos. mor. geom. demonstrat. liest, auch deutsch in den Lehrsägen von den Monaden, die Köhler übersetzt hat. (des Frenh. v. Leibniz kleinere philosophische Schristen Jen. 1740.) Köhler giebt es durch: "ununterbrochene Strahlen oder kul"gurationes" Blike nähmlich, wären nur das Bild eines abwecht selnden Entstehens und Bergehens: dauert die Erhaltung ununterv brochen sort, so verwandeln sie sich in Strahlen. Die Principes de la nature & de la grace, in der Europe Savante Novembre 1718.

101. S. und in des des Maizeaux Recueil de diverses pieces T. II. p.



485, enthalten diese Stelle nicht. Hausch hat auch aus diesen Blisen wie billig, weil sie nur ein Bild sind, keinen der Lehrfaße gemacht, die er geometrisch zu beweisen glaube. Es ist endlich offenbahr, daß dieser Ausdruck nicht zur Monadologie, sondern zur Schöpfung aus Nichts gehört, und von jedem kam gebraucht werden, der die Erhaltung für eine fortdaurende Schöpfung erkennt, wenn er auch gleich die Monaden nicht annimmt.

Leibnig brauchte ihn nur deswegen von den Monaden, weil nach seinen Begriffen die Monaden das sind, was eigentlich erschaffen wird,

übrigens die Welt aus ihnen entsteht

Im Arufel Leibni; des dictionaire encyclopedique beifit Gott der Ursprung der erschaffenen Monaden, die aus ihm so zu reden durch beständige Fulgurationen ausgeflossen find. Leibnig redet nicht vom ausstiessen, auch nicht in der vergangenen Zeit ausgestoffen sind, fondern in der gegenwärtigen nalcuntur, und aus dem vorhergebenden erhellt, daß er so reden mußte, wenn er das Bild der Blike brauchen wollte, welches die Enenelopädisten aar nicht verstanden haben, und fich gang falfchlich einbilden, biemit einen Saustfal anzuführen, der Leib: nizens Monadologie eigen fen. Br. Bailly, deffen Lobschrift auf leib: nigen die Konigl. Preuff. Utademie, mit der gegrundeten Erinnerung gefronet hat : daß er frenlich gewisse Systeme Leibnigens nicht recht verstanden habe, borge diesen Musdruck der Encyclopadie, und ver: schönert solchen noch (Eloge de Leibniz, Berl. 1768; pag. 24.) Er mag feine Blige gefannt haben, als die ben Gewittern, ben denen fällt ihm ein, was leibnizen nicht einfallen konnte, daß die Materie Diefer Blike eleftrisch ift, alfo nennt er: Gott den Ursprung aller Mo: naden, die aus seinem Schoofe durch eine Urt von gulauration, ausgefloffen find, wie der Blig," der aus einer fich öffnenden Wolfe "beraus bricht, die eleftrischen Theilchen über die Erde verbreitet, und "damit alle Korper durchdringt." (Dieu, principe de toutes les monades, emanées de son sein par une espece de fulguration, semblable à l'eclair, qui s'echappant du nuage entrouvert, repand fur la terre les patticules electriques, & en penetre tous les corps.) Usso macht Gr. B. den Schöpfer zu einer Gewitterwolfe, und fest mit feinem Blike, ber alle Korper durchdringt, uns alle in Gefahr vom Wetter erschlagen



m werden. Leibniz und Wolf, die behaupteten, der Ursprung der Monaden lasse sich nicht erklaren, die erklaren ihn gewiß nicht so un: gereimt schrecklich.

Sowohl die Enchelopädisten als der Lobredner Leibnizens, haben diese Blige ohnstreitig angeführt, um dadurch einen Begriff von den Grundsähen der Monadologie zu geben; und dieser Begriff, kann weht Leibnizen nicht vortheilhaft sehn; so wenig als es unserer Theologie vortheilhaft ware, wenn jemand einen Begriff von ihr, aus den Schriftsstellen gabe, die von Gott menschlicher Weise reden, und diese Stellen im eigentlichen Berstande nähme, allenfalls nach, wie Gr. B. ihr nen seine eigenen Erweiterungen benfügte.

Der Deutsche borgt von dem Patriarchen der Thomisten ein Bild, das er nur ein wenig ausmahlt, und unsere neumodische wißige Phistosophen fühlen nicht wie sehr dieses, nur Bild ist, sehen die liebe Sonne für eine Wolke an, und wagen es, Leibnizen zu beurtheilen, den sie verstehen, wie mancher deutsche Pedant den Horaz.

Hr. Bailly, der seinen Helden meistens mur aus dem großen Französischen Universallericon kennet, hat mich mit seiner Lobrede an einen Rath erinnert, der mir in meinen jungern Jahren gegeben ward.

Ich sagte einmahl Gottscheben, daß ich mir wohl so viel Musse von andern Geschäfften wünschte, zu versuchen, wie sich etwas auf die tragische Schandühne bringen ließe, von der ich nicht zu entscheiden brauche, ob es Geschichte oder Mährchen ist, die Befrenung der Schweiz durch Wilhelm Tellen. Man wird leicht erachten, daß er mich ausmunterte: Aber ich kenne die Erzählung nur obenhin, war meine Einwendung, und ich habe ieho keine Zeit, einer Tragodie wegen, die schweizerische Historie zu studien?

D! da schlagen sie nur Zieglers Schauplat der Zeit auf, da

Zieglers Schauplatz der Zeit! den hatte ich als Knabe gelesen; das wußte ich wohl, daß er in seiner geschmückt senn sollenden Schreibeart, was ihm andere erzählt hatten, wenigstens historisch getreu nacherzählt, ein Vorzug, den der deutsche Compilator, noch immer vor dem Französischen behauptet; aber Sitten, Charactere, Bemerkungen über die Ursachen und Entwickelungen der Begebenheiten, die wuße



te ich von Zieglern nicht zu lernen, und ohne die wollte ich keine Traz gödie machen. Hätte ich in witlens gehabt, was von Tellen zu schreiben, und hätte was Ziegler, von Tellen geschrieben hat, mich mehr als einmahl zu dem Gedanken veranlaßt, meine Arbeit abzubrechen; Hätte ich ihn als meinen Meister betrachtet, ihm nur von weiten zu kolgen gewußt, ihn bewundert, und verzweifelt ihm nachzuahmen (so drückt sich Hr. B. vom Artikel Leibniz der Encyclopädie aus) so hätte ich gewiß auch nur zur Uebung in der Gottschedischen Rednergesellschaft, keine Lobschrift auf Wilhelm Tellen versertigt.

## Anzeige meiner Lehrstunden im nächsten halben Jahre.

Deffentlich, werde ich die Gnomonik vortragen. Mittwochs und Sonns abends von 9 bis 10 Uhr. Ben der gewöhnlichen Abhanblung der angewandten Mathematik, ift es unmöglich von dieser angenehmen und nüblichen Kunst, umständlich zu reden. Unter den Bulowischen Instrusmenten unserer Universität, findet sich eine beträchtliche Sammlung bewegs licher Sonnenuhren, die ihrer kunstlichen Erfindung, und zum Theil ihrer Kostbarkeit wegen Aufmertfamkeit verdienen: Ich kann aus meinem eiges nen Vorrathe solchen unterschiedene benfügen.

II. Die Uebungen im Disputiren werde ich mit Bergnugen fortfeben.

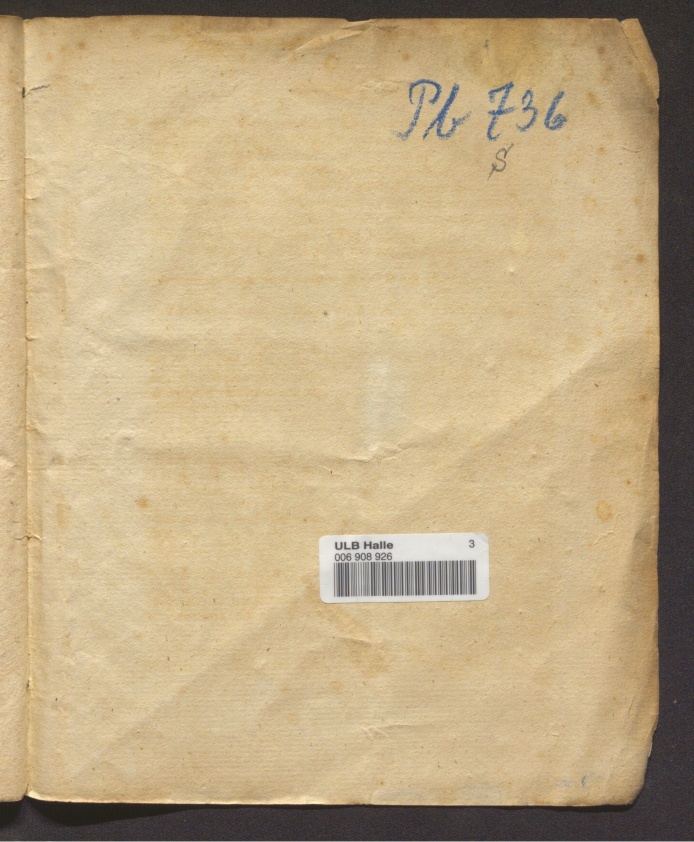
III. Die Arithmetif, Geometrie und Trigonometrie, werde ich fünf Tage in der Woche von 3 bis 4 Uhr nach meinen Anfangsgrunden lehren

IIII. Der Experimentalphnst ift an eben ben Tagen, die Stunde von 4 bis 5 bestimmt. Ich werde des Königl. Preust. Geb. Naths Hrn. von Segner Einleitung in die Naturlehrezum Grunde legen; die britte Auflage davon, die vor den vorigen viele Borzüge hat, tommt jest in der Bandenhöckischen Buchhandlung heraus.

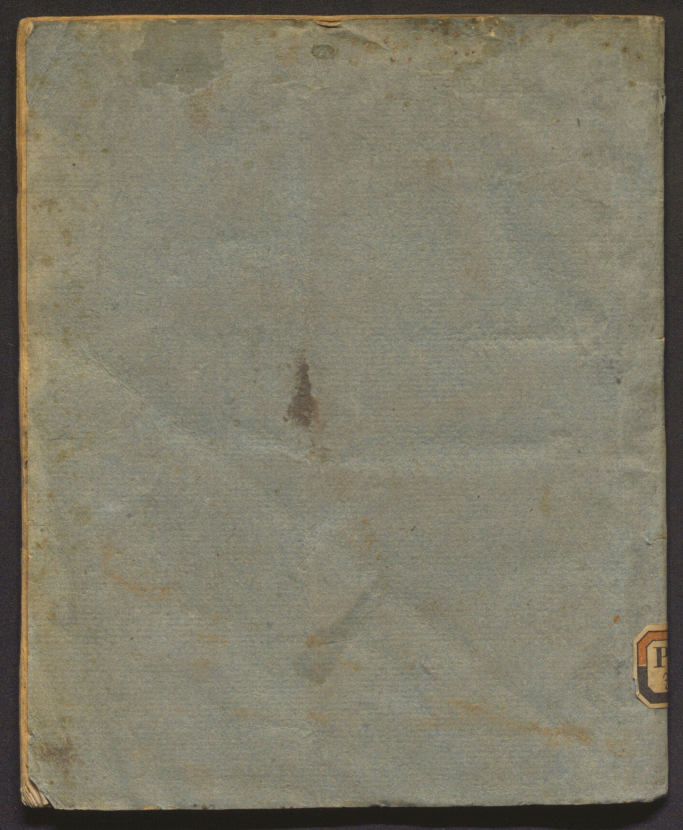
Bu den Experimenten, welche das Gleichgewicht und die Bewegung fester und flussiger Körper, die allgemeinen Eigenschaften ber Luft, Licht, Feuer, Elektricität, betreffen, ist der Sommer am bequemsten: Ich pflege baher diese Zeit für sie zu mahlen, und das Uebrige der Naturlehre im Winter benzufügen.

Göttingen, den 28. Man 1770.











## Ueber die Lehre der Schöpfung aus Nichts

und berfelben

## praktische Wichtigkeit.

In der Königl. deutschen Gesellschaft den 24. Mart 1770. porgelesen

otthelf Kästnern x-rite colorchecker CLASSIC m Abbrucke ge seiner Lehrstunden bengefügt. öttingen rich Andreas Rosenbusch.

hanjardanitardanitardanitardanitarda

