



# PHYSICA

CHRISTIANA,

sine,

DE RERVM CREA-

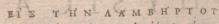
TARVM COGNITIONE
O v/u, disputatio e sacra Scriptura
fontibus hausta, &
decerpta,

Per Lambertum Danæum.



L V G D VN I,
Apud Petrum Santand: canum.
M. D. LX X V I.





ην Δαναία φυσικών Χεισιανών, Τάνα Αντωνία ην Σαρακινά δεκαστιχου:

Εὐ ὁ Πλάτων πρῶτος, μετὰ τέτον ὁ Νικομά χειος Ωξων τῶς συφίας ἀτραπίας πρυσίας.

Ο Υνεκω συμπάντων ποροκρές αὶ ον ἐκλαχον δίχος,

Ο ἀτολε ἀνδρομείω δύθοκιμέν συρίω.

Ε΄ ξοχα δ΄ αὧ κείνων ἰδιρις περφέρξο Δανάρος,

Εκ πηγιε ιεφές των στρίκν άρυση. Δόγιμου δό παλαμον λαμωροίς εκδί δυκά άλλοις. Η όσα συμφωνεί γράμμασι τοις άγιοις.

Οξη εν παμποκαλώ χάριν εδιάν μα μμας έσικη. Δεικνύντι Χρισε όπο τάτην σοφίλω.

# El' E TH'N AT'TH'N, Ayunis rol Hoplov.

Ού βερτέης φύστως έην άρχας α πά τ' δυτων ΕΥρέωθμα, δείξας τ' έρχον Αρμτόπελες. Αλλ' έτλη σοφίη χωρόρερη. Ο σχετίη δε Αμφαρόωσ' άχλιω μαρφαίο περίην.

Αμφαφόασ' άχλω μερφαίο περίην. Νωῦ Τὰ πανυφίς οιο Δανώσο όδ' ὧν υποφήτης Τὰν Χισοδουσικάν γνάστον όπι περφέρ!

Apad Petrum Sancard canum.

M. D. LEXYL



GENEROSO DOMINO, DOmino Friderico a Nachod Domino in Danouiz & Belko, &c. Domino suo & patrono benignissimo.

Etus est & nobilis de mundi origine & primo reru ortu questio, Baro generosis que non modo Philosophorum, sed etiam Christianoru ingenia diu multuque vexauit, adeoque tande propter di nersa hominu indicia dubia visa est, vt quid de ca statuerent, multi, etiam autores grauissimi, non haberent. Na inter Christianos Origenes in libris mesi apx av (quodipsius opus præ ter cetera egregium plerique censent ) & qui post eum Examera scripserunt, ita in diuersas sententias discedunt, vt nihil certi ex eorum scriptis videatur definiri posse. Inter Philosophos autem, homines Dei veritatisque ignaros, longe etiam maior est opinionum varietas, vt quid in hoc argumento sit sequendum, diuinetur potius, quam ex eoru dogmatis intelligatur. Ac de Philosophis guidem fortassenon tam est quod miremur, eos, cum verbo Dei, id est, vera cognitionis luce destituerentur, in tanta re cacutiisse, & tantis tenebris im mersos vixisse. In Christianis autemnon eade aquitate potest discordia dissensioque excusari, quia veritatis una est via, cuiusin ver bo Dei certissima, si modo ad illud attenderet, fundamenta videbant. Quanam igitur tanti etiam inter Christianos ipsos de hac una re dissidii caussa fun? Profana nimirum Philosophia, cuius tunc praceptis non tantum imbuti, o tineti: sed farti, fascinati, & decepti multi, nihil quicquam, quod istius (quam vna maximi faciebant) artis decretis aduer (aretur, admittendum aut concedendum putabat. Atque hoc malu non solum veteribus & primis illis Ecclesia seculis duranit, quibus plerique in scholis Philosophorum vna cu ipso lacte enutriti, & postea ad sidem Christi traducti, facile, quas ia imbiberant, & quas tandin tamque studiose semel amplexi fuerant, Sententias deponere mutareque non poterant: sed ne nunc quidem post Philosophorunomina exstincta, ex multora, qui Christiani dici volunt, animis euelli potest, tum alte nimiru istim profana Philosophia, admiratio veneratioque quorudam mortalium mentibus insedit, tantique est istis erroribus, tanqua veris praceptis



praceptis, a teneris, vt ait ille, assueuisse. Itaque non dubito fere, quin bic noster de Christiana Physica, id est, de emendandis ex Dei verbo Philosophorum decretis liber in multorum reprehensionem incurrat, habeatq; necesse summum aliquem & prastantissimu virum, qui sit apud omnes hominu ordines gra tiosus, pro se patronum adhibere, cuius autoritate defensus, & fauore commedatus tutus gratusque in manus bominum venire possit. Tuvero is es, & quidem vnus, Baro excelletissime, cuius idcirco nomini, vicumque locoruspatiis abs te remotissimus, dico atque nun cupo. Ac certe in te sunt abunde omnia, que adomnes aduer (arior it turmas propellendas valent, si modo hoc opus tibi probabitur, tuče duque susceperis. Nam adversus inneteratumiam profanorum hominum in hac Philosophia parte regnum singularem illam tuam vereque Christianam animi pietate fortiter opponere, qua cum Deum vere, & ex puro ipsius verbo colat, omniaque ad eam taquam verissimam normam, vii est, examinet & appendat, plus illi tuo lucido iudicio, qua omnibus cacis Philosophis tribuendum esse, nemo \* .11].



dubitabit. Aduersus autem cateros, insigne illam tuam dignitatem atque autoritate, tanquam clypeum, obiiciam, qua abste infinitis etiam in ip (as Dei tum Boemicas, tum Morauicas ecclesias beneficiis apud omnes mortales comparata, longe lateque per hominum ora sparsa est, atque etia ignotis tibi ipsi populis nota, que omnes leuium quorunda hominu calumnias facile fulgore suo copescet. Atque has tibi laudes abs me no falsotribui, cum omnes sciunt & fatentur, qui te norunt: tumvero imprimis generosus ille tuus filius, O non minus paternaru virtuum, quam bonoru hares Ioannes Georgius probates often dit, qui cu sit & natina quada indole sua, & doctifs. pientissimique viri V nencestai Laui ni praceptoris institutione & curatua probitatis imago & virtutis delineatio, quante in te ipso illa sint, nullo ia negotio potest abs quouis intelligi. Et certe nos omnes, qui hic vinimus, tibi plurimu vel vno hoc nemine debere profitemur, quod tantum singularis tui erga nos amoris pignus dedisti, nempe filium, de quo optima quaque speramus: & hoc summu vestrarum ecclesiarum cum nostris in orthodoxa



doxa fide consensus testimonium extare voluisti, qui vi perpetuo duret, nullifque hominum contentionibus unquam abrumpatur, Deum Optim. Maxim.precamur. Illa enim tua de omnibus etiam longinquis nationibus bene merendi voluntas, non modo singularis quedam virtus est, sed etia homine Christia no dignissima, que vna omniu maxime tibi familiaris est o propria. Quaqua vero o generis nobilitate prestas, vi qui ex verustif simo Nachostorii (quas solas vniuersa Nariscorum gentis celeberrimæ reliquias esse puto) stemmate originem ducis: 5 Mo ranica gentis bellicosissimas qui sunt Marcomanorum populorum, hostin etiam Romanis ipsis florentibus formidabilium, successores) landibus nobilitatis, inter quos latissimam di tionem obtines: illa tamen tua eximia, tibique pene peculiaris humanitas longe excellentius nomen tuum apud mortales omnes commendabit. Quod autem ad libellum nostrum atti net, malo ex re ipsa, quam ex oratione mea, quid quatumque viilitatis habeat, astimari. illud modo dicam, in eo me breuiter complexum, quicquid apud veteres & sanctissimos \*.iiij.



Patres vel contra Philosophod vel aduersus bareticos disputatum unquam legeram, mec quastionem esse a me ullam iniectam, quam antea illi no tractarint: nec ullam pratermissam, que ad eoru scripta cognoscenda usum aliquem videretur habere potuisse. In quo no tambominum curiositati, quam studiosorum adoles centum utilitati abs me consultu suisse ingenue apud te prositebor. Itaque spero fore, ut tua commotus autoritate silius tuus generosus Ioanes, & alii etia principes adolescetes diligenter huiusmodi studia capessam, que vobis tantis viris, nec quidem immerito, probari cognoscent. Vale. Datum Calen. Decemb. M. D. L X X V.

T. E. deditissimus

L. Danzis Gallus.



### PHYSICA CHRISTIANA,

SIVE,

### DE RERVM CREATA-

RVM COGNITIONE, ET VSV, Disputatio e sacreScriptura fontibus hausta, & decerpta:

PER LAMBERTVM DANÆVM.

CAP. I.

Physica quid sit, & quotuplex

D. 2VID est Physica?
P. Est creationis, & distinctionis totius huis mundi &

partium eius, caussarum per quas talis extitit, itemque essectorum, quæ inde consequuntur, vera & ad Dei opisicis laudem pertinens cognitio, siue tractatio.

D.Vnde vero hác tuá definitioné fumis? P. Duobus potifimum e facræ Scriptu-

a.J.



### PHYSICA

ræ locis, quorum primus est Prouerb. 30.v.4. Alter aute Genes.cap. I. in quibus illa quatuor breuiter commemorantur quibus etiam ille locus addi po test, qui est Sapientie 7.v.17.18.vbi eadem illa in hac scientia explicari apertissimè traditur.

D. Hocne solo nomine ista cognitio ap-

pellatur, an etiam alio?

P. Certe. Nam ex Paulo potest dici rinne Tur mountain Seou Rom. t.v. 20. Ex epistola ad Hebræos, voirone ne ejavor. Denique rerum creatarum scientiam, अन्तर मीर थीσεως κπεικών, tam apte & conuenienter denominare possumus, quam अले की वर्ष-ज्ञा क्षण्यामें est dicta, si modo vocis illius vsus & tritus & receptus ab hominibus Græcis vel Latinis esset.

D. Cur igitur Physicam vocas, que profanorum Philosophorum vox est?

P. Duabus de caussis. Ac primum quide quod non oporteat homines Christianos esse tam scrupulosos, ne dicam superstitiosos, vt communibus & iifdem quibus Ethnici, rerum vocabulis



& appellationibus vti reformident, quando eodem sole, aëre, terra, aqua, luce, cibis, ciuitate cum iisde fruimur. Itaque nec Scriptura ipsa ab hac voce tanquam a monstro abhorret, vt apparet Eph.2.v.3. 2. Petri.I.v. 4. Et veteres atque orthodoxi Patres hanc rerum cognitionem passim Physicam appellant, quemadmodum Basil. Chrys. Am brofius, August. in Ench.ad Laurent. Physici(inquit) sunt qui rerum naturam rimantur. Secundo autem loco quod cum hæc vox φύσις ex communi linguæ Græcæ vsu, iis fere rebus tribuatur quæ non sola essentia constant, qualis est Deus:sed quæ etiam accidé tibus quibusdam adiunctis sunt compositæ, quales sunt res ex omnes quas oculis vsurpamus, & quibus hic mundus conspicuus constat, proprie & comode videtur ovoni appellata esse ea scientia, quæ in harum mixtarum, com positarum, & (vt ita loquar) materiatarum rerum tractatione versatur, vt distinguatur a Theologia. Itaque oun-2.11.

#### PHYSICA

un' cst (aiunt ipsi) σε εαγματεία ή σερε τὰς υληθε ημή οργανικοίς ἀρχὰς

D. Quotuplex est Physica?

P. Duplex. Vna enim illius pars est vniuersalis, altera vero particularis.

D. Quæ eft vniuerfalis?

P. Quæ generales & potisimas mundi partes explicat, earumque originem, naturam & caussas:quales sunt cælum & quatuor elementa, quod illa sint reliquarum partium comparatione velut prima principia, & caussæ ortus & compositionis rerum: sed & quæ cómunem & generalem conservationis & propagationis omnium rerum, modum & rationem tradit, est etiam ipsa pars Physicæ vniuersalis, quia tradit ma pars Physicæ vniuersalis, quia tradit ma pars Physicæ vniuersalis, quia tradit refere continetur.

D. Quæ est particularis?

P. Quæ singulorum generű (quæ in rebus his creatis & conspicuis distincta sunt)naturas, vires, proprietates, & effectus diligenter persequitur, quemadmodű quæ sit hominis natura, quæ equi



equi, quæ cuiusque generis animaliú, arborum, herbarum vires. Hæc autem partim Medicinæ artis præceptionibus continetur, partim iis tractationibus, quæ historiæ animalium, & plantarum, similibusque nominibus à scriptoribus appellantur, cuius partes & fragmenta quædam velut illustres gëmæ passim in sacra Scriptura sparsæ collucent, integra tamen earu rerum historia & vniuersa explicatio iisdem libris minime comprehensa est: postquam Solomonis libri de singularum rerum natura copiose scripti, incuria mortalium sunt amissi.



CAP. II.

Physica vtrum homine Christiano digna.

D. In the aliqua Physica vtilitas? P. L. Multiplex. Sed ne omnes (funt enim propemodum infinitæ) percurram, afferam tantum quinque. Prima a.111.



#### PHYSICA

est, quod ex ea Deum cognoscimus, non solum rerum omnium creatorem sed etiam æternum, omnipotente, beneficum,&c. Secunda, quod resipsas creatas earumque vires & naturas per eam intelligimus. Tertia, quòd nosipsos videmus & agnoscimus quales simus, quibus rebus & partibus constemus, & quæ sit cuiusq; partis nostræ, id est, qualis animi, qualis ité corporis nostri conditio: quod esse optimum, vtilissimum, & præstantissimű cognitionis genus omnes homines fatentur. Quarta, quod hæc Dei opera, tanta, ta varia, tam mira, animo contemplates, & oculis intuentes, no nisi hacarte adiuti ad summas Dei laudes concinendas, & gratias agendas, zelo & impetu rapimur. Id quod etiam Galeno, quanquam prophano philosopho, accidit, vt post descriptam vnius Dei operis, id est, hominis, & partium corporis eius naturam, Deo hymnű caneret pene inuitus. Inde tot hymni, tot epodæ, tot psalmi a piis viris scripti

pti & decantati. Quinta, quod hæc intelligentes multos sacræ Scripturæ lo cos, qui hominibus istarum rerum ignaris sunt non tantum obscuri, sed etiam inaccessi & imperuestigabiles, sa cile & dilucide ipsi explicamus, & ingredimur libere. Itaque Physica Theo logo Christiano maxime vtilem & necessariam scribit Augustinus. Quid di cam de animi voluptate, quam summa affert hæc cognitio, & de commodis, quæ hominum vitæ maxima præbet, & demonstrat?

D. Vnde ista esse probas?

P. Exhis potissimum sacræ Scripturæ locis. Psal. 104. toto. Psalm. 136. 145. v. 10. Psal. 147. 148. Iob. 12. v. 8. 9. 10. 36. v. 24. 25. 26. A&, 14. v. 17. Rom. 1. v. 20. Quibus etiam hos addere licebit. Sap. 8. v. 9. & sequenti, & 13. v. 1. & sequenti. Sed & Basil. Chrysostomus, Amb. patres in Exameris suis idem docent. Denique pium illum & vndecunque doctú August. in lib. de Doctrina Christiana, & lib. 8. de Gen. ad litera, cap. 8. a. iiij.



P. Certe. Et quanquam varij varia colligunt: omnia tamen ad duo argumentoru genera maxime referri possunt, quæ aduersus harum rerum cognitionem proferutur: e quibus primum ab autoritate sumptum est. Alterum a ratione & turpi, siue nocentissimo cosequenti.

D. Explica.

P. Primum varias fententias colligunt partim e Scripturaipfa, partim ex Patribus Ecclefiasticis transcriptas, ex quibus postea ratiocinantur & concludunt.

D.Quænam funtillæ?

R. Esacra quidem Scriptura hæc potissimum affertur, quæ in lib. Ecclesiast. cap. I.v. 13. scripta est his verbis: Et dedi cormeum ad disquirendum & inuestigandum cum sapientia omne quod st sub cælo.



celo. Hac occupatione malam dedit Deus filiis hominum vtoccupet se in ea. Cui co iungut illud Pauli.1. Cor.1.v.20. Deus infatuauit sapientiam huius mundi. Et si qui sunt alij loci horum similes: quibus facilis responsio parata est.

D.Quævero?

P. Nimirum illud quod est apud Ecclesiasten, non amas & absolute, sed rara ni tantum & comparate ad verum Dei cultum dictu esse. Neque enim damnat Solomon aut improbat veram cognitionem de rerum natura, quam illi iummam Deus pro fummo beneficio dederat (esset enim erga Deum hominum homo ingratissimus) & propter quam tum à Regina Saba, tum etiam ab aliis regibus vicinis colebatur. Sed si hæc Physica cognitio, cum vera pietate, si cum side, si cum vero Dei metu, si cum interna animi regeneratione, si cum cognitione æternæ salutis &vitæ conferatur, est certe hac comparatione leuis quæda animi ocupatio infructuosa & fatigans nos



potius quam conscientiam nostram su stentans, & cosolans. Neque enim veram sedicitatem adfert, quemadmodum sides in Deum, si quis in ea sest totum occupet, & quasi animum atterat. Quod autem ad Pauli locú, non video quo pacto Physicæ cognitione oppugnet, cum sapientiam mundi damnet Paulus, non autem sapietiam de mundo, & de rebus creatis. Sapientia autem mundi appellata est ea, que car nis vitiosæ & cæcæ consiliis & rationibus tota regitur, & acquiescit: nó ea, que de rerum causis sobrie & quantu opus esset philosophatur.

D. Sed e scriptis Patrum quid afferurt, vt nos ab hoc studii physici genere

deterreant?

P. Infinitum effet omnes corum fententias velle percenfere, aliquot tantam afferemus.

D. Recita eas.

P. La Ctantius lib.3. cap. 8. ita scribit: Que beatitudo erit mihi proposita, si scienconde Nilus oriatur, vel quicquid Physti de calo



celo delirant? Onid, quod earum rerū non est scientia, sed opinio qua pro ingeniis va ria est? August. etiä laudatus, qui lib.4. de Trinitate in procemio sic ait: Laudabilior est animus, cui nota est insirmitas sua, quam qui ea non perspecta vias syderum scrutatur, moenia mundi inquirit, fun damenta terrarum, fastigia colorum. Et ne omnia persequar, lib. de spiritu & anima cap.56. idem diserte dicitur.

D. Habesne quod ad ista respondeas?

P. Maxime.

D. Ecquid vero?

P. Etiam hæc ipsa comparate a Patribus dici, quemadmodú apparet ex eo August. loco, qui modò abs te laudatus est. Arguebant enim Patres præposte rum hominum studium, qualé in multis etiam nunc videmus atque adeo viris Christianis, qui contempta salutis doctrina, & spreto Euangelicæ veritatis, quæ simplici stylo vtitur, studio se totos ad tumidas & instatas istas de rebus Physicis artes conuertunt, illisque se addicunt, & ambitiosam Philo-



fophi Physici appellatione Christiana pietati, & Theologia aperte praferut. Itaque Patres vt a tanto isto errore ho mines reuocaret, in Physicos Philosophos, & in eorum artem & dogmata multa, & vere quide, dixerunt: quemadmodum etia Basil. & Chrysostom. in suis Exameris. Ipsam autemearum rerum cognitionem veram non damnant, quam etiam ex iis quidam perfectissime atque pulcherrime calluerut.

D. Quodnam est alterum argumentum quod a consequenti sumi dicis, & aduersus Physicam afferri?

P. Hoc nempe quod commemorat Bafilius, ab ignauis hominibus sux inertiæ & turpi ignorantiæ prætexi.

D. Ecquod vero?

P. Vilescere miraculum creationis mundi, in quo tamen summa Dei potentia, maiestas, sapientia elucet, nobisque adorada proponitur, si arte aliqua methodove a nobis tradi, & comprehendi tantum mysterium posse dicatur. Quid enim istud aliud est (aiunt) quam operu



operum Dei planè supranaturalium & diuinorum non modo capaces nos singere, sed etiam iudices & tanquam censores costituere? Denique, Deum ipsum tanquam Grammaticum certis natura & artis legibus tandem subicere?

D. Quid ad ea respondes?

P. Plane idipfum quod eodem loco Bas filius inter Gracos scriptores doctifumus.

D. Quid ille?

P. Tanto magis hoc Dei miraculu (quod inmundo creando apparuit) illustrari, & a nobis religiosius adorari, quanto illud distinctius explicatur, maior e-ius vtilitas, & vis demostratur esse. Et vt verum hoc esse alio exemplo intelligas, nonne decretum Dei de nobis saluadis passim in Scriptura arcanum & mysterium Dei appellatur? Essque certe, in quo no minus quam in mundi huius creatione Dei potentia, maiestas & sapientia nobis proponitur, & hoc tamen sie dilucide ordine distin-



& fides, siue Euangelium explicat, vt nihil supra: nec propterea tamen minuitur Dei cultus & veneratio, quod illud arte & methodo quadam theolo gica comprehendimus, sed tanto melius ardentiusque Deum laudamus, quanto commodius, & distinctius ista fuerunt a nobis percepta: denique fides ipsa, per qua coli vult Deus, est no ignorantia quæda, aut cofusus de Deo fensus, sed enodata & explicata animi notio, quæ interrogata respondet de Deo, &eius erga homines infinita misericordia. Ignoti enim(vt habet prouerbium vetus) nulla cupido. Ergo cú historia creationis mudi arte quadam explicatur, cum vires a Deo insitærebus tractantur, non vilescit sed augescit Dei miraculum. Quando nec ista tradimus quasi profiteamur nos alias istarum rerum caussas, præter vnius Dei voluntatem & sapientiam, allaturos:vel in iis etiam ipsis tantum agnoscere & animo consequi posse, quanta est Dei ipsius potentia in condendis, & boni-



& bonitas in tuendis. Vel tanquam velimus Deum optimum maximum summumque rerum omniŭ moderatorem vllis nostris legibus & placitis subiectum demonstrare, sed tantum, quantum arte iuuari possumus, in Dei operibus explicandis commode versari, & quasi admotis specillis ad istam rerum naturæ scholam minus attentos in præclaro ipsarū studio retinere.



CAP. III.

Physica cognitio vniuersalis vnde tutissimo habeatur.

D. I Ntelligo ista:perge ad reliqua.
P. I Proximum est vt vnde hæc cognitio ducenda sit atque haurieda, videamus, quoniam in co nobis cum quibusdam non conuenit, qui tutius certiusque eame profanorum Philosophorum libris haberi volut, quam e sacris Scripturis, quod dicat neque in Scriptura

ta

ő

o

vniuersam traditam esse, & si quaillius pars exposita est, confuse eam, non ordine arteve vlla tractari.

D. Vnde igitur tutissime Physicam scien

tiam haberi censes?

P. Eius quidem partis, quæ Physica vniuersalis a nobis appellata est, cognitionem potissimum e sacra Scriptura. Eius autem quæ particularis dicta est,e libris Medicorum, vel aliorum hominum, qui historias plantarum & animalium scripferunt.

D. Qua ratione id doces?

P. Primum illud (vt opinor) inter omnes sanæ métis homines constat, quemque artificem posse omnium verissime & optime de sui operis ratione disserere & loqui, esseque potius in ea re fidem illi adhibendam, quàm cuiquam alij. At vero cuiusnam esse artificis hunc mundum censes? Alteriusne quam solius Dei? vt nemini potius, quam illi ipsi sui operis, id est, mundi creationem & rationem in suo verbo nos docenti sit credendum & affentiendum. Denique,



Denique, quis verius rerum omnium caussas, mométa effecta, existendi mo dos& tempora quæ fuerint, scit, videt, nouit, quam qui ipse eorum omnium autor est, & perpetuus administrator? Qui cum sit Deus, quando ipse illa narrat, quis hominum tam væcors vn quam erit, vt illum potissimum, cæteris etiam scriptoribus neglectis, non putet audiendum? Nos certe acne vlli quidem Philosophi, quantuncunque præstantes ingenio, & abundantes otio, diligenti studio inquirentes aliud quam obscuras quasda & tenues Phylica cognitionis scintillas assequimur, & quæcunque de iis rebus extra Dei verbum definimus, ita sunt incerta, du bia, vexata, inter sese etiam pugnătia, & sæpe ipsi veritati contraria, vt ita vel didicisse vel docuisse nos tandem pudeat. Id quod vel ex vno Plutarchi

libro De placitis Philosophorum apparet, vbi ne duos quidem in rerum creatarum cognitione inter sese vn-

quam consensisse docet vir ille doctifb.j.

PHYSICA 18

simus ac summus Philosophus.

- D. Sed habesne quo tuam sententiam verbi Dei autoritate confirmes, e sacra Scriptura nimirum percipi &disci tuto & recte posse hanc cognitionem?
- P. Certe.

D.Recita igitur.

P. Primum testimonium est illud quod diserte his verbis in Epistola ad Hebreos scriptum extat: Per fidem intelligimus constructum fuisse mundum verbo Dei. Ergo fide ista intelligimus. Quod si fide, ergo per sacram Scripturam: nec enim fides sine illa Scriptura esse potest. Quare veram & certam earum rerum cognitionem a Scriptura facra nobis demonstrari, est certo concludendum. Secudum est, caput primum Genes. Nam Moses ille, qui Dei inslu & præcepto, mundi huius, & originis rerum omniŭ præclaram illam & vere admirabilem Historiam conscripsit, aut vanus erit, aut mendax, si Physica cognitio Scriptura sacra non continetur. Quid enim aliud agit, quam vt ortus



ortus rerum, earumque vires, naturas, & effecta, id est, Physicam breuissime quidem, sed tamen verissime & ordine explicet? Tertius est locus ille Prouerbiorum 8.cap. 20.& seg.vbi omnia per sapientiam Dei & condita esse, & postea per eandem, vt sunt condita, dicuntur conservari. Quartum autem testimonium Eccles. 42. v. 17. Hanc sapientiam Deux dedit suis sanctis, ait, vt omnia ipsius miracula & opera recitent, scrutentur omnia, abyssum etiam ipsum, & c. Cui addere licet illud quod est Sap.7.vers.22. & seq. Denique sanctissimum Dei martyrem & patrem optimum Irenæum audiamus, qui lib. 2. cap. 2.sic ait : Cui igitur magis credemus de mundi fabricatione, bisne qui pradicti sunt, sic fatua & incostantia garrientibus, an discipulis Domini & fideli famulo Dei Mosi & Propheta, qui primo genesim mundi narrauit? Idem Basilius, idem Ambrosius, idem Chrysosto.in proœmiis suoru Exameran plane vnoque consensu confirmant, vt qui Phyb.11.



PHYSICA

sicam cognitionem e sacra Scriptura vere & commode disci possenegant, & sacrosancto Dei verbo, & doctissimis Patribus aperte repugnent. Denique audi Tertul. qui in Apologet. cap. 45. diserte & vere quidem pronutiat Diuinam literaturam, quæ certe antiquissima est, thesaurum suisse posteriori cuique sapientiæ. Inde Philosophi, ait, sitim ingenii sui rigauerunt. Sed homines gloria & eloquentia solius libidinosi, siquid in sanctis Scripturis offenderunt, digestispro instituto curiositatis, ad propria opera verterunt.

D. Nihilne contra afferunt qui aliter sen

tiunt?

P. Duo potissimum argumenta.

D.Quænam illa?

P. Hoc primum. distingui cuiusque artis fines oportere, esse autem alind Phyficam, aliud Theologiam: hanc tantum sacris Libris contineri, illam autem alteram non eodem modo.

D.Estne illa consequutio & affirmatio

vera?

P.Mi-



- ?. Minime quidem.
- D. Quamobrem istud?
- ?. Quod quanquam vere illud fumunt, distinguendas esse artes, & Theologiam (quæ vitææternæ promissiones, illiusque viam & caussas docet) separandam esse a Physica, quæ huius visibilis mundi formationem, & rerum quæin eo sunt naturas explicat, tamé illud iam no recte negat in facra Scriptura mundi huius constructionem, rerum vniuersas formas, naturas & ge nera pleraque doceri, distingui, & ordine explicari. Ista enim omnia in ea traduntur copiose, quæ est propria Physica artis tractatio & materia. Ergo Physica etia his ipsis Literis sacris continetur. Sed & alio quodam exem ploidipsum discas licet. Nonne ab iifdem istis Theologia & Ethica philoso phiæ parstoto genere discernútur? Et tamen quis corû tam temerarius erit, qui Ethicam, eamq; verisimam & vniuersam sacra Scriptura tradi negare audeat? Ergo distincti artiu, & tractab.iij.

tionum fines non obstant quo minus eade facra Scriptura iisdemque Literis, & Physica illa vniuerfalis, & Theologia sit coprehensa, quia & ipsa Physica quodamodo Theologia pars est, illique subseruit. Est enim Dei agnoscedi ratio pulcherrima.Id quod iuxta mecu fatetur Ambrosius. Quid am plius?Ipsiilli Ethnici Philosophi, cum de mundo & eius fabricatione & partibus disputant, rerumque naturam edisserut, dicut se sono 234, quemadmodum in libro de Mundo loquitur Aritoteles, vt iam mirum non sit, si vera Christianaque Theologia etiam in Physicis rebus, earumque explicatione ex parte versari a nobis censeatur, atque propterea sacra Scriptura in iisdem rebus tradédis ex parte occupata est, quia ad Dei gloriam illustrandam hæ ipsæ artes etiam pertinent. Nam ex his conspicuis rebus Dei potentia, sapientia, æternitas cernitur.

D. Quod est alterum argumétum corum qui contra sentiunt?

P.Hoc



23

P. Hoc nimirum. Quæ Moses scripsit ea simplicissime explicata esse, & eo dicendi genere, quod sit omnino ad captum nostrum & ad humanæ imbecillitatis sensum artemperatum & accommodatum, non autem ad rerum veritatem expressum & exactum: denique quod accurate & subtiliterres ipsas, & earum naturas, neque scrutetur neque etiam exponat Moses. Itaque volunt aliunde hauriendam & ediscendam esse, veram, distinctam, & accuratam partis Physicæ cognitionem.

D. Quidnam ad ea respondes?

P. Fateor equidem a Mose, quanquam omnium qui vnquam vixerunt mortilium doctissimo, res Physicas non arquamem, id est, calamistrato, & ampulloso quodam stylo descriptas, sed nudo & simplici, & ornatu omni, tanquam veste spoliato, quo facilius posset quiuis percipere que ipse scribebat. Sed vt simpliciter loquutus esse concedatur, non tamen mendaciter, b.iiij.



falso & ignoranter quicquam dixisse, aut de iis rebus scripsisse conuincetur Moses. Aliud est igitur fateri stylum Mosis nudum & simplicem esse, qualis oratio veritatem decet : aliud autem falsum & mendacem eum affirmare, quod nemo potest, nisi perfrictæ conscientiæ homo. Ergo simpliciter quidem, sed vere : nude, sed recte: populariter, sed syncere tradit quæ sunt nobis de mundo, eius partibus præcipuis, rerum caussis & effectis credenda, tenenda, & docenda inter homines. Ingen etiam fateor ad nostri sensus captum Mosem se attemperasse: nego tamen, quod illi aiunt, propterea ad rei veritatem illum non collimasse, nec attendisse, suit enim illi propositum, facile, nude, & vere illa Scribere.

D.At quidam existimant illa omnia qua ipse scripsit capite primo Geneseos allegorice interpretanda esse. Itaque neque sex illos dies esse temporum interualla putant, neque seminam reipsa



25 iue

reipsa creatam ex Adami costa, neque reliqua ita accipieda, quemadmodum verba Mosis præseserunt & sonant. Quæ si vera est sententia, quid tandem erit tuti & certi in toto illo capite & similibus aliorum Prophetarum scriptis, quod ad Physicam cognitionem pertineat, & nos eam edo-

cere possit?

P. Recte mones. Fuit enim hæc quorundam sententia, quam tamen resutat Augustin. tum lib.i. in proæmio, tum etiam 8. cap.2. de Genesi ad literam. Sed diuus et am Petrus 2. epist. suæ cap.3. vers.5. & epist. ad Hebræos cap.11.v.3. hūc Allegoristarū errorem aperte oppugnant, dum affirmant ea quæ Moses de mundi creatione edidit, qua zūs & plane dicta esse, non autem allegorice, & μεταιώρως.

D. Quid tandem ex superioribus omni-

bus efficis?

P. Illud nimirum quod libro 5. de Genesi cap. 8. cocludit Augustinus. Hæc quæ scripsit Moses vera esse, licet



multis aliis rationibus demonstretur. Nam si quis argumentari voluerit, quo ea falsa esse convincat, autipse nulla vera de creaturarum conditione atque administratione dicturus est: aut si vera dixerit, ista non intelligendo falsa putat. Quis enim credet Aristotelem vel Platonem cognouisse de mundi creatione & caussis rerum illa quæ ignoravit Moses? Primum, qui de Dei ipsius reuelatione secretissima illa accepit, quæ scripsit. Deinde, qui in omni honestarum artium, in primisque Physices & Medicinæ cognitione (quæ duæ artes tunc maxime inter Aegyptios vigebant) eruditus fuit, quemadmodum ait Scriptura Actor. 7. verl. 22. Denique etiam quando qui primi inter Græcos & summi Philosophi extiterunt, illi vt Physica discerent in AEgyptum discendi caussa venere, quemadmodum de Platone & Pythagora historiæ testantur. Atque plane, (vt scribit Diogenes Laertius lib. 1.de vitis Philosophoru) omnis ea pars Phi losophix,



losophiæ, quæ de natura rerum agit, ab exteris & Syris hominibus, id est, Iudzis ad Gracos manauit. Ergo dicemusne contra testatissimam Scripturæ fidem quéquam vel summorű Philosophoru, dicis caussa, Platonem vel Aristotelem ethnicos fuisse à Deo adhibitos confiliarios ad mundi huius opificium & creationem, vt plura de eailli sciuerint, quam seruus Dei Moses, quem Deus ipse docuit, & cui illa monstrauit, quæ posteriorum, imprimisque Ecclesiæ sibi charissimæ instruendæ gratia in literas mitteret? Certe fine infigni in Deum ipsum blasphemia ista cogitari non possunt, nedum dici. Sed quemadmodum docet August. lib.5. cap.3. de Genesi ad literam, quod sic nude loquitur Moles, id facit certo Spiritus sancti confilio, & animi iudicio, vt altitudine ipsa rerum superbos terreat, profunditate atten tos teneat, veritate magnos pascat, affabilitate paruulos nutriat.



# SERISCRERG

CAP. IIII.

Physica Christiana & Ethnica discrimen.

D. Væ igitur inter Mosem & Ariflotelem, id est, inter Christianos Physicos & profanos in hoc doctrinæ genere est differentia?

P. Multiplex, quæ tamen in tribus rebus maxime perspici potest.

D.Quænam funt illæ?

P. Primum, in fine ipso huius cognitionis, quem vtrique spectant & sequentur.

D.Istud explica.

P. Christiani Physici qui de rebus creatis agunt, sua disputationis summam co referunt vt verus ille Deus Optimus Maximus, qui earum omnium autor est, parens & conditor, agnoscatur, laudetur, celebretur, denique colatur ardentius, & magis timeatur. At Aristotelici & profani Physici ita de rerum



29

rerum natura disputant, vtinipsis rebus tanquam infimis gradibus & in certa quadam vi (quæ post earum creationem spectatur, & quam naturam appellant) toti inhæreant, altius autem non assurgat, neque ad Deum opificem his tanquam scalis conscendant. Itaque caussas secundas & tantum instrumentales pro veris & primis magno animi errore constituunt. Eas autem quæ funt præcipuæ, qualis est Deus, iussus item & præceptum ipsius, omnino prætermittunt. Ergo faciunt d'on ex eo quod ipsi appellant ex quo fit, vt plena fit vanæ animi ostentationis, concertationis, & rixationis inter ipsos hæc pulcherrima scientia: Dei autem gloriam neque illustret, neque attingat, vnde quamplurimi ex istis Physicis, tandem euadunt plane naturales, id est, animales, & a dece.

D. At Italicitamen Philosophi, qui Phyfica tra ctarunt, etiam 300 h spr sunt appellati, quales Pythagorici prope



omnes, qui Dei opificis meminerunt. Anaxagoras a mente res omnes disponente orsus est disputationem de rerum natura. Libellus ille aureus de Mundo, qui siue est Aristotelis, quod non puto: siue Nicolai Philosophi, qui ante Plutarchum vixit: siue Alexandri Aphrodisiensis, qui postea: siue cuiusquam alterius, disputationem de Deo vna cum rerum naturalium explicatione certe coniunxit.

P. Recte meministi. Fuit enim hic vetus mos primorum Philosophorum, qui etiam Græce Physica scripferunt, vt-pote qui illa ab Aegyptiis vel potius Syris (vt ait Laertius) id est, Hebræis, vel eorum discipulis didicerant: sed qui sequuti sunt postea Philosophi, quantum hoc genus & modum rerum Physicarum tractandarum irriserint, & quam longe hos e scholis Physicorum exploserint non ignoras. Aristotelica enim natio hodie regnum obtinet, & qui nunc Physici vero nomine se dici volunt, neque de Deo opisce disputant



disputant ipsi in Physicis, neque disputandum censent. Itaque Ionicorum Philosophorum Physica inualuit in scholis: Italicorum autem reiecta est: qui quidem Ionici natura rebus ipsis inhareti, arebus creatis, veluti cœlo, Soli, a elementis caussas rerum gignendarum primas a pracipuas tribuunt.

D. Quana est alia inter Christianos Physicos, & Aristotelicos differentia?

P.In caussis ipsis explicandis, quarum cognitio, tractatioque maxime ad Physicam pertinet.

D.Quomodo?

P. Primum Christiani tum eas caussas quæ veræ sunt, afferunt, tum etiam omnino alias quàm illi. Nam veras afferre quis dubitet, cum ex ipsius veritatis, id est, verbi Dei sontibus eas habeant & didicerint? Alias autem & plane diuersas caussas eos statuere res ipsa & vtrorumque disputationes demonstrant. Nam nos Deum ipsum primam rerum & essicitem caussam.



& vere quidem profitemur, docemus, & agnoscimus: tum deinde vocé eius & præceptum per quod vis quædam cuique rei iniecta est, vti potentisimam caussam spectamus, quæ est omnibus aliis caussis quæ à nobis cogitari aut fingi animo possunt, superior & prior. Tertio denique loco vis illa rebus insita & data à Deo pro caussa statuitur à nobis, sed quæ sit tantum secunda atque instrumetalis, non ipsa per se agens, vt docet Isaias 44. v.3.4. non præcipua, sed aliunde, nempea Dei potentia & præcepto tota pendens, sine qua Deus agit eadem, cum vult, quæ per eam ipsam solet efficere. Sic cum gallina incubat ouis, e quibus postea naseuntur pulli, quid ipsa aliud est quam nudum Dei instrumentum? cum ipsa nec cor, nec caput, nec pedes pulli sui formet in oui testa, qua continentur, sed tantum ea custodit & calefacit. Sie cum mulier grauida vterum gerit, formatne ipsa fœtum suum propriis manibus, quem postea



postea parit? Certe non. sed seminis a viro iniecti tantum velut cista, fotrix & custos est. Deus autem & virtus sonusque vocis huius, Crescite, & multiplicamini & replete terram, quæ in perpetuo vigore adhuc est, fœtum in muliere format, fingit, & producit. Philosophi vero hanc caussam non agnoscunt. Illi enim hancipsam vim datam rebus, posteaqua conditæ sunt, primam esse rerum omnium caussam volunt. Itaque effectam caussam pro efficiente substituunt, instrumétalem pro agente: qui pessimus in Physico error est. Deinde quia captum humani ingenij tenuissimum illum quidem non subiiciunt inscrutabili Deisapien tiæ, sed Deu sibi ipsis, suoque captui, harum omnium rerum caussas, & ortum pro animi sui figmento somniant fuisse, Deum illum incomprehensibilem opificem cuidam ferrario vel lignario artifici similem fingunt: tum deinde materiam illi ab æterno substerni, & præparari : demum formam



accedere (est enim rudis illa materia & informis ex eorum sententia) atque ita materiam & formam prima rerum naturalium principia ponunt. Quam dissimillimarum rerum comparationem merito irrridet & reiicit Augustinus, quæ vt nihil de Deo magnisce sentit, ita planè cum rerum ipsarum ve ritate, & mundi huius creatione pugnat.

D. Quæ verò tertia differentia est inter profanos & Christianos Physicos?

P. Illa est in ipsius artis tradendæ ratione modo & ordine.

D. Istud explica.

P. Christiani & pii homines, quales Dei prophetæ, quaqua fæpe quide vario or dine pro argumeti a se suscepti ratione res has visibiles enumerat, modo a summis ad ima, modo ab imis ad summa progredientes, quemadmodu apparet ex Psalmo 104. 136. Prouerb. 8. vers. 23.24. & seq. '4. Esdr. 6. vers. 38. & seq. in cantico puerorum vers. 53. & sequen. semper tamen agnoscunt eum



esse verum rerum & creationis earum ordinem & modum, quem Moses descripsit. At Philosophi cum pro ingenij sui libito mundi huius originem fingant, inter se nullo modo consentiunt, vnde rerum naturalium disputatio sit inchoanda. Eorum igitur alij a materia quadam prima eam ordiun tur, & nobis inuehunt: alij a quatuor elementis tantum: alij a Chao, & eius distinctione: alij a cœlo, alij ab abysso ebulliente: denique quot capita, tot sensus, & habet in co quæque Philosophorum familia, quod non tantum ab alia diffentiat, sed sepe eiusde sectæ & familiæ homines a seipsis.



CAP. V.

Physica cognitionis certitudo qua & quanta sit.

D. HActenus ista, aliud auté subiice. P. HEcquid vero?

c.ij.



36 PHYSICA

D.Quæ sit huius cognitionis sirmitas & certitudo.

P. Certe in omnibus ipsius partibus, non est vna & eadem definiendi, & statuendi ratio. Nam quæ in hac arte & cognitione ex Dei verbo discimus, & haurimus, illa sunt certissima & verissima, quia certissimo innitutur fundamento, cui qui contradicit, ille ad agnatos, vt dicitur, erit nobis relegan dus. Quæ autem præter Dei verbum de rebus Physicis afferuntur, illa iam non funt tam fixa, & firma, quia humanæ rationis vel fenfus iudicio tantum confirmantur : quæ duo non funt inconcussa, & aniverta fulcimenta. Sæpe enim humana ratio falli solet: sapissime etiam sensus.Itaque recte sentiunt qui Physicæ cognitionis eius, quæ ex Dei verbo non discitur, fundamétum duobus hisce sirmamentis potissimum stare volunt, humana nimirum coniectura, & historica experientia: in quibus etiam ipsis, quemadmodu scribit in Enchiridio Augustinus, cap.



cap.9. Physici plura opinantur, quam fciant.

D.Estne propterea vana & omnino incerta ea Physicæ pars, quæ extra Dei verbum traditur; estne etiam, vt quidam putant, contemnenda?

P. Minime quidem.

D. Curita?

P. Quia no frustra Deus hæc duo apilipta dedit hominibus, animi scilicet rationem, & sensum corporis, vt docetur Iob.12. ver.12.34. v.3. cuius vtriusque iudicium, si non in omnibus certisimum est, & satis perspicax, non est tamen semper mendax & falsum in omnibus. Itaque taquam omnino vana & falsa damnari non debet ea tractatio quæ iis duobus erit subnixa &confirmata. Quis autem spernendam tot pulcherrimarum rerum & artium cognitionem merito dixerit, quas Deus præter verbi sui scripturam largitus est hominibus, etiam Ethnicis? qualia multa Plato, multa Aristoteles, multa Galenus, multa alij Philosophi, tum C.11].



PHYSICA

38

veteres tum recentiores, inuenere, & docuere. Hoc qui spernit, dona Dei spernit, quibus etiam pij homines quidam a Deo suerunt aliquando exornati, ad magnum sue in nos bonitatis testimonium & humanæ naturæ miraculum, quemadmodum Mosesipse, tum Iobus, tum quatuor illi collocuto res, Solomo Rex, Ethan Ezraelita, He man, Calcol, Dorda, Ionatha patruus Dauidis, quos omnes Scriptura collaudat, & nominatim commemorat ad imitandum. A ctor. 7. ver. 22.1. Reg. 4. vers. 30.31. Psal. 88. & Psal. 89.1. Chronic. 27. vers. 32.



CAP. VI.

Phyfica cognitionis fines.

D. Habeo de certitudine huius scien tiæ satis: explica qui fines, & modus nostræ in ea cognitionis esse debeat.

P. Hi duo er ut fines. Primum vt ex pracepto



cepto Pauli quæcunque in hoc scientiæ genere disputantur, referantur ad vnius veri Dei Opt. Max. gloriam & cognitionem. Est enim hic humanæ Philosophiæ pulcherrimus & verissimus finis, vt per eam ad veritatis & naturæ dininæ agnitionem perueniamus, quemadmodum etiam Plutarchus scribit. Alter autem, vt ne temere incerta pro certis sequamur, & affirmemus. Est enim errare & labi cum lemper turpe, tum vero in his rebus turpissimu, quæ sæpe sunt magni momenti, & in quibus profiteri quod neicias, honestum & humanű est. Itaque recte, meo quidéiudicio, in libris de Genesia ad literam Augustinus, Huius vniuer se, ait, Dei creature multa non nonimus, sine que in cœlis sunt altius, quam vt noster sensus ea possit attingere: sine quæ in regionibus terrarum sunt fortasse inhabitabilibus: sine que deorsum latent in profundo abyfi. Ista vero de rebus incertis certo pronuntiandi temeritas fecit, vt a multis Physici irriderentur, C.1111.



a qua nobis tanquam a magno ambitionis humanæ veneno est abstinendum. Est igitur, præsertim in hac arte, curiositas vitanda, sobrietas adhibenda. Agnoscamus enim nos longe inferiores Deo, nec omnium, quæ ille fecit, rationem & caussam inuenire posse, vt ait Iren. lib. 2. cap. 43. & 45.



CAP. VII.

Physica cognitionis subiectum, est creatura visibilis & aspectabilis : ac primum quidem mundus ipse quatenus est earum vniuersitas quadam.

Vid sit Physica, & quotuplex, intellexi, vnde etiam ediscenda, item quæ huius cognitionis veritas, & qui fines: altius iam ingredere, & mihi ecquod sit huius ipsius tractationis obiectum, siue materia, circa quam versetur, expone.

P. Fa-



- P. Faciam, ac lubens.
- D.Quænam igitur huius artis & cognitionis est materia?
- P. Creatura, & quidem non omnis, sed ea tătum, quæ est seame, id est, nobis conspicua, id ipsum est, que vno aliquo, vel omnibus corporis nostri sensibus percipi potest.

D. Vnde ista probas?

P. Duobus potissimum sacra Scriptura locis, quorum vnus est Rom. 1. v. 20. vbi res naturales seam montone appellantur, distinguuturque ab iis qua eodem loco vocantur docam. Alter autem est Hebr. 11. cap. 3. vbi etiam eadem bridha nominantur. Quaquam quod est scriptum in libro Sapient. cap. 7. v.17.18. & 19. & cap. 13. v 2. hoc ipsum poterit illustrare & consirmare, si superioribus locis coniungatur.

D. Explica hæc ipsa paulo latius.

P. Hoc igitur dico. No omne illud quod est, & quod Græci vocant no, pertinere ad Physicam tractationem. Nam Deus est, habetque non tantum ali-



quam, sed verissimam, & Janger & worder: addo etiam, si ita loqui libet, sian (quid enim vetat cum Petro, 2. Petro I. vers. 4. posar salar, id est, naturam Diuinam dicere?) cuius tamen explicatio ab alia, & augustiori quidem arte, quam ab ista petenda est. Nam est Deus creator & wash rerum, non autem creatura & wash rerum, non autem creatura natura & vis traditur hac cognitione & scientia.

D.Sed vniuerfæne creaturæ?

P. Minime id quidem. Nam Angeli ex creaturar genere sunt, neque pertinent ad Physicos, quanquam cos naturam habere vulgo dicunt omnes, & passim occurrit apud Patres hæc loquendiratio, Angelica natura. De qua ideireo Moses toto illo primo Geneseos capite non egit, quanquamibivniuersam Physicæ materiam breuissime est complexus.

D. Atidem de tenebris eodé cap. primo egit, quæ res certe videri non possunt, & tamé ad hanc tra Cationé pertinent.

P.Rece



P. Recte iudicas. Pertinent enimad rerum naturam explicandam, sed nem
musicando, id est, per accidens, quia
neque luminis, neque primæ rerum
coagmentationis ratio dilucide tradi
potuit, nisi ex suis contrariis, vel potius ex priuatibus illustrarentur. Tenebræ enim quatenus sunt mera priuatio, ad hanc artem per se proprieque non pertinent: quatenus autem
quendam in rerum natura vsum & locum habent, & vim Dei maiorem in
Mundi huius creatione ostenderunt,
recte a Mose commemorantur. De
qua tota re infra.

D.Collige igitur quæ volebas, quæque

effecisti.

P. Cum neque Deus, neque Angeli ad Physicos, nostramque hanc disputationem spectent, restat, vt materia huius cognitionis proprie dicatur esse ca tantum creatura, quæ conspicua est, & localis, vt loquitur Augustinus, & corporea, & sub sensus nostros, vel omnes, vel aliquos cadit.



D.At Philosophi plerique fere omnes aliud sentiunt : putant enim huius artis subiectum esse rem eam, quæ mobilis est, quatenus mobilis est, non autem quatenus vel creata est, vel nobis

conspicua.

P. Ita est. Sed in eo dupliciter errant. Primum, quod cum fignificatio motus sit ex eorum ipsorum sententia latissima, vt ad Angelos etiam pertinere possit, quatenus & loco sæpe Dei iussu mouentur, & ex prima sua origine (magna non tantum loci, fed naturæ etiam eorum facta immutatione) ceciderunt, certe disputatio de illis esset Physica scientie pars, & propria, id quod tamen ipsi pertinaciter, & vere etiam negant. Hic primus est eorum error. Secundus, quod Physica cognitio non pertineret, ad eas res quas videmus, si quæ ex iis essent immobiles, veluti quæ nec interirent nec mutarentur. Quod cum homini propter peccatum post ipsius creationem perfectamque naturam maxime acciderit,



derit, certe ex istorum sententia, nec homo ante peccatum magna ex parte esset res Physica, nec de eo tractatio ad Physicam referretur. Quod quam sit falsum, apparet ex Pauli dicto: qui omnium rerum quæ oculis cernútur, cognitionem & Physicam esse vult, & gradu ad Dei ipsius agnitionem pronum & obuium. Apparet item ex eo, quod hominis puri & nondum peccatoris natura a Mose inter res Physicas recensetur. A pparet denique ex variis Psalmis, vbi inter reru verissime Physicarum genera, homo hominisque natura, etiam qualis a Deo codita est, enumeratur Pfal. 8. Pfal. 104. Pfal. 139. vers. 13.15.16. Pfal. 148. Denique quid aliud sibi volunt, qui corpus Mobile huius cognitionis subiectum constituunt, quam quod vnius & eiusdem artis duo subiecta, nimirum corpus ipsum, & eius πάθος, (qui est Motus) este

tum subiectum sit tribuendum? D.Cur igitur Philosophi eas res quas

docent, cum tamen vni arti vnum tan-



Physicas vocat, ex motu præcipue de-

P. Primum, quod corum cognitio omnis sit, quemadmodum ipsi loquuntur, a posteriori, non a priori. Res enim tum demum nosse cœperunt, postquam ipsi extitere, & res omnes iam erant creatæ, atque etiam per peccatum hominis effectæ caducæ, id est, erant ad miseriam & interitum iam a Deo destinatæ. Non animaduerterunt neque viderunt, cum essent Deiverbo & luce destituti, quales primum conditæ fuerant. Itaque cum in rebus hisce Physicis iam corruptis versari cœpissent, maximas & perpetuas earum mutationes, fluctus, fluxusque & anarasaoiar viderunt, & ex ea vna conditione res Physicas æstimandas esse voluerunt. Deinde cum motus & mutatio possint facillime & generalissime observari in hisce rebus omnibus, quas cernimus quæque sunt in hoc mundo, facile fuit ex motures Physicas distinguere & definire. Est quiquidem motus in omnibus rebus Phy ficis, sed etiam in aliis, quæ Physicæ non sunt, inest, quales Angeli: vnde sit vt, ex motu res Physicæ a non Physicis proprie separari secernique non debeant.

D. Curtu vero rem ex eo quod conspicua ipsa sui natura est, Physicam appellas?

P. Quia cum summa duo rerum genera, ad suam gloriam condiderit Deus, vii sepissime docet Augustinus, vnum visibilium, alterum inuisibilium, visibilium vel seximi tantum genera complexus, & persequutus est Moses in Physica sua tractatione, quæ cap. 1. Geneseos extat, & ea sola tota Scriptura pro Physicis agnoscit. Quare exeo quod sunt visibiles, quemadmodum diximus, res Physicæ sunt desiniedæ. Inuisibilia autem & assem, siue ea moueantur, siue non, vt non Physica ad aliud artis genus plane reuocantur & reducuntur. Atque ad huius



15

meæ sententiæ confirmationem infinita pene veterum, Basilij, Chrysostomi, Ambrosij, Augustini dicta congererem, sed in re tam aperta quid est opus?

D.Intelligo ista: &, vt video, ita vis & fentis ea omnia esse proprie artisPhysicæ materiam & obiectum, quæ sunt Dei creaturæ & sensibus nostris perceptibiles & conspicuæ, siue aspectabiles.

P. Tenes.

D.Iam igitur fingula ista defini, vt tota hæc disputatio, methodo quadam & ordine procedat.

P. Faciam.

D. Quid est creatura?

P. Est res omnis, quæ neque a scipsa est, neque semper suit, sed & aliquando, & a Deo producta est. Ita enim viri docti dicunt, & meo quidem iudicio, recte.

D.At Paulus Rom. 8.v. 20. videtur aliter docuisse, sic nempe, vt sit creatura res ea quæ vanitati, corruptioni, & seruituti



tuti propter peccatum sit subiecta quam eandem definitionem sequitur in lib.de Trinitate Hilarius.

P. Pulchre meministi. Sed Paulus non definit illic quid sir Creatura in vniuersum & per se, sed qualis nunc est post peccarum, & quantum ad argumenti suscepti rationem fuit tunc necessarium. Itaque vnam tantum Creaturaru speciem spectabat : nec definit Paulus Creatura a vera ipfius natura, sed tatum a qualitate & accidente, inhærente quidem, sed tamen quod superuenit creatis iam rebus, id est, creaturis iam existentibus, sed quæ plenam perfectamque naturam suam 1am propter peccatum hominis ex parte amiserant. Quod ipsum responderi debebit si quis nobis illud Augustini obiiciat, quod est in libro contra Felicianum, capite 7. Creatura est ex eo, quod adhuc non est, aus aliquando non fuit, rei cuiuslibet corruptibilis (quantum in se est) per omnipotentis Dei voluntatem facta substantia.

d.j.

P. Certe quidem. Nam neque beati Angelivere creaturæ dicerentur, neque etiam nosipsi, si in illo primo & integro statu suo Adam permansisset, recte vocarentur creatura, si posteriores definitiones retinentur: futuri enim eramus incorruptibiles, & omnis vanitatis expertes. Denique caro ipsa Domini nostri Iesu Christi non recte diceretur esse creatura, quemadmodum ab Augustino sæpe appellatur: & res ipsa testatur eam fuisse creaturam. Nam ab omni insirmitate per se libera potuit esse, quia a peccati labe, & corruptione illa fuit immunis, nec propter suum peccatú fuit morti subiecta: etsi tamen Christum carne mortuum esse consitemur. Ergo omniailla, quæ funt sane absurdissima, sequentur cos qui pertinaciter nobiscum pugnabunt. Vnde huius vocis, creatura, vis, & notio latissima, & verissima est illa,

illa, quam nos supra adduximus, & hoc loco sequimur.

D.Estne vero ex tua definitione creatura nominanda, tum ipsa rerum essentia, tum earum vires & proprietas, tum eriam adjuncta? veluti in homine est essentia quædam, quæ corpore & anima constat: inest in codem vis etiam & proprietas per quam ratiocinatur, agit, operatur, sentit, mouetur, ambulat. Sunt vero etiam adiun-Eta quædam, quæ sunt pars ificachou, in fingulis hominibus & individuis & quæ secernunt & constituunt illud diuersum ab aliis eiusde speciei individuis, quæ in scholis Conditiones indiuiduantes appellantur. Et quæ denique ctiam illis ipsis voisapopor sunt, vt hic vinant necessaria, qualis locus, tempus, color faciei, statura corporis, & reliqua huiusmodi, quæ essentiæ ratione Dialectici accidentia vocant. Peto igitur abs te, vtrum illa tria rerum genera, nimirum essentiam rei, proprietatem, & accidens, inter d.11.



52

P. Sic est. Nam quicquid a Deo primum insitum est rebus, vel ex naturali quadam consequutione iis adiunctum, & ab eo creatum in hac rerum vniuersitate, sine illud substantia sit, sine nominetur accides, Creaturam appello. Quanquam videtur Moses illud vel folum vel maxime rerum genus persecutus quæ sunt & appellantur sub-Stantiæ, quas solas fateor primum & per se ad Physicum pertinere. Quicquid autem ab eo non est profectum, fed ab hominis arte, vel facto, vel mala detortave voluntate additum, illud non voco creaturam Dei, ac ne creaturam quidem. Nec enim creatura esse potest, nisi que a Deo, qui est vnicus Creator, producta sit. Ergo artificia hominum & corum opera & effecta, sæpe quidem præstantissima, ad hanc artem non pertinebunt : sed nec peccatum hominis, nisi per accidens, & quatenus primæ & puræ re-

rum

rum naturæ magna per illud immutatio facta est, quæ etiamnum hodie in rebus omnibus, imprimisque in homine, quod est pulcherrimum Dei opus, apparet.

D. Creatura vero quomodo a Græcis

appellatur?

P. Appellatur \*\*n'os: quaquam apud Grecos ea vox no tantum remipfam conditam fignificat, sed etiam sæpe Dei conditoris actionem, sæpe etiam rei conditæ conditionem, qualis nunc est qualemque cernimus.

D.Intelligo ista Sed quid vocas iemi vel conspicuum, cum creaturam iemi ma-

teriam Physices dixisti?

P. Non illud tantum quod oculorum sen su percipi potest, qualis est substantia, lux & color ( quanquam id vox servi, proprie videtur significare) sed quod aliquo alio corporis sesu, veluti tactu, auditu, olfactu, gustu cognoscitur & tractatur: veluti odor, sonus &c. Res aute corporex omnes, maxime servi, id est, visibiles appellantur, quisus sit diij.



omnium corporis sensuu certissimus, pulcherrimus, atque nobilissimus: & quod rei viuentis actiones, & vitæ ipsius argumeta potissimum oculorum sensu deprehenduntur, qualis est motus & respiratio. Denique quod quæ funt corporea, oculis melius iudicantur quam gustu vel auditu, adeo vt dicere Creaturam ientir & conspicuam, esse materiam artis Physicæ, perinde sit atque sentire & velle, omnem creaturam sua natura sensibilem, esse verum & proprium illius obiectum: fiue ea quidé corporea sit, quales sunt rerum substantiæ: siue non, quales sunt rerum vires, proprietates, qualitates, motus, & actiones, quæ rebus ipsis cor poreis natura primaque carum creatione & origine vel extrinsecus adharent, vel etiam intrinsecus inhærent, illisque iniectæ sunt. Sunt enim hæc omnia genera, res, vti diximus, Physica & naturales, & a Deo creata.

D. Teneo ista. Dic vero quam varie quotque modis has creaturas tractet





& consideret Physicus Christianus.

P. Duobus omnino modis, nimirú quatenus ex vnineríx vno aliquo complexu & toto tanquam corpore ambiente funt compreheníx, qui Mundus appellatur: vel per sua que que genera, caque diuersa, sunt ex distinct & feorsim separatx. Id quod sex dierum creationis historia particularis tradit.

D. Quomodo id doces?

P. Quod sape Scriptura res visibiles & creatas omnes nobis Mundi nomine proponit. quemadmodum Is 38.v. 11. Ioan.1.v.9. 9.vers 39. Sape easdem distincte & sigillatim, ad multiformem illam Dei sapientiam ostendendam prædicat, quemadinodum Psal.104. 147.vers 8. Psal.149. Itaque de illisvtraque hac ratione nobis quoque agendum est, vt quæ ad Dei agnitionem & gloriam ex rebus his creatis percipi & cognosci possunt, atque etiam debent, abunde, quemadmodiiii.



56

dum Scriptura docet, a nobis intelligantur, tandem euadamus Physici vere Christiani.

D.A qua vero ex his duabus methodis

prius est ordiendum?

P. Ab ea ratione & tractatione qua nobis res omnes vno illo corpore, qui Múdus appellatur, vniuerse comprehensas proponit.

D.Curiftud?

P. Quia & generalior est & facilior ista docendi via. Nam tota sunt suis partibus notiora: facilius enim domum ipsam totam videris, quam singulas eius partes oculis distinxeris, vel animo comprehenderis. Deinde quæ de toto ipso Mundo dicta erunt, ad particulares de quoque rerum genere tractatus viam & aditum nobis præbebunt. Erunt enim tanquam sequentium sundamenta.

CAP.





CAP. VIII.

Mundus quid.

D. Dicigitur de Mundo. P. DCupio.

D.Quid est Mundus?

P. Mundi significatio varia est, & multiplex quemadmodum etiam docent Philosophi, vti Laer.lib. 7 & Plutarch. lib. 1. De placitis Philosophorum, quæ certe primum omnium est distinguen da, ne decepti vocis ambiguitate, vel ludamus in tota hac disputatione: vel fallamus.

D.Quot igitur sunt huius vocis signisi-

P. Tres in primis. Primum enim Mundus accipitur pro rebus ipsis creatis, quibus hæc tota machina visibilis con stat. Sic accipitur Ioan.1. vers. 10. sic 2. Petr.3. vers. 6. Præterea pro ea conditione vitiosa & misera, quæ ex peccato hominis cotracta omnibus hisce

#### PHYSICA

rebus communiter nunc inhæret, in qua manifestissima aragia inest, summaque rerum perturbatio. Sic Ioan.2. v.16.5.v.19. Denique sumitur pro vna quadam mundi parte, caque nobilifsima, & præstantissima, nimirum pro hominibus tantum, sæpe quidem pro omnibus. Rom.5.vers.12. Ioan.3.v.16. sæpe autem pro solis renatis & sidelibus, 1. Ioan. 2.v. 2. Sæpe etiam pro reprobis & infidelibus, Sic 1. Corinth.I. v.21. Ioan.14.v.17. & 22. Alias etiam fi huius vocis Mundi notionem ad certa capita revoces, dixeris, Mundi nomine aliquando locum ipsum, aliquando substantiam rerum, aliquando homines vt præcipuam illius partem, ali quando eiusdem illius partis, id est, hominum deprauationem intelligi.

D. Atqui mundus a Latinis propter pulcherrimum in eo rerum omnium ordinem nominatus est, vti a Gracis nóo 1000 ab ornatu, qua certe nominis ratio, cum ea fignificatione pugnat qua rerum confusionem & vitium





P.

Mundi nomine aliquando denotari dicis.

P. Veram tu quidem huius vocis Mundus, notationem affers, a qua tamen postea vsus tum Græcæ, tum etiam Latinæ linguæ deflexit. Nam cum ho mines animaduerterunt rebellionem, corruptionem & perturbationé inesse generaliter in rebus mundi omnibus, cam etiam Mundi nomine significarunt, quia inseparabiliter per eum totum diffusa est, & singularum rerum tanquam medulisinfixa. Qua ratione homines sepe appellantur hominum communis fors & miseria. Hebrai autem appellant mundum בלם Golam (quod Apostoli vertunt siava Hebr.II. v.3. 1.v.2. Ephef.2.v.2 )non quidem ab aternitate, quasi fuerit semper & ab aterno mundus, sed potius a fixo & certo illo ordine, que dominus Deus post res coditas in eo costituit, quemque hodie inesse & in eo durare cernimus, qualis ortus & occasus Solis, quatuor anni tempestatum mutatio.



# PHYSICA

Atque ille durabit donec hic rerum status erit, vti apparet ex Genes. 8. vers. 22. 9. v.9. 10. & Iob. 26. v. 10. Ecclesiast. 8. v. 11. Itaque cum præterierit hæc Mundi ætas & sigura, & hic quoque rerum ordo peribit, 1. Corinth. 7. v. 31. 2. Petr. 3. v. 4. 7. sed tamen ad illud vsque tempus duraturus est. Nam aliquando desiturum esse hunc Mundum satis aperte ipsi illi Hebræi significant, cum eundem vocant & dicunt 37n Chadel. Psal. 39. v. 5.

D. Qua i gitur notione, quove ex illis tribus significato mundus accipi in hac

disputatione debebit?

P. Primo.

60

D. Quid vero est Mundus?

P. Mundus est non tantum omnium harum rerum visibilium comprehensio, & coaceruatio quædam, sed ordinatissime sapientissimeque a Deo sacta earum in sua quæque genera & spatia distinctio, cuius extrema duo posuit cœlum & terram.

D. Vnde istam tuam definitione probas?



P. Primum iisdem illis Scripturæ locis quibus huius artis materiam docui esse hæc conspicua & visibilia omnia: tum deinde ex eo quod mundi huius totam compaginem ordinatissimam Mundi nomine Scriptura sere solet designare, veluti Genes. 24. v. 22. 2. v. 4. Matth. 11. v. 25. & aliis pene infinitis.

D.Cur virunque hoc in tua definitione complexus es, esse Mundum non tantum comprehensionem quandam, sed

eam quæ iam distincta sit.

P. Quia si res vniuersas quibus hic Mundus constat cogitemus animo confuse, & inordinate congestas, vel adhuciacentes, & nondum dispositas, sed taquam rudera quædam collapsæ domus, vel tanquam ædisicande paratam tantum materiam, huiusmodi rerum aceruus nondum potest Mundus appellari. Est enim potius illud quod Græci Poetæ & homines Chaos dixerut. Hebræi auté ma Bohu, id est, indi gesta moles, vnde vocé ipsam Chaos quidam deductam putant, facta leui



figura vnius litera z. in z. mutatione, quasi si pro Bohu Cohu Graci homines exaudissent, lingua Hebraica fasti diosi auditores & discipuli imperiti. Inde etia nota est illa Latine loquendi ratio, quam Verrius doctissimus grammaticus annotauit, vt Cohum veteres Mundum dixerint, & verbum inchoare deductum. Sed ab Apostolo Mundus hic olivor, Hebr. 3. v.4. id eft, familia bene ordinata nomine donatus est, neque est Chaos.

CAP. IX.

Mundus virum recte & Christiane vocetur Vniuersitas.

D. CEd quod hic Mudus a quibusdam J Latinis Vniuersitas appellatur, a Græcis autem ro may, & ra ona, tibine probatur?

P. Et si doctissimis atque pientissimis quibusdă viris tam superbum nomen displicere



CHRISTIANA:

displicere scio, quia tamen graues autores, atque etiam Ecclesiastici patres & scriptores eo vocabulo sunt vsi, equidem reiiciendum no censeo. Nam & August. in Enchir. cap. 10. & lib. 8. cap.25.de Genes. ad litera, & Tertull. alicubi & Irenæus lib.2. cap.12. hanc vocem pro Mundo vsurpate non reformidat, ne & Ambrosiū & Basilium tibilaudem, & fortasse ex Hebr.3.v.4. corum sententia confirmari potest. Quanquam enim præter hunc visibilem Mundum aliæ funt Dei creatura. & ex quidem plurimæ eximiæ & pulcherrimæ, quales sunt Angeli, & beatorum hominum sedes, videturque omnino arrogans & audax appellatio, vniuersitas, quo tamen sensu hoc ab illis dicatur, & a nobis debeat exaudiri intelligut omnes, vt fit hic mundus vniuersitas non omnium quidem Dei creaturarum, sed conspicuarum tantum & corporearum.

D. Hactenus de nomine Mundi: nunc

de re ipsa videamus.



P. Ita disputationis ordo postulat.

# DSMINE DE LE

CAP. X.

Mundus, & que in eo sunt, Vtrum solida corpora, an tantum vmbre quedam.

D. Vænam igitur de Mundo doceri ex facra Scriptura possunt? P. Varia quidem, & omnia scitu dignissima, quæ ad Dei opisicis lau dem & admiratione pertinent, e quibus alia Mundi ipsius naturam expli-

D.Ecquæ vero naturam Mundi, & totius huius vniuersitatis explanant.

P. Hæfere quæstiones quævarie vel ab hæreticis vel a Philosophis agitantur.

D. Quanam ex iis prima est?

P. Vtrum Mundus hic, & quæ in eo con tinentur, sint substantiæ, id est, solida quædam corpora, & vere, reque ipsa subsistentes naturæ: an vero vmbræ tantum



CHRISTIANA.

tantum quædam, & rerum spectra & imagines.

D. Curid vero?

P. Quia non modo Plato vult, que hic funt, omnia, esse idearum quarundam imagines, & vmbras tantum verarum naturarum, quæ sunt in cœlo, & subfistunt in Dei mente: sed etiam Valentiniani hæretici contendunt, quæcunque sunt in hoc Mundo, esse tantum nudas xonű suorum imagines, spectra & vmbras euanidas. Ad quam sua sententiam confirmanda adducunt quod est apud Paulum 1. Corinth. 7. vers. 31. Præterit figura huius mundi : quasi vana sint spectra minimeque solida quæcunque hic a nobis etiam oculis cernuntur, quale quid descripsit ille his verbis:

At ni docta comes tenues sine corpore vitas Edoceat volitare caua sub imagine formas, Irruat, & frustra ferro diverberet vmbras. D. Habesine quod ad ista respondeas? P. Maxime. D. Quanam illa?

e.j.



P. Primum quod ad Platonem, valere eum iubeamus, quia non modo Academicus est & pendens animi in omni re, incertusque : sed etiam ethnicus, & qui nihil pertineat ad nos Christianos: qui funt enim foris, nihil ad nos, vt ait Paulus. Sed quod ad Valentinianos, qui se Christianos dici voluerunt, isti optime refutantur grauissimeque reprehenduntur ab Irenæo li.2. cap.7. operis aduersus hæreses instituti. Quata enim ex ea sententia absurda, & incommoda consequantur, vide. Oportebit enim confiteri res illas & ideas calestes, quarum hæ terrestres, ex istorum sententia, sunt vmbræ, esse corpora, quod est absurdum. Nec enim rerum merespiritualium imago esse potest, qua sit corporea. Deinde totu hoc pulcherrimum Dei opus, qui Mundus appellatur, eritfpectrum & mere fomnium, no autem res ea quam esse nos existimamus. Quod est blasphemu. Postca videre, palpare, sentire, nihil plane



allud erit, quam falli, decipi, & instar furiosorum & ebriosorum hominum agrotare & somniare, & nihil erit hoc ipsum quod esse dicitur: cibi ipsi, quos edimus, erunt figmenta: homines ipsi, quibuscum versamur, erűt vmbrariles: terra, quam calcamus, vmbra euanida, non autem solidum quoddam corpus & elemetum. Denique Christus ipse, qui similis nobis factus est, fuerit homo imaginarius tantum, non verus, quare passio eius imaginaria. Et quo pacto melius furor ille Marcionitarum ab inferis reuocari potest? Erit denique contra quam tamen vetus prouerbium habet, vita ipsa hominum fabula, Mundus theatrum,

D.Quid ad Paulum respondes?

P. Non fauere eum Valentinianis. Neque enim loquitur Paulus de ipsis rebus & earum natura, qualis sit : sed de earum tantum conditione, & statu, quam sit momentaneus & leuis, ne illis inharcamus.

e.ij.



-1-

m,

ca

ne

D. Tu vero quomodo sententiam tuam

probas?

P. Præter ea quæ superius absurdissima fere demonstrauimus, & ipsa rerum experientia comprobatur: illud etiam accedit, quod aperte nostram sententiam confirmat, nempe dictum Petri, 2.Pet.3.v.10.& 12.Pfa.102.v.25.26.Denique omnes illiScripturæ loci in quibus Dominus ipse testatur se fundasse terram, creasse res: non autem euanida spectra, & inania rerum simulacra oculis nobisque illudendis obiecisse.



CAP. XI.

Mundus vtrum vnus an plures.

D. I Ntelligo, dic quæ secundo loco de 1 Mundo quæri solent.

P. Vtrum Mundi sint plures, an vero tan

tum vnus.

D. Etiamne quidam Mundos esse plures volunt?

P.Cer-



CHRISTIANA.

69

P. Certe. In quo ipso duplex est eorum sententia.

D.Expone.

P. Quidam enim plures esse sentiunt, eosque diuersi generis. Alij auté plures, sed cos omnes eius dem naturæ.

D.Quidnam primi illi fibi volunt, qui mundos esse diuersi generis censent?

P. Illi constituunt mundos duos, quorum vnus sit vou nuo: & idealis, qui etiam vere subsistit, fed supra hunc mundum: alter vero pueve, id est, terrenus & typicus, ad illius spiritualis & idealis mundi formam & speciem a Deo essistitus, qui & ipse subsistit quoque, & est mundus hic quem nos mor tales incolimus.

D.Etiamne ista quidam dicunt?

P. Plane. Atque ij quidem non tantum Philosophi profani, qualis Plato, Philo Iudæus, & Plutarchus in libro de facie Lunæ: sed etiam graues viri, & inter Christianos scriptores non contempendi.

). Estne vera istorum sententia?

c.iij.



PHYSICA

70

P. Minime quidem. Namistius idealis, quemadmodum vocant, Mundi Scriptura nusquam meminit: & qui itasen tiunt, de Deo nimium pueriliter, ne dicam contumeliose, loquuntur, quasi de ignaro & tyrone quodam opifice, qui nihil nisi ex obiecto sibi exemplari fingere & conari possit, nihil autem queat ipse per se meditari, nihil animo cogitare, nihil absque rei repræsentatione intelligere. Quæ omnia quam bene cum Dei omnipotentia & incomprehenfibili illa sapientia conueniat, ipsi viderint, ego quidem non video. Denique iste mundus spiritualis vbinam tandem locorum, & quonam modo subsistet, vtrum in Dei mente tanquam substantia in substantia? Certe non potest. Nam Deus est simplicissima illa natura, quæ pror sus nihil, nisi seipsam, habet & complectitur: ytrum tanquam accidens & informatio quadam aut phantasia diuinæ mentis? Neque etiamid potest. Deus enim non admittit eiusmodi accidens.



accidés, qui cum videt præsentia, non abstrahit rerum obiectarum formas & imagines: cum cogitat & meditatur, non ex vno ad aliud progreditur: cum operatur & agit, non ad speciem prins efformatam in animo opus suum considerat & examinat, ne erret.

D.Atqui præcepit Dominus Moss, vt ad exemplar quod illi ostensum suerat in monte, omnia faceret, Exod. vigesimoquinto, vers. 40. Hebr. 8.

vers.5.

P. Primum quidem excipiam, si velim, de rebus cælestibus tantum illic agi, non autem de Physicis. Deinde, alia est ratio Dei creatoris sapientissimi: alia Mosis creaturæ & hominis, communi aliorum hominum cæcitati & infirmitati obnoxij. Itaque vt quæ iubebatur, recte administraret huiusmodi exemplari opus habuit Moses. Sed nec hoc ipsum exemplar quod in monte ostendit illi Dominus reipsa subsistedat, vt quiddam and social se estet, c. iiij.



mea quidem sententia: sed suit huiusmodi repræsentatio quædam & imago, quales rerum suturarum imagines multe postea Prophetis, & antea Abra hamo, & Patriarchis suerunt a Deo obiectæ.

D.Qui plures mundos eiusdem generis esse contendunt, quid conantur?

P. Hocnimirum, quod quemadmodum nos hunc inhabitamus, ita alij alios, in quibus & alia terra fit nostræ similis, & cœli alij, & alius Sol, Luna, refque omnes illis & nobis eadem. Itaque alij eos mundos infinitos esse numero censent, alij autem plures, alij pauciores eos faciunt. Inter quos sunt numerandi Epicurei, & Democritici Philosophi.

D.Suntne vero mundi plures?

P. Apagesis infinitatem istam vel multitudinem mundorum. Nam vnus est non plures: etsi de eo ipso ex Clemen tis epistola quadam Hierony. disputat in suis commetariis ad epist. Pauli ad Ephes. 2. v. 2.

D. Doce



### CHRISTIANA.

73

D.Doce me cur ita sentiendum putes? P. Primum quidem, quia cum sacra Scriptura accurate præcipua opera Dei visibilia recitet, ex quibus ipsius maiestas & omnipotentia facile percipi polsit, vnius tantum huius, non vllius alterius mundi meminit. Qui si essent plures, certe commemorasset. Pertinebat enim ea maxime res ad Dei glo riam, & potétiam illustrandam. Deinde quis secundi aut tertifistius Mundi status sit, ordo, coditio, lapsus, constantia, Saluator & Iesus, quæ itemvita zterna, & a quo eiusdem sit salus nusquam explicatur, neque qua ratione a Deo hi alij Mundi facti sint, & conditi: sed de hoc vno hæc omnia solum dicuntur. Ergo aut ab alio quodam Deo mundos illos factos fuisse oportet, aut extirisse per se ipsos, quorum vtrunque plane blasphemum est. Aut siab hoc eodem Deo creatisunt a quo hic, quem nos incolimus, cur reticet Scriptura? Certe ratio huius tam inui di & periculosi silentij probabilis nul-



la potest afferri. Vnde fit vt rece veteres senserint & collegerint vnum esse Deum, quia vnus est mundus, contraque vnum esse mundum, quia vnus est Deus. Præterea tota hæc variorum & multorum mundorum architectatio qua futilis est & inepta? Cur enim plures condidisset Deus, qui vnico & eo quidem latissimo poterat omnia etiam commodius complecti, qua illis diuersis & separatis mundis fuit comprehensurus? Atqui (vt vere & vulgo dicitur) nihil agit frustra Deus & natura, & frustra temereque per plura fit, quod potest perfici per pauciora. Na etiam si plures numero condidisset Deus, illi mundi tantum, non autem specie differentes & dissimiles inter se effent. Cur igitur ille condidisset sæpius idem? Denique cum eadem Scriptura sæpe articulum & addat cu de mundo loquitur, non plures sed vnum tantum, eumque certu effe Ioan. 1.vers.10. demonstrat. Est enim certæ rei significans articulus ille qui adiungitur.



#### CHRISTIANA.

iungitur. Quod si plures mundi esse concedantur, eadem ratione numero infinitos esse fatendum est. Prætereo enim absurda illa, quæ tamen necessario inde consequuntur, nullas sere vnquam eclipses, & defectus lunæ velsolis. Imo vero neque noctes fore, cum sol semper aliquis alterius mundi vel exoriretur nobis nostro occidente, vel medio cœli spatio splenderet atque illucesceret, nostro eclipsin & vmbram subeunte.

D. At cur plures mundos non creauit

P. Non as musuix certe, vel impoteria quadam, quando ipfe est omnipotes. Non quod exhausti in tanta molis fabrica ipsius sensus, aut defatigata iam vires essentiverbo enim solo omnia condidit, Psalmo trigesimotertio. Non quod etiam materia, vt censent Peripatetici, inopia & penuria id euenerit, quod tota qua suerat praparata, materia in tanta machina corpore consumpta sit. Potuit enim qui hunc



tantum mundum ex nihilo primum creauit, ad alios infinitos materiam fibi, fi vellet, præparare. Sed ea fola de caussa mundi plures conditi non sunt, quia Deus ipse noluit. Nam quæcunque voluit, secit, Ps. 115. v. 3. Curautem noluerit, ignota nobis ratio ese potest, iniusta tamen non potest, hunc autem mundum esse nobis, ad summa suæ tum misericordiæ, tum etiam iustitiæ celebrationem & laudem, satis magnum argumentum ipse vidit, qui omnia nouit, itaque hunc solum sabricauit, & fecit.



CAP. XII.

Mundus hic vtrum finitus.

D. SEd estne hic Mudus finitus, quemadmodum disputant quidam?

P. Non vnus modò est, sed etiam finitus & terminatus.

D. Quomodo probas?

P. Quia



CHRISTIANA.

P. Quia illud est finitum, cuius extrema diserte & perspicue demonstrantur, Scriptura vero constituit cœlum & terram huius Mundi extrema & sines, quorum illud extimum est, hæc citima, vt Exod. 20. v. 11. Genes. 2. v. 2. & aliis locis apparet. Quare quin sit sinitus, certe dubitari non potest. Præterea quæ inter creatorem ipsum & creaturam notaretur disserentia, si vt ille insinitus, & immensus est: ita & creatura estet in immensum patens & sus dus. Denique infinita duo constituerentur, quod plane esse & desendi no potest.



CAP. XIII.

Mundus hie virum spharieus & rotundus.

D. M Emini quæ hactenus a te confirmata sunt, esse nimirum hunc mundum obradon, non orudon: esse vnum, non plures: esse denique sinita quan-



dam massam & comprehensione, noil autem infinitam, adde alia quæ restat.

- P. In primis hoc quæri folet. Quæ sit totius huius mundi, & imprimis corporis has res omnes suo complexu con tinetis forma, quoniam alij rotundam siue sphæricam eam esse volunt, vt Aristoteles: alij ad diasouidev siguræ simi litudinem circunuexam, & multis angulis vndique fastigiatam, vt Platoialij ad pellis extensæ modum planam, & late porrectam, vt Basilius: alij aliam, eamque diuersam constituunt, vt tradit Græcus autor Cleomedes in tit.
- D. Ecqua vero ex iis sententiis vera est?
- P. Deus ipse nouit. Nos autem quiex eius verbo ista aperte definita nusqua
  legimus (nisi forte quis illud asserat
  quod est scriptum Iob. 22. ver. 14. &
  sphæræ terræ sit mentio Is. 40. 22. Iac.
  3. v. 6. vt probet mundum hune & cœlum extimum velut circulu & rotam
  rotundam esse) sape in contrarias sentétias discedimus & distrahimur. Orbicularem autem esse mundum mihi

plane fit probabilius ex co, quod est scriptu, quemadmodum dixi, Tob. 22. v.14 & Eccl.24.v.8.tum quod ea sit omnium & pulcherrima & capaciffima forma, qua certe ambitű bunc tot tantaque suo sinu coplectetem efformari oportuit:tű etiam cp præcipuæ & tanquam integrales huius mundi partes qua sunt cœlu aqua, & terra, ipsis sensibus diiudicantur esse circulares & sphæricæ, quibus totum ipsum Mundi ambitum figura similé esse, credibile est: de eo tamen quid indubitanter affirme non habeo, cum etfi citima hæc, & inferior pars circunferentiæ, quam cernimus supremi cœli, & omnia ambientis curua, conuexa, & orbicularis esse cocedatur, potest tamé fingi extima & superior eiusdem circunferetiæ parsalterius esfe figuræ,&scio qui tym panoides esse extremű cœlű dixerűt. D. Atqui apud Isaia dicitur cœlu vt tela, & cortina expansium, & diffusum, Isa 40. vers.22. cui consentit quod est Pl.104. ver.2. ergo planitiei simile est, quæ figura est orbi & circulo plane



P. Sane vterque locus abs te laudatus non figuram, sed finem cœli explicat, quod propterea ita a Deo terræ superiectum & superextensum dicitur, tum vt comodius sub eo tanquam sub pulcherrimo & latissimo tecto homines habitarent (Vnde & nos Galli huiusmodi velamenta cœlum vernacule, vn ciel, appellamus) tum etiam vt hoc quali velo quodam oculis obiecto ho mines arceantur, ne in mysteria & arcana illa diuina altius & curiosius penetrent atque inquirant.

D.Sed cum eadem Scriptura sacras periore ab inferiore loco in hoc mundo aperte distinguat, veluti lsa. 35. v. 9.10. sphæricus aut circularis viderino potest. Neque enim in circulo quicqua supremum, quicquam imum dicisolet, cum a centro ad circumferentiam ducte linee omnes sint æquales, &ipsa circunferentia quaquauersum sit incumbat, & semper superiori sit loco.

P. De



P. De hoc postea atque etiam amplius. Sed quod ad tollendam animi tui dubitationem satis nunc erit, sic accipe: ex Mathematicorum regulis etiam in circulo notariatque adeo esse & infimum & supremum locum, eosque interse reipsa distinctos. Nam circuli medium & centrum quod vocant, est locus inferior & deorsum: circumfetentia autem (quæ est linea illa conuexa quæ in sese conuoluta, & reducta totum orbis spatium complectitur) est locus superior & sursum, vt ex eo quod hæ eædem situs & loci species, & differentiæ in mundo designatur, non sit colligendum quod vis, mundi huius comprehensionem non fieri sphærica & orbiculari figura.



CAP. XIIII.

Mandi virum sit vna quædam singularis anima.

D. Vid cum sit hic mundus vnus, cum sit finitus, num etiam vna



quadam anima, eaque singulari continetur, quæ per singulas ipsius partes tanquam per membra sit susa, id quod in humano corpore sieri videmus?

P. Quandam esse totius huius mundi animam, eamq; numero vna & singulare, celebris nominis Philosophiiam
pride senserut, quemadmodu Aristoteles & alij quidam; quoru sententiam
sequutus est qui ita seripsit & cecinit:
Principio calum, ac terras camposque liquentes,
Lucentemque globum Luna, Titaniaque astra
Spiritus intus alit, totamque infusa per artus
Mens agitat molem, magno se corpore miscet.
Sed hae non tam sententia & viapu est,

Sed hæc non tam sententia & propos est, quam grauissimus quida error, quéadmodum docet August. lib. contra. Felicia. Aria.cap.12.

D.Quid ita?

P. Quia quæ corpora vno spiritu vnaque anima continetur, illa sunt cotinua (vt corpus cuiusque nostrum) non separata, vt grex: non sibi tantum contigua, vt digiti manus inter se iuncti, & ædis cia sibi vicina. Huius autem corporis,



83 qui mundus appellatur, partes sunt non tantum distinctæ, sed etiam a seipsis loco & interuallo separatæ. Nam singulæ oues, singuli equi, singulæ arbores, singuli homines sunt pars huius mudi, & separati illi quidem tum loco tum etiá tota corporis mole, & circun scriptione, vt omnia hæc & fingula vnam tantum animam habere dici non possint. Quid enim futurum est, si vna quædam anima & spiritus reipsa in his singulis rebus esse cogitetur? Hoc cer te absurdum, Animam(quæ est natura. quædam simplex, & plane spiritualis) instar corporearum rerum re ipsa non animo tantum partibilem esse. Nec enim hoc incomodum euitari potest, cum ea, quibus vna illa & singularis anima inerit, fint re ipsa separata, & diducta loco, & definita propria corporis cuiusque circumscriptione. Præterea sequeretur omnes mudi partes esfe animatas, velut solem, luna, sydera, cœlum ipsum, quæque cœlestia sunt corpora, quod tamé apertissime negat f.11.

August.lib. contra Priscillia. cap.8.& 9. & veram esse hanc Augustini sententiam aduersus Manichæos res ipsa ostendit. Quis enim astra vel animata, vel ratione prædita vnquam dixerit? Denique cum ipsaru mundi partium quædam sint mortales, vt bruta: quædam immortales, vt homines, qui fieri potest, vt vna hæc vniuersi mundi anima singularis, tam contrarias sibique ipsis repugnantes qualitates & conditiones admittat, vt sit altera quidem sui parte mortalis, altera vero immortalis? præsertim cum sit ipsa singularis, vna & simplex, non auté duplex & composita. Sed etiam in rebus ipsis quæ moriuntur quædam citissime pereunt, vt vermiculi & muscæ:quædam diutissime viuunt, vt cedri arbores, cornix, & ceruus: vnde fiet vt hec műdi anima, qua tamen ex istorum sententia tantum vna est, & numero singularis & fola, partim mortua dici pof fit, partim viua. Quæ omnia quam sint inepta, falfa, & pugnantia, vides.

D. Video.



CHRISTIANA.

D. Video. Atque tibi affentior, qui vnã & singularem esse totius huius mundi animam verissime neges.

P. Imo vero præter superiores rationes illa e facra Scriptura tanqua robustior postremo loco a nobis collocetur, Quod eo pacto Dei singulis rebus proprias & distinctas vires donantis& inserentis bonitas & sapientia non mo do obscuratur, sed prorsus extinguitur, & ex hominum animis euellitur, dum alij cuidam naturæ & anime, non autemipfi Deo eas vires, eaque rerum administrationem tribuimus, contra qua tamen sentire & conteri docemur Pf.147.v.15.16. Ephef.3.v.20. Iob. 8.v.5.

D. Arqui si non est vna quædam vniuersitatis huius anima, quemadmodu doces, profecto Stoicorum, Platonicorum & aliorum quorundam Philofophoru, atque etiam Priscillianistarum hæreticorum fententia labascit, qui mundu hunc animal esse dicunt, idque etiam ratione præditum & volutate.

P. Recte colligis. Est enim inepta prorf.iij.



fus & a ratione aliena istorú sententia. Cum enim illud tătú animal sit, & dici possit, cuius partes & mebra no modo vno eoque cotinuo corporis coplexu, continentur, sed etiam vno spiritu reguntur, certe mundus hic non est animal. Habet enim sua membra dissuncta se separata. Atque parum nos Stoicorum & aliorum, quos comemorasti, Philosophorú moueret autoritas, nisi aliquado scripsisset Augusti. se dubitare vtrú Múdus hic animal sit necne: quod vt negare nolit, sic affirmare no audeat: cuius dubitatio tame sequenda probandaque minime nobis est.

# PESCESSE

CAP. X V.

Mundum in tempore factum effe, non effe aternum.

D. S Ed quæro ex te vtrum hic Mundus aliquando esse cæperit, an semper extiterit sitque æternus.

P. Mundum aliquado esse coepisse multa argumenta probant: e quibus Philo in libro de mundo quinque pracipua collegit



collegit. Nos autem nostra maximeque Christiana exponemus.

D. Ecqua vero sunt illa?

P. Hzc quatuor, Primum ipfius dinina Scripturæ vox & autoritas, quæ sic loquitur. In principio creauit Deus cœlum o terra, Gen.i.v.i.Secudu ratio certa. Sienim mundus effet Deo coxternus: ergo & ipse Deus: est enim æternitas diuinæ naturæ, non modo propria, sed ipsius, vt ita dicam, ipsissima essentia, &præcipua pars & definitio, Exo.2.v. 14, Apoc.I.v.8, Tertiu, quod cum fine sit habiturus hic mudus, habeantque singula quibus costat: principiu nasce di habuerit necesse est. Quaqua enim illud vere dicitur, no quicquid principium ortug; habet, fine effe habituru (quado multa semel nata sont, quæ sin gulari Dei beneficio interitu & morte non sentiunt, quales angeli & hominű animæ quæ sunt immortales) tamé cer tissime affirmatur, quidquid finem ha bebit, illud idem existendi & nascendi principium habere. Quæ regula tam f.1111.



est generalis, vt nullam patiatur exceptionem. Quartú denique, quod non modo conditi mundi caussa sunt explicatæ & tempus certum notatum: sed etiam ad perpetuam eius memoriam conseruandam certa temporum spatia præscripta, veluti hebdomades ipsæ perspicue docet, & 50. illud annorum interualsu (qui Iubilæus annus ab Hebræis dicebatur) a Deo ipso obseruari iussum fuit, exquo quot iam ætatibus a primo múdi exordio abessemus, facile perspici intelligiq; posset.

D. At quod de Scriptura & Genes. cap. I.
affers aliter quidam interpretatur. In
principio quidem creata hæc omnia
fuisse concedunt, sed non in tempore.
Nam principij notio & significatio est
multiplex, nec illic principium tempo
ris intelligendu esse dicuntvel cesent.

P. Principij fignificatum triplex est. Ná vel ad tempus, vel ad rem & cauffas, vel denique ad ordinem pertinet. Principium temporis in iis rebus quæ certo tépore gignuntur est illud horæ

momen-



momentum, quo vel ille concipiutur, vel eduntur in lucem. Ea vero solum temporis principium habent, quæ in tempore fiunt. Principium rei quod appellatur, & pro caussa sumitur in iis rebus que sunt coæuæ & contemporanez, est illa relatio affectioque, per quam altera alterius caussa est cur sit. Sic in sole & die, si inter se coferantur, dicimus solem diei lucisque huius esse principium, etsi eodem temporis momento vtruque nobis apparet. Huiufmodi principium tépus diuersum aut certu non ponit. Ordinis denique ratione principiú dicitur illud, quod in rebus eadéserie collocatis numerandi initium præbet, veluti in Trinitate ipsa Pater est principiú inter tres illas personnas, quæ est vnus Deus. Inter plures eiusdé dignitatis magistratus vnus est, a quo numeri initium incipit, qualis in hac ciuitate prim9 Syndicus. D. Ergo Deum volunt isti esse Mundi huius principium, vei qui caussa est & opifex, & qui prior numeradus est ap-



pellatur principium.

P. Hoc quam sit absurdu vide. Primum enim quis crit huius dicti sensus, In principio creauit Deus cœlum & terrã, si ita explicare velint, Deus in prin cipio, id est, Deus in Deo creauit cœlu & terram? Præterea cur dixit, creauit, quæ vox non tantuminitium ortus statuit, sed etiam actionis vim, & temporum initium aliquod manifeste complectitur, & includit. Deinde in Hermogenianorű damnatá illam hærefin velimus nolimus plane ea ratione incidemus, qui opus opifici faciunt æternum, sicque plures Deos omnino constituemus. de quo errore mihi plu ribus agendum putarem, nisi eum integro opere iampridé iugulasset Tertullianus. Præterea Scriptura ipfa de temporis principio hocMosis dictum diserte interpretatur Prouerb. 8.v.25. 27.28. atque ctia his verbis & ea comparatione, dú de múdi origine agit, vtitur, in quibus omnino téporis & or tus aliquod mométum & initiú inest. Nam



### CHRISTIANA.

Nam neque quod ta sæpe Paulus ait de mundi ortu loqués mes ne res Bains intelligi potest. Ephes. 1. vers. 4. & quod alibi tempora quædam secularia vocat, 2. Timoth. 2. vers. 9. Tit. 1. vers. 2. nisi hæc omnia tempus certum originemque nascendi, & existedi aliquam habuisse fateamur. Quana enim sunttempora aidvia, & fecularia, quid vox म्ब्राबर्ड रंभा भा fignificat? nonne temporalis fundamentorum locatio intelligitur, & tempora alavez dicitilla, quæ ex momento, & puncto temporis, quo hac omnia condi coeperut, fluxerunt, debentque dinumerari? In quo nobilcum sentit August. lib.contra Priscillianist.cap.6. Denique quomodo priscorum hominum ætates, vti Adami, Enochi, Noachi, diluuij illius voiuersalis tempus quantum ab ipso mundi exordio absit, diffiniretur, si nullum effet principium temporis quo Mundushic creatus est? Adeo ve quosdam scriptores Ecclesiasticos de eo dubitasse, ipse admodum mirer: in primis



autem Augustinum ipsum, hominem in Scripturis exercitatissimum in libris de Genes ad lit. etsi postea tamen in co ipso desendedo plane varius est, & sape a seipso dissenties & diuersus.

D. Atqui duo quædam tuæ sententiæ pu gnantia obiiciunt alij, e quibus primum est illud quod est Eccl. 18. vers. 5. Deus omnia creauit simul, ad quod primo quoque loco respondeas obsecro.

P. Facile quidem fuerit. Nam si voluero, illud dicam, de quo inter nos (vt opinor) constat longe semouendam separandam que esse huius libri authoritatem a diuinis & canonicis Scripturis. Itaque sidem non facit. Sed illud afferre malo, quod ipsis contextus verbis consirmatur, perpera locum illum trassferrisse, omnia simul creauit Deus. Nam ita sonat authoris ipsius oratio, Qui viuit in æternum, omnia pariter creauit: 2000 ait. Ergo vnum tantum authorem, & creatore rerum omnium agnoscere docemur, vt ait Iren. lib.4. c.21. no aut assirmatur quæ creatasunt

simul & eodem momento omnia extitisse, & ab eo producta, vel ab æterno vel sine temporis principio fuisse. Hoc igitur fignificat vox, pariter, vni nimirum, non pluribus potestatem tri bui omnia creandi. Nam idem ille liber cap. 16. v. 25. res creatas certo ordine & tépore dispositas conditasque fuisse tradit. Quanquam non ignoro quantu vnius illius vocis, simul, significatio, lectioque Augustinum lib.5. cap.3.& 6.cap.6. de Genes.ad litera, atque etiam alios Patres sepe torserit. Habes responsione meam ad primam obiectionem tuam, vt pro simul, reponas pariter.dic alteram.

D.Adferunt etiam quod est scriptum in Ioan. Euangelio, cap. 1. vers. 1. In principio erat verbum. Nam si principij vocabulum ad tempus referendum putas, ergo verbum siue κόρω illum & Dei Filium tempore aliquo esse copisse, neque aternum esse impiisi-

me dixeris.

P. Hac tata Scripturæ authoritate certe



### PHYSICA

97

quidem vrgeremur, nisi res ipla, de qua agitur, nodi huius dissolutionem, explicationemq; nobis afferret. Principij enim variam esse significationem diximus, ergo pro rei, de qua disputatur, ratione & natura accipi debebit. Ac vides vt hoc verbum & xóp Dei Ioannes aperte dicat non creatum in principio, sed iam tunc fuisse in principio, cum res a Deo crearentur: vt hoc suum, In principio erat, Ioanes opponat dicto Mosis & rerum creationi, vbi sic loquitur Scriptura, In principio creauit Deus calum: non autem sic, in principio erat cœlum. Deinde docet Ioannes xézer illum 318, eundem esse Deum. Et erat, ait, xops ille Deus. Quod est autem Deus, temporis ortum & principium habere non potest. Quare falsissime in Christo de tempore & initio existentiæ illud explicatur & intelligitur. Quamobrem aliam signisicationem illic Principij vocabulum habebit : nempe eam, per quam omne temporis initium Ioannes exclu"i,



vt quam longissime mens nostra cogitando respiciat, & sesse extendat, antea tamen » prillum & Filium Dei extitisse, & distinctam a Patre hypostasin habuisse certissime credamus. Qua dicendi ratione sere solet in Scripturis æternitas denotari, vt apparet Prouerb. 8. Et eo etiam ipso testimonio Ioannis ostenditur, Res has omnes in principio temporis suisse conditas & productas, quia non suerunt in principio vti » pr, sed sa cunt, cum in principio vti » pr, sed sa cunt, cum in principio non essent.



CAP. XVI.

Mundum hunc a seipso non extitisse.

D. SEd postquam Mundum hunc initium existendi habere docuisti, hoc explica, vtrum a seipso extiterit mundus, an abalio.

P. De hoc ipso neminem, qui vel leuissime sacris literis tinctus sit, dubitare



d

n

puto, esse Mundum non a seipso, sed ab alio, nempe Deo. Nam si a seipso existeret, esset & immortalis & aternus, non autem in tempore conditus. Sibi enim ipsi vires ad perpetua duratione subministraret & semper suiffet. Præterea etiam effet Deus. Quicquid enim a seipso est, & "mapen habet, Deus sit necesse est, cum hac vna re maxime creator a creaturis diffet, quod sit ille subsistatque sua ipsius virtute & potestate. Hæ vero ipsius tantum, vi potetia & fulcimento. Præclare igitur Augustin. in Enchiridio, A seipso, ait, nemo esse potest. Creatoris enim omnipotentia, & omnipotentis, atque omnitenentis virtus causa est omni creatura subsistendi. Hoc igitur qui negat, Dei nimirum voluntate & potestate Mundum extitisse, sed qui eum a seipso nascendi vim habuisse contendit, toti facræ Scripturæ plane repugnat. Nihil enim est fere notius aut sæpius inculcatu, quam Deum esse mundi huius conditorem & creatorem,



rem, res autem omnes ipsius manu, vo lútate & potétia productas. Quæ insinita testimonia ne colligã, en tibi duo pro omnibus Psal. 104.v.29, Abscondis faciem tuam, turbantur: aufers spiritum eorum, desiciunt, & in puluerem suum reuertuntur: mittis spiritum tuum, creantur, & innouas faciem terra. & Is. 45. ver. 18, Sic dixit Iehouah creator cælorum, & ipse Deus formator terra, & factor eius, ipse, inquam, qui praparauit eam, & c. Itaque vulgo patres mundú Dei ippo varo rénesov appellabant.



CAP. XVII.

De caussis huius Mundi, ac primum de caussa est ciente, qui est Deus, non Angeli, non item Demones.

D. Væ sunt igitur huius mundi caussæ?

P. Quatuor, imprimis Efficies siue producens, materia, forma, & sinis.

g.J.



PHYSICA

D. Potesne mihi has sigillatim explicare.

P. Cupio?

98

D. Ecqua igitur est efficiens mundi

P. Deus, & is quidem folus.

D. Habesne vnde istud tam breuiter e-

nuntiatum probes?

P. Habeo. Ac primum Deum esse qui mundum hunc fecit probat Moses Genes. In principio creauit Deus cœlum & terram. Confirmat Dauid Pfal. 33. vers. 6. Verbo Iehoua facti sunt cœli, G spiritu oris eius omnis exercitus eorum. Quoniam ipse dixit, & fuit: ipse pracepit, & extitit. Item Isaias 44. Item Iob 12. Vetus denique & nouutestamentum. Hoc ipsum ex vetere quadam traditione acceptum subobscure significauit Anaxagoras, qui mentem, ver ipse appellabat, id est, Deum reru omnium conditorem dixit, qui quanuis sit ab aliis suæ ætatis Physicis irrisus, verè tamen sensit. At Marcionita, & postea Manichæi instant. Negant enim



enim hunc mundum, in quo tanta rerum perturbatio inest, dignum Deo opus dici censerive posse. Quanta enim consusso, quanta calamitas, quanta denique angla in hisce rebus omnibus cernitur, vbi mali dominatur, vexantur boni, astas sape frigida, & autumnus grauis periculosus, & alia eiusmodi cueniunt? Itaque si adeo ha res condita dicantur, erit Deus non ordinis autor, sed summa rerum consussonis.

P. Male iudicant, est enim Deus earum rerum & substantiarum, quibus mun dus constat, creator, & causa producens: non autem ipsius, quæin eis inest, posteaque superuenit, consusonis, quia illa est peccati hominis estectus, & eius vanitatis, cui per Adamú primum res omnes subiectæ sunt, pars magna, Rom. 8. Ergo ea non est ab ipso Deo producta, vel insita, vel manas. Nam res primum & bonas, & bene costitutas, nullique anasta obnoxias vel deformes creauit. Sic Romulus

g.ij.

PHYSICA

100

yrbem Romam condidit, non eas seditiones, que longis post eius mortem seculis, propter hominum ambitionem natæ sunt Romæ. Quare aduersus Marcionitas & Manichæos resipsæ earumque natura & substantia, a superueniente postea, & accedente illic malo distingui secernique a nobis debet. Nam etiam Ethnici ipsi, quemadmodum Thales, mundum ippo seditional admodum thales seditional admodum

D. Dic igitur quod cœperas.

p. Deus igitur creauit formauitque huc mundum, qui Deus, quia essentiavnus est: hypostasi autem trinus, Pater, Filius, & Spiritus sanctus, sic intelligitur a Deo conditus mundus esse, vt totius illius Trinitatis opus sit commune: non aute vel solius Patris, vel solius Filij, vel solius Spiritus sacti singulare & peculiare: sunt enim indiuisa totius Trinitatis opera, quaquam in eodem opere sit distincta cuiusque persona operatio.

D.Expo-



D. Expone quid dicas.

P. Patrem in mudi creatione operatum esse docet Moses, Genes. I.sed & verbum quoque, id est, Filium, & Spiritum sanctum. Pater creat voluntate: Verbum, fiue Filius creat operatione, & ipsa productione: Spiritus autem Sanctus creat virium naturæque insitione & motus viteque iniectione, quæ cuique rei, vt existeret, & vt conseruetur inest. Itaque Ioan.cap.1.ver. 3.&14, cum per x620 omnia condita efse demonstrasset, hunc ipsum esse Dei Filium postea tradit. Ergo Filius quoque creator mundi, & est, & recte nominatur. Spiritus autem Sanctus vires advitam indit, mouet, & sustetat, tum vt fint & viuant, tum etiam vt durent & conseruentur. Itaque & ipse quoque in mundi creatione partem tam egregij operis sibi merito vendicat, quæ etiam Is. 40.ver.7.41.v.29, aperte illiasseritur tribuiturque.

D. Alij aliter interpretatur, quæ dicis, & Verbi siue Sermonis nomine, itemque

g.iij.



spiritus voce, non substătias quasdam resve vilas per se existentes intelligüi: sed modum tătum doceri putant, per quem mudus hic conditus sit, nimiru non machinatione quadam, non serrametis adhibitis, no manuu vilo labore hanctantă rerum mole coagmetatam & procreată: sed solo iussu, verboque volutatis Dei, id est, sola patefactione & declaratione ipsius decreti Dei, quod ipsu per se est & potes & essica.

P. Non nego quin ea quæ nobis per se ipsa sunt à me manda a, huius modi symbolis patesacta sint: & iis vocabulis & metaphoris designata, quibus percipi a nobis possent. Nimirum quod Dei æternus Filius, verbum vel sermoappellatur: Spiritus autem sanctus, qui est persona illa diuina & virtus substantialis per se subsistens, a Patre & Filio emanans, & tamen distincta, Spiritus nominatur: sed quado alibi Scriptura ipsa docet verbum illud vel sermone, non esse sona que da patesactionem que volutatis Dei, & sinua apopeno,





vt vocat: Spiritu item no esse vires rebus infusas, sed esse Deu, & eu ipsum qui habitator cordiú nostrorú appellatur, Ioan. I.v. 3. I. Cor. 6.v. 19. quorum vterq; cum Deo Patre in huius Mudi creatione operatus esfevariis Scripturelocis docetur, qui ia dubitari potest quin sit recta & vera nostra sententia?

D.Sed perge, dicigitur vtrum Deus solus hæc omnia creauit?

P. Solus.

D. Vnde id habes?

P. Ex Isaix c.44.v.24. Ego Iehouah facies omnia, extedens cœlos (olus. Tob 41. v.2.3. denique perpetua est hæc Scripturæ doctrina. Item & ratione confirmatur. Solus enim est, qui ea, quæ non sunt, vocat, & in lucem producit, est solus denique rerum autor & parens.

D.At quot quantisque repugnantium agminibus circunsistere?

P. Non ignoro. Nã & ab hæreticis pene innumeris, & ab ethnicis Philosophis vexabor, sed me Dei verbu satis tutabitur, atque sacrosancta ipsius veritas g. 111].



pro me se illis omnibus opponet.

D.Dic igitur quæ fuerunt hæreticorum in eo sententiæ, aut potius errores.

P. Colligam ex Irenzo, maxime lib.1. & lib.2. Ergo hereticorum alij mundum ab alio quidem Deo meditatum & mente conceptum, volunt, ab alio vero editum, & procreatum, veluti Valentinianorum & Carpocratianorum quidam. Alij ab alia prorsus natura & diuersa virtute, quam quæ Deus dici debeat, rebusque omnibus dominetur, coditum fuisse putant hunc mundum, quemadmodu Cerinthus, quam modo Hysteram vocant, modo Demiurgum, separantque ab eo, quem & vere Deum esse dicunt, & Propatora nominant. Alij existimant ab Angelis tantum fabricatum mundum, non a Deo, vt Simoniani, & Menadriani: tot sunt nimirum diuerticula, vbisemel a recta via discesseris.

D. Quid Philosophi?

P.A dæmonibus suis (quos Angelos vocant, totoque genere a summo Deo diuer-



diuersos faciunt) mundú factum esse contendunt, quemadmodum Platonici. Epicurú enim qui fortuna, & cafu mundum hunc extitisse ait, inter Philosophos non habeo: neque vacat iam aliorum sententias recensere.

D.Quid tu aduersus tot aduersariorum

copias oppones?

P. Dei verbu, ac rationem etiam ab ipsis Philosophis comprobatam. Ac quidem Dei verbum, quod cum creatorem esse vni Deo, tanquam proprium & singulare ipsius epitheton & attributum competat, angelis, aliique rei illud ipsum couenire non potest, Gloriam enim meam alii non dabo, inquit Dominus. If. 42. v. 8. 45. v. 12. Præterea tot dij a nobis statuentur, quot creatores angeli. Nam qui creat, idem ille vitam dat & sustentat, & ab eo opus eiusmodi prorsus pendet, atque habet, vt sit. Quare & angeli viuificatores erunt & sustentatores, & dij & Iehouah.i. existere facientes. Id autem quantum Scripturæ repugnet, facile



ex If. 45. ver.18. Intelligi potest, vnde præclare vereque nobiscu negat lib. 3.de Trinit.cap.8. Augustin.diabolos vel magos vllius animalculi, ac ne pedunculoru quide esse creatores posse.

D.Ratio autem ecqur abste afferri potest, quatu ipsis approbes Philosophis.

P. Hæc nimirum, Natura principiorum amat singularitatem. itaque ab Homero scite dictum commemorat laudatque Aristoteles:

Our agadov menunes pavin, eis noipavos esw. Atque eo argumeto ipse in lib.12. Metaphysico vsus, vnum esse summű, & ceteris eminentiore Deum, atque aliorum regem, & principem demostrat. Hocipfum quoque amplexus est August.lib.i.de nuptiis, c.9. Et certe verissimum esse essatum rerum iplarum experientia docet. Ergo idem parua efficere potest qui & magna facit: ideque Deus qui alta, humilia quoque producit & format, quiaest omnipotes quemadmodum etiam loquitur pater Iren. li.2.c.44. vt plures mundi huius crea-



107

creatores costitui non modo nihil sit necesse, sed etia contra ipsoru principioru natura & ipsa Dei omnipotetia.



### CAP. XVIII.

Mundum hunc, & qua in eo sunt, omnia ex nihilo creata esse a Deo, non tătum ornata, aut digesta, aut educta ex informi & praexistenti quadam materia ex aceruo.

D, SEd Deum quomodo, quove sensu mundi huius caussam productrice, & essicientem dicis?

P. Quia non tâtum vim aut ornatum indidit rebus, sed res ipsas ex nihilo nul laque præcedente, & præexistête materia primum effecit& produxit, quod proprie creare appellant.

D. Estne vero quid in ea vocis significatione eximium & excellens, quod diuina potentia peculiare & proprium, esse censeatur?

P. Maxime. Nam hoc modo Deus ab omni opificum genere longissime secernitur, atque etiam ab omni alio

genere caussarum, quales sunt parentes & ministri, vel vires etiam ipsa naturales.

D. Quid ita?

P. Quia omnis opifex, quamlibet potens & egregius non nisi materia sibi aliude subministrata, quicquam efficit, ipse autem ex nulla nihil operari potest. Substrahe ferru ferrario artifici, lignum lignario, filum telario, quid aliud qua in suis officinis hiabunt? Ars enim omnis preparatam a natura materia sumit & postulat, in quam postea operatur, & varias formas inducit. Sed nec caussæ ipsæ, & vires, quæ dicutur naturales, & sunt cuiusque rei propriæ, sine substrata sibi materia aliquid producunt. Nam vt spectes & explores etiam maximas & totas naturæ rerú, quæ dicitur, vires, illud tamen verű perspicitur quod esta Phyficis pronuntiatum, ex nihilo nihil fit. Quis fine semine vnquam far aut adoreu habuit, quis sine surculo consito aut semine arbores, sine grano sparso herbas



109

herbas & flores vidit? Sed qui creator re-vera est, ipse eam materiam, in qua & ex qua agit, ex nihilo facit, aliunde præparatam aut oblatam non habet. Materiam autem ipsam Deo coxternam, aut ex sese existentem constituere, a Deo autem ipso ex nihilo primum factam & producta, negare, est non Chistianorum hominum, sed plane Hermogenianorum hæreticorum. Vnde inter creare & generare discrimen latissimű constitutum est. Creãtur quæ de nullo substantiali vel materiali principio fiunt. Generatur autem quæ non ex nihilo, sed ex priore materia facta vel nata sunt. Quare nec Angeli boni nec dæmones vel diaboli, creatores funt, vel dici existimarive debent, inedum homines: quia 27/3/1/2 creare, solius Dei est propriu.id quod hi loci confirmant. Augustin.lib.3. do Trinit.c.8, If.45, Iob. 26, Pfal.33. Act. 17. v. 24. Nec ignoro tamen quid contra disputent alij, posse nimirum potestaté creandi creaturis comunicari,



PHYSICA TIO

D. At tue sententiæ multa obstant.

P. Quæ illa?

D. Primu quod ipfe dixifti, estque certissimum Physicorum aziana, & perpetua rerum experiétia omnium hominum iudicio confirmatum. Ex nihilo nihil fit: Quomodo igitur hacomnia produxisset Deus, si nulla illi præparata materia fuit, id est, sinihil illi fuit, vnde faceret?

P. Vetus sane obiectio, & a profanis hominibus sæpe repetita, in qua explicanda Iustinus martyr, aut si quis alius ad ethnicorum interrogationes scripsit, multum antea laborauit, quem ta men nodum dissoluere facile mihi videor posse. Primum quod perperam, ne dică, peruersæ ad naturæ iam creatæ & factæ leges reuocatur infinita & immensa illa Dei creatoris omnipotentia. Quid enim hoc aliud est, quam creaturam creatori exæquare velle? Sed quemadmodum Dominus ipse testatur longe diuersas esse suas cogitationes a nostris, ita longe diuersa est iplius



III

ipsius vis & potétia a nostra omnique naturæ huius conatu, & virtute supcrior, Iob 10. ver.45. Deinde quis ita concludet, Nunc & postquam hunc ordinem constituit Dominus, vt ex nihilo nihil fiat, fine præexistente materia nihil fit: ergo rerum initio, atque ante has leges a Deo datas, idem locu habuit, nihilque alio modo fieri potuit. Agnoscisipse quantum hallucinentur qui ita concludunt. Quemadmodum, exempli causa, si quis vellet ideo non potuisse primas arbores statim atque eo puncto temporis, quo sunt a Deo satæ, fructus suos protuliffe, quod nunc tam cito non folcant, egeantque ad fructificandum & maturescendum longis temporum spatiis & internallis, si quis, inquam, sic orgumentetur, omnes ridebut: & falsam esse orationem intelligent, etiam exipso Isaia 66. v. 8, nedum ex Mose Gene.cap.1. Fallitur enim qui ita sentit magna temporum & conditionum diuerfarum, quæ in rebus distinguen-



dæ sunt, ignoratione & cofusione. Sic qui nobis aduersus primam reru crea tionem illud obiiciút, quod ais, ex nihilo nihil fit, quia nunc ex nihilo nihil fit,argumétatur a diversissimis& dissi millimis temporibus & coditionibus, Nimirum a natura creanda & illegi, ad naturam creatam, & ad certasiam leges reuocatam & costrictam. Quod genus conclusionis irridet etiam Augustin.lib.2.contra Pelagia.ca.25.Habes igitur quod ad tritissimum& vulgatissimum illud Philosophorum argumentum respondeo. Ecquod est il-- lud fecundum quod aduersus nos afferri posse dicis?

D. Quod ex Sapictiæ libro sumunt. cap.

11.ver.18, Neque enim omnipotentimanui tua, qua mundum ex informi materia effecit, defuit facultas vrsorù multitudinem, animosos que leones in eos immittere.

Ergo de materia rudi & informi, non autem ex nihilo sactus est mudus. Cui sententie videtur astipulari Augusti. qui lib.3. de Trinitate cap. 5.% 6.ait:

Com-



P. Hociam, quod affers, visum est quibusdam robustissimum argumentum. Itaque materiarij hæretici, qui& Hermogeniani dicti sunt, eo innituntur præcipue, aduersus quos multa præclare docteque Tertullianus. Vt autem de illius libri authoritate nihil dicam, quemadmodum commonui antea, illud tamen respondebo, quod est verissimum, informem illam materiam, ex qua mundus dicitur effectus, illic & doceri, & credi a Deo ipso ex nihilo primum fuisse creatam, non ex aliqua alia materia censeri natam, effusam & suppeditatam(esset enim tandem progressus in infinitum) non etiam per sese existentem, quia esset ipsa Deus. Sed ex recepta iam sententia, quæ apud Rabbinos Hebræorum nota tunc erat, plurimumque postea inualuit, sic scripsit, quicuque librum illum scripsit, nimirum calum & terram (qua duo primo die

a Deo creata commemorantur, Gen. 1.) fuisse tanquam primam caterorum Dei operu, quæ subsequuta sunt, materiam, quam Deus ipse sibi virtute sua illa potenti præparauit, congessit, & primum rudem subministrauit ad tantu illud opificium suum postea co plendum, & efformandu. Atqueita lo cus ille est explicandus. Quod autem ad Augustinum attinet, qui eum aduersus nos citant prorsus hominem torquet. De prima enim totius mudi huius materia non agit Augustinus, quasi ylla fuisse velit, aut etia ea Deo coxternam fingat & cogitet : sed loquitur de materia secunda, per quam in rebus iam creatis, aliæ ex aliis, & tunc ortæ sunt Dei iussu, vtie terra plantæ & animalia: & adhuc hodie fiunt & nascuntur. Praseminata eft, ait ipse, etiammateria in rebus ipsis eorum qua ex iis nascuntur & oriuntur, lib.3.de Genes.ad literam, cap.14.lib.2.cap.15. lib.1.cap.14.8 15.lib.5.cap.5.

D. Tertio loco cotendunt non eam esse huius



huius vocis Creauit, propriam vim & fignificationem. Nam Is.43.ver.13.dicit Dominus se creatorem esse Israelis, quem populum tamen ex semine natum esse constat. & apud eundem prophetam.cap.65.v.18.ait, Ecce creo Hierusalem, quem locum siue de ciuibus siue de vrbe ipsa intellexeris, certum est tamé id sine semine & materia, a Deo factam non esse Hierusalem. Atque vox Barah vtroque loco vsurpatur, vt in voculæ vnius religiosa illa & augusta interpretatione inhærendum non existimem. Item & illud eiusdem prophetæ afferunt: Ecce ego creo calum nouum, & terram nouam: cum tamen hæc ipsa corpora, quæ iam funt cœlum & terra, sit tantum Dominus innouaturus, non ex nihilo iterum alia facturus.

P. Ita scriptum est apud Isaiam quemadmodum dicis. Sed hi loci nostram sententiam plane confirmant, nedum vt oppugnent: nam vox creandi metaphoricas sumpta est, & a vera pro-

h.1j.



priaque notione parum inflexa, quo Dei potentia in populo suo, & vrbe sancta præter spem restituenda, aliifque rebus præter ordinariú mundum instauradis major atque illustrior appareat. Quoniam enim quæ creantur præter naturæ ordine ex nihilo fiunt, ita quia populum& vrbem (cuius nulla amplius extabant vestigia, nullum femen, nulla etiam rudera videbantur) se reposituru, atque redintegratu rű testatur Dominus, creandivoce ap posite vtitur, quod hoc Dei opus sit tanquam creatio quædam & mira alicuius rei ex nihilo productio & generatio. Quanquam non diffitebor iple creandi fine Barach significatione fæpe esse translatam, & acceptam liberius, vti cum dicitur, Cor mudu crea in me Deus, Pfal. 51. ver. 12.6, Thronus peruersorum creat iniquitatem. Psal. 94. ver.20. Hæc vero Augustini vox & sententia, pace tanti viri dixerim, mihi certe probari non potest.qui li.1.contra aduersar. Legis & Prophetar. c.23. ita





ita scribit: Et si aliquando cum aliqua differentia facere & creare dicitur, hoc rectius potest interesse, quod dixt:vt facere sit, quod omnino nonerat: Creare autem ex eo quod iam erat ordinando aliquid constituere. Nimium enim subtiliter voces istas facere & creare distinguint, que sepe inter se confunduntur.

D. Quid igitur?

P.Sic plane aperteque definit scriptura, Deum esse mundi, id est, rerum omnium quæ sunt, creatorem, quia eas ex nihilo fecit, códidit, produxit, non autem ex vlla præexistenti materia, & Deo ipsi coæterna, vel ab alio quodam artisice Deo, vt putat Manichæi, suppeditata. Inducit enim ea sententia duos deos: & cum duos cóstituit, nullum relinquit. Aut enim nullus est Deus, aut est vnus. Denique, vt ait Ambrosius, esset Deus sigura tantum inuentor, non aute m operator natura: & plus inuenisset accepisetque, quam contulisset, si vila materia præexistebat.

h.iij.



D. At quida materiam vocabulo Tohu, a Scriptura designatam fuisse volunt: vnde postea Græci homines & Philo fophi, qui ab Hebræis, & Phænicibus, Hebræorum vicinis ea primum acceperunt, quæ de mundi ortutradiderunt, vocem water effinxere, leuiliterarum quarundam immutatione, ex suæ linguæ vsu & idiomate, facta. Est enim "x" Græcis idem (aiút) quod Hebræis cogeries rudis, informis, & humida tanquam vliginosa quædam fæx & terra, ex qua vi caloris accedentis multa procreatur. A qua voce 5xx, vocem inos inodos, quæ fæcem, & algam, id est, lutosam madidamque terram significat deducut, e qua multa in mari nascuntur.

P. Quin inepta eiusmodi multa ij comminiscantur, qui errorem illum suum tuentur de prima materia præexistete, tanquam omnino sit necessaria, semelque imbiberunt, non dubito. Sed quam nulla sit vtriusque vocis Tohu & vin in literis cognatio, vel potius





quam sint hæc a vero aliena, ipse vides, & alia conquirere nihil necesse est, cum Deus aperte creator cœli &

terræ appelletur.

D.Imo etiam שבי Gosche מצר Iotser, id est, factor & formator Deus nominatur, quemadmodum Isa. 66. v. 22. Iob. 35. ver. 10. & Isa. 54. ver. 8. velusi etiam

Pfal.90.ver.2.

P. Non temere aut frustra id quidem, sed errorum quos postea inter homines nascituros præuidit spiritus Dei, tollendorum gratia. Est enim hominum de origine rerum error duplex, præter materiarios hæreticos. Nam alij putant primum & semper extitisse totam quandam massam, rudem illam quidem, & confusam, quæ esset aceruus & congeries omnium præcipuarum mundi rerum & partium iam existentium & formatarum, sed inter le perturbataru, & commixtaru, quod Chaos appellant. Et eam sententiam Hesiodus in Theogonia amplexusest quam P. Naso in Metamorphosi deh.111].



scribit his versibus:

Ante mare & terras, & quod tegit omnia calum, Vnus erat toto natura vultus in orbe,

Quem dixere Chaos, rudis, indigestaque moles: Nec quicqua nisi podus iners , congestaque code Non bene iunetarum discordia semina rerum

Itaque hoc Deo tantú tribuunt, vt sit huius tant æ molis & acerui cofusidisfinctor, ornator & ordinator: no auté creator in tempore, donans ei vt existeret. Itaque dixit poeta, Erat tanquam ab æterno: non autem factum est illud chaos à Deo & creatum. Quare Deum appellant non Assludant mentle, id est, creatorem mundi, sed Koo pui roea tantum, & vt ait Ambrolius, figuræ inuetorem, quasi qui ornatum tantum quendam & ordinem rebus iam existentibus, & certam vim naturamque suam per se adeptis attulerit & induxerit, sapienti quadam, & apta earum distinctione, cuiusque partis in locum suum separatione atque distributione. Alij verò etiam aliquid Deo plus tribuunt: volunt enim mate riam



riam quidem ab æterno fuisse ingentem molé, sed tantum materiam, non autem in ea res ipsas inclusas & comprehensas fuisse (quod tamen primi illi sentiunt) & cam etiam rude & prorsus informé: quam Deus, quia immensa erat, frustulatim atque minutatim accipiens secuerit, &, vt est sapientissimus artifex, in varias formas effinxerit. Atque ita in quaque eius materiæ partem suam quadam formam & speciem induxerit. Sic ferrarius faber ex eade ferri massa frustulatim dissecta clauem. malleum, serra, vincula, aliaque diuersi generis & vsus opera format & cudit. Vnde ab iis Deus smusouppos appellatur non Aleas non moinne. At vero Scriptura hoctotum Deo tribuit. Nimirum & quod res sunt, & quod eam vim, potestatem, naturam, & formam habent, quam in iis inesse videmus. Denique quod eo loco & fitu collocatæ & distin dæ cernuntur, vt ornatum huic moli tantum afferant, quantum qualemque videmus & quantum nemo satis vn-



12

qua explicare dignè possit. Quare scriptura dicit Deū no tantu Barah, quod est creare & Græce αλίζω aut ποιῶ sed & Gascha quod est operari. Græcè au tế ἐργάζεσθα, aut δημιουργέω atque etia satsar, quodest ornatu & ordine inducere, Græcè auté πουμών, vt omnia que in hoc mudo insunt & cernuntur, ab vno Deo esse, id est, vtres sint, & huiusmodi sint, certissime constituamus, intelli gamus, atque vi ipsa veritatis victi sateamur.

D. Habesne vnde tua sententia costrmes?

P. Maxime, & istis præsertim Sacræscripturæ locis Is. cap.42.v. cap.43.v.1.7. cap.45.v.12.& 18.Item Iob.cap.26.v.13. cap.35.v.10.vbi tot tamque diuersis no minibus vnus & idé Deus appellatur.



CAP.XIX.

De fine propter quem mundum Deus creauit & condidit.

Qux



D. Væ autem Deű ipsum caussa præ cipue impulit vt hunc mundum conderct, ipse nullius egens, atque in æterna illafelicitate habitans, & ad que nulla felicitatis & immortalitatis acces sio sieri ex toto hoc opisicio potest?

P.Mera ipsius bonitas, id est, voluntas illa benignissima suæ felicitatis quibusdam rebus communicandæ, quantum sieri per earum rerum, quas eriam creauit, naturam potest. Itaque & Angelos in cælo, & homines in terra condidit, vt suæ illius beatitudinis quodam modo ««««»» & participeshaberet ipse summe bonus, summe benignus, summe persectus, & in sese, & ex sese summe persecteque totus beatus.

D. Vndeid probas?

P. Et autoritate & ratione. Ac autoritas quidem est ea primum quæ eScriptura sumitur Ps. 36. v. 5. Iehouah vsque ad cælosmisericordiatua. ps. 33. v. 5. Misericordia Iehouæ plena est terra. Psal. 34. v. 9. videte quod bonus Iehouah. & Ps. 103. v. 17. Mise ricordia Iehoua à seculo, & vsque in secu-



lum, & Pf.III.v.4. In primis autem Pf. 136. per totum. & Pl. 145. v. 9. Bonus leboush universis & misericordia eius super omnia opera ipsius. Deinde à patribus. Nam aperte solam Dei bonitatem caussam esse propter quam hæc omnia fecerit Deus, testatur August.libr.I.de Genes.ad literam cap. 8.& in Enchirid. lib.9. & Irenæ.3.cap. 45. & 46. & Fulgentius in libr. de fide ad Petr.cap.3. Quod si etiam Ethnicos homines in ea re laudare placet, habes Platonem in Timeo autorem inter eos grauissimu, qui luce naturali testimonióque propriæ consciétiæ ductus ita scripsit, que Cicero in libro de Vniuersitate ita expressit: Quaramus igitur caussam, que im pulerit eum, qui hac machinatus est, vt originem rerum & molitionem nouam quareret. Bonus erat. Bonus autem inuidet nemi ni.Itaque alij sic dicunt, Sciebat Deus of volebat suam beatitudinem esse communicabilem. Etsienim sine his rebus omnibus diuina bonitas in Deo & pleniffime & perfectissime inest & inerat,

vt



THE vt apparet ex Ps.60, atque etiá illibata coseruatur: sunt tamen ha res creata mamfestatina, vt loquutur in scholis, codecentia bonitatis Dei, id est, cam bonitatem Deum omnino & recte decere demon strant. hæc illi.

D. Audio autoritatem, affer rationem.

P. Cum a nobis hominibus nihil proficiscatur, ac ne ab Angelis quidem electis, & beatis, vnde Deus vel quoad æternitatem suam stabilior: vel quo ad statum conditionémque suam melior bez tiorque fiat, vt est Psalmo 16. vers.2. (Neque enim ei qui omnino, & ex sele perfectus est quicquam adiici potest) certe nulla cum indigentia impulit, vt hæc conderet. sed hac yna tantum cauf sa, nimirum voluntas ipsius summè benigna. Itaque, quemadmodum Tit.3. v.4. dicitur, mera Dei bonitas hominum salutis caussa:ita & corum creationis caussa est. Quòd si hominum, & caterarum quoque rerum eadem cauf fa cft.



## SCOSSESSESSES

CAP. XX.

Mundus hic, Dei filius dicinon potest.

D. PErcepi quæ dixisti hactenus, de Deo, qui est essiciens huius mundi caussa non tantnm vt opisex, non vt descriptor, & ornator solum: sed multo magis vt creator & ex nihilo producens. vnum modo adde, Num propterca mundus hic Dei filius dici possit.

P. Veterem questionem renouas de qua Augusti.in Enchirid.cap.38. & 39. agit perspicue. Certe si proprie & intellige ter loquivolumus, neque potest, neque debet hic mundus dici silius Dei: primum, quia non ex ipsa substantia diuina factus est. At qui proprie silijappellantur, e patris semine & substantia gignuntur. Deinde non quicquid ex alio oritur & nasci dicitur, silius tamen eius dici debet ex quo nascitur. Pediculi enim ex carne hominis gignuntur, nec tamen silij hominum, aut carnis dicun-

tur



tur. Denique cum Dei ad mundum comparatio & ratio ea sit potius, quæ est opisicis ad opus, quam quæ patris ad filium, múdus Dei opus & ἀποτίλισμε quidem dici poterit & appellari, filius autem nullo modo.

# 2G2GDGGG

CAP. XXI.

Quid ad res postea creandas pro materia à Deo primum creatum & constitutum.

D. HActenus de caussa efficiente, núc de materia múdi aliquid expone.

P. Quid vero ea tibi commemorem, quæ nulla fuit, quemadmodum supra copio se disputaui: vt vox etiam ipsa creandi, si propriam eius significationem; spectes, demonstrat. Nec puto operæpretium Philosophorum, qui pene omnes in hunc scopulum impegerunt, sententias refutare: vel Hermogenianorum hæresin reuincere, qui eum errorem in Ecclesia Dei iam extinctú ex Stoico-



rum schola & Dogmatis reuocarút & a Philosophis ouxinos hominibus mundi originem discere maluerunt, quàm a veris Christianis, atque etiam ex ipso Deiverbo. Quorum argumenta omnia opere præclaro & vtili costutauit Tertullianus, qui liber in manibus hominum versatur, est que lectione di gnissimus.

D. Nec vero illam quæro, quæ nulla suit, sed istud potius, vtrum ex rebus ipsis creatis ex nihilo aliquidà Deo ipso dispositum, præparatum, & productum suerit, quod postea cæteris rebus creandis vicem, vsumque præberet, & ex quo postea Deusreliqua ef-

ficeret vel efformaret.

P. Difficilem me quæstionem ingredi in bes, quæ & paria pene irationum mométa habet, & pari numero graues au tores. Doctorum enimscriptorum alij putant Cælum & Terram, de quibus Genes. 1.v. 1. dicitur, In principio creatuit Deus cælum & terram, à Deo quide creata ex nihilo, sed primum tamen & ante



ante omnia, vt esset reliquarum rerū creadaru materia parata. Itaque nihil reliquis diebus esse à Deo actum, niss vt hæc materia & massa cofuse primu edita, & rerum omnium semina cotinens distingueretur in sua genera & elementa, & quodque rerum genus ornaretur atque suis legibus vinciretur. Alij autem aliud existimant, ista initio future explicationis mossiema tatu quoda & anticipatione fuisse proposita, ve summa totius futuræ narrationis melius intelligeretur, & tanti ædificij, qualis mundus, limitesprimū designaretur. Sic peritiarchitecti domum amplam constructuri certis regionibus, finibus, & lineamentis totu opus futurum circunfcribunt & designant, vt intra eas metas reliquas ædi ficij partes quærant, atque apte collocent, seque ipsi inter eas contineat. Ergo(aiūt)cœlum & terra proponun tur a Mose, idque in ingressu narratio nis, vt quos limites futura descriptio, totumque ipsum opus habeat intel-

PHYSICA

130 ligamus, quemadmodum post narrationem creationis idem ille eosdem quoque limites iterum repetit, & totum opus à se expositum eodem modo cocludit. Genes.2.v.I. Ergo in prin cipio creauit Deus cœlum & terram, id est, primum omnium summa omnium Dei operum (de quorum ereatione dicturus est) nobis cogitanda proponitur. Deinde docet & Iren. libro 2.cap.10.11. & 16. Deum non esse similem hominibus, qui vlla etiama se creata & preparata materia eguerit ad reliquarum rerum molitionem & opificium.

D. Quid tu igitur aliudne sentis?

P. Certe probabilior mihi videri solet priorum interpretatio, & sentétia, qui cœlum & terram (qualis illic comme moratur)ex nihilo quidem primuma Deo creata esse volunt, sed velut rudem totius futuri operis & ornatus materiam, ex qua Deus sua vi, & potentia eduxit reliqua. Quanqua enim Deus omnipotens nulla egebat mate 112,



CHRISTIANA. ria,neque ad cœlum & terram primu creanda, neque ad reliquorum dierú opera produceda, vti neque hominis semine opus habet, si velit, ad homines hodie seredos: tamé no quid quatumque potuerit in istis questionibus que rendum est, ait Augustinus lib.2. de Ge nel fed quid rerum natura patiatur, & quid voluerit, & nobis ipse verbo suo patesecerit. Nec caret hæc mea sententia iusto suo sirmamento, id est, vel autoritate hominum, vel etiam ra. tione. Autoritas est non hoc modo, quod & Philo Iudæus & passim Rab bini, & Hebræorum eruditissimi sic locum illum Mosis explicant: sed etia Augustinus sæpe, veluti libr. 5. de Genes.ad liter.ca.3 & 5.& li.1.cap.5.Ambrosius etiam in Examero, Chrysosto mus, Basilius & alij.

D.Sed ecquaratio tuæ sententiæ afferri

potest?

P. Duplex. Ac prima quidem, quod ista expositio optime cum verbis & serie Moss couenit: deinde quod ipsa voce i.ij.



Principij & significatione eius videtur plane cofirmari. Principium enim comparate ad alia dicitur. Itaque vt doceret quo modo ex iis duobus reli qua postea facta essent, aperte præfatur Moses, cælum illud & illam terra in principio, id est, ante omniailla Dei opera creata esse, & ad reliquorum operum vsum, id est, vnde sequentia postea desumpta, & tanquam progna ta sunt. Cuius sententia vestigia, quaquam veritate manifeste interpolata, videntur extare tum apud Hesiodum in Theogonia, tũ apud Ouidiú notiffimo illo loco Metam.I. Ante mare o terras, &c. Sed hæc quoque ratio affer ri potest, quod res ipsa, imprimis vero terra, sic nobis describitur, & appellatur a Mose Tohu & Bohu, ex quo apparet fuisse rude quanda futuri mundi massam, seminarium, & materia à Deo ipso tunc tantum, non autem ab æterno paratam. Quin autem confusionis aliquid etiam tu fuerit in iplo cœlo, negari non potest, quú nodum



dum calestes terrestresque materia a seipsis distincta & separata fuerint, quod demű & hic factű est. Quod cœ li nullus adhuc erat ornatus, nullus quoque splédor, vel, lux in co micabat.

Sed illa confusio maior in terra fuit. Itaque de ea dictu est Tohu & Bohu.

CAP. XXII.

Materia rerum terrenarum qualis fuerit: O quam commode a Deo praparata.

Vid igitur yoces hæ Tohu & Bohu fignificant?

P. Primum informe quiddam, rude, cofusum, sed aptum tamen dispositumque ad forma ornatumque admittendum & suscipiendum. Itaque hac ratione loquendi vtitur Scriptura, cum quid impolitum, & indigestum designat, veluti Is.34.v. 11.40.v.17. Talisigitur quædam fuit tunc illius terræ facies, qualis ferme ab illo canitur his verbis:

1.111.



Quaque erat & tellus illic & pontus & aer. Sic erat instabilis tellus, innabilis rnda. Luce carens aer, nulli sua forma manebat.

Deinde vt omniŭ rerum summa sunt genera duo, vnum cœleste, alterum terrenum: sic duplex materia a Deo, constituta primum omniú fuit, a Deo, inquam, qui cuius, & quotuplicis naturæ futura erant sua opera non igno rabat, sed iam tum præparabat. Cæ-Iestium enim mundi partium calestis materies parata est, & perfecta quidem, cœlum. Terrenarum autem terra, & ea etiam madida, humida & vliginosa, cui propterea aqua superfu sa fuit, quemadmodum est in Ps.104, v.6.vt ex eis duobus elementis vnum tantum corpus tunc extaret. Ac quide in cœli illius, quale tunc fuerit, explicatione minus immoratur Moles, quia fuit quiddam efformatum magis qua copositú. Interræ autem statu de scribendo fusior est. Terram enim illam primam & materialem appellat Tohu, & Bohu, id est, confusam quadam



dam massam: qualis à nobis cogitetur necesse est, si eum ornatum, & distinctionem, quam postea addidit Dominus, animo ab illa distraxeris.

D.Quidigitur vocabulum Tohu notat

in Scriptura?

P. Hoc ipsum quod nos Latine inane di cimus & desolatum, nimirum cuius nullus est vsus & commoditas, quod neque fructum, neque sui vsuram aliquam præbeat. Itaque quod sit nihili. Vnde sit vt nihilu sæpe vertatur hæc eadem vox: veluti Iob 26.v.7. If 24. v. 10. & 40. sub sinem. Quare eam vtilita tem, quam nos hodie ex terra percipinus, excludit vis & notio huius vocis Tohu.

D. Quid vero vox Bohu?

P. Illud ipsum denotat apud Hebræos, quod apud Latinos informe & incopositum. est auté illud informe, a quo omnis distinctio, ordo, aptaque & vtilis partium collocatio abest, & quod nihil nisi cosusum & horrendu quiddam præse fert spectatibus. no quod i.iiij.



tamen omni forma careret. Quod fieri non potuit, cùm iam nomen haberet,& Terra appellaretur. Sic Isai. 29, v.21. acc ipitur.

D. Miram tu mihi mnndi huius fabricădi originem & materiam a Deo crea-

tam narras.

P. Atque huius modi esse oportuit, tum vt immelam summi, & optimi Dei po tentiam melius intelligeremus, qui e tali tantaque rerum confusione, & e tantis tenebris tam admirabilem, vt ait Paulus 2. Corinth. 4.v. 6. ornatum, luce, & vsum eduxit:tum etiam quod quæ resita primum instituebatur, vt effet variarum formarum velut materia, receptaculum, susceptrix & matrix quædam, talis esse debebat. Quaquam fateor terramiam ab ipso sux creationis momento, sua, eamque pro pria formam habuisse, sed quæ, quatenus à nobis materia spectatur, alis pol set admittere & induere. Itaque hac eadem materia & terra vides qua pul chre a Deo aptata, & disposita ad for-

mas



CHRISTIANA. 137
mas rerum postea suscipiendas narretur.



CAP. XXIII.

Abyssus aquarum cur huic materia & terra superfusa?

D. \ Vomodo istud?

P. Quod aquarum vorago & abyl fus commista cum illa terra tum temporis fuisse dicitur.

D.At hocipsum auget horribilem tan-

tæ illius confusionis faciem.

P. Verum dicis, sed ex eo potentia Dei magis illustratur. Atqui hæc etiä ipsa aquæ cum terra coagulatio, & commi stio fuit omnino necessaria ad hoc ipsum quod dicimus, nempe, vt esset terra omnium terrenarum reru, quas ex ea oriri Dominus volebat, bene & comode præparata quædam materia.

D. Explica teipfum.

P. Semen & materiam rerum omnium



formabilem esse oportuit, &, vt ita loquar, ductilé & tractabilem, id quod sine humore esse no poterat in terra. Itaque terra humorem admistum habuit, quæ natura sua sicca & dura que dam res est, nec sibi cohærens, necin longum aut latum tractabilis, nisi col ligate, & emolliente humore talis fie ret. Vnde in eodem corpore creata comprehensaque a Deo est vis illa im mensa aquarum, quæ dicitur abyssus, sub qua terra ipsa informis conclude batur, & latebat. Ex quo etiam Chaos maius, & magis ad explicandum diffi cile fuisse tota illa massa apparet, ex qua tamen tanta pulchritudo, tantus ordo, tantus nitor, tantaque venustas, & illa quidé venustissima, a Deo producta est. Qua omnia in prima materia fuisse necessaria, etiam ipsorum Philosophorum prophanorum autor ritate demonstrarem pluribus, nisilo cus ipse Scripturæ satis perspicue id comprobaret.

D.Quomodo?

Dicit



139

P. Dicit enim Moses, & tenebra erat in su perficie voragines vel abyssi, & Spiritus Dei agitabat sese in superficie aquarum, Genef.t.v.t.vt duo hic a nobis contra omnium Philosophorum sententiam statuere sit necesse. Primum quidem, materiam omnium operű, quæ postea a Deo producta sunt, no fuisse exilem quandam rem & cogitationem,animo, potius, quam mole corporis coprehensibilem:sed fuisse ingentem illam molem & globum, qui postea in suas partes seorsum deductus, & disse Austerram hanc quam calcamus, & mare immensum quod nauigamus, continebat. Materiam enim primam tanquam tenuem & fugientem quandam vmbram illi considerant, & pror ius forma carentem. Quod fieri non potest. Neque enim res quæ existit, omnino carere forma potest: quiaquod omnino forma caret, nihil est, neque propterea est. De qua sicin lib. cotra fundam.epistol.Manichæor.capit.29. informem quandam materiam sine specie,



sine qualitate, sine mensura, sine numero & pondere, sine ordine & distinctione, con fusum nescio quid, atque omnino expers omnis qualitatis. Vnde quidam doctores Graci acous vocant. Sed hanc sententia irridet Augustinus. Secundum efficitur, Non vnam quandam & communem rerum omnium visibilium materiam primam esse constituendam, sed diuersam, nempe rerum cœlestium ynam, quæ est cœlum: alteram terrenarum, quæ est terra & aqua, quæ & eodem corpore comprehensa est, & codem tempore ad terram emolliendam creata, quæ tria sunt condita primum ex nihilo.

D.Sed quæna eft illa abyssus & vorago?

P. Plane hoc ipsum quod postea mare appellatur, sed appellatur abyssus a Græcis: ab Hebræis autem Tehom.

Abyssus, quod fundo tanta aquarum vorago & collectio careat, qui sciri, tentari, & explicari possit, nimirú tam alte patet, dend acos solono. Tehom autem quod fremitu horrisono, & fragore formida-



TAT formidabili moueatur cocutiaturque

tanta illa copia aquarum, quia suapte natura fluctuat & in sese recidit & revoluitur, non autem manet quieta.

D.Sed de eo disputatur, vtrum ea abyssus & moles aquarum infusa terræ venis & meatibus fuerit intus permista, an tantum eius superficiei superfusa, & superiecta: quia si superfusam tantum dixeris, vix propterea mollescere tanta terræ moles potuerit:sin autem etiam commista terræ erit, & Chaos horribilius effeceris, & naturæ elemétique illius duri liquefactionem & emollitionem melius intellexeris. Nec enim iis, quemadmodum credo assentiris, qui illam abyssum aquarum tenuem, & raram tantum nebulam fuisse sentiunt, quæ terram obtegebat:id quod refert Augustinus.

P. Non affentior, sed quin vtroque illo modo, quem explicasti, magnű & hor rendum Chaos constituatur & demo stretur, fiue commista terra, siue tantum superfusa abyssus fuerit, non du-





bito. Nec etiam ambigi potest, quin tot tatisque aquis circunfluum, & coplutum terræ illius corpus satis mace rari, & colliquescere ia potuerit. Sed tamen vt exponam quod ex sacrosan-&o Dei verbo in hac quæstione statui mihi videtur posse, afferam quod est scriptum Ps.104.v.6.de terra enim loquens sic ait, Voragine tanquam vestimento operueras eam : vt non commista singulis terræ partibus singulæ abyssi & aquæ guttæ fuerint, quod illi putat, sed toti corpori terræ tota aquarum moles incumberet, & in eius superficie innataret. Quemadmodum postea tépore Noe in diluuio factum est. Cuius sentétiæ hæc quoque ratio est, quod & Spiritus Dei, & tenebræ, quæ incumbebant informi illi moli, non terræipsi, sed aquis & voraginis super ficiei superfusa scribuntur, vt terram totam illa voragine fuisse inuolutam & obtectam plane appareat. Deinde cum die tertio separata est abyssus a terra, congregatæ tatum funt aque ex illa



illa superfusione, & expansione, quæ super terram erat, non autem dicuntur aquæ expressæ e terra tanquam e spongia, quod tamen erat necesse.

# PERSON

CAP XXIIII.

Tenebra cur super eadam molis & materia facie.

D. SEd cur tenebræ super illam consusæ materiæ saciem & molem erant?
P. Vt eo magis immesa illa Dei veri virtus, sapient ia, & potentia eluceat, qui etiam consusa mole, & tot impedimetis concurrentibus, tam pulchrum rerum ordinem tam cito, tataque vi sua eduxit, etiam cum modus ipse eius di

rinth.4.v.6.) & explicand & omnino alienus esset: solentenim omnia in suce distingui. Ergoetia tenebræ erat præter ipsam molis cosusionem Deo obiectæ. Quomodo igitur egit Deus, & ista distinxit, cum essent tenebrædyir-

stinguenda, (vt docet Paulus 2. Co-

PHYSICA

144

tute sua immensa & omnipoteti. Augent enim illæ maxime istius tante co fusionis horrorem, faciunt que vt eius dissolutio & explicatio plane despera tum opus videatur. Na si ad id quod confusum & iam implicatum est, tene bræ accesserant, omnis illius euoluen di & explicandi spes, & ratio adempta nobis erit, vt cuilibet mundi creandi & distinguendi viam, quam primum Dominus est ingressus, cogitatiopus hoc non difficile tantum, sed plane im possibile ceseatur. Mundi autem iam distincti ornatum & formam intuenti, opus hoc ex prius digestissimis & ordinatissimis principiis, & partibus constitutis ortum esse iudicetur, & lu cem primu ante res ipsas fuisse putet.

D. Num vero fit Deo iniuria, cu qui est fapietissimus, optimus, perfectissimus, pulcherrimus, molem hac materiamque primam tam confusam condidisse narratur, & tenebras costituisse, qui & potuit, &, vt videtur, debuit statim & primo quoque momento edere ea

distinctam



distinctam & ornatam. Certe Manichæi cum hæc imperite cogitarent, & perperam animaduerterent, sunt decepti.Sed Valentiniani quoque coru patriarchæ, propterea impegerunt. Nam impiis suis in hoc rerum genere cogitationibus inducti dixerunt, Műdum hunc, eiusque exordia prima, & materiam esse fructum & effectum fædæ cuiusdam labis, & ignorantiæ Dei non autem consulti cuiusda numinis & opificis opus, quod fine horrore ne legi quidem possit. Aduersus quos disertissime atque etiam accute pater Irenæus lib.2.ca.3. Sed vt respondeam ipse, at que afferam quod ad hanc quæstionem pertinet: dico Dominum, qui, vt suæ gloriæ & potentiæ notas diuitias faceret, omnia codidit, voluisse, hac potissimum via & ratione in mudo creando se patefacere atque illis vti. Ergo quemadmodu Dei lapientissimi erat, viam, quam iudicauit esse ad sese patefaciendum optimam, eligere & inuenire: ita nostrum



est, eamque elegit, comprobare, venerari, & adorare. Fides enim ad hac Dei opera intelligenda regula & animis nostris dux esse debet, qua si non accesserit, nihil quicquam in hoc toto Dei opere, etsi patetissimo atque pul cherrimo, salutariter vtiliterque cogitabimus. Na vt est scriptum Hebr. 11.v.3. Per sidem intelligimus constructum suisse mundum. Hac igitur, vanas inge niorum nostroru rationes secuti, definire non debemus.

D.At nonne hæc de tenebris materiæ il li primæ circunfusis narratio sententiam Aristotel.cossirmat de privatione, quam tertium esse rerum omniu principium ille statuit libr.1. Physici

auditus?

P. Apagesis istud de privatione, tanqua mundi principio, insomnium, & delirium. Qui enim potest privatio (qua res nulla est) rei caussa censeri? tanqua ignem frigoris caussam dicas, & contendas. Deinde privatio Aristotelica in ipsa materia haret insusa: attenebra,



bræ, de quibus Moses agit, extra materiæ corpus suerút, & nullam ad formam suscipiendam commoditatem afferunt, quod tamen facit privatio Aristotelica simo potius spem omné formæ inducendæ adimebant tenebræ, vt prorsus cum Mose pugnet Aristotel.consilium.



CAP. XXV.

Spiritus Dei cur super hac ipsa materia

- D. D'E materia prima huius mundi, eiusque mira confusione, &, vt i-ta dicam, cotribulatione dixisti, expone cur comemoratus sita Mose Dei Spiritus.
- P. Multis de caussis, potissimum tribus.

  Primum quidem, vt mundi creatione
  non solius Patris & Filij, sed & Spiritus quoque sancti (qui xat' um fassu ab il
  lis est distinctus) opus esse intelligeremus. Quaquam si propius verba spek.ij.



Aes, vox, Spiritus Dei, notat eo loco non personam illam tertiam Trinitatis infinitam, & nullo loco coclusam, fed ipfius tantum effectum & vires & præsentiam quadam, quæ sese exerebat, & manifestabat illinc. Sed est in Scriptura frequens, vt Spiritus sancti & dona & symbola pro ipso accipian tur, & cum illa commemorantur, ipse illic suo specialique modo fuisse intel ligatur, vti Matthæ. 3. quia alio nobis modo, quam per illos suos effectus, & dona innotescere no potest. Ergo Spiritus Dei suum in condendo hoc műdo munus, & explicate & distincte ha bet. Secundum, vt qua vi, & quo spiritu illa tanta & prima moles etiam ab initio sustentata fuerit, agnoscamus. Non à se ipsa illa quidem, no ab aquis circunfusis,non a tenebris incumben tibus, quæ potius primam illam mate riam taquam in vtero nascentem obruerent, & abortiuam facerent : sed a Dei Spiritu illo omnipotente, omniaque vi sua diuina sustentante & viuificante,



149

ficante, per quem illa terræ & aquæ moles immensa, & tam stupida subsistebat, vigebat, vegetabatur, sustinebatur, retinebatur, & (vt ita loquar) animabatur, vt ista omnia & eorum vires ad Dei vnius gloriam referamus.

D. Quomodo id probas?

P. Quod Spiritu Dei etiä hodie omnia fublistunt & sustenantur, quanquam vim & naturam propriam iam fortita sunt, nedum vt illo tempore ab eo destituerentur, vt est Ps. 146.v. 4.139.v. 7.

1. Timoth. 6.v. 13. Actor 1.v. 28.

D. Quæ tertia ratio est?

P. Vt qua ratione, quo motu, quove pro gressu res omnes ex prima illa materia & mole a Deo extracta, & educta prodierint, melius explicaretur. Vti enim hodie prima rerum semina, etia postquam iacta sunt, videmus vi diuina non solum sustenti, sed etiam soueri, proritari, & calesieri ve parturiant, & qua continent in sese conclusa corpora emittant: sic in illa prima rerum materia sactu est, adeo ve prikaij.



ma rerum semina idem spiritus visua sustentaret & soueret, qui nuc eadem mouet, sed illa ipsius actio manisessius ostedebatur tuc, propterea quod nodum erat verbo Dei inditavis aliqua ordinaria gignedi, & producendi rebus ipsis.nam illa postea data est. Itaque potenter sese in iis manisessat Spiritus Dei, & eam molem souebat. Id quod etiam perspicue docet Moses ipso dicendi genere, quo est vsus.

D. Explica tete.

P. Hoc quod dico non tantú verba Mofis innuunt, sed plane demonstrant.

D.Quænam illa?

P. Hæc nimirum, & spiritus Dei agitabat sesse in superficie aquarum.

D. Quid vero illa sibi volunt?

P. Spiritum Dei robur ve getü indidise illi tam magnæ moli, non solum per quam esset, seseque sustineret, & tanquam portaret: sed etiam vim quandam inseruisse, iniecisse & excitasse in ca, per quam postea ad parturissum, & velut concipiendum incalesceret.

Vtrunque



Vtrunque enim notat vox Hebræa, Merachephet. Nam no solum sustentare & agitare significat, sed etiam fo uere, vii aues pullos suos fouent : & vimincalescendi,seque concitandi im mittere. Deuter. 32.v. 11. quod Paulus videtur conuertisse Bangeiv. Ephes.5.v. 29. Quemadmodum idem Dei Spiritus Pf.139.v.7.operari dicitur, & emit ti,vt res etiamnum hodie gignantur, & prodeant in lucem: qui si cesset aut subtrahatur, res nulle nascentur, quatumlibet earum semina iacta sint, & homines ipsi laborent, & enitatur, sed suffocatæ in ipsis terræ visceribus & matrum vteris iacebunt.

D.Sed cur illa spiritus actio & vis ex qua dam sui agitatione, motitatione & ve-

ti flatu descripta est?

P. Quoniam ipfius Spiritus fancti præfentiæ & actionis fymbolum fuit hæc
agitatio & flatus, vti coluba alibi fuit
eiusdem Spiritus sancti præsentis sacramentum. Matth. 3. ver. 16. Alibi lin
guæ igneæ operationis & donoru eius
k.iiij.



figilla & notæ, Actor.1. Alibi etiam fla tus emissio & spiratio ex ore, Ioan.20. v.22. Quanqua enim ille Spiritus Dei, qui est Deus, no est vetus quidam, tamen eius operatio hoc agitationis & spirationis symbolo notata est, & designata: est enim viuisicas spiritus: vita autem motu, & agitatione maxime perspicitur, & a morte discernitur, quæ est perpetua, & stupida rerum quies, 17. v.28. vt ex ipso etiam symboli genere satis doceatur, quorsum adesset Dei Spiritus, & quid efficeret, nimirum vim iniciebat.

D. Sed cur in superficie aquarum erat il le Spiritus, cum nec aqua fuisse creatam dixerit antea Moses, & potuerit etiam in istius molis meditullio lates, vti fermentum quoddam, vel ignis to tam massam intus calefacere & susetare?

P. Fuisse aquam vna cum terra prima editam, & a Deo simul creatam satisostendit Moses, cum statim subiungat, Ettenebra erant in superficie abyssi, id est,



est, erant in aquarum mole. Vtrunque enim elementum fuisse vuicam corporis vnius molem, verba illa demonstrant, inconditam quidem illam primum, & quæ duobus illis iunctis con staret, nec in ea re dubitationis quicquam hærere potest. Cur autem in su perficie & summo aquarum, id est, to tius molis, non autem in imo vel meditullio illa vis & Spiritus Dei appareret, ratio est, no quod ille no penetraret ad imum víque, & fummam tãtum molissuperficiem non sustétaret, (Dei enim Spiritus iam tum ad inferos víque pertingebat, Pfal.139.v.7. & singulas istius molis partes etiam abditissimas vi sua replebat, & permeabat) sed quod cum sic ista omnia, & fieri, & extare voluerit Deus, vt in his manifesta, perspicua, & facilis cognitu, non auté latens & occulta eius potentia esfet, in superficie totius molis, & in aperto, non autem in imo fundo, vel in medio eius, id est, in abscondito symbola illius oportebat apparere, &



sefe proferre. Deinde oportuit eunde Spiritum totam molem non tantum vnam & partem amplecti & souere, quodilla spiritus circu vniuersam mo lem gestatio & volutatio sactum suifse demonstrat.

D. Cur autem terram, aquam, & cœlum vocat, quæ nodum velhoc nomine vel propria natura distincta erant, & donata?namsequentibus diebus post res iam secretas ita nominata sunt.

P. Cælum quidem ipsum iam tum suit factum a Deo, & nominatum cælum, sed ratio nomen & etymon ex posteriore opissico, quod est secundæ diei opus & expansio, intelligitur. Itaque per appendintur Cælum & terra, ne si ita appellantur Cælum & terra, ne si ita corpora nullis nominibus & vocabulis designarentur, res ipsa explicari no posset. Præterea quod cum res ex suis propriisque nominibus dicuntur postea appellatæ, non alia quædam iis substantia, indita est, sed eadem reten ta, quæ inerat illis, cum adhuc consus erant,



erant:sed tantum ornatus additus, per quem tum ab aliis, quæ dinersi generis crant, suerunt distinctæ: tum ipsæ in sese formationes sactæ.

D.Quid autem? Tune Anaxagoræ sentë tiam probas, aut reuocas, qui omnia omnibus primum putat comista suisse, ex quolibet seri quodlibet, & re rum ortum nihil aliud vocat, quam inaxiori & distinctionem ex consuso quodam, cui prius inerant, aceruo.

P. Minime id quidê, nec enim in illa terræ mole, de qua iampridem disputo,
vel arbores iam códitas, vel homines
for matos, vel pecora iam procreata la
tuisse dico, & quibusdáinuolucris ob
tecta & implicata extitisse, id quod
fensit Anaxagoras: sed idipsum resutat Moses, qui quæ sequetibus diebus
sunt producta, demostrat suisse saceruo vel
quodam penu rerum deprompta, separataque. In illa tamen prima materia, vere quidem dixerim cum Augustino, infusa suisse semina primordia-



liter & radicaliter, rerum ex ea postea prognatarum, quæ nec quidem ab ipsius terræ substantia diuersa erant,& in illius tamen visceribus inclusa laterent: sed quod verbo & spiritu agente apta effecta terra res illas postea produxit, quas ex ea extare Deus vo-Juit. Denique quomodo rerumomniű illa σύγχυσι Anaxagorica inducemus, qui tam aperte rerum cœlestiú materiam a rerum terrenarum materia diuersam & separata in sacra Scriptura legimus? Rerum enim cœlestiu tanqua materia fuit, vt puto, illud cœlum, quod vna cum terra a Deo prima die creatum fuisse traditur.



CAP. XXVI.

De rerum cœ lestium, que sunt visibiles, materia.

D. SEd de illo primo cœlo rerum cœlestium seminario quid sentiendum est?

Fuisse



157

P. Fuisse illud non locum istum, qui aer siue expansio dicta est, & sequeti, die creata est: Genes. 1. v. 8, sed potius materiam rerum cœlestium a Deo præparatam, quæ generali nomine cœlú appellatur.

D. Quale vero fuitillud cœlú, quod ma-

teriam cœlestium vocas?

P. Primum quidem obscurum, tenebrofum, & si substantia quidem erat subtilissima, sed informe & inornatu nodum ab illa terræ & aquæ mole loco
spatioque vllo interiecto separatum,
vtapparet Genes. 1.v. 6. sed adhuc illi
adiunctu & vicinum siue contiguum.

D,Sed fueruntne illi cœlesti materiæ macerandænecesiariæ aquæ, quemad modum terrenæ,vt ex ea postea cœle

stia producerentur?

P. Apagesis.minime enim legimus cœlestia illa corpora, qualis sol, luna, 2stra, totaque illa cœlestis regio, quæ dicitur, quæque supra elementarem a Deo collocata est, e cœlo ita producta, quemadmodum e terra terrestria.



Nec enim ficut dictum est Genefit.v. L'germinet terra germen herba producentem semen, & producant aqua reptile, Genes.r.v.20: ita scriptumaut a Deo præceptum fuit, Producat cœlum folem & lunam: sed sic, Sintluminaria in expansione cœli. Genes 1.ver. 14.ex quo fatis liquet cœlum illud pri mum non eo modo cœlestium materiam extitisse, tanquam fœcundus, & prolificus quidam eoru pater fuerit:nec eodem etiam modo materiam cœlestium destinatum: quo terra terrestrium materia & matrix a Deo co Stituta fuit.

D. Cur autem Dominus tam vario modo ex iis materiis res esse, & esseivoluit, nec eadé ratione cœlestia ex cœlo, vti terrestria ex terra nasci?

P. Non tantum idcirco, quod quemadmodum diuersemateriæ dissimilisque generis erant ab ipso conditæ ( quanqua tamé omnes sunt corporeæ) diner so quoque modo eas fungi vsumque sui præstare oportet, vt earu differe-

tla



159

tia intelligeretur & observaretur: sed etiam vt in tanta producendi varietate, Deus melius tum immensam pote tiam sua, tum etiam illa sua arapientiam nobis ostederet, Sic in vno & codem homine formando alia ratione corpus: alia vero animum ipsius Deus creanit, & adhuc, creat & singit, qui eadem ratione vtrunque producere potest.



CAP. XXVII.

Mundiforma que.

D. H Actenus de materia huius mundi, núc de forma expone si quid habes.

P. Cupio.

D. Ecquaigitur huius tanti operis forma est?

P. Vnica quidem, quæ ocour so, sit, statui minime potest. Nam, vt antea docuimus, non potest esse vnica & singularis quæda totius huius mundi anima,



quæ in singulas eius partes tanquam corporis artus diffusa ciet, agat, moueatque tantam hanc machina & molem, quicquid Aristotelici & Platonici sentiant. Atque etia recte negat Augustin.libr.7. de Genes. ad Liter. cap.12. Deum huius mundi tanquam animantis animam esse, quando ipse supra mundi corpus omnemque spiritum habitat, atque etiam extra mun di torius fines diffunditur. Sed sua cui que rerum generi & natura & forma a Deo data est, de qua in singularibus ttactatibus, qui institui de singulis ge neribus solent, disputatur. Rotunditas autem illa, quam mundo quidam tribuunt, yti formam, non interna & ovorcéone, id est, essentialis mundi forma censeri dicive debet sed accidentalis tantum & externa.

D. At nonne Scriptura mundo partes tri buit, & situs differentias, tanquam ani mali, atque etiam distinctas interse regiones?

p. Tribuit, sed quæ propterea esse vnam

82



16, & eandem totius huius mundi forma spiritum, & animam non probent, nec eum esse animal euincant.

D. Curita?

P. Quia cum corporis, & coalitionis fit genus triplex, vnum fimplex, & continuum, qualis homo: secundum contiguum, qualis tota aliqua domus:tertium disiunctu, qualis grex:recte quidem dicitur omne genus corporis tãquam totum quoddam partessemper aliquas habere, in quas dissecatur, & situs siue loci diuersas differetias, quæ possunt in co notari:vna tamen anima, & spiritu vno, vel forma vna omne ge nus corporis non contine tur: sed illud tantum, quod simplex, & continuum est a nobis appellatum, velut singuli nostrum.

CAP. XXVIII. Demundi partibas, & primum de atherea & elementari regione.

1.j.



Vænam sunt igitur mundi præcipuæ partes, quas refert Scri-

ptura?

P. Varij quidem generis. Aliæ enim sunt integrales, & totum ipsum mundum costituentes quasourias es appellamus, aliæ vero distinguétes tantum, & certi tantum vsus certarumque commoditatum gratia definitæ.

D. Quæ sunt vero mundi partes integra-

les, & eum constituentes?

P. Summatim quidem duæ in Scriptura fere proponuntur, cœlum, & terra:yti Colos.i.vers.16.Genes.1. & 2.Isai.1. V. 1. & infinitis pene aliis locis: quaquam Gene.49.v.25. Cœlum & abyssus enu merantur.

D. Quid tunc Cœli nomine complecti-

tur Scriptura?

P. Illam omnem vniuersitatis huius regionem, quæ ætherea a Philosophis dicta est, & continet cœlestia, & inge nerabilia corpora quæ perdurat, neque à die sux creationis sunt mutata, vt ait Petrus 2, Petr.3.v.4.

Quid



D. Quid terræ appellatione?

P. Non hoc folum corpus & elemetum, quod proprie terram nominamus, sed totam illam mundi huius regionem, quæ à Philosophis elementaris dicitur, & quæ genitabilia corpora, quotidieque variatia & mutabilia habet.

D. Differuntne hæ regiones duæ?

P. Maxime & re & nomine. Ac nomine quidem, quod illa prior cœli vocabulo:hæc posterior mundi pars elementorum appellatione etiam a Scriptura designatur. Nam Petrusz. Petr.3.v. 10. & 14. voces has oupavous, & sorxãa distinguit. Re autem, quod illa durat, & in suo statu perstat: hæc quotidie mutatur & vices nascendi pereundique habet. Illa Deo reservata, hæc hominum vsui concessa dicitur, Ps.115.v.16, Illa stridore tatum & leui perstrictu flammæ extremo die peritura docetur, quod subtilis omnino & tenuis na turæ sit. Hæc autem æstu, & magno ignis incendio cremata conflagrabit, & dissoluetur, adeo vt quod in terrel.ij.

164 PHYSICA

nis lignis ficri videmus cuadurutur, nimirum vt crepent, exhalent, & aliquem vaporem emittant, qui ex humidioribus partibus exit: ita dicitur elemeta æstu atia fore & lipuefactum iri, quod fint naturæ durioris, crassioris, & spissioris, minusque pura, & defæcate. Sed & hæc quoque differentia inter vtrånque mundi partem obseruari potest, quod quæ in priori illa infunt, sunt causse efficientes vel princi pia earum rerum, quæ hic gignuntur. Itaque sunt extra res ipsas, quas producunt. Sed quæ in secunda & elemetari mundi parte cotinentur, sunt earum ipfarum rerum, quæ hic fiút,materiales causse. Itaque inipsis rebus infunt, carumque substantiam constituunt, & componunt: quod vocabulum elementi proprie sumptum signi ficat.

D.Quousque autem patet vtraque regio, & quæ sunt vtriusque extrema vel sines?

P. Dicam nunc breuiter, alias fortasse la



tius: atheream regionem & cœleste, quidam asummo cœlo ad lune orbem desiniunt. Elementarem autem ab eo loco, qui huic orbi & spheræ subicitur ad imum vsque terre cetrum. Alij tamen lunam ipsam ad terrenam & elementarem mundi regionem potius putant pertinere, de qua varia hominum opinione videndus est Plutarch. in lib. de sacie quæ in lunæ orbe apparet. Sed prima sententia verior nobis semper visa est.

D.Quid igitur de ea generali rerum diftributionesentis, per quam quæ sunt in hoc mundo omnia distribuuntur non in duo, sed in quatuor rerum genera, nempe earum quæ sunt in cælo, su per terram, sub terra, & in mari, veluti Apocalyps. 5. v. 13. & Paulus tria rerum genera manifeste distinxit, sci licet i moupavium, impeium nai nama tousur, idesto cælestium, terrestrium, & subterra-

neorum, Philip. 2.v.20.

P. Illæ de quibus dixisti rerum vniuersæ partitiones, & si quæ sunt aliæad l.iij.



166

hæc duo rerum genera summa que proposui, possunt facillime reuocari. Nam quæ terrena, & elementaris regio dicitur, complectitur omnia quæ super terra, & in terra, & in marisunt. Imo etiam ea quæ subterranea nominantur, quæ fere in Scriptura nihilaliud sunt, quam ea quæ sunt in mari, vti apparet ex interpretatione, quæ ab ipso Deo facta est, Exo.20...4. Aetherea autem coplectitur omnia cœlestia, quæ dicuntur.

# 505027 2020

CAP XXIX.

De mundi Oriu, Occasu, Septentrione, Meridie.

D. Dic iam de eo partiú genere, quas distinguentes tantum, non etiam constituentes appellasti.

P. Illæ funt quatuor Hebræis vocabulis ita defignatæ, קרם Quedem, ימים Iamim, ימים Vegeb ימים vel Iamim. Græcis autem fic Aveloni.



ασσμή, Βέρειον, Μεσημζεία. Latinis etiam hoc modo, Oriens, vel Ortus, Occasus, Se ptetrio, Meridies, quas omnes hoc vo cabulo, Adam comprehensa & designatas putat Augustin. Hebrea Græcis adaptans.

D.Sed quæ horum vocabulorum impo-

nendorum ratio fuit?

P. Græcorum quidem & Latinorum nihil necesse est quæri etymologias, cu vulgo pateant. Hebræarum autem ap pellationum hæc est fere ratio, Ortus dicitur Quede, quia est prior siue anterior mundi pars. Occasus autem Iamim, quod mare significat, quod ad plagam & regionem mundi occidentalem sit magnum illud mare, quod Mediterraneum appellatur. Septentro Tsaphon quod occulta, & ignota ea mudi pars Hebræis hominibus fue rit, si terræ regiones spectes & populos, quibuscum nullum commercium propter longinquitatem locorum ha bebant. Vnde contra illis cuenit, qua nobis, qui septentrionalem & arcticu





polum assidue videmus. Antarcticum autem semper abscoditum habemus. Meridies auté dicitur ab iis Negeb, quod ea mundi regio perpetuis solis ardoribus sicca sit, exhausta, & adusta, vel etiam Iamim prima longa, vt a priore Iamim differat, quod est prima syllaba breui, quia nobis versus Orientem spectantibus, Meridies ad dextram sit, non ad sinistram.

D.Vbi vero hæ quatuor mundi plagæin Scriptura commemorantur?

P. In infinitis pene locis, a quibus hi pau ci a nobis afferentur. Genes. 14. & 28.v.14.Pf.107.v.3.Isa.47, vers. 5.6. Pf. 75.v.7.

D.Cur autem has partes distinguentes

P. Quia vsus commoditatisque hominu gratia à nobis observantur.

M. Cuius vero commoditatis?

P. Maxime quadruplicis, & quibus dux publicu & omnium hominum vsum spectant: dux prinatam cuiusque regionis, & loci commoditatem.

Explica.



D. Explica.

P. Ad omnium hominum vsum hec plagarum distinctio necessaria fuit duabus de caussis. Primuu, vt vniuersæter ræ atque orbis huius nationes, & populi inter sese distinguerentur, quoru alij ad ortum solis, alij ad occasum ha bitare dicunrur, alij ad Septentrione, alij ad Meridie. Deinde ad solisipsius (quo nationes omnes vtutur) cursum notandum, qui ab Oriente progressus per Meridiem in Occidentem tadem peruenit. Denique ad vim & origine ventorum explicandam. Quæ omnia nisi distinctis istis quatuor mundi pla gis intelligi & observari non possunt. Quod autem ad priuatum etia vium, fuit omnino necesse easdem discerni. Primum, vt cuiusque regni, populi, & regionis situs & limites describantur: Deinde vt in quo territorio ædificiorum, agrorum, locorum termini, & fines designarentur, & pangerentur, lisque de finibus agrorum, melius tade tolleretur inter homines prinatos.



D.Intelligo quæ dicis:sed hæ regiones ipsane rerum natura distincta sunt, an tantum hominum opinione constitutæ, vt quam mundi plaga quisque populus vel homo priuatus velit, Ortu vel Occasum faciat, itemque Septentrione, vel Meridiem: quonia quæ regio cœlivel terre Tsaphon & occulta Iudæis est, diciturque Septentrio: ea sæpe nobis aperta, patens & conspi cua est, vti omnibus Septétrionalibus populis, Septétrionalis cœli regio, que fuit Iudæis ignorata. Et contra cœli regio Meridionalis, & polusmudi, qui illis cospicuus est, nobis est occultus, qualis Canopus qui dicitur. Denique quæ illis dextra est pars mundi, nobis & aliis est sepe sinistra. Vnde illud Vergilij de polo Arctico loquens, Hic vertex nobis semper sublimis: at illum, Sub pedibus Styx atra videt, manesque profundi. Item & illud Lucani poeta, Ignotum vobis Arabes venistis in orbems Vmbras mirati nemorum non ire finistras. & cætera similia.

Minime



P. Minime vero. Sunt enim natura ipsa definitæ hæ mundi plage, quando nec ortus alibi esse potest, quam vbi sol oritur:nec Occasus, quam vbi occidit. Nec Septentrio Meridiesve, nisiin cotrariis & plane oppositis mudi partibus constitui: Septentrio, vbi Septetrionales populi habităr: Meridiesautem in aduersa parte. Etsi enim Ortus & Occasus solis hic unti males, non au tem ir aspur, & in vno quodam cœli pū cto a nobis accipitur (quia alius est so lis hortus hybernus, alius vernus, alius æstiuus)in certa tantum mundi parte & eadem semper sol oritur, nec certas metas transgreditur, quas illi Dominus ad cursum suu toto anno peragendum constituit. Ergo no opinione tantum hec plagarum mundi distinctio costat, aut cuiusque arbitrio: sed natura ipsa, & vera rerum separatione, & experientia definita est.

D. Dequinque illis plagis, & zonis, quas in cœlo & in terra Astrologi delcri-

bunt, de quibus ita Virgilius,



Quinque tenent colum zone: & illud.)

V - Totidemque plage tellure premuntur,

Quarum que media est non est habitabilis estu.

Nix setigit alta duas, quarum vna ad Septen

trionalem polum, altera ad antarcticum: Medias inter vtranque locauit,

Temperiemque dedit mista cum srigore slamma.

Itaque habitabiles appellantur, dic
quid sentias.

P. Quanquam tam aperte Scriptura ista non distinguit, tamen ipsa vocat aliud Arets, & terram: aliud autem Tebet, οικουμένην, & orbem habitabilem. Ifa.34. v.1.38.v.11. vnde quasdam mundi huius regiones commodius, frequetiusque habitari docet, quando & frigoris & æstus vim sæpe esse hominibus intolerabilem videmus.Psal.149.verl. 17. Pfal. 91. v. 6. Pfal. 121. verf. 6. Itaque experientia ipsa id verum esse docet, nec eam mundi partitionem, quia vsum aliquem habet, reiiciedam puto, quaquam ista nouis hominum noltri seculi nauigationibus perlustrata co modius

modius etiam percipi possunt.

## SCRUSCOS GREET

173

CAP. XXX.

In mundo vbi Sursum, Deorsum, Ante, Retro, Dextrorsum, Sinistrorsum.

D. Dic iam de diuersis situs vel loci differentiis, quæ in mundo desi-

gnantur & notantur.

- P. Sunt numero sex, atque ex ex tribus iis dimessionibus, quæsunt corporum propriæ, sumuntur. Nempe sursum, deorsum, ante, retro, dextrorsum, sinistrorsum.
- D.Quomodoid?
- P. Quia habet corpus omne naturale, ve sit longum, latum, & altum, siue solidum, id est, spissum. Nam quæ planæ, & iv immis o siunt delineationes, superficies tantum sunt, non corpora. vnaquæ que igitur ex iis tribus dimensionibus per rectam linea sumitur, & designatur. At omnis recæ lineæ sunt duo extrema. Ergo trium illarum di-



174 PHYSICA

mensionum siue linearum rectarum erunt extrema sex, quæ totide diuersas loci vel situs disterentias constituunt, & distinguunt. Ac in longitudine sursum, alterum extremu appellamus, alterum autem deorsum. In latitudine dextrum & sinistru collocamus. In altitudine siue soliditate, Ante & pone. Quanquam hæ duæ posteriores disserentiæ non in omni corporum genere observari possunt, sed in eo tatum quod animalis corpus dicitur & sensu præditum est.

D. Quid vero? Tu tres tantú corporis di mensiones enumeras, cum Paulus cómemoret quatuor, minos, mallos, Calos, sed siques, id est, lógitudinem, latitudinem, profunditatem, & altitudinem. Ephel. 3. vers. 18. vti Iob 11. v. 8.9. exdem commemorantur.

P. Recte meministi. Sed duæ illæ,nimirű profunditas, & altitudo re & subiecto idem sunt,ratione autem tátum

inter se distinguuntur. D. Explica teipsum.

Quemad-



P. Quemadmodum est eadem via, ait Aristote.quæ Athenis ducit Thebas, & quæ Thebis ducit Athenas:quemadmodum in eadem scala, & in iisdem gradibus reipsa & subiecti ratione idem est ascensus & descensus: ascésus quidem, si ab imo ad summum gradu scandas: descensus autem si a summo adimum delaberis. Sic idemest reipsa altitudo, & profunditas, sed altitudo tunc dicitur, cum ab imo adfummum suspicis, & oculis contendis: Profunditas cum a summo ad imum & fundú oculos deiicis, vt pro vtraque dimensione yna tantum linea nobis sumenda sit. Arque ita fit, vt sint tantum sex differentiæ loci, non autem octo.

D.Ecque igitur in hoc mundo regiones dextræ, sinistræ, priores, posteriores sublimes, humilesque vel sunt, vel di-

cidebent?

P. Certe si quam variæ de ea vna re sunt hominum sententiæ pluribus explicem, ero non modo molestus, sed extra suscepti argumeti sines euagabor.



Alirer enim Astronomi & alibi eas de finiunt, aliter augures qui dicti sunt, aliter historici. Denique in eo ipso est etiam sua quibusdam gentibus & peculiaris opinio, & sentetia, veluti Aegyptiorum, qui cum Orientem anteriorem mundi partem esse velint, Occidentem etiam posteriorem: Dextra tamen in Septentrione, Sinistram autem in Meridie statuunt, vti Plutarchus in Iside scribit, contra quam & ipla rerum natura, & colequutio ferat, & patiatur. Aristotel.vero Oriens est dextra mundi pars, Occidens sinistra, quia sic mundus mouetur, ait, quemadmodum homo a dextrisin sinistra motus & progressus sui initium inchoans, cui necessario erit Septentrio dextra, Meridies autem sinistra Mun di pars, & regio. Varro libr. 6 de lingua Latina aliud sentit, Sinistra esle ab Oriente, Dextra ab Occasu, antica ad meridiem, postica ad Septentrionem. At vero scriptura aliter.

D.Quidilla?

Origntem



P.Orientem vocat anteriorem mundi parté, idque constanter: Occidétem vero posteriorem: Meridiem, dextrã. Septentrionem autem, sinistram.

D. Vnde id probas?

P. Imprimis ex illo Iobi loco qui est cap.
23.v.8.& 9.& quia omnino consequés
est, vt si ad Orientem anticam mundi
partem constituas, sit Septentrio sinistra. Meridies dextra mundi pars, vt
nobis ad Orientem couertentibus faciem, & spectantibus facile apparere
potest, & hoc ipsum necessario colligi
quoque docet Dionys. Halicarnass.
lib.2. Apx. apanoso.

D.Cur autem Orientem faciem, & anticam mundi partem facit Scriptura?

P. Quod quemadmodú in facie & priori parte hominis sensus nostri sunt col
locati in primisque oculi, lumen, &
vultus noster, sic ab ea mundi parte
lux primum oritur nobis. Vnde sit vt
codem etiam omnium hominum vultus sese conuertant, imo etiam beluarum, quæ cum mane in agris, & pratis

m.j.



pascuntur, Orientem solem propter Iumen spectant. Itaque natura ipsa du ce hanc mundi parté omnia satentur & agnoscunt esse tanquam saciem, oculos, & antica mundi.

D.Imo vero ista in mundo distingui potius videntur nostri ratione, quam na-

tura.

P. Certe nostri maxime ratione sic mun dus distinguitur. Nam in circulo proprie & per se nihil dextrum, nihil sini strum, nihil ante, nihil pone accipi po test, cum sint omnes circunferentia partes in co figuræ genere æqualiter sitæ. Itaque recte Arnobius li.4. Mun dus ipse per se sibi neque dextras (ait)neque lauas, neque superas regiones habet, neque imas, neque anticas, neque posticas. Quicquid enim teres est, nullum habet ini tium, nullum finem. Itaque cum dicimus dextra est hac regio, hac laua, no ad mundi habitum dicimus, sed ad positionem no stram situmque reuocamus. Hæc ille. Ex quo etiam ipso apparet, quam insulsa sit, & nullo fundamento innitatur, ca antiquo-



antiquorum Hetruscorum augurum sententia, qui læua fulmina, læua auguria, læua cœli signa sæliciora natura ipsa iudicarunt, quam quæ ex alia mundi parte coruscabant. Nam quod mihi læuum est, ribi dextrű erit, quia ex hominum diuersa ratione istæloci & situs disserentiæ variant, & mutantur.

D. Quid autem, fursum & deorsum notatne etiam Scriptura in mundo?

P. Aperte.

D.Vbi?

P. Iobi cap.11.v.8. & 9. & Exod.20.v.4. D. Ecqua vero mundi pars superior, & ecqua inferior?

P. Tota cœlestis regio superior dicitur. Terrena vero, & terra ipsa, inferior.

D. Vnde probas?

P. Ex superioribus Iobi & Exodi locis, cui coniungas licet Rom. 10.v. 6. Deu ter. 5. vers. 8. & alios similes pene infinitos, vti Isai, 44.v. 23. Prouerb. 25. v. 1.

D.Quid autem, idne natura ipla, an hominum tantum opinione coffat, vt sit

m.ij.



PHYSICA

180

vna mundi pars superior, altera inferior.

P. Natura, quia & quæ leuia sunt sursum natura tendunt, illa autem petüt cœlum: & quæ grauia, deorsum, illa auté descendunt in terram. Deinde si causarum ordo spectetur, hic est a Deo constitutus, vt superiores agant in ea quæ sunt inferiora: at cœlum agit in terrena hæc, & eius influentiæ & estectus a nobis varie sentiútur, multaque in terra vel producunt, vel extinguút nimiis veluti pluuiis, velæstu. Ergo cœlum est natura loci, & situ ipso superius quam terra.

D.At de eo grauis est Augustini disceptatio lib.83.quæst.29. quærit enim vtrum in hoc vniuerso qui circularisigura continetur aliquid sursum, aliquid deorsum designari possit, cupar tes omnes æquali situiaceant.

P De circuli ipsius circunferentia hoc fortasse quæri potuit, quod voluit Au gusti.vtrum eius pars vna sitinferior, altera superior: sunt enim omnes inter

le



181

se æquali situ. Sed de rebus ipsis, quæ circulo comprehenduntur, caret hæc quæstio omni dubitatione. Nam in omni circulo circunferentia est superior eius pars, centrum vero inferiore ad quam partem quæ res propius accedunt, sunt quoque inferiores vti, superiores eæ, quæ viciniores sunt circunferentiæ circuli.

D. Ecquod vero est mundi medium?

P. Medium mudi dupliciter peti potest. vel substătiæ ratione, vel loci, id quod fummus philosophus Plutarchus in li bro de contrarietat. Stoicorú primus observauit. Est mundi medium ratione substantiæ non vnum quodda corpus, sed multa, qualis aer, & aqua, & quæ partim cælestem, partim terrenam naturam participet. Loci autem ratione medium mudi statuitur Terra ab his, qui mundi ambitum, & circumplexum rotudæ & fphericæ figure esse contendunt: quia, vt volut, terra centri locum tenet totius huius vniuersi comparatione. De quo etsi m.111.



pugnăt ij, qui aliquos esse Antipodas negant, id quod & Lactantius & Augustinus probati scriptores secere, tamen Antipodas esse verius est, & credibilius, quum etiam nihil pro Lactătio & Augustino ex Scriptura afferri possit, & res ipsa eos esse aperte demonstret, nimirum regionum situs, & polorum eleuatio.



Mundi finis pracipuus, Dei opificis gloria & cognitio.

D. HActenus de mundi caussa efficiete,materia,& forma dixisti, restat quarta & vltima explicanda, quæ est finalis, de qua abs te quæro, quis suerit huius mundi creandissinis, qué no-

tat Scriptura?

P. Rece tu quidem addidisti, quem notat Scriptura. Nam e philosophis, vno modo Platone vel Trimegisto excepro, nullus est, qui essi mundum hunc admiretur, explicet tamé qua de caus sa extiterit, & quis sit vel illius nascédi



vel nunc subsistendi sinis. Acne Aristoteles quidem, quanquam de rerum
natura plus minus 30. libros varie scri
psit, qui hodie extat, & hominum manibus teruntur.

D. Quis igitur, & creandi, & conseruan-

di mundi finis est?

P. Vt vno verbo dicam, Deus ipse æternus & immortalis, propter cuius gloriam agnoscendam & celebrandam conditus est.

D. Vnde id probas?

P. Non equidem tam quia sic scribit pater Ireneus lib.2.cap.64. quam quod ipse Dei Spiritus ita nos docet. Primum enimomnia propter Dei ipsius veri, & qui nobis in verbo suo patesa-cus est, gloriam creata esse tradit aperte sacra Scriptura, Prouerb. 16.v. 16.tú deinde Paulus, quind proper veri sens his creatis & conspicuis haberi scribit, Rom. 1.v. 20. Est enim hic mundus familiaris & communis omnium gentium, populorum, natio num liber, & pulchorimum speculum, in m.iiij.



quo Dei potentia, sapientia, bonitas se dilucide cernendam, intuendam & agnoscendam proponit, quemadmodum copiose docetur Psal. 29.v.1.2.3. 4.5. cui coniungas licet quod est in libros sapietia. 13.v.1. & 5. V nde illud est Iobi cap. 36.v.2.). Memento vi magnisces opus eius (Dei) quod contemplantur homines, quodque omnes homines vident, & homo intuetur eminus. Itaque Isais cap. 44.v.23. non homines modo, sed & reliquas creaturas ad laudem Deo cauendam inuitat. Quod idem sit Psal mo 147.

D.Sed cum Dei gloria sit virtutu excelletizque eius prædicatio, ecquæ Dei virtutes, ecqua eius superemines magnitudo in huius mundi speculo elucet, in quo tot rerum consussones cer

nuntur?

P. Infinitæ illæ quidem & innumerabiles virtutes, excellentia etiam, & maie stam augusta & incomprehensibilis sese nobis offert, vt etiam Deitas ipsa beistas Dei æterna in huius mundi intuitu



intuitu & cotemplatione vere corruscet, ve ait Paulus. Sed ne per omnes spatiemur, & vt disputatio hæc finem aliquem tadem inueniat, ad trium potissimum' Dei virtutum cognitionem mundi huius finem contrahemus, & reuocabimus.

D.Ecquæ funt illæ?

P. Potentia, sapientia, bonitas.

D. Cedo mihi earum rerum exemplum.

P. Primum potentia Dei in huius mundi opificio apparet immensa, & plane infinita, longeque omnem humaniingenij captű viresque superans. Quod Deus ex nihilo hæc: quod tot numero, & quod tanta mole, quod tam spatiosa loco creauit. Quæ cũ per se singula spectantur, & considerantur, maximas omnino opificis vires requirut: cum autem vniuersa cernuntur, prorsus incomprehensibilem, & infinitam illius potentiam fuisse demonstrant. Hanc Dei potentiam ex mundi creatione nobis agnoscendam meditanda que proponit tum Ps.19. nominatim:



tum etia is qui est numero 145. Quid enim omnes alios Scriptura & Prophetarum locos hic commemorem?

D. Cedo sapientiæ Dei exéplum ex múdi huius opificio, & contemplatione.

P. Facile illa perspicitur. Primum quod in vno & eodem tota, tam varias tamque multiplices partes, & rerum genera tam diuersa posuit, deinde quod cuique generi suam vim & naturam, camque ab aliaseparatam dedit, postca quod cuique naturæ certum propriumque locum & motum tribuit. Denique quod no modo singulis rerum generibus, sed etiam singulis singulorum indiuiduoru partibus vium, finem, & propriam vtilitatem, effe-Aumque assignat. Itaque nihil vel etia minimum frustra effecit illa Dei sapientia, quæ vere est, quemadmodum appellat Paulus, πολυποιπίλος. Ephel.3.v. 10. Cœlos igitur intelligentia inscrutabilique plane sapientia fecisse dicitur, Psal.136, v.5. & cũ hæc mundi machina cogitanti Dauidi animo obuerfarctur,



faretur, exclamauit, Mirabilior eft scien tiatua superme, excelsa est, non potero ea attingere.Psal.139.v.6.cui addi potest, quod Ecclesiastici capit.39.v.26.Hæc nostra sententia etiam Prouer. cap.8. v.27.28.& feq.& cap.21.v.30. confirma tur, & ex eo etiam ipso, quod quæ diuerlæ, sibique contrariæ sunt hominű & rerum qualitates & natura, vtiliter eadem Dei sapientia sunt tales creatæ. Nam & pauperem & diuitem sapienter fecit distinxitque Dominus, Prouerb. 22.v.2. Denique, que a nobis leuia paruaque censentur, vti musca, vermis, papilio, in iis etiam Dei sapien tia apparet mirabilis, adeo vt verum esse agnoscamus illud quod a Plinio profano homine dictum est, Nusqua magis tota natura quam in minimis.

D.Quid Dei bonitas, eane in huius mun di opificio, & creaturis illustris appa-

ret?

P. Maxime. Quanquam enimin redemptione humani generis, quæ per Dominum nostrum Iesum Christű sacta



est, & maior elucet: tamen illa summa & incomprehensibilis in huius mundi creatione, constitutione, conseruationeque nobis patesacta est.

D.Ostende.

P. Primum, hæc summa Dei bonitas est, quod esse & existere voluit, quantes non erant. Deinde quod iis vt effent, vitam naturamque dedit, quæ ab alio, quam ab ipso(qui omnis vitæ fons est) hauriri no potuit:postea quod singulis rerum generibus suum quendam peculiarem, & eum etiam commodilfimum, & couenientem cibum & pabulum no modo semel assignauit, sed dietim parat, distribuit & profundit. Denique quod omnia, quæ sunt, etia hodie conseruet, & tuetur, & rebus singulis magna sua benignitate bonus pater nom modo donauit eas partes & membra, per quæ se vitamque suam commode agut, sed etiam cos motus, & sensus tribuit, per quos vita haciucunde, & quadam suaui cum voluptate lubentes fruantur. Quæ singula enume-



enumerare esset infinitu. Itaque vniuersa terra eius bonitate plena esse, &
vere quidem assirmatur. Ps. 33. v. 5. &
multitudo bonitatis Dei eructari dicitur ab ipsius operibus. Psal. 145. v. 7.
Aperit enim manum suam, & saturat
omne viuens ad satietatem & voluntate.
Et eodem videntur pertinere Psalm.
147. & 148. cui addaslicet, Eccle. 39. v.
27. vt iam recte concludi possit illud,
quod etiam omnes orthodoxi patres
senserunt, imprimis autem Tertullianus sape scripsit, Deum ex mundi huius opisicio cognosci, ex verbi autem sui
predicatione recognosci.

D.At infinitæ rerum confusiones in hoc mundo apparent, quæ illam bonitatis,sapientiæ & potentiæ Dei lucem

obscurant.

P. Tenebras quidem aliquas, & aliquadiu effundunt, ne perspicue a multis cernantur:prorsus tamen neque obscurant, neque delent illarum virtutu Dei vestigia, que in suis operibus impressit. Deinde cum ee ipsæreru con-



A90 PHYSICA

fusiones quæ dicuntur, sint instiipsius iudicij essecta, si a nobis, quemadmodum oportet, considerentur, etiamillustrabunt Dei potentiam, & sapientiam, nedum vt obscurent.



CAP. XXXII.

Ex mundi huius aspectu que Dei cognitio habeatur.

D. A T Dei cognitio, quæ ex huius mundi intuitu, & rebus conspicuis haberi potest, est ne ipsa per se au mapare id est, ad plenam Dei notitiam consequendam satis sufficiens, an potius initiatantu quæda eius cognitionis tradit & continet, quæ nobis est postea plenius perfectius que aliunde quæreda, & ediscenda, nepe ex Deiipsius verbo seripto, & patesacto? Nece enim ex mundi huius sa brica, Christus à nobis cognosci potest noster sal uator, & mediator apud Deum.

P. Recte sentis. Respondet enim Paulus Roman.



191

Roman.1.v.20.hac cognitionem, quæ habetur ex mundo, etsi vera est, tamë no esse nobis autapun, vt salutein Christo oblatam intelligamus, sed eatenus tantum vtilem, quatenus per ea reddamur avanoxógnos, id est, inexcusabiles. Docet enim nos Deum creatore: no sufficit aute, vt eunde intelligamus esse nostrű per Christű redemptoré, quia ad eam cognitione fine prædicatione Euagelij & verbi Dei peruenireno possumus. Itaque no estilla Dei cognitio ourneidne, in qua nobisest sub fistendu, sedpotius suxuds, a qua nobis est inchoandum, & ad alia meliora & altiora postea progrediendum. Nã Ethnici & Philosophi, qui hanc cogni tionem rerum naturaliu maxime funt sequuti, neque salutis hominum ratio nem, quæ est in vno Christo perceperut:neque ipsi salui sunt facti, quia caruerunt fide. Prodest tamen, atque maxime prodest, vt Deum verum, qui hæc condidit quæramus: & inuetum, si quo pacto ipse dederit, adoremus.



Saltem hoc a nobis etiam nolentibus euincit, eum esse & quærédum & colendum, qui hæc omnia condidit, & nunc tuetur. Itaque reddit nos si non quæramus, aut non adoremus, inexcu sabiles.

D. At vero plerique că inuestigandi Dei viam vel omnino no viderut: vel eam ingressi, Dei gloriam illam, quă commemorasti, non animaduerterunt: vel etiam quanto magis in hac mundirerumque naturaliu cognitione profecerut, tanto securius audetius que Deu ipsum spreuerunt, que madmodum olim Epicurei Philosophi, & nucadeo nimis multi.

P. Magna sunt ista hominu vitia, & magna peruersitatis humani ingenij accusatio est hec, quam narras, nonopi sicis culpa, aut defectus lucis Deiglo riæ, quæ in ipsius operibus inhæret splendidissima. Illa enim lux in hoc mundo satis elucet, & indelebiliter quidem, atque etia facillime perspicitur, si quis modo ad eam oculos attollat,



tollat, & couertat. Nam Deus magna vbique in hoc mudo & illustria illius sux bonitatis, potentia, & sapiétie vestigiainsculpsit, apertissima etiam testimonia, & quantumuis rudibus hominibus perspicua documenta obiicit, quæ qui non videt, se suamque cæcitatem, aut socordiam accuset, non autem libri nobis a Deo propositi aut styli huius difficultatem, aut speculi, (quod in huius mundi contemplatione splendidissimum habemus)obscuritatem. Nam Psal.19. satis huiusmodi calumniam a Deo, eiusque opificio summouet, vipote qui veritatem sua in cœlis firmasse dicitur, Ps.89.vers.3. qui bonitatem, qui catera laudis sua argumenta in iisdem cælatura quada viuisque coloribus distinxit, & inussit. Itaque quod tam aperta Dei signa olim non viderunt homines, nec hodie vident, nec in iis proficiunt ad Dei cognitionem consequendam, fit eorum vitio, qui propter peccatum fuum veram mentis lucem amiserunt:

n.j.

194 PHYSICA

qui si in primo creationis sux statu mansisset, certe hac signa nec obscure, nec tenuiter cernerent, sed lucide, & perspicue agnosceret, & summa efse faterentur.

D.Quid igitur, si hic mundus tantarum
Dei virtutum speculum est, illudque
tam lucidum, tamque clarum, cur alibi homo, cur etiam Christus dicitur
esse imago Dei, in qua ille se nobis co
templadum & agnoscendum proponit? frustra enim aliud speculum nobis obiicis, si hic mundus erat tam illustre, quam facis. Colos. 1.v. 15.

P. Vnius & ciusdem rei plures esse posse imagines, easque diuerso & dissimlimodo si dixerimus, nihil dicemus
absurdum. Vnde quaquam illa tria di
cuntur esse specula, in quibusse Deus
repræsentet, diuersa tame ratione lataque differentia ita appellatur. Mun
dus enim no dicitur Dei imago, quod
de homine tamen, & Christo dicitur,
quia mundus est tantum speculu virtutum Dei, quatenus carum est subiectum,



iectum, id est, illud, in quo se illæ exerunt, & demonstrant variis modis & effectis. Homo autem est imago Dei, non tantum speculum potentia eius, sed & naturæ eius quodamodo, quia præ ceteris mundi huius creaturis proxime ad Dei ipsius naturam homo accedit, ac velut ipfius efformationem gerebat in mentis lumine, & voluntatis rectitudine, quam primnm habuit: Christus vero qui est Deus manifestatus in carne, qui sine peccato fuit, cui diuinitas inhabitauit, qui tota vita omnibusque modis Dei naturæ specimen, & exemplar per immensam suam potentiam, sapientiam, clementiam demonstrauit, est longe excellétiore modo Dei imago, quam etiam homo iste primus, quantumuis integer & fanus. Itaque mundus nihil quicqua cum Christo simile, & ita expressum habet, qui nobis est non modo bonitatis, sapientiæ, & potétie Dei imago, & σπιογραφία queda, sed υπος άσεως Patris lucidissimus ipsissimusque cha n.1].

racter. Hebr. I.v. 3. Itaque non tantum dicitur einensed anauguoun & viuus sple dor gloriæ Patris. Et, ve quæ sit quantaque differentia, melius intelligatur, observemus, mundű & hominem esse quidem illustrem, sed tamé adumbratam adhuc speciem earu rerum, quas nobis de Deo demonstrant, Christum autem esse exsculptam illam formam, in cuius intimo, natiuo, & substantiali splendore infinitam Dei potentiam & incomprehensibilem ornavepartar siue bonitatem erga nos homines contem plari& apertissime cernere possumus. Itaque in cateris rebus Deum speculates & cogitantes, statim, quæ nostra est vanitas, euanescimus: in Chri-Ito autem eum contemplantes, firmis sime solidissimeque subsistimus, & ac quiescimus. Ergo no sunt ista inter se comparada, quæ genere, & modorepresentationis differunt.



CAP. XXXIII.

Mundi fines non pracipui, duo. D. Ed annon etiam sunt alij mundi fi-

P. Sunt duo, sed ij minus præcipui.

D.Quinam illi?

P.Primus hic, nempe omnium hominū vsus. Hominum enim caussa mundus hic conditus est, homo autem ipse Dei gratia. Alter autem & secundus Ecclesia. Est enim creatus mundus vt effet futuræ Ecclesiæ, quam Deus habere volebat, & in cœlum postea traducere, præparatum, & constitutum ad tempus, domicilium, & hospi tium, in quo proprio quodam iuresuo esset, & maneret.

D. Vnde ifta probas?

P. Primum quidem ex Psalmo 8. Secundum ex eo quod ait Paulus Roman. 4.V.13.

n.uj.



# 2352525223

CAP. XXXIIII.

De modo & machinis, quibus hec tanta mundi moles a Deo excitata est: & primum de Verbo Dei, quod in mundi huius creatione interuenit.

D. H Actenus quæ funt mundi huius caussæ explicasti, nuncmodú expone, & instruméta per quæ hæc condita extiterunt. Cum enim de mundi creatione agitur quærunt aliqui, qui vectes, quæ molitiones, quæ machinæ ad hanc tätam molem excitandá suerint adhibite, nec sibi satisfactum putant, nisi ad illam animi sui dubitationem respondeatur.

P. Qui huius mundi creandi instrumen ta quærunt, saciunt imperite, cumipsa creandi vox hoc totum opus plane mi raculosum, & supranaturale esse satis demonstret. Nec enim a Deovllainstrumenta, vllæve machinationes tan quam ab architecto propter virium

infirmi-



infirmitatem fuerunt asciscenda. Sed omnis hæc architectatio omnisque it lius modus longe a nostra ratione diversus suit.

D. Ecquis igitur fuit?

P. In modo huius mundi condendi explicando quatuor fere verfantur, quæ prætermittenda no funt a nobis, pertinentque ad Dei gloriam, & omnipo tentiam illustrandam, e quibus primu est mundum hue per Dei verbum & iussum extitisse.

D. Vnde id probas?

P. En tibi locus Scripturæ apertissimus Ps. 33.v.9. Quia ipse dixit, & fuit, ipse pracepit, & extitit, & Ps. 148.v.5. Ipse pracepit & creatasunt. Deinde Moses Genes. a.i. vbique ante rerum, quæ singulis diebus editæ sunt, productione & ortum, diserte verbu præceptumque Dei antegressum commemorat, Dixitque Deus, Fiat, &c. Quid, quod Stoici 16000 6000 esse caussam totius naturæ essicientem dixerunt, quemadmodum lib.7. in vita Zenonis resert n, iiij.



Laertius.

D. Atobstant duo.

P. Quanam vero?

- D. Primum illud quod est Isa. 45. vers. 12.

  Manus mea tetenderunt calos: ergo non
  verbo, sed manibus ipsis hac effecit
  Deus.
- P. Hoc certe manifestissimam metapho ram continet, cum Deo tribuat manus, & nostre tarditatis ratione comparatur Deus opisici mechanico propriis manibus operanti, qualia multa in Scripturis passim occurrut. Et cum creadi vox eo ipso loco posita sit, plane nos reuocat ad diuinum illud & ex traordinarium Dei opus, illiusque mo dum cogitandum, quem commemorat Moses.
- D. Secudum obstat, quod alibi vbi in pari rerum genere, & argumento verbi Dei sit mentio, tamen sola Dei volun tas eaque tacita intelligitur, non auté verbo vllo, iussuve expressa, veluti Ps. 147.v.15.& 18. agens de glacie. Mittit verbum suum, & liquefacit eam.

Recte



P. Recte dicis. Sed in Genefi aliud dicendum sentienduque esse docet con textus orationis, & mens ipsa Mosis, vbi diserte scriptum est, Deum loquu tum esse, præcepisseque id oriri, quod fieret.Itaque non tantum nuda tacitaque illic accipienda est Dei voluntas, sed verbi alicuius vocisque ipsius, & iusus prolatione, & emissione pate facta. Quam meam sententiam cofirmat interpretatio ab ipsa Scriptura fa cta, quæ verbi, & vocis alicuius emisfronem factam fuisse notat. Nam Psa. 33.v.6.Postquam dictu est verbo Dei facta hæc effe, veræ explicationis gratia additur, & firituoris eins. Est auté vox emissio expiratioque aeris & spiritus, quæ fit ore.

D. Atqui hac ratione Deo linguam, palatum, & dentes affingens (fine quibus vox emitti non potest) videris fædifsimum Antropomorphitarum errore

ab inferis reuocare.

P. Absit vero, vetam impia quadam de illo infinito, & omnipoteute Do-



mino sentiam. Sed quemadmodum cum legem daret in monte Sinai, audieter, & intelligibiliter loquutus est Dominus, idque nemo negat: cu colloqueretur idem cum Mose, cumité resposa per Vrim, & Thumim daret, loquebatur, & voce emittebat Deus, idque ipso populo audiente, nec propterea tamen lingua, os, palatu, dentes, dininænaturæ affinguntur. Sic neque cum in principio rerum, mundia que creatione dicitur Deus loquutus, diuina eius forma, & natura in hu manam a nobis mutatur, sed oinovouis quadam id factum est : sumpsit enim Dominus, & quidem ad tempus, ea quæ ad huius vocis sonum clarum, & perceptibilem edendum fuerunt necessaria, qua postea desiit habere.

D. Loquutu igitur plane perspicueque Dominum Deum intelligis.

P. Sane.quaquam non ignoro quid deea re senserit lib. 1. de Gene. 2d Liter. ca. 9. Augustinus.

D.At vero ad filium quidă ista referunt,

cum



cum dicitur Deus verbo suo omnia condidisse, vt per verbum Filium intelligant, quia per eum condita sunt omnia. Colos. 1. v. 16.

P. Non repugno, modo mihi cocedant, vti Filius verbū dicitur, ita ipfius prefentiæ, potentiæ, perfonæ, atque etiam operationis fymbolum hanc vocë fuif fe. Id quod etiam Patrem a Filio diftinguit.

D. Cur vero loquutus est, & præcepit il-

la fieri Deus?

P. Præcepit, vt quæ postea nata sunt, non terræ, non aquæ, vnde prodibant: non cæli, non vllius creaturæ virtute denique & potestate extitisse intelligeremus: sed solius Domini præcepto, & vi iussus. Itaque illi vni laudem de singulis rebus creatis tribuamus. Loquutus est autem, non quod solius tacitæque vosutatis virtute & decreto non posset formare omnia, qui iam cælum & terram sine illo essato verbo essecrat, sed cum vellet Deusiam se patesacere, & manifestare per ope-



rafua ad extra, eum modu adhibuit, per qué vnum in iis se maxime & cerzissime agnosci vult & præcipit,nimirű verbű & vocé sua. Huius autéver bi summa & scopus est Christus ater nus æterni Patris Filius, postea in car ne manifestatus: itaque recte ex eo Christum Dei Filium operatum esse in mundi creatione colligut. Et quide est triplex modus, & liber, per qué Deus se reuelat nobis, nimiru creaturæ, scripturæ, & vitæ. Sed qui Scripturæ liber appellatur, est longe certior, verior, vberiorque duobus aliis, itaque primo loconobisa Deo ipso propositus est, & exhibitus. Denique vt meam sententiam confirme, affero quod ait Irenæus, Deum condidisse omnia vocabulo, i.voce lib. 2. cap. 5.& quod ait Tertullia.libr.4. aduersus Marcio. his verbis, Incredibile plane vt potestas Creatoris verbo remedium vitii vnius operata est, que verbo tanta mundi molem semel protulit. Vbi verbu pro voce proculdubio accipitur. & in epistol.



CHRISTIANA: 205 epistol. ad Hebræos 1.v.3. Scriptura vittur voce jimale.



CAP. XXXV.

De luce, qua admundi creationem adhibita est.

D. Vid autem in modo huius creationis explicando fecundo loco confiderandum ais?

P. Lucem. Condidit enim eam, tanquam ad cæterorum operum suorum effectio nem necessariam.

D. Cur vero?

P. Tum vt ea tanquam lumine accenso & adhibito confusa illa moles videretur, & in suas partes & membra secaretur: tum etiam quod vis quædam ignea ad madidæ illius materiæ calesa ctionem & secundationem suit adiu genda. Omnia enim quæ hic sunt ex igneo quodam calore, tanquam patre accedente, & agente nascutur. Itaque lux illa prima condita suit, tanquam is

lius viuifici caloris externe accedentis fons communis & matrix, qui ad reliqua producenda instrumentum a Deo parabatur. Non quod tamen sine ea luce nihil in illa sua mole intueri & cernere posset Deus, qui etia hodie abditissima quæque, & tenebras obscurissimas videt, & cui nihis prorsus est rectumino etia quod eo egeret organo, qui est per se omnipotes:sed vt intelligamus quam magna sapietia res has visibiles crearit, & quas secun das carú cansas quæ etianune cernútur, & agunt) primű constituerit. Denique vii in rebus visibilibus codendis, aliis generis eiusdem rebus conuenientissime vsus sit, quæ sunt etiam hodie rerum gignendarum Phyfica, & instrumentales, & potissime, & prx cipuæ caussæ. tres autem sunt: nimirum madida terra, & ille splendes, lucidus, & vinificus calor, qui omnibus rebus adhibetur & convenit, quod fit rebus omnibus calor ille naturalis. Hocestigitur quod secundo loco in creationis



CHRISTIANA:

207

creationis rerum ratione tradeda spectandum duco.

## SESSET PERS

CAP XXXVI.

Sine labore & fatigatione Dei mudus his a Deo conditus.

Vid tertio loco consideras? Istud nimirum, quod fine labo re & fatigatione vlla Deus hanc tantam, tamque immensam molem fabricauit, ne metuant Epicurei homines quasi Deo molestiam exhibeamus, quod ne minimű quidé opus fuum homines sine lassitudine membrorum efficiant. Itaque ex eo quanta sit Dei omnipotentia præ humanis viribus, facillimeapparet. Quod diximus, dixit Isaias cap.40.v.28. Ité Augustinus lib.4.de Genes.ad liter.cap. 8. Vnde subito cofestimque edita esse omnia dicuntur, quæ creata sunt, & tanquam capitisnutu apparuisse, Psal. 33.v.9.4. Efd. 6.v. 48. quia nihil volun-



208

PHYSICA

tati & præcepto Dei poterat obstare.



CAP. XXXVII.

Mumdus hic per partes conditus, non fimul totus.

D. Vid quarto loco observandum P. putas?

Quod per partes, & per sex dies hæcvniuersitas condita est, qué-admodum docet Moses, Genes. 1.4. Esdr. v. 44. & seq. non simul tota. Atque vt melius memoriæ commendetur, quid quoque die sactum sit, hos versus ipsi conscripsimus.

Prima dies cœlum & terram, lucemque creauit: Altera diftendit spatium, discrimen aquarum: Tertia secernens undas, dat gramina terru.

Quarta creas folem, & lunam, cæleftiaque aftra. Quinta dedit pisces, eadem genus omne volantum. Sexta tulit pecudes, hominë quoque, quë Deus ipse Condidit, inde operis requies lux septima sulsi.

D.Cur vero non simul eodemque die creauit



CHRISTIANA:

creauit omnia Deus, qui est omnipotens.

P. Quia est omnipotens, non egebat tëpore ad mundi huius costitutionem, vt ait Ambr.epist.39. no itemasuvania, defatigatione, imbecillitateque Dei viriumid factum, vt per sex dies conderet:sed quia est sapientissimus, sapientissima optimaque ratione ita per dies aliquot opera sua edere voluit. Nam que fiunt, ordinem quærut. Ordo autem & tempus & numerum exi git distinctum. Primu igitur hoc ipso nos monere voluit Deus, non confuse,non prrturbate se operatum:itaque non perfunctoria, non per trasennam tata ipsius opera esse a nobis meditada, cogitandaque: sed ordine, sigillatim, & particulatim singula. Deinde ostedit quantam in iis ipsis consideradis diligentiam, animique sedulitaté adhibere debeamus, cum ipse a se tãquam meditatam fuisse sui operis rationem hac dierum & operum distinctione demostret. Præterea omnia sua

0.1.

opera a nobis nunquam fatis comprehendi posse docet, quorum est ea ratio, & productio, & tam late patens, vt habeamus quid in iis per singulos & totos hebdomadæ dies meditemur & contemplemur, & ita per totum an num. Quid enim aliud est annus, quá eiusdem hebdomadæ repetitio? Nam in cuiusque partis & operis effectione tota dies consumpta & definitaest. Denique mundu non simul, sed paulatim, id est, per aliquod temporisspa tium codere voluit Deus, quia statim ab ipsa mundi origine, statum, legem, & ordinem naturalem, quem postea res ipsæ conditæ sequuturæ, habituræque erant, oftendere volebat, nimirum eum, per quem omnia ad ortum suum temporum spatia requirunt, id est, per tempus constituuntur, & producuntur: non autem momento pun-Ctoque temporis existunt, quemadmodum videmus. Sic quæ e tetra nascuntur, hunc ordinem etiam num ho die seruant, vt non statim & repente, fed



sed per internalla temporis oriantur. Sic e fœmina partus humani post tëpus eduntur: sic eterra fruges nascun tur.sic ex arboribus fructus funduntur.nihil autem statim fit, nisi admodű miraculofe. Fuit itaque illud creationis tempus, primordialis rerum in tempore postea gignendarum lex.

- D.Et cur septimo demum die cessauit Deus? ob orego ion
- P. Quia voluit. Nec enim verior vlla afferri ratio potest. Cum autem voluerit, iusta ratio est, etsi nobisignota. Na que de septenarij numeri dignitate ab Ambros.epistol.39.ab Augustino variis in locis, atque etiam a quibusdam aliis, denique ab ipsis etiam Ethnicis Philosophis disputatur, ad Mathematicos, in primis autem Arithmeticos, & Pythagoricos relegamus.

CAP. XXXVIII De loce vbi conditus est mundus, The Carry Congress O. Il



Actenus quid sit mundus, qua dendi modus fuerit, explicasti: adde etiam qua de loco, tempore, & statu huius mundi creati quari solent, vt concludatur tandem tota hac disputatio.

P. Faciam, si ordine de issis interroga-

D. Primum igitur quæro de loco, vbi conditus est mundus, quis & qualis fuerit.

P. Illum fuisse oportet vacuum quodda spatium, quod Graci uocant unit, Hebrai autem Tohu, in quo & crearetur, & poneretur.

D.Quid ita? 19 wholeds out in by

P. Quia si iam plenus corporibus suisset locus, vhi mundus tantaque machina collocabatur, nó potuisset in occupato iá loco aliud corpus constitui. Necenim duo corporain codé loco simul esse possunt. Præterea hoc ipsú, quod dico, plane confirmatur. Hebrei dicút ex Iob cap. 26, v.7. Extendit Aquilonem



nem super vacuú, &c. Etsi enim Deus ante mundum hunc conditum omne illud spatium, in quo nunc est múdus occupabat, replebatque vi sua nobis incognita, modoque inesfabili, sicuti etiam nunc implet omnia, postquam codita sunt, vi & modo sua prasentie, & maiestatis & potentia (vnde auco Megonah Deus appellatur. Deut.33. v.27. id est, qui omnia implet) tamen huius, qua per rerum creationem sacta est, impletionis respectu, locushic, vbi nunc est positus mundus, vacuum quiddam certe erat.

D.Quid igitur vacuumne in rerum natu ra esse vis, contra quod tantopere pugnat Aristoteles, & ipsa etiam rerum experientia?

P. Vt vanis Valétinor de Bytho errori bus (quos Ireneus lib.2.cap.4.& 7.copiose resutat) ansam omnem præcidā, sic dico: Ante mundum quidem conditum, huius mūdi locum, & spatium fuisse vacuum: post conditum autem iam non esse vacuum, sed plenum.

o.iij.



PHYSICA

214

D. Sed-relinquisne vacuum in rerum natura, & mundi huius complexu?

P. Siquidem illud tatum plenum appelles, quod aere hoc, qué vocat, repleatur, quem nos haurimus, id est, attrahimus, & expiramus, multa funt vacua nominanda. Ná illud omne mundi, spatium, quod est supra cœlum lunæ(id autem esse volut latissimum) erit vacuum. Sin autem appelles plen uillu d, quod aliquo sui generis corpore & natura occupatur, nullam in toto hoc condito mundo partem vacuam esse dixerim, ac ne eam quide, quam cœlorum globo & spatio comprehendi Astronomi docent, sed plenam & occupatam, no modo quia nihil frustra condidt Deus (hocenim repugnat ipsius sapientiæ)sed etiam quod tota cœli expansio, quata quata est, corpus est cœleste. Na vacui loci nullus est in rerum natura iam condita effectus, nullus vsus: plurimi autem, iique pulcherrimi, quotidie cernuntur ex eo, quod omnia plena esse vult

vult natura: nihil auté vacuum & înane, vel cucurbitar medicinali vsus, fonti a aquar în suprema loca deductio docet. Quare qui Philosophi vacuu esse in hoc mudo cotendur, no modo ipsi cerebro vacui iudicioque vacare videntur, sed manifestissime cotra ipsam rer experietiam pugna re, quos propterea omittédos ceseo.

### SCRISCISCISC

CAP XXXIX.

De tempore, quo conditus est mundus.

Dixisti de loco, age de tépore, quo
conditus est hic mundus.

P. Cæpisse aliquando múdum húc existere, neque æternum esse, neque Deo
coæuum, non tantum sacrosancta verbi Dei maiestas testatur, sed vetustissimorum etiam Philosophorum
sententiæ docent, qui quo propius ab
ipsa mundi origin e absuerunt, eo melius a Patribus tradita didicerunt, retinuerunt que. Nam sic Platonem in
Timæo, sic Stoicos omnes sensisse, sio.iiij.

dem faciunt corum scripta. Quin etia primorum scriptorum hic suit summus consensus mudum aliquado cœpisse, quorum antiquissimus, qui vixit etia ante Orpheu, Linus mudi vinen, & ortuipsum descripsit ita ordiens:

Tépus eras quo cucta simul sunt codita quondam, quemadmodum Diogenes Laertius tradit.

D-Atqui huic sententiæ tuæ duo in primis obstant, e quibus alterum ab Aristotelicis affertur, alterum ab Epicureis.

P. Quænam sunt illa?

D.Primum est. Cũ mundus hic sit sphericæ siguræ, & rotundæ, in ea nequeinitium neque sinem notari posse: ex quo sit, vt cum etiam moueatur, motu circulari cietur, qui motus neq; principium neque sinem etiam habet, sed est motus perpetuus, & perennis: atque idcirco æternus. Quod si æternus est mundi motus, æternus quoque & ipse mundus erit. Atque ita Peripatetici ex sigura & motu mundi æternitatem

nitatem ipsius concludunt.

P. Leue plane argumentum. Primum enim quisillis concedet omnes mundi partes circulari illo sphericoque motu cieri, quando nec ignis, nec aer, nec aqua, nec terra (vtilli ipfi scribūt) hoc motu feruntur:sed adrectam lineam & perpediculum: ignis & aer, sursum. Aquavero, & terra deorsum. Deinde vt hoc liberaliter illis largiamur, mun dum hunc esse sphericæ figuræ, & for mæ:quis tamé efficiet propterea motus principium in ca observari, atque assignari no posse? cum non a sese, sed ab alio, népe summo illo Deo, vel (vt ipsi loquuntur)a prima quadam intel ligentia moueatur, & incitetur. Quod auté dicitur in rota, in sphæra, in circulo principium motus non posse defignari in hoc potius quam in illo circunferentiæ puncto, verum tantum est ipsius rei, & figuræ ratione, no autem sispectetur manus, actioq; caussa mouentis: cuius ratione in sphæra illud punctum principium motus esse



dicitur.vnde primum is mouere incipit, qui illam spheram voluit & ciet. Ergo etsi ipse mundus principiú motus, neque a sese habere, neque a sua figura potest, habet tamen a Deo, qui aliquando incepit, & ex certo puncto circunferentia certoque loco nimiru oriete eum mouere & agere in ea partem, in quam voluitur, scilicet Oc cidentem, quia non ipse a sese cietur mundus. Etsi autem ignoratur anobis hodie quænam cœli circunferentiæ pars primum a Deo impulsa est, & commota (vides enim quam multa & varia de magno mundi anno, hominesaffirment, qui est ille mundi status in quo cœlum, & omnia ad eum locu redibunt, vbi primu creata funt.) certum est tamen aliquando cœpisse mo ueri cœlum,a certo aliquo suæ circuferentiæ puncto & parte.

D.Alterum est quod obstat. dicunt abfurdu omnino esse, nisi Deusab æterno mundum condidisse dicatur. Quid enim illi venit in mentem, vt post infinita



CHRISTIANA.

finita annorum curricula iam elapía

tandem hæc creare vellet? Quærunt igitur, cur tandiu iners, & otiosus Deus manserit, cur tandiu stertuerit, quid tunc agebat, quid tandiu cessa-

bat, cur no prius hoc tam præclarum opusedebat? & sane variis sannis Deu

afficiunt.

P. Vulgare Epicurei hominis Velleij ar gumentu refers: cui placet illud respondere quod a quodam Christiano sene lepide dictum scribit Augustinus, qui ab huiusmodi hominum genere interrogatus, quid Deus antequam mundum crearet, ageret, respo dit infernum architectabatur, & moliebatur, in quo curiosos & ista quæretes homines in perpetuum torqueret. Quæ enim est ista impietas ta arcana scrutari velle: quæ impudétia eo vsque se proripere? Quæ blasphemia, vellevt Deus nobis sui facti præteritæque vitæ rationem reddat, a quo nos iudicari oportet? Quid autem habuit Deus necesse, vt prius ista code-



ret, quibus neque eget, vt sit, neque vt beatior feliciorque viuat. Habet enim Deus in sese, eumque ab aterno perfectissimum, felicissimum, & plenissimum naturæ statum, qui sibiipsi ad omnia est du rapune, nullius auterei, neque Angeli, neque hominis egens. Pf.16.v.2. Sed neque tunc otiabatur Deus, ne rideant Epicurei, neque iners stertebat, priusquam mundum iftum conderet. sed tuc, quemadmodum etiam nunc, in operibus ad intra occupabatur, id est, sui ipsius contem platione mirifice oblectabatur, seipso suaque illa perfecta & inenarrabili gloria fruebatur, in suæ essentiæ latissima incomprehensibilique luce disti nebatur, quod ex Prouerb. 8.v.30. & ex Ioan.cap.17.v.4. facile intelligi po test.Ita etiam Irenæus lib.4.cap.28.

D.Hæc intelligo: dic iam, quo tempore conditus est hic mundus.

P. Aut de die, aut de mense, aut de anno istud quæris?

D.Imo vero de tribus his sigillatim.

De



- P. De die ita mihi videtur diei posse,ini tium & primum creandi mundi diem fuisse eum, quem nûc Christiani dominicum appellamus, & qui ab Hebræis prima Sabbathorú dies appellabatur, non autem quem diem Lung nominamus vulgo.
- D. Curid vero?
- P. Quia constat Dominum sex cotinuis diebus ante Sabbathum, & septimam diem operatum esse: fuit autem apud Hebræos olim Sabbathi & septima dies, ea, quæ a nobis dies Saturni núc dicitur, quæ diem dominicum proxime antecedit, & diem veneris proxime sequitur. Nam ne Christiani Iudaizare, vt ita loquar, i.veteres Iudxo rum ceremonias retinere viderentur, vtque domini nostri Iesu Christi refurrectionem pie colerent, ex quanouus ecclesiæ status cepit, pro Sabbatho Iudxorum, diem sequentem ad quietis diem elegerunt, vt apparet ex Act.20.1. Cor.16.& Apocal.1. id quod etiam extat in historia Ecclesiastica,



quem appellarut Dominicum. At qui ve ante diem Sabbathi sex dies continuos numerare habereque possis, non a die Lunæ, sed a Dominica incipiendum est: & sic erut sex, post quos eritilla dies Sabbathi, septima, sic. Ne pe, dies dominica, Lunæ, Martis, Mer curij, Iouis, Veneris, post quos dies est septima Sabbathi dies. Vnde die Dominica Dominus opus creationis mudi cæperit: id quod Synodo quoque Palestina consirmatum esse scribit Euseb. lib. 5. Histor. cap. 23. & 25.

D. Sed quo mense videtur tibi mundus fic conditus?

P. Dicam tantum, quod magis mihiverismile occurrit, & veniam peto, pre
caborque, ne quis in eo ipso me curiosum existimet: de hoc tamen dicedum est, quia a multis quæritur. Certe eo mense mihi videtur creatus mudus, qui ab Hebræis dicitur Tisri, respondet autem partim Augusto, partim Septembri nostro (nä post aquinoctium Autumnale incipit) vt pror-



#### CHRISTIANA.

223

fus non affentiar iis,qui mundum me fe Martio & veris tempore conditum fcribunt & existimant.

D. Ecqua vero tux sententix ratio afferri potest?

P. Multiplex illa quidem. Ac non hæc modo, quod Autumni temporeterra ad optimoru fructuu semina recipieda magis idonea est, veluti farris, siliginis. Túc enim videtur ad concipiédum magis apta :quemadmodum ver no tempore ad pariendum, & astate ad fundendum: hyeme enim terra coquit semina, quæ recepit, & ea medio finu complexa, tanquam mater in aluo format, & fouet ea velut fœtus suos, quos postea taquam grandiores veris tempore in luce producit, æstate iam plane perfectos maturos edit. Itaque ver & æstas magis obstetrices manus, quam vim prolificam terræafferre videntur, quam tamen vim iniicit eidem terræ Autumnus, veluti pri mæ rerum creationis, primæque suæ rerum productionis adhuc memor &



veteris præcepti Dei illo tempore sin bi facti vigorem, effectum, & energia adhuc retinens. Vnde mensem hunc Tifri appellatum Hebræi volunt, non a musto:sed a succo, que maxime tunc terra habet. Sed huius mea sententia hæc duplex ratio est. Prima, quod, vt docet sacra Scriptura Leuit.28.v.o.& seg.hic mesis fuit semper etiam a prima hominum ætate, quam longissime repetatur, anni principium, & mensis primus.Itaque in contractibus, in negotiis publicis & priuatis, inipsa denique mundi ætate supputanda (quod per Iubileos annos fiebat) anni ab hoc mense apud Priscos & Iudæos incipiebant, in hoc etiam finiebant. vnde Adami ætas, & reliquorum Patrum, qui ante diluuium, & postea vixerut, anni vitæ ab hoc mense sunt numerandi & supputandi. Altera ratio est, quod festum tubarum & clagoris, quod prima huius mensis die fieri Lege Dei iubebatur, ea maxime de caussa videtur a Dec præceptum, vt primæ



CHRISTIANA.

225

primæ rerum originis & mundi creationis eo mense facta memoria sancte in Ecclesia conservaretur. & coleretur. Nec frustra eum diem festum esse voluit Dominus, neque tubis istis & instrumatis tantum honoris deferri præcepit, quas tunc maxime vexatas & inflatas fuisse legimus: sed hoc tam læto sono homines, mundumque vniuersum primæ sue nativitatis voluit admonere, quæ vt in prima huius mensis die Dei voluntate incidit, ita pie eadem die repetebatur, & comemorabatur in Ecclesia, vt genethlia. con suorum mundus meminisser: ex quo factum est vt multa festa hoc eodem mense septimo fieria Deo iuberentur, & dictus sit etiam hic mensis Actanim, id est, fortiu mensis. I. Reg. 8.v.2. Quid, quod Christum eodem mense natum quidam cotendunt,nee fine ratione?

D.At dicitur Nisan fuisse primus anni mensis Exo, 12.v.1.qui nostro Martio, & Aprili respodet, & in equinoctium

P.J.



vernum incidit.

P. Rece meministi. Sed ad illud dupliciter respondeo. Primum no semper Nisan aut Martium fuisse anni princi pium, sed demum postquam populus Israel ex Aegypto egressus est, ad tan ti Dei beneficii, id est, noux fundatio nis, & instaurationis illius gentis memoriam celebrandam, & conseruandam. Deinde no omnium rerum, quæ in populo Dei fiebant ratione, Nisan mensis fuit initium anni, sed tantum sacrorum, festorumque dierum, & tabernaculi ratione. Habuit enim taber naculum vtisuum siclum peculiare,& a communi diuersum:ita proprium & peculiare anni initium, a politici anni ratione differens, vt iam tunc intelli-

gerent homines Politici & Ecclesiastici regiminis discrime constituendu esse, rationem vtriusque diversam, & naturam separatam distinguendam.

D. Quotu vero ia annu numeras ab eo, quo conditus est primum mundus?

P. Vt plerique existimant a mundo co-



CHRISTIANA

227 dito ad huc annum 1574. quo ista scribimus, effluxerunt anni circiter quinque millia quingéti, & quinque.

D. Quomodo vero húc numerum inis,

aut qua ratione colligis?

P. Breui quadam hac ratiocinatione: a mundi creatione ad vniuerfale diluuium, quod sub Noa contigit, numeratur ex sacræ Scripturæ historia anni 1656. A diluuio ad promissionem Abrahamo primum facta a Deo, iufsioneque de egrediendo ex Vr Chaldeorum & Charris vrbe Mesopotamiæ fluxerunt anni 427. Ab illa promissione ad exitű filiorű filiorű Israel ex terra Aegypti, qui fuit sub Mose. sunt anni 430 .vt est Exodi 12.v.40 ab exitu de terra AegyptioruadSalomo nici tepli inchoatione, quæ cœpit anno quarto regni Salomonis intercedűt anni 480.vtest 1.Reg.6.A quo tế pore ad trasmigratione populi Iudai ci in Babylone & captinitate sub Babyloniis, ea dico quæ sub Rege Ioachimo cœpit, sunt anni circiter 167.

p.11.



paulo minus. Mansit populusin ea captiuitate per annos 70. vt prædixerat fore Ieremias cap. 25. ab egressu Indæorum de Babylonica seruitute & a die edicti Cyri de liberandis remitté disque in patrium solu Iudæis, víque ad Christum passum sunt hebdomades annorum septuaginta, id est, anni 490. vt scribit Daniel Propheta. Dan.9. A Christo autem passo adno-Ara víque tempora sunt anni 1575. Ergo si omnes hi numeri in ynam summam colligantur, efficiét annos 5503. id est, quinquies mille quingentos & tres, quanto temporis internallo a pri ma mundi creatione hodie distamus atque absumus: quanquam Hebraorum rabini ab hac annorum fumma dissentiut, sed nos & Scriptura sequi mur, & doctissimos viros, qui de hac re verissime scripserunt.

PUSCECCE POR XI.

Mundus his bonus a Deo conditus.

Ista



D. I Sta intellexi: perge ad reliqua quæ proposueras, teque dicturum promiseras.

P. Quænamilla?

D. Tandem expone, qualis hic mundus a Deo fuerit conditus.

P. Facile, vnoque verbo rem totam expediam. Bonus conditus est non tantum vniuersus, sed etiam singule eius partes. Nam aperte diserteque post cuiusque diei opus addidit Moses, Et vidit Deus quod esset bonu, & itaest Genes. Cap. 1. scriptum.

D.Quidvero illa bonitas complectitur

& fignificat?

P. Non morum quidem, aut vitæ sanctitatem, neque conscientiæ integritate. Plurimæ enim mudi huius partes, neque sensum, neque animi rationem, neque conscientiam habent, sine qua vitæ sanctitas esse non potest. Quare hæc vox, Bonu, mihi videtur tria præcipue denotare.

D.Quænam vero?

P. Primum naturarum a Deo creataru paij.



totiusque ipsius mudi integritate, secundu pulchritudine, tertiu vtilitate hac voce designari puto. Nam quaintegra, sanaque sunt: que item pulchra; & quæ etiam vtilia, appellantur bona, idque communi omnium hominum consuctudine, quanquam Augusti. in lib. De Natura Boni contra Manichæos, præter istarum rerum essentiam siue substătiam, hæctria tanquă vniuersalia quædam bona constituit, modum, speciem, & ordinem, de quibus ait: Hac ergo tria vbi magna sunt, ma gna bona sunt: vbi parua sunt, parua bona sunt:vbi nulla sunt, nullum bonum est. Sed nostram potius sentétiam sequimur:vt huius sentetiæ, quia bona erant, vim & mentem teneamus.

D. Explica igitur teipsum.

p. Mundus hic quæque in eo creata sunt fingula bona erat, si qualia a Deo primum condita sunt, cogitentur, naturæ ipsius ratione. Habebant enim eam tum integram, & plenam, id est, nulla sui par te desicietem: tum etiam pror-





sus sanam, & validam, no autem qualis nunc est, infirmam, ægram, & vulne ratam. Itaque & cæli & terræ perfectissima erat natura, itemque omniú animalium, herbarum, rerumque cxterarum a Deo creatarum, & vires ve getæ, robustæque, no quales núc, sauciæ & valetudinariæ, quæ vix fe suften tant, suoque munere ægre funguntur, ac ne semper quidem. Deinde si pulchritudo earu rerum, totiusque mun di spectetur, qualis primu factus est, cuius ratione, & bonus ipse erat mundus, & singulæ eius partes bonæ. Habebant enim inseipsis mirum formæ specieique etiam externæ decorem, & elucétem ornatum, delectationem oculorum, & iucunditatem, atque etiam legitimam membrorum omniŭ in quoque corpore proportionem & convenientiam, cuius ratione (quia eius vestigia multa reliqua sunt) etiam nuncab ornatu mundus xó e poc a Græcis est appellatus. Sed totius etiam ipsius mundi ratione habuerunt, adp.111].



mirabilem ordinem. Nam quæque res suo aproque loco, a Deosapientissime collocata est, & interse omnes fumma concordia & mutua quadam beneuolentia mirifice consentiebant. & cœlum terræ respondebat, & terra cœlo, quatenus & quando oportuit vnum alteri seruire: quæ nunc, sparsa per peccatum discordia, se raroiuuat, nec dat cælum aquam suam tempestiua terræ, nec mature terra cœlo halitus & vapores, quando necesse est, subministrati Denique ipsa reru, quales a Deo sunt creatæ, vtilitas suit sum ma, cuius etiam ratione mundus & eius parres fingnlæ bonæ dicuntur. Nã sanæ erant singularum vires, & validæ ad id producendum & efficiédum, ad quod erant a Deo destinatæ: fertiles erant, quia vim benedictioneque Dei illis datam, integram non delibatam retinebant adhuc, nondum peccatú impediebat, aut eam imminuerat: quæ nunc pene sepulta est, & mortua, vt ne minima ex parte nobis appareat, maxime



CHRISTIANA.

231

maxime hoc senescente, & ad decrepitam etatem vergente seculo. Massisentque tot & tatæ Dei dotes in omnibus craturis perpetuo, si peccatum hominis non interuenisset.



CAP. XLI.

Mundus bic qualis hodie post peccatum.

D. Valis igitur nunc est hic múdus post Adami peccatum?

- P. Qualem vno verbo describit Paulus,
  Nimirum, vt creatura núc sit parailas id est, vanitati subiecta. Itaque spirat,
  & gemit, expectans instaurationem siliorum Dei. Roma. 8. v. 20. Adeo vt hæc vanitas illi bonitati, in qua primú res sunt creatæ, sit contraria.
- D.Quidigitur, peccatum ne hominis rerum essentiam & naturam aboleuit?
- p. Nequaquam, sed integritatem eius sa nitateq; imminuit. Nam peccatu tria maxime induxit, quæ sunt tribus illis superioribus dotibus opposita. Nem-



pe debilitatem, & tanquam morbum in viribus naturalibus a robias & dissensum quendam inter res ipsas in ordine'& cum sibi opportune non respon deant, sterilitatem, siue sœcuditatem in fœtu fructuque suo proferendo, & gignendo.4. Esdr.5.v.52. adeo vt quotidie decrescat terræ cæterarumque rerum vbertas, & vires, nedum vt ex fint eius vires, quales primu a Deo ex habuere, idque fit prop ter peccatum hominis, vt facile colligi potest ex Ie rem.4.v.24.25. Denique factus est pro pterea mundus hic totus confusus siue caligo, maxime autem inferior & esementaris hæcipsius pars Iob, 10.v. 21.22 .caduca siue transitoria, vt est Prouerb. 31.v. 8. & 2. Pet. 3.v. 10. vt aliquando perire posset.

D. Quid vero ante peccatum hominis, nonne erat mundus hic mortalis &

periturus?

P. De eo quid dicam non habeo, quado nihil me docuit Scriptura, vnum modo hoc affirmare possum, per se quidem,



CHRISTIANA.

de, & qua ratione erat creatura, mutabilem fuisse hunc mundum, nisi a Deo sustentatus fuisset; sed vtrum in perpetuum suerit a Deo sustentadus, si homo non peccasset, no dicam. Homo quidem, cuius taquam domiciliu creatus erat ipse mudus, suturus erat etsi inexterminabilis, vt loquitur Au gustinus post librum sapientiæ in lib. De Agone Christiano, tamen in cœlum melioremque sortem alius post alium aliquando transportandus. Sed vtrum in mudo semper aliqui fuissent homines, nec vnquam viuere hic aliqui desissent, hoc iguoro.



CAP. XLII.

Venena & res noxia vnde in mudo nata.

D. A T si tam bonus primum coditus cest hic mundus, singulæque eius partes: vnde venena, vnde tot noxiæ, & lethales herbe, vnde tot vel solo visu oculorum pessiseri hominibus ser-

pentes nati funt.

P. Ex peccato, & propter peccatum hominis tot hæ pestes, venena, noxiæque herbæ, & feræ sunt natæ, vt indicant Domini ipsius verba apud Mosen, Genes. z.v.18. Nihil enim a Deo primum conditum est, quod esset venenum, & cuiquam lethale, noxium & incommodum. Itaque si res in ea natura mansissent, in qua primum sunt a Deo optimo maximo creatæ, nulla nunc essent neque mala, neque venena. Nec enim ab eo qui summe bonus est, quicquam, nisi bonu fieri, aut proficisci potest: sed neque hodie quicquam est pure omniqueratione venenum, sed quod vni rei incommodum est, & noxium, veluti homini, est alteri vtile & salubre vti serpenti.

D.Intelligo. Sed post peccatum hominis cur venena, noxias, herbas, & feras

esse, & restare vult Deus?

P. Multæ sunt rationes, imprimis autem hæ duæ, quas affert Augustin.lib.3.de Gene.ad liter.cap.17. Primum ad hominis



minis vindictam, & pænam ista durāte Itaque isla omnia nocet homini, propter cuius peccatu sunt venena. Deinde ad eiusdem hominis tentationem & exercitium prosunt, vt suam imbecillitatem homo agnoscat, & a Deo auxilium petat. Sed hæc quoque tertia ratio afferri potest, quod illæ herbæ, quæ sunt homini noxiæ, qualis cicuta, aconitus, colocynthides, sunt ipsius terræ mali succi, & velut excrementa quædam, quæ eiici omnino necesse est, vt ceterorum terræ fructuu succus sanus, & syncerus restet, atque etiam nobis salubris & commodus.

D. Sed si que Deus primum creauite, rat tam bona. (Nam non modo bona, sed etia valde bona dixit Moses) quæ inter Deum ipsum, & eius opera disserentia statuetur?

P. Triplex discrimen, id est, latissimum, & maximum inter ea nihilominus ap paret. Nempe quod Deus a se, summe, & incomutabiliter bonus est. Res autem creatæ non a se, sed a Deo: non



fumme, sed quatum modò sert earum natura, non incommutabiliter bonze erant, vt ab ea decidere non possent. Neque enim ea bonitas vnquam in iis periisset, & in vanitatem commutata suisset, si fuissent incomutabiliter bonze. Sed ne dubitemus eas bonas suisse, diserte hoc addidit Moses, Vidit Deus quodesset bonum.

## SELESCE LEG

CAP XLIII.

Bona cur diserte dicătur fuisse,qua creata erant.

- D. CVr vero diferte hæc addidit Mo-
- P. Duplici de caussa. Ne hæc Dei opera visibilia perfunctorie & leuiter, ve multi faciunt, transcamus, quasi nihil magnopere excellens, aut eximiú habeant, quo nos rapi oporteat. Habent enim, idque ipsú nobis testatur Deus ipse. Ac multominus, ne Momum illú hominem blasphemű, aut Manicheos hæreticos, Marcionitasse; imitati, hæc & ima,



#### CHRISTIANA.

Dei tam egregia opera damnemus, vituperemus & rideamus propter ea, quæ nunc inillis est propter peccatũ hominis, alagiar. Id quod fine magna Dei ipsiusiniuria fieri no potest, & cũ id facimus, nomé Dei sumimus in vanum. Itaque Manichei damnadi, & quicunque alij creaturas ipsas per se & quales a Deo facta sunt, malas esse cotendunt. Nam est falsissimu.i. Timoth.4.v.4. Præterea, hæc admonitio arque sententia facit ne idem nunc disputemus, quod curiosi quida, vtrum Deus vel res singulas: vel vniuersitatem ipsam melius, aut meliore efficere potuerit, quam creata primu est. Hoc enim scrutari & quærere, quid aliud est, quam positas hic nobis a Dei Spiritu metas transilire, & animo nostro peregrinanti indulgere? Nam Deus omnia quæ condidit, valde bona fecit. Denique hec ipsa commonefactio apprime vel eo nomine nobis vtilis est, ne temere his Dei crea turis (quæ fæpe nobis viles videntur)



238 PHYSICA

ad nostram libidinem, luxumque intemperates abutamur, quastam pretiosas esse sanctus ipse Spiritus pronu tiat. Quare his ipsis sobrie, modeste, & prudenter sanc est vtendum.

D. Cur vero hæc eadem oratio, Etvidit Deus quod esset honum, in aliquaru die ru, vti secundæ diei, opisicio præter-

missa est?

P. Quod illa dies totius operis, quod po ftea factum est, inchoationem tatum, nondum autem consummatione continet. Itaque ea benedictio ad extremum vsque operis differtur.

# SOLUTION OF THE PARTY OF THE PA

CAP. XLIIII.

Bina & ibi contraria quadam, V trum in prima rerum creatione fecerit Deus.

D. SEd quia de statu in quo primum Smundus hic conditus est agis, hoc etiam expone, vtrum in primis rebus conditis vera sit illa sententia, quæ sasasunt a Deo, bina, & sibi opposita creata esse, vt ynum alteri aduersaretur. Itaque aiút frigida & calida, alta,



& ima, alba, & nigra, parua, & magna, primum condita esse, vt vires rerum mutuo quodam inter se temperameto conseruarentur. Hoc scriptum est Eccles. 42. v. 25. & 33. v. 15. Id quod etia Augustinus lib. 11. de Civitate Dei ca. 18. & Irenæ. lib. 2. cap. 43. sequuntur.

P. Verum est quod dicis. Neque enim vnius qualitatis, coloris, magnitudinis omnia a Deo primu facta sunt, vti nec vnius generis vel naturæ: sed alia fuerunt ima, alia summa, alia humida, alia sicca, alia frigida, alia calida, aliud dies, aliud nox. Nihil tamen malum a Deo factum est. Cur autem tam varie Deus hæc crearit, ratio est, tum quod in ea varietate maior Dei potentia & sapientia elucebat:tum quia res ipsæ hac contrariorum virium, & naturaru anibirei & mitigatione facilius conferuatur. Quid enim obsecro, rerum status futurus erat, si omnia calida esset? Quis stupor, si omnia frigida? Quæ mi seria, si semper tenebræ? Quæ lassitudo, si semper dies? Itaque cum huius

mundi, & rerum que in eo conditæ erant, naturas Deus condidisset vicissitudine quadam recreandas, & subleuandas, quia corporeæ erant:itemque mutuo quodam nexu & temperameto fouendas, quia diuersæ eiusdem to tius partes erant, cotrarias qualitates illis indidit, vt aliæ aliarum effent cohibitiones quædam, fræna, & temperamenta. Denique, vt quædam vicissi tudo in his rebus inesset, vnde earum differetia ab Angelis, denique ab ipsa Dei essentia perspicue intelligeretur, qui nullis huiusmodi ad sui conseruationem mediis eget. Sic ciuitas bene constituta, variis tamen ordinibuscostat, variifque hominum generibus, pauperibus, divitibus, subditis, præfe ctis, adolescentibus, agricolis, militibus, qui omnes sunt quidem statu inter se diuersi, & dissimiles, & sape etia repugnantes: & tamen ad mutuam falutem & conservationem totius ciuitatis necessarii.ex eoque ipso fit ornatior atque abundantior ciuitas, & ad vitæ



241

vitæ huiusvsus aptior. Itaque hac fen tentia præclarissimo Tertulliam testimonio cofirmabo, qui in Apologetico cap. 45. fic ait, Que ratio oninersitate ex diversitate composuit, vt omnia a multis substantiis sub unitate comparent ex vacuo & solido: ex animali & inanimali: ex comprehensibili & incomprehensibili: ex luce & tenebris, & ipsavita & morte. Nec propterea fauemus Manichæorum errori, qui initio rerum duas gates fuisse contendunt, que sese mutuo affligerent, lucis & tenebrarum. Vnus enim & idem & solus Deus est, qui omnia condidit, & hac fibi svavila ad totius operis conservationem sapientissime instituit, & comparauit,

D. At vero ista rerum varietas summam discordiam inducere videtur, cum oporteret tamen mundum hunc, tanquam vnum quoddam totum, partibus sibi mutuo plane cosentientibus, & amice inter se coniurantibus exadiscari & coalescere. Quod ne stat, videtur hec contratietas rerum obstare

q.ij.

maxime.

P. Non recte colligis. Neque enim ista rerum dissimilitudo, & qualitatu proprietatuque etia contrariaru varietas discordiam inuehit, imo vero summa harmoniam, summumque consensum inducit, & retinet. Quemadmodumin corpore humano ipfa mébrorum diuersitas & vis, actio, motus, locus, fun Etio sæpe contraria summam concordiaminter membra ostendit, estque ad totius corporis vitam, subministra tione, & defensionem necessaria. Hoc idem fit in hoc mundo, qui est vnum quoddam coplexum, & corpus. Cur autem hæc rerum dissimillimaru discordia sit tam concors, tamque sibi consentiens, & vna tam firma & perpetua, fit summa & incomprehensibili Dei Opt. Maxim. sapientia, qui hæc omnia inter se optime, quemadmodu oportuit, contemperauit, & fecit cum ad sese, tum ad aliarum rerum rationem, & comparationem apto pondere, numero, & mensura, vt est Sapien. II. V.21. & docet postea Augustinus li. 4.de

4.de Genes.ad Liter. Quod auté pondus, qui numerus, quæ mésura ea sir, quæve eius cotemperationis proportio, propter quam mundus hic in suis partibus est tam cocors & cocinnus. quanquamanxie Philosophi disputat, neque tamen ab iis inuentum est, neque explicatum. Deus ipse nouit, atque is solus.

RIZI TORISO

CAP. XLV.

Post mundi creationem quomodo dicatur Deus cessasse of quienise.

D. Num modo restat quod quærā.

P. V Quidnam illud est?

D. Vtrum Deus ex eo tépore, quo mundum hunc absoluit, res aliquas omnino creare cessauerit, cum animas hominum quotidie creare videatur ex nihilo, & vsque nunc operetur ipse, quemadmodum docet Christus Ioan.

P. Facilis responsio. Huius enim tantum mudi & operis, quod tuc facere Deus instituerat, ratione dicitur cessasse, id

q.11j.



est, xara n, quemadmodum etia respodet Augustinus lib. 4. de Genes. ad Li teram. Non autem omnino & absolute, quasineque mundum hunc a se factum nuc regat & administret Deus, neque noui quicquam amplius creare iam possit, quado nihil eorum quæ nunc fiunt, nisi eo agente eueniat: cuius benignissima prouidentia omnia a fe creata sempergubernauit & guber nat: cuius infinita potentia fingula in fingulis operatur & agit, quemadmodum docer Paulus Ephel.1.v.23: cuius denique vires, neque temporis vetustate debilitate interierunt, quo minus creari quotidie multa possint, neque sunt languidiores effecte. Ergo creatadhuc multanoua Dominus, videlicet hominum animas quotidie: fedtotum illud opus suum, & institutum a se mundi huius πλήρωμα, & ornatum, omnibus suis partibus consummatissimum, & perfectissimum fexillis diebus Deus perfecit, & absoluit: septimo autem die quieuit. Nulla aurem, vt ait Angustinus, operum suorum diem



diem sanctificauit Deus, sed solum quietis diem, vt intelligeretur Deus esse beatior suis ipsis operibus. Nullo enim opere suo sic delectatus est, vt seipso. Vnde quietis sua, non operis diem sanctificauit. Et quo niam ad quietem Dei peruenimus, & nos quoque hoc loco quiescamus, & susceptam disputationem siniamus. Quæ de prima mudi creatione & rerum origine in vniuersum dici videntur posse, & ad physica Christiana per tinet, sunt sere a nobis explicata. Gratias vero Deo agim<sup>9</sup>, qui, vt heccome taremur, animu & vires suppeditauit.

Errata fic corrigito.

Pag. I huius 4 vainee 10 opus est 1-se coli 23 azopullino 26 nullis aliu 42 azuria 43 illustraretur 74 numero tantu 78 rotundum esse 94 Iodines excludit 98 D. At 100 accedete illis udialisco 106 ecqua xospavoc 115 angusta 116 ordinariu modum 117 distinguit 122 vt res 134 & compestum 136 alias posse 139 vel abysis 143 etam 143 adde P. Certe 146 quam elegit 153 superficiem sustentaret. 154. vnam eius 156. sed verbo. 166. vel iamin 168. etam iamin. 169. quoqueterritorio, 171, certa tamen. 186. eodem toto. 188. ea maior 193. ascisceada, 202. diuna. 204. ab iis. 106. cui mini.



## In inanem mundi Philosophiam.

Quidnam suspicitis mortales vana sophorum,
Et teritis totos, sed sine fruge, dies?
Qui ratione volunt humana cuncta doceri,
Huicque subesse Deŭ, quicquid & orbis habet.
Dogma satis non est nate ad celestia menti
Quod ratio dictat, lumine sulta suo.
Nec natura sagax hominum primordia rerum
Monstrat, sed summi mystica verba Dei.
Informant mentes, hac sunt documenta piorum,
Hac animos nostros sola beare queunt.
Catera ventosos pariunt, sumidosque sauores
Dementis vulgi, ludicra quaque ruumt.
Ergo Christicola physicen hinc discite veram:
Vos similes summo reddet & ipsa Deo.

Tussanus Ducretus Medicus L. Danzo D.D.



## Capita Disputationis.

| Capita 2 - 1                                     | and,      |
|--------------------------------------------------|-----------|
|                                                  | ag.I.     |
| Photeca ntrum hamine Christiano dignaces.        | p.5       |
| Physica cognitio vniuerfalis vnde tutisimo habe  | atur.     |
| cah.2.                                           | 1)        |
| Pholice Christiane & Ethnice discrimen.ca.4.     | p.28      |
| Physica cognitionis certitudo qua & quanta sit.  | cap.      |
| · ·                                              | ag.35     |
| Physica cognitionis fines.c.6.                   | p.38      |
| Phylice cognitions subjectum est creatura vision | 15,00     |
| aspectabilis. Ac primum quidem mundus ipje       | luate-    |
| nus est earum vinuersitas quadam.c.7.            | p.40      |
| Mundus guid.c. 8.                                | P.57      |
| Mundus vtrum recte & Christiane vocetur pu       | mersi-    |
| +45.C.Q.                                         | p.02      |
| Mundus, o que in eo sunt, verum solida corpo     | ra, an    |
| tantum vmbræ quedam.c.19.                        | P.64      |
| Mundus virum vnus an plures.c.II.                | p.68      |
| Mundus hic verum finitus.c.12.                   | p.76      |
| Mundus hic virum Sphericus & rotundus c. 13.     | p.77      |
| Mundi virum sit vna quedam singularis anima      |           |
|                                                  | pag.81    |
| Mundum in tempore factum esse, non esse aterni   | um.ca.    |
|                                                  | pag.86    |
| Mun lum hunc a seipso non extitisse.cap.16.      | p.95      |
| De caußis huius mundi, ac primum de caussa et    | us ej ji- |
| ciente, qui est Deus, non Angeli, non item d     |           |
| cap.17.                                          | pag.97    |
| Mundum huc, & que in eo funt, omnia ex nihil     | O CTEA-   |
| ta esse a Deo, non tantum ornata, aut digesta    | 3 ans en  |
| ducta exinformi & praexistenti quadam            | maieria   |
| Loho                                             |           |

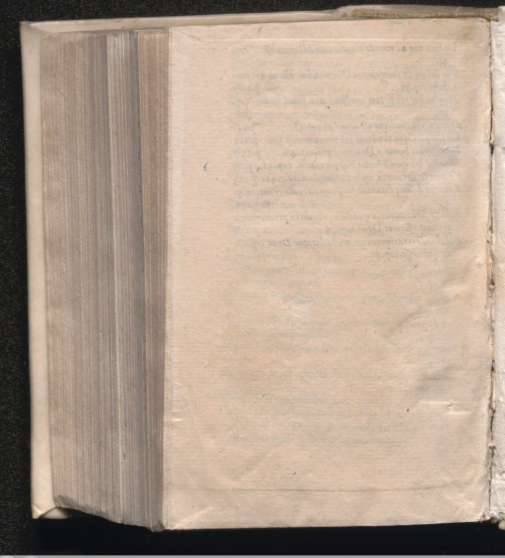


| © aceruo.cap.18. p.107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| De fine propter quem mundum Deus creauit & con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| alall.cap.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| Mundus hic Dei filius dici non potest.cap.20. p.126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| Qued ad respostea creandas pro materia a Deo pri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| mum creatum & constitutum. cap.21. p.127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Materia rerum terrenarum qualis fuerit, & quam co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 6 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Abyssus aquarum cur huic materie & terre supersusa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Tenebræ cur super eadem molis & materia facie. cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Sprittus Dei cur super hac ipsa materia & mole cap-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| 26 mole cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| De verum cala Time and C. C. C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| 25. pag.147 De rerum calestium, qua funt visibiles, materia cap. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| ALL THE STANDARD CONTRACTOR SANDERS AND STANDARD CONTRACTOR OF THE SANDERS AND |   |
| Mundi forma que.cap.27. p.159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| De mundi partibus, o primum de atherea o elemen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| tari regione.cap.28. p.161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| De mundi Ortu, Occasu, Septentrione, Meridie cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| 29. pag.166                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| Inmundo vbi Sursum, Deorsum, Ante, Retro, Dex-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| trorsum.Sinistrorsum.cap.30. p 173                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Munde finis pracipuus Des opificis gloria & cognitio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| cap.31. pag.182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Ex mundi huius aspectu que Dei cognitio habeatur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| cap.32. pag.190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Mundi fines non pracipui duo. cap.33. p.197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| De modo & machinis quibus bac tanta mundi moles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| a Deo excitata est, & primum de verbo Dei, quod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| in mundi huius creatione interuenit.ca.34. p.192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |



De luce que ad mundi creationem adhibita est. cap. 35. Sine labore & fatigatione Dei mundus his ab eo condites.cap. 36. p.207 Mundus hic per partes conditus, non simul totus. cap. pag. 208 De loca, vbi conditus est mundus.cap. 38. p. 211 De tempore, quo conditus est mundus.cap.39. p.215 Mundus his bonus a Deo conduus.cap. 40. p.227 Mundus hic qualis hodie post peccatum. cap. 41. p.23 Venena & res noxia vnde in mundo nata.c. 42. p.223 Bona cur diserte dicantur fuisse, que creata erant. cap. 43. pag.236 Bina & sibi contraria quedam, vtrum in prima terre creatione fecerit Deus.cap. 44. p.238 Post munds creationem quomodo dicatur Deus ceffasse & quienisse. cap. 45. p.243

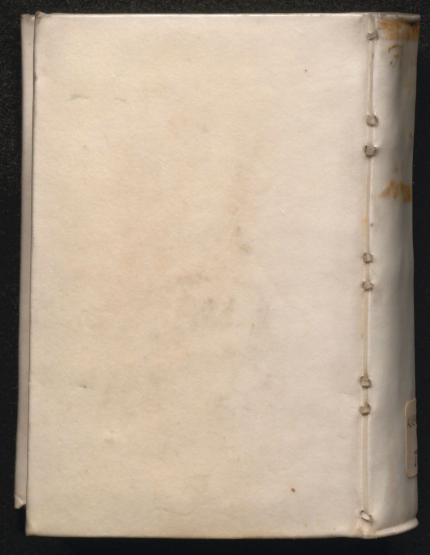
























## PHYSICA

CHRISTIANA,

fine,

DE RERVM CREA-

TARVM COGNITIONE

で v/u, disputatio e sacra Scriptura fontibus hausta, &

decerpta,

Per Lambertum Danæum.



MK 276.

