# ABHANDLUNGEN FÜR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

HERAUSGEGEBEN VON DER DEUTSCHEN MORGENLÄNDISCHEN GESELLSCHAFT BAND XLIX,4

# AL-KULLĪYA AŞ-ŞALĀḤĪYA IN JERUSALEM

VON MARTIN STROHMEIER



DEUTSCHE MORGENLÄNDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER STUTTGART 1991



# ABHANDLUNGEN FÜR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

Herausgegeben im Auftrag der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

ab Bd. XXXII,1 von H.R. ROEMER, ab Bd. XXXII,4 von H. WEHR, ab Bd. XXXIV,2 von H. FRANKE, ab Bd. XXXVII,3 von A. SPITALER, ab Bd. XL,3 von E. WAGNER

| Bd. XXXIV,1:   | Die arabische Überlieferung der sog. Menandersentenzen. Von MANFRED ULLMANN. 1961. VII, 90 S. 12,— DM                   |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bd. XXXIV.2:   |                                                                                                                         |
| Bd. AAAIV,2:   | Gestalten aus der Zeit der chinesischen Hegemoniekämpfe. Von ERICH HAENISCH. 1962. XV, 52 S. u. 1 Ausschlagtaf. 10,— DM |
| Bd. XXXIV.3:   | Studien zur Rekonstruktion des Lautstandes der südkaukusischen Grundsprache.                                            |
|                | Von Karl-Horst Schmidt. 1962. XV, 160 S. 26,— DM                                                                        |
| Bd. XXXIV.4:   | Nubische Texte im Dialekt der Kunūzi und der Dongolawi. Hrsg. von GERTRUD                                               |
|                | von Massenbach. 1962. XX, 246 S. 6 S. Jahrestitelei 40,— DM                                                             |
| Bd. XXXV,1:    | Landschaftsgeschichte von Pamphylien, Pisidien und Lykien im Spätmittelalter.                                           |
| DG. 7171711.   | Von Barbara H. Flemming, 1964. XII, 160 S., 2 Ktn. 36,— DM                                                              |
| Bd. XXXV.2:    | Damaszenisch-arabische Texte. Hrsg. von Ariel Bloch und Heinz                                                           |
| bu. AAA v,2.   | GROTZFELD. Mit Übersetzung, Anmerkungen und Glossar. 1964. VIII, 215 S.                                                 |
|                | 40,— DM                                                                                                                 |
| Bd. XXXV,3:    | Laut- und Formenlehre des Damaszenisch-Arabischen. Von HEINZ GROTZFELD.                                                 |
|                | 1964. XII, 134 S. 28,— DM                                                                                               |
| Bd. XXXV,4:    | Die Hypotaxe im Damaszenisch-Arabischen mit Vergleichen zur Hypotaxe im                                                 |
|                | Klassisch-Arabischen. Von ARIEL BLOCH. 1965. VI, 102 S. 24,— DM                                                         |
| Bd. XXXVI.1:   | Die schiitischen Derwischorden Persiens. Von RICHARD GRAMLICH. Erster Teil:                                             |
|                | Die Affiliationen. 1965. X, 109 S. 28,— DM                                                                              |
| Bd. XXXVI,2-4: | Die schiitischen Derwischorden Persiens. Von RICHARD GRAMLICH. Zweiter                                                  |
|                | Teil: Glaube und Lehre. 1976. XII, 541 S. m. 1 Taf. 110,— DM                                                            |
| Bd. XXXVII,1:  | Supplement to O. Böhtlingk's Indische Sprüche. Von Ludwik Sternbach. 1965.                                              |
|                | XXVI, 123 S. 28,— DM                                                                                                    |
| Bd. XXXVII.2:  | Vāgbhaṭa's Aṣtāṅgahṛdayasamhitā. The first five chapters of its Tibetan version.                                        |
|                | Hrsg. von Claus Vogel. 1965. VIII, 298 S. 52,— DM                                                                       |
| Bd. XXXVII.3:  | Türkische Lehnwörter im Tadschikischen. Von GERHARD DOERFER. 1967. 101 S.                                               |
|                | 20.— DM                                                                                                                 |
| Bd. XXXVII.4:  | Die Ruderlieder – kāp hē ruö – in der Literatur Thailands. Von KLAUS WENK.                                              |
|                | 1968. 179 S., 8 Abb. 32,— DM                                                                                            |
| Bd. XXXVIII,1: | Tungusen und Ljao. Von KARL H. MENGES. 1968. VIII, 60 S. und 1 Ausschlag-                                               |
|                | tafel 18,— DM                                                                                                           |
| Bd. XXXVIII,2: | Heldensagen aus dem unteren Yangtse-Tal. (Wu-Yüeh Ch'un-Ch'iu). Von                                                     |
|                | WERNER EICHHORN. 1969. VI, 153 S. 30,— DM                                                                               |
| Bd. XXXVIII,3: | Altaramäische Grammatik der Inschriften des 108. Jh. v. Chr. Von RAINER                                                 |
|                | DEGEN. 1969. XVIII, 144 S. 34,— DM                                                                                      |
| Bd. XXXVIII.4: | Zum Untergang zweier Reiche. Berichte von Augenzeugen aus den Jahren 1232-                                              |
|                | 33 und 1368-70. Aus dem Chin. übers. von ERICH HAENISCH †. Hrsg. von PETER                                              |
|                | OLBRICHT. 1969. VIII, 58 S. und 9 Tafeln 20,— DM                                                                        |
| Bd. XXXIX,1:   | Die Inschriften am Eingang des Grabes des "Tef-ib" (Siut III). Nach der                                                 |
|                | Description de l'Egypte. Ein Wiederherstellungsversuch. Von ELMAR EDEL.                                                 |
|                | 1970. VI, 35 S. und 3 Falttafeln, 10 Abb. 16,— DM                                                                       |
| Bd. XXXIX,2:   | Das Gemein-Sino-Tibetische. Von Kamil Sedlaček. 1970. VIII, 91 S.                                                       |
|                | 24,— DM                                                                                                                 |
|                |                                                                                                                         |



# AL-KULLĪYA AṢ-ṢALĀḤĪYA IN JERUSALEM



# ABHANDLUNGEN FÜR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

IM AUFTRAGE DER DEUTSCHEN MORGENLÄNDISCHEN GESELLSCHAFT HERAUSGEGEBEN VON EWALD WAGNER

XLIX, 4



# AL-KULLĪYA AŞ-ŞALĀḤĪYA IN JERUSALEM

ARABISMUS, OSMANISMUS UND PANISLAMISMUS
IM ERSTEN WELTKRIEG

VON
MARTIN STROHMEIER



DEUTSCHE MORGENLÄNDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER STUTTGART 1991



Bibliothek der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

2561

CIP-Titelaufnahme der Deutschen Bibliothek

#### Strohmeier, Martin:

al-Kullīya as-Salāhīya in Jerusalem: Arabismus, Osmanismus und Panislamismus im 1. Weltkrieg / von Martin Strohmeier. Deutsche Morgenländische Gesellschaft. - Stuttgart: Steiner, 1991

(Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes; 49,4) ISBN 3-515-05395-6

NE: GT

Jede Verwertung des Werkes außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist unzulässig und strafbar. Dies gilt insbesondere für Übersetzung, Nachdruck, Mikroverfilmung oder vergleichbare Verfahren sowie für die Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen. Gedruckt mit Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft. © 1991 by Franz Steiner Verlag Wiesbaden GmbH, Sitz Stuttgart.

Satz: Filmsatz Unger & Sommer GmbH, Weinheim/Bergstr.

Druck: Druckerei Peter Proff, Eurasburg

Printed in Germany



## **INHALTSVERZEICHNIS**

| Vorwort     | VII |
|-------------|-----|
| Prolog      | 1   |
| Gründung    | 5   |
| Exkurs      | 8   |
| Funktion    | 14  |
| Personen    | 35  |
| Hintergrund | 49  |
| Ende        | 67  |
| Bewertung   | 70  |
| Epilog      | 73  |
| Anhang      | 75  |



INHALISVERZEICHERIS

### **VORWORT**

Studien zum Bildungswesen im islamischen Orient sind selten, wenn man einmal von den zahlreichen Untersuchungen zur ältesten Hochschule des Islams, al-Azhar, absieht. Nicht in diesen Zusammenhang gehören die Université St-Joseph (gegr. 1875) und die American University (gegr. 1866 als Syrian Protestant College) in Beirut, da sie Gründungen ausländischer christlicher Missionen sind. Einheimische Gründungen von Hochschulen, deren Curricula nicht überwiegend theologisch oder gar säkular orientiert waren, sind verhältnismäßig jung. Beispielsweise entstanden im Osmanischen Reich seit dem Ende des 18. Jahrhunderts "Fachhochschulen", deren Schaffung die Erkenntnis zugrunde lag, daß eine Verbesserung der Militärtechnik und eine effizientere Verwaltung die eingebüßte Überlegenheit über die europäischen Mächte wiederherstellen könnten.

Im Jahre 1870 wurde zwar eine Hochschule mit Namen dârülfünûn-i cosmânî in Istanbul eröffnet, doch konnte sie erst im Jahr 1900 eine kontinuierliche Arbeit aufnehmen. Im Ersten Weltkrieg wurde mehr als ein Dutzend deutscher Professoren an die dârülfünûn berufen, um deren Reorganisation in die Wege zu leiten. Die Tätigkeit der deutschen Professorenmission währte nicht lange und ihre Wirksamkeit war somit nur begrenzt. Der Plan einer deutsch-türkischen Hochschule konnte infolge der Kriegsereignisse nicht in die Tat umgesetzt werden.

In diesem Bezugsrahmen bildet al-Kullīya aṣ-Ṣalāḥīya (im folgenden kurz Ṣalāḥīya genannt) oder Ṣalāḥ ad-Dīn-Hochschule, deren Geschichte Gegenstand der vorliegenden Arbeit ist, einen Sonderfall. Bei ihr handelt es sich nicht um eine Universität mit mehreren Fakultäten und verschiedenen Disziplinen, sondern um eine Hochschule, an der die Ausbildung zum Theologen im Mittelpunkt stand. Im folgenden wird der Versuch unternommen, diese Bildungsinstitution vor ihrem zeitgenössischen Hintergrund darzustellen. Geschildert werden die Gründung, die großenteils aus den Gegebenheiten des Ersten Weltkriegs resultierte und diesen nicht überdauerte, die Funktion, der Lehrplan, Lehrer und Schüler sowie die politischen und ideologischen Voraussetzungen, welche die Ṣalāḥīya in eine andere Richtung lenkten, als dies von ihren Initiatoren beabsichtigt war.

Wissenschaftliche Untersuchungen zur Ṣalāḥīya lagen bislang nicht vor. Die Quellenlage war zunächst wenig ermutigend. Mehr oder minder kurze Erwähnungen, insbesondere in der zeitgenössischen Publizistik, haben überhaupt bewirkt, daß die Ṣalāḥīya nicht in Vergessenheit geriet. Ausgangspunkt der Arbeit waren die gedruckten Statuten der Ṣalāḥīya, welche die umfassendste Quelle zum Thema sind. Im übrigen waren die Quellen von äußerst disparater und fragmentarischer Natur. Ohne den Augenschein an Ort und Stelle, Bibliotheks- und Ar-



VIII Vorwort

chivstudien sowie Interviews in Freiburg, Jerusalem, Ankara, Istanbul, Kairo, Beirut und Damaskus hätte diese Arbeit nicht realisiert werden können.

Gleichwohl ist sich der Verfasser bewußt, daß nicht alle Probleme, z.B. hinsichtlich des Innenlebens der Salāhīya, optimal gelöst werden konnten. Er weist aber darauf hin, daß, bedingt durch die Kurzlebigkeit der Institution (1915-1917/18), die Dokumentation und ihre Interpretation von vornherein gewissen Einschränkungen unterlag. Andererseits ist die Existenz weiterer relevanter Quellen höchst unwahrscheinlich, zumal außer den befragten kaum noch Augenzeugen leben dürften.

Der Grundstock der Materialsammlung entstand während meiner Referententätigkeit am Orient-Institut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft in Beirut. Später konnte die Arbeit im Rahmen eines von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Forschungsvorhabens zur Geschichte des türkischen Hochschulwesens fortgesetzt werden. Dem Leiter des Projekts, Herrn Professor Klaus Kreiser (Bamberg), danke ich für vielfältige Unterstützung. Mein Dank gilt ferner für Anregungen und Hinweise den Damen und Herren Professoren Kāmil al-cAsalī (cAmmān), Werner Ende (Freiburg), Angelika Neuwirth (Bamberg), Stefan Wild (Bonn), Rotraud Wielandt (Bamberg) und Anīs Sāyig (Beirut). Dr. Wolf-Dieter Lemke (Orient-Institut Istanbul/Beirut) und Dr. Winfried Riesterer (Bayerische Staatsbibliothek München) danke ich für Hilfe bei der Literaturbeschaffung. Die Herren Hadir Salāma (Maktabat al-Aqṣā, Jerusalem), cAbdallāh Kalbūna (Islamisches Museum im Haram aš-Šarīf, Jerusalem), Dr. Paul Alsberg (Israelisches Staatsarchiv, Jerusalem) und Père Michel Deffrennes (Ste Anne, Jerusalem) gestatteten mir freundlicherweise den Zugang zu den betreffenden Archiven bzw. normalerweise der Öffentlichkeit nicht zugänglichen Räumlichkeiten.

Viel verdanke ich der Gastfreundschaft und Unterstützung zweier ehemaliger Salāhīya-Schüler. Die Informationen des angesehenen palästinensischen Gelehrten Dr. Ishāq Mūsā al-Husainī trugen dazu bei, Lücken zu schließen und Grenzen zu überwinden, die der Arbeit durch die bruchstückhafte Dokumentation gezogen waren. Unser Besuch des ehemaligen Salāhīya-Domizils in dem Gebäudekomplex von St. Anna ließ die Atmosphäre und den Lehrbetrieb in der Salāhīya - mehr als 70 Jahre nach ihrer Schließung - noch einmal lebendig werden. Dankbar gedenke ich der Stunden, in denen Herr Sacd ad-Din cAbd al-Latīf in Heliopolis seine Erinnerungen an die Ṣalāhīya wachrief und mir bei der Identifizierung von Lehrern und Schülern half.

Herr Professor Ewald Wagner (Gießen) war freundlicherweise bereit, die Studie in die von ihm herausgegebene Reihe Abhandlungen für die Kundes des Morgenlandes aufzunehmen. Der Deutschen Forschungsgemeinschaft bin ich für die Förderung der Arbeit zu Dank verpflichtet.

Bamberg, den 1. April 1990

Martin Strohmeier



### **PROLOG**

In der Istanbuler Zeitung Ṣabâḥ fand sich am 19. Januar 1915 – am Tag zuvor hatte der Sinai-Feldzug begonnen – unter der Rubrik *cihâd-i ekber* <sup>1</sup> folgende Meldung:

"Die Institution in Jerusalem, die von Salâh ad-Dîn in eine *medrese* umgewandelt worden war, geriet später auf irgendeine Weise in die Hände der Franzosen. Die dort befindliche Kirche wurde in ihrem ursprünglichen Zustand belassen und dem griechisch-katholischen Patriarchat übergeben. Der andere Teil der genannten alten Einrichtung wurde jetzt unter dem Namen *Salâh ad-Dîn Eyyûbî medrese-i küllîyesi* in eine Hochschule verwandelt. Interimistisch wurde Scheich <sup>c</sup>Abd al-<sup>c</sup>Azīz Šāwīš zum Direktor ernannt<sup>2</sup>."

Natürlich war bekannt, wenn auch nicht dem Verfasser der Nachricht, wie die am Stephanstor (*bāb al-āsād*, auch: *bāb Sittī Maryam*) gelegene Kreuzfahrerkirche St. Anna aus der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts, die Ṣalāḥ ad-Dīn nach der Eroberung Jerusalems im Jahre 1187 in eine schāfi<sup>c</sup>itische Koranschule<sup>3</sup> hatte umwandeln lassen, in die Hände Frankreichs gelangt war. Jahrhunderte-

<sup>1</sup> Text und deutsche Übersetzung der *ğihād*-Proklamation in *Der Islam* 5 (1914), S. 391–393. Vgl. auch: Geoffrey Lewis: *The Ottoman proclamation of Jihad in 1914, Arabic and Islamic Garland. Historical, Educational and Literary Papers presented to Abdul-Latif Tibawi.* London 1977. S. 159–165 (= Islamic Quarterly 19 (1975)).

<sup>2</sup> Sabâh Nr. 9103 vom 6. kânûn as-sânî 1330 = 3 rebî cülevvel 1333, S. 1. Eine gleichlautende Meldung erschien in Le Jeune Turc am 19. 1. 1915. Die anfangs von Ahmed Âgâyeff (Ağaoğlu), seit 1914 von Celâl Nurî (Îleri) geleitete Tageszeitung (den größten Einfluß auf den Inhalt hatte jedoch Lucien Sciutto, der Führer der jüdisch-sephardischen Gemeinde in Istanbul) findet sich, wenn auch unvollständig, in den Central Zionist Archives Jerusalem unter der Sigle 9110; in Istanbuler Bibliotheken ist sie nicht vorhanden. Vgl. GÉRARD GROC-İBRAHIM ÇAĞLAR: La Presse Française de Turquie de 1795 à nos jours. Histoire et catalogue. Istanbul 1985. S. 119, Nr. 258. Le Jeune Turc wurde von zionistischen Organisationen finanziert, s. Akten des deutschen Generalkonsulates Jerusalem in Israeli State Archives (ISA; Record Group 67) A III, 15, vol. IV, (415). Vgl. PAUL ALSBERG: The Israeli State Archives as a source for the history of Palestine during the period of Ottoman rule, Studies on Palestine during the Ottoman Period, ed. Moshe Ma'oz. Jerusalem 1975. S. 533–544. Über Besitzverhältnisse und Redaktion der Zeitung berichtet Robert Olson: The Young Turks and the Jews: A Historiographical Revision, Turcica 18 (1986), S. 219–235.

<sup>3</sup> Laut der Inschrift am *tympanon* des Portals geschah die Umwandlung in eine *madrasa* im Jahre 588/1192. N. van der Vliet: *Sainte Marie ou elle est née et la piscine probatique*. Jérusalem-Paris 1938. S. 43. S. a. Solomon D. Goitein: *al-Kuds, EI* (2) vol. V (französische Ausgabe), S. 330, 335 f.



2 Prolog

lang von den Muslimen genutzt, änderten sich die Besitzverhältnisse erst durch den Krimkrieg (1853–56). Dessen unmittelbarer Anlaß war ein Streit um die heiligen Stätten in Palästina. Der tiefere Grund lag in der Auseinandersetzung um die Vorherrschaft im Vorderen Orient zwischen Rußland auf der einen und Großbritannien sowie Frankreich auf der anderen Seite ("Orientalische Frage"). Die Gegner versuchten, ihren Einfluß im Osmanischen Reich durch Unterstützung der nichtmuslimischen Untertanen zu stärken – Frankreichs Hilfe galt den Katholiken, jene Rußlands den Orthodoxen. Nach seiner Niederlage mußte Rußland im Pariser Frieden von 1856 auf den Anspruch der Schutzherrschaft über die Christen im Osmanischen Reich verzichten.

Auf Drängen Frankreichs, das den Ausbau seiner Position im Heiligen Land im Auge hatte, machte Sultan <sup>c</sup>Abdülmecîd 1856 zum Dank für die im Krimkrieg gewährte Hilfe die St. Anna-Kirche Napoleon III. zum "Geschenk". Für die Christen ist dieses Gotteshaus von besonderer Bedeutung, weil hier nach der biblischen Tradition Anna und Joachim gewohnt hatten, ihre Tochter Maria geboren war und am benachbarten Teich von Bethesda Jesus Wunder gewirkt hatte (Heilung des Lahmen: Johannes 5, 1–9).

Im Jahre 1842, so der Reisende Lievin, hatte der Pascha von Jerusalem, Ḥasan Āgā al-Maǧrī<sup>4</sup>, begonnen, die Kirche in eine Moschee umzubauen, wobei an die Stelle des Glockenturms ein Minarett trat. Allerdings wurde das Unternehmen nicht vollendet<sup>5</sup>. Am 1. November 1856 nahm der französische Konsul Edmond de Barrère aus den Händen des *mutaṣarrıf* von *Kuds-i ṣerîf*, Kemâl Pascha, die Schlüssel für die Kirche entgegen<sup>6</sup>. Die französische Regierung betrachtete nunmehr die St. Anna-Kirche als das nationale Heiligtum in Palästina. Für den Besuch der Kirche, über der jetzt die Trikolore wehte, benötigte man eine Erlaubnis des französischen Konsulats<sup>7</sup>.

Die Kirche, die sich in einem schlechten baulichen Zustand befand, wurde zwischen 1862 und 1877 restauriert. Im Februar 1877 bat der französische Außenminister Decazes Kardinal Lavigerie, der die Kongregation der *Weißen Väter* 1868 in Algier für die Mission in Afrika gegründet hatte, das Heiligtum in die Obhut des Ordens zu nehmen. Mit dem Dekret des Heiligen Stuhls vom 8. Februar 1878 wurden die *Weißen Väter* im Einvernehmen mit der Regierung Frankreichs als Hüter von St. Anna eingesetzt. Am 1. Oktober 1878 traten die ersten *patres* ihren Dienst in Jerusalem an<sup>8</sup>.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> cĀRIF AL cĀRIF: al-mufasṣal fī tārīḥ al-Quds. 2. Aufl. al-Quds 1986. S. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> YEHOSHUA BEN-ARIEH: *Jerusalem in the 19th century. The old city.* New York 1984. S. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> VAN DER VLIET, S. 63 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> KARL BAEDEKER: Palestine and Syria. Handbook for Travellers. Leipzig-London 1876. S. 207 f., zit. nach BEN-ARIEH, S. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> VAN DER VLIET, S. 70f.

Prolog 3

Die griechisch-katholische Gemeinde, die bis 1870 etwa 50 Seelen umfaßte, nahm durch die Ankunft der *Weißen Väter* einen großen Aufschwung. Bereits 1880 gab es doppelt so viele Gläubige wie zehn Jahre zuvor<sup>9</sup>. Nach Gesprächen Kardinal Lavigeries mit dem melkitischen Patriarchen Gregor Yūsuf im Jahre 1880 wurden neben St. Anna eine Schule, ein Biblisches Museum und ein Seminar zur Ausbildung griechisch-katholischer, d. h. melkitischer Geistlicher eingerichtet, das im Lauf der Zeit wegen seines hohen Niveaus Ansehen erwarb <sup>10</sup>. 1893 war St. Anna Tagungsort des Eucharistischen Kongresses <sup>11</sup>. Im Jahre 1900 zählte die Schule 100, das Priesterseminar 37 Zöglinge <sup>12</sup>. Nach einer Erhebung des Deutschen Generalkonsulats Jerusalem im Juni 1913 besuchten 1159 Schüler die Einrichtung in St. Anna, die vor allem aus Mitteln der Kongregation finanziert wurde, wohl aber auch die Unterstützung des französischen Staates genoß <sup>13</sup>.

Diese Bildungsstätten hatten ein ähnliches Schicksal wie zu Ṣalāḥ ad-Dīns Zeit die St. Anna-Kirche. Nach Kriegsbeginn (1914) ließ Aḥmed Cemâl Pascha, der Oberkommandierende der in Syrien stationierten IV. Armee und einer der jungtürkischen Triumvirn, alle Schulen der Kriegsgegner England, Frankreich und Rußland konfiszieren, da sie, wie er betonte, propagandistischen Zielen gedient hätten 14. Diese Maßnahme ging selbst den verbündeten Deutschen zu weit. Oberst Kreß von Kressenstein, der mit der Planung und Ausführung des Angriffes auf Ägypten betraut war, empörte sich: "Klöster und christliche Schulen wurden in rücksichtsloser Weise für militärische Zwecke in Anspruch genommen. Die Kustodie (Salvatorkloster) wurde trotz ihres internationalen Charakters polizeilich durchsucht" 15.

Zu den geschlossenen Einrichtungen gehörten auch die École Pratique d'Études Bibliques (Dominikanerkloster St. Étienne) und die Schulen der Weißen Väter, die schon aufgrund ihrer frankophilen Einstellung den türkischen Behörden ein Dorn im Auge waren. Es ist gewiß kein Zufall, daß in der vom Gründungsrektor Šāwīš in deutscher Sprache herausgegebenen Zeitschrift Die Islamische Welt kurze Zeit nach der Schließung ein Artikel erschien, in dem die Aktivi-



<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> BEN-ARIEH, S. 177, 190-192. FRIEDRICH HEYER: Kirchengeschichte des Heiligen Landes. Stuttgart 1984. S. 249, führt niedrigere Zahlen auf.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> HEYER, S. 193.

<sup>11</sup> Ibid., S. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> ALEX CARMEL: Palästina-Chronik 1883 bis 1914. Deutsche Zeitungsberichte von der ersten jüdischen Einwanderungswelle bis zum Ersten Weltkrieg. Langenau 1983. S. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ISA A III. 24 (416/34). Diese Zahl ist entweder eine Verschreibung oder zu hoch gegriffen, wenn jene von 1900 zum Vergleich herangezogen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ERNST JAECKH: "Das neue Palästina", Deutsche Politik, 2. Jg., Heft 23 (8. 6. 1917), S. 721-726, hier: S. 721, 723.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> FRIEDRICH FREIHERR KRESS VON KRESSENSTEIN: Mit den Türken zum Suezkanal. Berlin 1938. S. 115.

4 Prolog

täten der Weißen Väter in Nordafrika, insbesondere unter den Berbern in der Kabylei, kritisiert werden. Der Autor, ein gewisser al-Ḥāǧǧ cAbdallāh 16, sieht in der karitativen und pädagogischen Tätigkeit der Weißen Väter ein Trojanisches Pferd, denn "in Wirklichkeit lesen sie den Katechismus, flechten islamfeindliche Theorien mit ein und treiben hartnäckig Bekehrungsversuche", was z.B. schon zur Ignorierung der Fastenregel im Ramadan geführt habe. Die französische Regierung, so cAbdallāh, fördere die Mission nach Kräften 17.

Frankreich war nunmehr seines nationalen Heiligtums in Jerusalem und eines Stützpunktes der Kulturarbeit beraubt worden. Dies hatte auch symbolische Auswirkungen: Während bisher sowohl bei der Osterandacht als auch bei der Weihnachtsmesse, die vom römisch-katholischen Patriarchen Jerusalems zelebriert wurden, die Anwesenheit des französischen Generalkonsuls die Rolle Frankreichs als Beschützerin des Christentums im Orient unterstrichen hatte, erschien an Weihnachten 1914 der deutsche Kommandant Jerusalems und Palästinas, General Back, zusammen mit Oberst von Kreß zur Christmette 18.



<sup>16</sup> Hinter diesem Pseudonym verbirgt sich der algerische Offizier in der französischen Armee Rabah Boukabouya, der an der Westfront offenbar aufgrund der propagandistischen Aktivitäten Scheich Sälih aš-Šarīf at-Tūnisīs desertierte, s. Peter Heine: Sālih ash-Sharīf at-Tūnisī, a North African Nationalist in Berlin during the First World War, Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée 33 (1982), S. 89–95, hier: S. 90 nebst Anm. 10. S. a. Karl Emil Schabinger Freiherr Von Schowingen: Weltgeschichtliche Mosaiksplitter. Erlebnisse und Erinnerungen eines kaiserlichen Dragomans. Baden-Baden 1967 (unveröffentlichtes Typoskript). S. 147: "... arabischer Überläufer Oberleutnant Hadsch Abdallah". Abdallāh war in Schabingers Nachrichtenstelle für den Orient tätig, s. Korrespondenzblatt der Nachrichtenstelle für den Orient 3/6 (22. 12. 1916), S. 220 f. und 2/9 (16. 11. 1915), S. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> EL HADSCHI ABDALLAH, "Die Weissen Väter", Die Islamische Welt 1 (1916/17), S. 352f.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Neueste Nachrichten aus dem Morgenlande 59 (1915), S. 101.

## GRÜNDUNG

Die St. Anna-Kirche indessen wurde dem griechisch-katholischen Patriarchat überlassen. Eponymus für die Institution, welche in die Seminargebäude einzog, war Ṣalāḥ ad-Dīn, der einst in der wenige Schritte entfernten Kirche die erwähnte madrasa hatte einrichten lassen. So lautete der offizielle Name der Hochschule auf einer Marmortafel 19, die vermutlich am Eingang angebracht war, Kullīyat Ṣalāḥ ad-Dīn al-Ayyūbī. Gewöhnlich wurde sie als al-Kullīya aṣ-Ṣalāḥīya oder kurz aṣ-Ṣalāḥīya bezeichnet. Auf türkisch hieß sie Ṣalâḥ ad-Dîn Eyyûbî Küllîye-i İslâmîyesi. Natürlich war die Feststellung, daß es sich "eigentlich nur (um eine) Neueröffnung der einst von Sultan Saladin gegründeten Schule" 20 handle, eine Übertreibung. Gleichwohl beleuchtet sie, an welche Tradition ihre Initiatoren Cemâl Pascha und Šāwīš anknüpfen wollten.

Die Kirche wurde durch eine hohe Mauer von den ehemaligen Seminaren der Weißen Väter – diese lagen direkt an der Via Dolorosa, von wo der Blick auf die goldene Kuppel des Felsendoms fällt – getrennt und war nur noch durch einen abgelegenen Hintereingang zu betreten. Das war wohl mit ein Grund, daß zu der am selben Tag – es war Donnerstag, der 28. Januar 1915 – stattfindenden Eröffnung von Kirche und Kulliya am Morgen nur einige wenige Gläubige den Weg nach St. Anna gefunden hatten, obwohl der griechisch-katholische Pfarrer am Tag zuvor alle katholischen Institutionen eingeladen hatte:

"Son Excellence Jammal (sic) Pacha, Ministre de la Marine, ayant fait don de l' Eglise St. Anne de Jérusalem au Patriarcat Grec Melchite Catholique, le sanctuaire sera rendu au culte catholique demain jeudi 28. Janvier. La céremonie de reouverture aura lieu à 8 heures. Nous serions heureux d'être honorés de Votre présence. L'entrée donnant aux accès du parvis se trouve actuellement du coté Nord du sanctuaire. Patriarcat Grec Cathol., Jérusalem"<sup>21</sup>.

Dagegen wurde die Einweihung der Ṣalāhīya am Nachmittag unter reger Beteiligung feierlich begangen. Das Datum war offenbar mit Bedacht gewählt, denn am 28. Januar feierte man den Geburtstag des Propheten (mevlid-i nabevî oder mevlid-i şerîf). Nach dem Gebet in der Aqṣā-Moschee zog eine mehr als 40köpfige Gruppe hoher Würdenträger und culamā aus Palästina und Syrien,



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Heute im ehemaligen Biblischen Museum, das der Öffentlichkeit nicht zugänglich ist, aufgestellt.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> LEON SULEIMAN: "Die Salachije-Universität in Jerusalem", Die Hilfe 21 (1915), S. 710.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Das heilige Land 59 (1915), S. 112.

gefolgt von Tausenden aus der Bevölkerung, zur Ṣalāḥīya<sup>22</sup>. Ein christlicher Augenzeuge berichtet betrübt:

"Alle christlichen Zeichen waren entfernt; am Tore erwarteten die von Damaskus und anderen Orten angekommenen Schüler mit ihren Lehrern die geladenen Gäste der Regierung. Ein rotes Band schloß den Eingang. Nachdem nach der Einleitungsrede drei Schafe auf der Schwelle geschlachtet wurden, schnitt eine der hohen Persönlichkeiten die rotseidene Schnur mit der Schere durch und die Gäste betraten die Räumlichkeiten. Das frühere sogenannte große Seminar und kleine Seminar wurden für dieses Kolleg beschlagnahmt, ebenso das biblische Museum sowie der Bethesdateich. Den Katholiken bleibt nichts als die Kirche"<sup>23</sup>.

So wurde eine islamische Hochschule Nachbarin bzw. Nachfolgerin christlicher Einrichtungen. Offenbar entwickelten sich gutnachbarschaftliche Beziehungen, beispielsweise stattete der Direktor der Ṣalāḥīya nach dem Gottesdienst an Mariä Empfängnis im Dezember 1915, den der einzige in Jerusalem verbliebene Weiße Vater, der Holländer Van der Vliet abhielt, der Kirchengemeinde einen Besuch ab<sup>24</sup>. Es unterrichteten ja auch Christen an der Ṣalāḥīya<sup>25</sup>. Schließlich stand Cemâl Pascha im Ruf, die Koexistenz der Religionen zu fördern, was eine von ihm in Beirut gegründete Mädchenschule für Christen und Muslime belegt<sup>26</sup>.

Dennoch löste die rüde Art und Weise, in der Cemâl Pascha französische, englische und russische Klöster und Schulen beschlagnahmte und großenteils als Kasernen nutzen ließ, Verbitterung aus. Ohnhin war die christliche Einwohnerschaft Jerusalems beunruhigt, weil auf Flugblättern zu lesen war, daß der *ğihād* den Muslimen den Kampf gegen die Christen gebiete. Daraufhin erließ Cemâl – er hielt sich seit dem 3. Januar in Jerusalem auf – einen Aufruf des Inhalts, daß sich der von der Türkei erklärte Heilige Krieg gegen England, Frankreich und Rußland, nicht aber gegen die nichtmuslimischen Staatsbürger des Osmanischen Reiches richte <sup>27</sup>. Dr. Curt Prüfer <sup>28</sup>, der im Nachrichtendienst der

<sup>26</sup> Diese Feststellung traf Wilhelm Feldmann, Korrespondent deutscher Zeitungen in Istanbul, in seiner *Reise zur Suesfront*. Weimar 1917, S. 26f.

<sup>27</sup> AHMED DJEMAL PASCHA: Erinnerungen eines türkischen Staatsmannes. München 1922, S. 211 f. Türkeitürkische Ausgabe: CEMÂL PAŞA: Hatıralar. İttihat-Terakki, Birinci Dünya Savaşı Anıları. Tamamlayan ve tertipleyen: Behcet Cemâl. O.O. 1959. Neuaufl. İstanbul 1977, S. 282 f.

<sup>28</sup> Geb. 1881, Jurist und Orientalist. Wurde von Georg Jacob in Erlangen promoviert: Ein ägyptisches Schattenspiel. Diss. phil. Erlangen 1906. Prüfer reiste bereits als Student zur Feldforschung in den Orient. Er trat in den diplomatischen Dienst ein und war zu-



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Nach einem Telegramm des Direktoriums der Ṣalāḥīya an das Amt des ṣeiḥūlislâm in İstanbul, abgedruckt in Ṣabâḥ Nr. 9116 vom 16 rebîcülevvel 1333 (= 1. 2. 1915), S. 2 (wiederum unter der Überschrift cihâd-i ekber); am selben Tag trat der Verwaltungsrat der Hochschule zum ersten Mal zusammen.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Das heilige Land 59 (1915), S. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Das heilige Land 60 (1916), S. 58f.

<sup>25</sup> S. u. S. 44 f.

IV. Armee tätig und Berater von Oberst von Kreß war, beschrieb die Atmosphäre in der Stadt so <sup>29</sup>:

"Die durch den Oberst-Kommandierenden der IV. Armee General Dschemal Pascha seit der Verlegung seines Amtssitzes nach Jerusalem befolgte Verwaltungspolitik hat in dieser von jeher an nationalen und religiösen Gegensätzen überreichen Stadt nicht dazu beigetragen, die Parteien auszusöhnen und die Anhängerschaft an den schon ohnehin hier nicht allzu populären ottomanischen Einheitsgedanken zu kräftigen. Der Versuch der gewaltsamen Turcisierung des Landes durch drakonische äußere Mittel, wie z.B. das Verbot aller nichttürkischen Firmenschilder oder die Verlegung der Zensur für alle fremdsprachlichen Post- und Telegrafensachen nach Damaskus hat in allen, auch den mohammedanischen Eingeborenenkreisen Mißstimmung hervorgerufen. Die islamische Bevölkerung Jerusalems, unter der nur ein kleiner Bruchteil das Türkische als Muttersprache redet, wird durch solche Maßnahmen in ihrem arabischen Nationalstolz viel zu sehr verletzt, als daß sie sich durch die amtlicherseits begünstigte oder wenigstens geduldete Propaganda gewisser Individuen gegen Andersgläubige und ihre Einrichtungen für das Ottomanentum gewinnen ließe. Andererseits trägt die Schroffheit der Regierung bei der Verfügung über geistliche Güter, die unter dem Schutze feindlicher Staaten stehen, nicht dazu bei, sie bei den eingeborenen Christen beliebter zu machen. So wurde die Umwandlung der zur St. Annenkirche gehörigen Seminarien in eine Schule unter der Leitung des wegen seiner intransigent mohammedanischen Haltung bekannten egyptischen Nationalisten Abdulaziz Schawisch allgemein als beabsichtigte Kränkung und Herausforderung der christlichen Einwohnerschaft empfunden. In diesen Kreisen besonders, aber auch unter den Mohammedanern, hat der Rücktritt Back Paschas, der ... auf Unstimmigkeiten mit dem Oberst-Kommandierenden der IV. Armee zurückgeführt wird, ungünstigen Eindruck gemacht. General Back war in Jerusalem beliebt, weil man in seiner Anwesenheit ein Bollwerk gegen die allzu stürmische Durchführung Dschemalscher Maßregeln erblickte ..."

nächst in Kairo tätig; über seine Ablehnung als Direktor der Khediven-Bibliothek s. Ro-NALD STORRS, *Orientations*. London 1945, S. 121 f. 1915 wurde Prüfer Chef des Geheimdienstes im Stab von Kreß mit Sitz in Jerusalem. Später war er Leiter der Personalabteilung des Auswärtigen Amtes und Botschafter in Rio de Janeiro. Als Orientexperte stand er im Zweiten Weltkrieg im Schatten von Hentigs und Grobbas. Er war Vorsitzender der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft und starb nach dem Zweiten Weltkrieg, s. SCHABINGER, S. 216 und A. 33.

<sup>29</sup> ISA A. III.15 vol. 4 (File no. 27).



#### **EXKURS**

Die Gründungsgeschichte der Salāhīya wird bisweilen in Verbindung gebracht mit einer Hochschule in Medina. Gedanken für die Einrichtung bzw. den Ausbau von Bildungsstätten mit panislamischer Zielsetzung waren bereits 1912 von Šāwīš geäußert worden. Unter anderem schlug er die Gründung einer madrasat almuršidīn wa-l-wu cc āz und die Etablierung von religiösen Zeitschriften in arabischer, türkischer, persischer und europäischen Sprachen unter der Ägide der Nizāmīya in Bagdad vor. Ferner trat er für eine Intensivierung des Arabisch-Unterrichts an der dârülfünûn-u cosmânî und den Universitäten Aligarh, Orenburg und Kazan ein. Er kam auch auf einen Vorschlag von Hüseyin Kâzım, vâlî von Selânik, zurück, der ein Programm für eine große islamische Universität in Istanbul gefordert hatte. Die Studenten für diese Universität sollten von osmanischen Konsuln in der islamischen Welt unter den Kindern von Stammesfürsten, culamā' und Wohlhabenden (mutrīn) ausgesucht werden 30. In den Umkreis eben dieser Pläne gehört vielleicht jene dârülculûm in Medina, deren Einrichtung in einem irâde Sultan Mehmed Reşâds vom 12. cumâdâ'l-ûlâ 1331 (19. April 1913) angeordnet worden war 31.

Unterdessen fand im Juni 1913 der von der arabischen Kommunität (al-ǧāliya al-ʿarabīya) in Paris veranstaltete Arabische Kongreß statt, auf dem die Rechte des arabischen Bevölkerungsteils im Osmanischen Reich und Reformen, die auf eine Dezentralisierung hinausliefen, Gegenstand der Diskussion waren 32. Während und nach dem Kongreß entfalteten sich rege Kontakte zwischen der osmanischen Regierung und arabischen Delegationen, welche die unterschiedlichen Haltungen in Bezug auf die Zukunft der arabischen Landesteile repräsentierten. Über eine dieser Delegationen unterrichtet uns Šakīb Arslān in seiner Autobiographie 33. Außer ihm selbst gehörten syrische Notabeln dazu, die Anhänger des ittihād waren, wie Muḥammad al-ʿAzm 34, ʿAbd ar-Raḥmān al-Yūsuf 35 und Ascad aš-Šuqairī 36.

İstanbul 1332/1916-1917, S. 319-322.

33 ŠAKĪB ARSLĀN: Sīra dātīya. Bairūt 1969, S. 110 f.

35 1914 Parlamentsabgeordneter, amīr al-ḥaǧǧ aus Damaskus.

<sup>36</sup> S. u. S. 43.



<sup>30 &</sup>quot;Al-ğāmi a al-islāmīya", al-ʿĀlam al-islāmī 1 (1330/1912), S. 12 f. Vgl. MARTIN KRAMER: Islam assembled. The Advent of the Muslim Congresses. New York 1986. S. 51.
31 "Medîne'deki Dâr ül ulûm hakkında nizâmnâme", Düstûr. Tertîb-i sânî. Bd. 5.

<sup>32</sup> ZEINE ZEINE: The Emergence of Arab Nationalism. 3. Aufl. Beirut 1973, S. 91-94.

 $<sup>^{34}</sup>$  St. 1919. 1912  $evk\hat{a}f$ -Minister. 1914 Abgeordneter im osmanischen Parlament, 1919 Präsident des Syrischen Nationalkongresses.

Gemeinsam mit dem Scherifen <sup>c</sup>Alī Ḥaidar<sup>37</sup> führten sie Gespräche mit der Regierung, in denen sie den Standpunkt vertraten, daß die Teilnehmer des Pariser Kongresses lediglich für sich selbst, nicht aber für einen nennenswerten Teil der arabischen Bevölkerung sprächen, andererseits aber für fremde Mächte arbeiteten <sup>38</sup>. Es ist durchaus möglich, daß anläßlich dieses Gesprächs, welches am 5. August 1913 stattfand, der von Arslān notierte Wunsch nach einer arabischen Universität nach dem Muster der dârülfünûn in Istanbul geäußert wurde <sup>39</sup>.

Nun war ja bereits die Rede von einem *irâde* betreffend den Bau einer Hochschule in Medina gewesen. Vermutlich waren aber noch keine Schritte zur Realisierung unternommen worden. Daher ist es vorstellbar, daß die Delegation die Regierung bedrängte, endlich ihr Versprechen wahr zu machen, nachdem Monate lang nichts geschehen war <sup>40</sup>. Schließlich wurden Šāwīš und Arslān mit der Eröffnung der *dârūlculûm* beauftragt. In Tripolis trafen die beiden auf cAbd al-Qādir al-Maġribī<sup>41</sup>, gemeinsam reiste man nach Medina <sup>42</sup>. Nachdem der geeignete Ort für die Hochschule ausgesucht worden war, nahmen am 1. *muḥarrem* 1332 (30. November 1913) Šāwīš und Arslān im Namen des Sultans die Grundsteinlegung vor. In seiner Festansprache betonte Šāwīš, daß bereits Pläne für die Gebäude der Medizinischen, Technischen und Landwirtschaftlichen Fakultäten vorlägen. Später würden weitere Einrichtungen wie z. B. ein Krankenhaus hinzukommen. Er bat um Unterstützung der Bauvorhaben, indem er an die Solidarität der 300 Millionen Muslime appellierte <sup>43</sup>.

Ein deutscher Beobachter lobte insbesondere den Standort der neuen Universität: "Es war ein glücklicher Gedanke der Regierung, diese Hochschule in Medina und nicht in dem kosmopolitischen Mekka zu errichten, wohin ein besserer Araber seine Söhne wohl zur Hadsch, aber nicht gern zu längerem Aufenthalt



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Entstammte der Linie Zaid der Groß-Scherifen von Mekka (amīr). Lebte überwiegend in Istanbul, bevor er nach dem Aufstand Ḥusains (aus der Linie <sup>c</sup>Aun) von der osmanischen Regierung zum amīr von Mekka erhoben wurde, wohin er freilich nie gelangte.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> SULAIMĀN MŪSĀ: Al-haraka al-<sup>c</sup>arabīya. Al-marḥala al-ūlā li-n-nahḍa al-<sup>c</sup>arabīya al-hadīta 1908–1924. 2. Aufl. Bairūt 1977. S. 38 f.

<sup>39</sup> ARSLĀN, S. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Nachrichten über die geplante Hochschule finden sich auch bei Минаммар Farīd: *Aurāq Минаммар Farīd.* 1. *Mudakkirātī ba<sup>c</sup>da l-hiğra 1904–1919.* al-Qāhira 1978, S. 103, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> S. u. S. 40 f.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> ARSLĀN, S. 112-115.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> SALĪM <sup>c</sup>ABD AN-NABĪ QUNAIBAR: al-Ittiğāhāt as-siyāsīya wa-l-fikrīya wa-l-iğtimā <sup>c</sup>īya fī l-adab al- <sup>c</sup>arabī al-mu <sup>c</sup>āṣir. <sup>c</sup>Abd al- <sup>c</sup>Azīz al-Ğāwīš 1872–1929. Bairūt 1968, S. 354f. (nach einer Meldung in der Kairiner Zeitung aš-Ša <sup>c</sup>b vom 8. 3. 1915 (sic, richtig doch wohl: 1914).

schickt. Die Araber haben die Regierungshandlung sympathisch begrüßt, zumal der Unterricht ausschließlich in arabischer Sprache stattfindet"<sup>44</sup>.

Andere Quellen belegen eher, daß die Universität gerade nicht den Beifall der herrschenden Kreise im Hedschas und arabischer Nationalisten gefunden hat. In einem Aufsatz in Die Islamische Welt kritisiert nämlich der anonyme Verfasser - wahrscheinlich ist es der Herausgeber Šāwīš selbst - den Aufstand des Scherifen Husain und fährt fort: "Um seine (sc.: Husains) Feindschaft gegen die Kultur und den Unterricht zu beweisen, führen wir an, daß, als die Regierung eine Universität in Medina gründen wollte und den Grundstein dazu legte, er, obwohl er zu ihrem Ehrenvorsitzenden ernannt war, unter den Beduinen und Pilgern das Gerücht verbreiten ließ, die Regierung wolle den Unglauben am Grabe des Propheten und in der Stadt, in der der Islam gegründet wurde, lehren. Er überredete sogar einige Beduinen, gegen das Festzelt Schüsse abzufeuern und zu versuchen. den Grundstein aus der Erde zu reißen. Der Herausgeber dieser Zeitschrift, der damals zum Rektor der Universität bestimmt war, traf später in Konstantinopel Abdallah, den Sohn des Emir, und beauftragte ihn, seinem Vater mitzuteilen, die islamische Kultur und die mohammedanische Würde, deren Grundlagen die Gelehrsamkeit und die Disziplin sind, empörten sich gegen die Schmach, die er der Universität zugefügt"45.

In der Tat begegneten sich im Sommer 1914 – beide auf eine Audienz bei Enver Pascha wartend – Šāwīš und <sup>c</sup>Abdallāh im Kriegsministerium in Istanbul. Šāwīš kam ohne große Umschweife zur Sache:

"Was ist das für ein Zustand im Hiğāz? Immer wenn der Staat Reformprojekte durchführen will, findet seine Eminenz der amīr alle möglichen Ausflüchte, beispielsweise hinsichtlich der Eisenbahn und dem Mangel an öffentlicher Sicherheit. Jetzt soll in Medina eine islamische Hochschule gegründet werden, deren Leitung mir anvertraut wurde. Ich habe in Erfahrung gebracht, daß der šarīf auch bei diesem Unternehmen wieder Einspruch erhebt, und daß seine Proteste den Kalifen bekümmert haben. Wenn es einen vernünftigen Grund für diese Proteste gibt, so bin ich bereit, eventuelle Meinungsverschiedenheiten zwischen Ihrem Vater und der Regierung zu beseitigen. Der kürzliche Vorfall, als der berühmte wālī und Armeeführer Vehib Bey an der Ausführung seiner Reformvorhaben gehindert wurde, verdient den Tadel der Aufrichtigen".

## <sup>c</sup>Abdallāh erwiderte gelassen:

"... Was die Hochschule betrifft, von der Sie sagen, daß sie im Begriff steht, gegründet zu werden: Zwar bin ich nicht über die gesamte Korre-



<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> MAX ROLOFF-BRESLAU: Arabien und seine Bedeutung für die Erstarkung des Osmanischen Reiches. Leipzig 1915 (Länder und Völker der Türkei, hrsg. v. Hugo Grothe, H. 5), S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> "Der Aufstand im Hedschas", Die Islamische Welt 1 (1916/17), S. 49-51, hier: S. 49.

spondenz der Regierung mit dem *šarīf* informiert. Ich bin aber überzeugt, daß der *šarīf* keine Einwände hinsichtlich einer solchen Hochschule hat. Was aber Ihre Person angeht, so sind Sie im *Hiğāz* — wie ich gehört habe — weniger als überragender Gelehrter denn vielmehr als Journalist bekannt. Im *Hiğāz* verfügen wir über ausgezeichnete Gelehrte, die große Hochachtung genießen"<sup>46</sup>.

Geht schon aus den Worten <sup>c</sup>Abdallāhs die Zurückhaltung gegenüber den Plänen der Regierung hervor, so beinhaltet ein Manifest ("An die Feinde der Rechte der Araber"), welches dem *Ḥizb al-lāmarkazīya al-idārīya al-cutmānī* <sup>47</sup> zugeschrieben wurde, eine vehemente Ablehnung:

"In Medina haben sie (sc.: die Jungtürken) eine dârülfünûn gegründet. Sie verschleiern die von ihnen gehegte Absicht, die sorglosen Araber der Halbinsel zu betrügen und zu schwächen, indem sie dort alle höheren Wissenschaften wie Philosophie und Naturwissenschaften unterrichten. Sie bilden Studenten aus, die ihre Segnung durch Šāwīš, Šakīb Arslān und cAbd al-Qādir al-Maġribī48 - sie zählen zu den berühmtesten Heuchlern - bekannt machen, Zwietracht unter hohen arabischen Persönlichkeiten säen und ihre Intrigen in den islamischen Ländern verbreiten sollen. Aufrichtige Araber! Vergeßt nicht, daß es Sāwīš, der Rektor der erwähnten dârülfünûn, war, der in der Zeitung al-cAlam al-misrīya 49 schrieb, die arabischen Muslime seien in höherem Maße als Griechen, Bulgaren und die übrigen Christen für den Staat schädlich. Wenn diese Hochschule bestehen bleibt, wird sie die Religiosität und die Bande unter den Arabern zerstören wie ... (?). Schon der Name der Bildungsstätte zeigt, daß sie von Anfang an geschaffen wurde, um irre zu führen. Denn eine Universität befindet sich normalerweise in Städten, in denen das Elementar- und Sekundarschulwesen entwickelt ist. Wo sind die Lehrer, welche die hohen Wissenschaften lehren werden? Konnte Sawīš für die Universität niemand anders als den Drusen Emîr Šākīb finden? Wo sind die arabischen Bücher? ... "50.

In den Augen ihrer Gegner war die geplante Hochschule also eine Stätte zur Verbreitung der Ideologie des Osmanismus und der Abwehr national-arabischen



<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Mudakkirāt li l-Malik <sup>c</sup>Abdallāh b. al-Ḥusain. O.O. (ca. 1965), S. 87. — Al-ātār al-kāmila li l-Malik <sup>c</sup>Abdallāh b. al-Ḥusain. 3. Aufl. Bairūt 1985, S. 100 f. — Unvollständige Übersetzung: Memoirs of King Abdullah of Transjordan, ed. Philip P. Graves. 2. Aufl. London 1950, S. 117 f.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Eine öffentlich wirkende Gesellschaft arabischer Politiker und Intellektueller, die sich für eine größere Eigenständigkeit der arabischen Provinzen einsetzte.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Im Text ist dieser Name verschrieben.

 $<sup>^{49}</sup>$  Bei dieser Zeitung handelt es sich vermutlich um die von Šāwīš herausgegebene al-  $^c\!Alam$ , s. u. S. 35.

<sup>50</sup> cÂleyh divân-i harb-i cörfîsinde tedkîk olunan mes'ele-i siyâsîye hakkında îzâhât. Dördüncü ordu-i hümâyûn tarafından neşr edilmistir. Derse câdet 1332/1916-17, S. 101. Dieses Dokument fehlt in der französischen Fassung La vérité sur la question syrienne. Publié par le commandement de la IVme Armée. Stamboul 1916.

Gedankengutes. Welche Absichten hatten indes ihre Initiatoren? Ziel der Hochschule – die genaue Bezeichnung lautet medrese-i küllîye – ist die "Befähigung der Studenten, die großen islamischen Wahrheiten zu verbreiten und zu fördern". Ihr sind eine Elementar- und eine weiterführende Schule angeschlossen. Die Verwaltung obliegt einem Zentralverwaltungsrat in Istanbul, einem Verwaltungsausschuß in Medina und dem Rektor. Der Zentralverwaltungsrat setzt sich aus zehn Mitgliedern zusammen, die vom evkâf-Minister ernannt werden und der Bestätigung durch ein herrscherliches irâde bedürfen. Der Minister führt den Vorsitz in diesem Gremium. Dem Verwaltungsausschuß gehören folgende Personen an: der šaih al-haram an-nabawī als Vorsitzender, der Gouverneur (muḥāfīz) von Medina, der Vorsteher des Prophetenmausoleums, der Rektor der Hochschule und der Leiter der angeschlossenen höheren Lehranstalt (i °dâdîye), weiterhin drei einheimische 'eulamā', die vom Zentralverwaltungsrat bestimmt werden, sowie ein oder mehrere Angehörige des Lehrkörpers.

Der Zentralverwaltungsrat ist zuständig für die Festsetzung der Fächer, das curriculum, die Schulordnung, die Aufstellung des Haushalts und die Ernennung der Dozenten. Dem Verwaltungsausschuß obliegt die Ausführung und Überwachung der Beschlüsse und Anordnungen des Rates. Die Aufnahmebedingungen werden gesondert in einem taclīmātnāme geregelt. Unterrichtssprache ist Arabisch. Die Zuweisung aus dem Haushalt des evkāf-Ministeriums beträgt jährlich eine Million gurūs (= 10000, - türkische Pfund) 51. Die osmanische Regierung stellte als Starthilfe für die Hochschule einen Kredit in Höhe von 80000, - Pfund zur Verfügung.

Der panislamische Charakter ist nicht zu verkennen: In dem Istanbuler Zentralverwaltungsrat waren u.a. zwei indische Muslime vertreten, nämlich Zafar <sup>c</sup>Alī Ḥān, Herausgeber der Zeitung Zamindar, und der Arzt Ahmad Muḥtār al-Anṣārī, der während der Balkankriege in Çatalca tätig war. Außerdem wählten die bei der Grundsteinlegung anwesenden Pilger einen dreißigköpfigen Ausschuß aus Angehörigen mehrerer Nationalitäten (Araber, Afghanen, Muslime aus Rußland, Inder, Kurden und Türken), die in ihren Heimatländern Unterausschüsse mit dem Ziel bilden sollten, finanzielle Unterstützung für die Universität zu finden, so wie Šāwīš dies in seiner Ansprache gefordert hatte.

Das Ziel, das Šāwīš und Arslān verfolgten, nämlich Sympathien zu wecken für die Jungtürken und den Gedanken des Osmanismus, wurde nie erreicht. Offenbar ist keine einzige Unterrichtsstunde abgehalten worden, denn die politischen und militärischen Ereignisse verhinderten dies. Die letzte mir vorliegende Erwähnung der Universität datiert vom 15. Januar 1914, als Ṣabâḥ eine Zusammenkunft des Scherifen <sup>c</sup>Alī Ḥaidar mit Innenminister Tal<sup>c</sup>at und Justiz-



<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Düstûr, loc.cit. Vgl. auch "Une Université Musulmane à Médine", Correspondance d'Orient 7 (1914), S. 72–74.

minister İbrâhîm meldete, bei der Belange der Hochschule erörtert wurden <sup>52</sup>. Auch das Fehlen jeglicher Bezugnahme auf die Hochschule in Kurd <sup>c</sup>Alīs *Riḥla* im Zusammenhang mit dem Besuch Enver Paschas in Medina (Februar 1916) deutet darauf hin, daß aus den hochfliegenden Plänen nichts geworden war.

Die dârül<sup>c</sup>ulûm in Medina, so behaupten nun unabhängig voneinander TEVETOĞLU <sup>53</sup> und ALAMI <sup>54</sup>, habe den Namen Ṣalāḥīya erhalten, sei aber kurz nach Ausbruch des Ersten Weltkrieges geschlossen worden. TEVETOĞLU erwähnt bereits in Verbindung mit dem *irâde* Meḥmed Reṣâds die Gründung namens Ṣalāḥaddîn Eyyûbî Üniversitesi, was aber tatsächlich dem Text in düstûr nicht entnommen werden kann. ALAMI schreibt, der Name sei dann auf "... a less ambitious college started during the war in Jerusalem ..." übertragen worden. Leider hat ALAMI überhaupt keine Belege aufgeführt, während die Überprüfbarkeit von Tevetoğlus These durch unzureichende Quellenangaben beeinträchtigt wird.

Eine gewisse Kontinuität kann zwar hinsichtlich der Personen festgestellt werden, die sowohl der Ṣalāḥīya als auch der Hochschule in Medina verbunden waren: Šāwīš, Arslān und al-Maġribī. Doch würde es zu kurz greifen, wenn daraus geschlossen würde, die Ṣalāḥīya sei nach dem Mißerfolg in Medina gewissermaßen als Lückenbüßer gegründet worden. Vielmehr weisen die Verknüpfung mit der Offensive gegen Ägypten, der Vergleich Cemâls mit Ṣalāḥ ad-Dīn und der genus loci am Standort Jerusalem auf eine eigens und unabhängig von der Hochschule in Medina geschaffene Institution hin. So erwähnt denn auch Kurd ʿAlī, der die Ṣalāḥīya aus der Nähe beobachten konnte, zwar beide Hochschulen in einem Satz — bei dieser Gelegenheit nicht in der Riḥla —, ohne aber einen Zusammenhang zwischen ihnen herzustellen 55.



<sup>52 &</sup>quot;Medrese-i Küllîye-i İslâmîye", Şabâh 15. 1. 1914. — In diesem Zusammenhang ist ohne Belang, daß Šāwīš in Osmanischer Lloyd vom 24. 10. 1915 noch als "Professor der Universität Medina" bezeichnet wird.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> FETHI TEVETOĞLU: "Hicaz'da ilk modern eğitim kuruluşları ve Türkler", Türk Kültürü 281 (Eylül 1986), S. 548. Tevetoğlu (st. 1989) war ein bekannter Politiker und Autor (von Beruf eigentlich Arzt), der durch mehrere Veröffentlichungen hervorgetreten ist, vgl. z. B. sein Türkiye'de Sosyalist ve Komünist Faaliyetler. Ankara 1967.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> JAMAL ALAMI: "Education in the Hijaz under Turkish and Sharifian Rule", Arabic and Islamic Garland presented to Abdul-Latif Tibawi. London 1977, S. 48–53, hier: S. 50.

<sup>55</sup> MUHAMMAD KURD°ALĪ: "al-Kullīya aṣ-Ṣalāḥīya", al-Muqtabas 8 (1332/1916-17 (mālī), S. 561-569, hier: S. 563 f. – Im Jahr 1961 wurde in Medina eine islamische Universität gegründet, die heute ca. 30000 Studenten zählt: International Handbook of Universities. 10. Aufl. Berlin-New York 1986, S. 978 f.

#### **FUNKTION**

Die Geschichte der Ṣalāḥīya ist bislang kein Forschungsgegenstand gewesen, und es verwundert daher nicht, wenn der Forschungsstand unbefriedigend ist. Verstreuten, meist nur wenige Zeilen zählenden Erwähnungen, die allerdings oft mehr verbergen als sie enthüllen, ist es zu verdanken, daß die Ṣalāḥīya nicht in Vergessenheit geriet. So verfügen wir über einige Augenzeugenberichte (Weinberg, Kurd cAlī, Suleiman)<sup>56</sup>, Artikel zeitgenössischer Beobachter (Hartmann)<sup>57</sup> und offizielle Mitteilungen<sup>58</sup>. Cemâl Pascha selbst weist mit einem Satz auf die Hochschule hin:

"Unter den wissenschaftlichen Einrichtungen, die für die islamische Welt von großem Nutzen sein würden, ist insbesondere die in Jerusalem mit einem umfassenden Lehrplan eröffnete 'Selahattin Eyyubi Medrese-i Külliyesi' hervorzuheben" <sup>59</sup>.

Kurz gestreift wird die Ṣalāḥīya in Memoiren von Schülern (Budairī) 60 und Lehrern (Sakākīnī) 61, doch gehen diese nicht über die Nennung einiger Namen von Lehrern hinaus. Ein Hinweis auf die programmatische Orientierung findet sich – freilich ohne Quellennachweis – bei Tibawi, der sich offenbar auf mündliche Überlieferung stützt 62. Darüber hinausgehend hat Kāmil Al-sasalī

<sup>56</sup> MAX WEINBERG: "Das theologische Institut 'Salah Eddin Ejubi' zu Jerusalem", Der Neue Orient 2 (1917), S. 197–202, hier: S. 200. — Минаммар Кирр 'Alī: ar-Riḥla alanwarīya ilā l-aṣqā c al-ḥiǧāzīya wa-ṣ-ṣāmīya. Bairūt 1334/1916, S. 244–247, und sein in A. 55 genannter Artikel. — Suleiman: s. A. 20.

<sup>57</sup> Martin Hartmann: "Das Monopol der Azhar-Schule in Kairo und die Theologische Fakultät in Jerusalem", Der Neue Orient 1 (1917), S. 429 f.

<sup>58</sup> Z.B. in der Beiruter Zeitung al-Ittihād al-cutmānī vom 20. 1. 1915 (Nr. 1931), wiedergegeben bei E. BRYDE: "Die Salaheddin-Universität in Jerusalem", Welt des Islams 3 (1915–1916), S. 224 f. Den Artikel selbst konnte ich nicht einsehen, weil der ansonsten recht komplette Satz der Zeitung in der Bibliothek der Amerikanischen Universität zu Beirut für das Jahr 1915 einige Lücken aufweist.

<sup>59</sup> Erinnerungen, S. 309. Hatıralar, S. 399 f. In einem von ERNST JÄCKH kommentierten Interview "Das neue Palästina", Deutsche Politik Jg. 2, Heft 23 (8. 6. 1917), S. 721–726, hier: S. 722, bemerkt Cemâl auf die Frage nach der Lage des Bildungswesens in Syrien seit Kriegsbeginn u.a.: "Die erste Schule, die wir von neuem eröffnet haben, ist die Universität Selahie in Jerusalem. Es ist dies eine Hochschule".

<sup>60</sup> ḤALĪL AL-BUDAIRĪ: Sitta wa-sittūna cāman ma a l-ḥaraka al-waṭanīya al-filasṭīnīya wa-fīhā. al-Quds 1982, S. 7-10.

<sup>61</sup> Ḥalīl as-Sakākīnī: *Kaḍā anā yā dunyā*. ed. Hāla Bint Ḥalīl as-Sakākīnī 2. Aufl. Bairūt 1982 (Silsilat ihyā' at-turāt aṭ-ṭaqāfī al-filasṭīnī, 8), S. 95, 101.

<sup>62</sup> ABDUL-LATIF TIBAWI: Arab Education in Mandatory Palestine. London 1956, S. 20. Id.: A Modern History of Syria including Lebanon and Palestine. London 1969, S. 230.



in seinem Buch über Stätten der Gelehrsamkeit in Jerusalem einige wertvolle Angaben gemacht <sup>63</sup>. Der türkische Theologe ATAY verlegt die Ṣalāḥīya irrigerweise nach Beirut <sup>64</sup>.

Erstmals genutzt wurden archivalische Quellen, und zwar sowohl Konsulatsberichte als auch in der *Maktabat al-Aqṣā* verwahrte Schriftstücke der *Ṣalāḥīya*-Leitung, die Vorgänge an der Institution selbst betreffen. Schließlich ergab sich der glückliche Umstand, daß in Interviews die Erinnerungen zweier ehemaliger *Ṣalāḥīya*-Studenten festgehalten werden konnten. Obwohl Beobachter der *Ṣalāḥīya*-Eröffnungszeremonie bereits die Anwesenheit von Schülern und Lehrern bezeugen, bedurfte es doch einer längeren Vorbereitungsphase, um für die materielle und personelle Ausstattung zu sorgen, die offenbar auf Schwierigkeiten stieß:

"Nur daraus (sc. dem mangelnden Verständnis Cemâls für finanzielle Dinge) ist es z. B. zu erklären, daß die türkische Universität Jerusalem gegründet und feierlich eröffnet wurde, ohne daß ein Mensch daran gedacht hatte, die nötigen Mittel und Fonds zum Betrieb und Unterhalt der Anstalt aufzubringen und bereitzustellen. Schließlich mußten die Armeemagazine herhalten und dafür sorgen, daß Professoren und Studenten nicht verhungerten" <sup>65</sup>.

Im Juni des Jahres waren die Planungen weitgehend abgeschlossen, so daß nunmehr in Schreiben an sancaks die Aufnahme des Lehrbetriebs angekündigt wurde. Darin werden die Rolle Ṣalāḥ ad-Dīns als Eroberer Jerusalems und Stifter der nach ihm benannten madrasa sowie deren weitere Geschicke erwähnt. Als Aufgabe wird genannt: "Obwohl die Absolventen kâdı, muftî, müderris und mucallim werden können, so werden sie, um auch die Laufbahn eines mubassir und muršid 66 einschlagen zu können, eine Ausbildung genießen, die in Theorie und Praxis auf ihre Pflichten vorbereitet" 67.

Id.: Jerusalem. Its place in Islam and Arab History. Beirut 1969 (The Institute for Palestine Studies, Monograph Series No. 19), S. 30. Während Tibawis Tätigkeit in der britischen Mandatsverwaltung Palästinas waren zwei ehemalige Ṣalāḥīya-Lehrer, nämlich Ḥusām ad-Dīn Ğārallāh und Ḥalīl as-Sakākīnī, seine Kollegen, und es ist denkbar, daß sie ihm von der Hochschule erzählt haben, Islamic Quarterly 19 (1975), S. 6.

<sup>63</sup> Kāmil Al-<sup>c</sup>Asalī: *Ma<sup>c</sup>āhid al-<sup>c</sup>ilm fī Bait al-Muqaddas*. <sup>c</sup>Ammān 1981, S. 59 und 73–76.

<sup>64</sup> HUSEYIN ATAY: Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi. Medrese programları-icâzetnameler-ıslahat hareketleri. İstanbul 1983, S. 244 ff.

65 FREIHERR VON KRESS: "Achmed Djemal Pascha", Zwischen Kaukasus und Sinai. Jahrbuch des Bundes der Asienkämpfer 3 (1923), S. 11–26, hier: S. 17. Auch in mehreren Archivdokumenten kommt die nicht erfolgte Bereitstellung von Mitteln zur Sprache.

66 Mubassir ist ein Schulinspektor, insbesondere ein Aufseher in einem Internat, muršid ein religiöser Führer.

<sup>67</sup> S. 1 einer Verlautbarung der Ṣalāḥīya-Leitung an das mutaṣarrıflık Urfa vom 15. 6. 1331/1915 (Maktabat al-Aqsā).



Die Ṣalāḥīya wurde sogar in dem Organ der Nachrichtenstelle für den Orient vorgestellt:

"Die Hochschule Salah Eddin Eddschubi (sic) in Jerusalem wurde kurz vor dem Krieg gegründet, um dem Übelstande abzuhelfen, daß die bedeutendsten Schulen des Islam, El Ahar (sic) in Kairo und das Aligarh College in Britisch-Indien dem Einflusse Englands in gewissem Sinn ausgesetzt sind. Man hat alles getan, um der neuen Hochschule in Jerusalem von Anfang an Ansehen und Bedeutung zu geben. Nicht nur wurden die berühmtesten und bekanntesten Gelehrten aus Konstantinopel dorthin geschickt, sondern auch der Direktor aller wissenschaftlichen Anstalten, Reschid Bey, hat sich dorthin begeben, um mit dem Leiter der Hochschule, dem bekannten aus Tunis gebürtigen Scheich Abdul Aziz Schawisch zusammen zu arbeiten. Die umfangreichen Statuten der Schule lassen erkennen, daß nicht nur die alten muhammedanischen, sondern auch die modernen europäischen Wissenschaften gelehrt werden sollen" 68.

Die dreißig Seiten starke Statutensammlung Ṣalāḥaddīn-i Eyyûbî Küllîye-i İslâmîyesi Ta clîmâtnâmesi — 1915 in der lokalen Franziskanerdruckerei hergestellt — ist unsere ausführlichste Quelle zur Ṣalāḥīya. Darin sind in 99 Artikeln Verwaltung, Unterricht, Aufnahmemodalitäten, Prüfungen und Pflichten der Studenten sowie der Lehrplan geregelt. Die wichtigsten Bestimmungen, die Aufschluß über das Innenleben der Ṣalāḥīya geben, sollen im folgenden zusammengefaßt und mit den tatsächlichen Verhältnissen — denn vieles stand gewissermaßen nur auf dem Papier — verglichen werden. Artikel 1 lautet:

"Die Islamische Hochschule Ṣalāḥ ad-Dīn Ayyūbī stellt eine Neubelebung und -gründung der von Sultan Ṣalāḥ ad-Dīn in Jerusalem ins Leben gerufenen Hochschule dar. Ihr Ziel besteht darin, Führungskräfte und Fachleute für religiöse, religionsgesetzliche und wissenschaftliche Dienste und Ämter auszubilden. Die Ausbildung umfaßt das Studium des religiösen und weltlichen Rechts, der Wissenschaften und verschiedener Sprachen. Die Hochschule untersteht dem <code>seihülislâm</code> und dem <code>evkâf-Ministerium</code>. Ihre Leitung haben der Direktor, sein Stellvertreter und der Unterrichtsinspektor inne. Der Unterricht wird von Fachleuten erteilt. Sonstige Aufgaben sind Beamten und Angestellten anvertraut"<sup>69</sup>.

Der Direktor wird per Sultanserlaß eingesetzt. Sein Stellvertreter und der Unterrichtsinspektor werden in Verantwortung des *şeihülislâm* und des Ministers für Fromme Stiftungen bestimmt. Lehrer und sonstige Beschäftigte werden auf Vorschlag des Direktors von den beiden Behörden ernannt <sup>70</sup>. Der Direktor trägt



<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> N.O. Korrespondenzblatt der Nachrichtenstelle für den Orient 1/7 (30. 6. 1915), Bl. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Ṣalâhaddîn-i Eyyûbî Küllîye-i İslâmîyesi Ta clîmâtnâmesi. Kuds 1333/1915, S. 3. Der Stundenverteilungsplan ist auch abgedruckt in climîye Sâlnâmesi 1 (alles Erschienene) (1334/1915-16), S. 669-673.

<sup>70</sup> Ta clîmâtnâme, S. 3.

die Gesamtverantwortung, repräsentiert die Ṣalāḥīya und besorgt die Ausführung der Statuten. Er wählt Lehrer und andere Bedienstete im Einvernehmen mit dem stellvertretenden Direktor und dem Unterrichtsinspektor aus. Er darf den Lehrern und Angestellten abgesehen von den Ferien bis zu einem Monat Arbeitsbefreiung erteilen. Bei längeren Zeiträumen muß er die Zustimmung des şeiḥülis-lâm und des evkâf-Ministeriums einholen. Ihm obliegt die Erstellung des Jahresberichts, in dem die finanzielle und administrative Lage der Institution und die stattgefundenen Prüfungen erörtert werden 71.

Die Aufgaben des stellvertretenden Direktors betreffen demgegenüber mehr die inneren Belange. Er ist zuständig für das Inventar, die Bibliothek, die Disziplin und die Aufsicht über die regelmäßige Teilnahme der Studenten am Unterricht. Außerdem trägt er Sorge dafür, daß in Krankheitsfällen ausreichende medizinische Versorgung gewährleistet ist 72. Der Unterrichtsinspektor (ders näziri) kümmert sich darum, daß entsprechend dem Lehrplan ein ordnungsgemäßer Unterricht stattfindet. Er führt die vom Direktor getroffenen Anordnungen und vom Lehrerkollegium gefaßten Entschlüsse, die sich auf Unterrichtsangelegenheiten beziehen, aus 73.

Nach Artikel 12 wird eigens für die Schule ein Arzt angestellt. In Artikel 14 werden die Aufgaben der Bibliotheks- und Museumsangestellten festgelegt: Einem Studenten dürfen nicht mehr als drei Bücher ausgehändigt werden. Es scheint sogar eine Art Leihverkehr mit den Bibliotheken der dârülfünûn in Istanbul bestanden zu haben, wenn man der Bestimmung Glauben schenken darf <sup>74</sup>. Ein *imâm* hält gemeinsam mit den Studenten die vorgeschriebenen Gebete ab und lehrt sie Koranrezitation <sup>75</sup>.

Den Lehrern wird die Unterrichtsstunde mit 20-50 *ġurûş* vergütet<sup>76</sup>. Auch außerhalb des normalen Lehrbetriebes sind Vorträge vorgesehen. Dazu werden nach Möglichkeit auswärtige Gelehrte eingeladen, die für längere Zeit an der *al-Aqsā*-Moschee lehren<sup>77</sup>.

Unterrichtsablauf und -methode sowie die Auswahl der Bücher werden von der Lehrerkonferenz erörtert, die unter dem Vorsitz des Direktors tagt. Dieses Gremium kann Änderungen des Lehrprogramms, wenn es solche mit Zweidrittel-Mehrheit beschlossen hat, dem *şeihülislâm* und dem Ministerium für Fromme Stiftungen unterbreiten<sup>78</sup>. In der Praxis wurden aber Lehrbücher kaum einge-



<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ibid., S. 4.

<sup>72</sup> Ibid., S. 5.

<sup>73</sup> Ibid., S. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ibid., S. 8f.

<sup>75</sup> Ibid., S. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ibid., S. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Ibid., S. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Ibid., S. 11 f.

setzt. Der Dozentenvortrag wurde von den Studenten mitgeschrieben. Das damals übliche Memorieren wurde an der *Salāhīya* nicht gepflegt<sup>79</sup>.

Eine Unterrichtsstunde dauert 60 Minuten; später wurde sie auf 50 Minuten verkürzt 80. Am Vormittag finden drei, am Nachmittag zwei Stunden statt. Am Donnerstag endet der Unterricht schon am Mittag. Anschließend werden Exkursionen in der Stadt und ihrer näheren Umgebung unternommen, um insbesondere die Fächer Geographie, Landwirtschaft und Geologie praxisnah zu gestalten. Unterrichtssprache ist Arabisch – dies ist mit die wichtigste und folgenreichste Bestimmung. Daneben werden Fächer wie osmanische und allgemeine Geschichte, Zivilgesetzbuch (mecelle-i aḥkâm-i cadlîye) und Völkerrecht in Türkisch bzw. Fremdsprachen gelehrt 81.

Die Studiendauer beträgt insgesamt zehn Jahre. Sie zerfällt nach den Statuten in zwei Teile: der erste (*tâli*, d. h. Mittel- bzw. Sekundarstufe) dauert sieben, der zweite (*câli*, also Hochschulstufe) drei Jahre 82. Aus dem curriculum ergibt sich eher eine Einteilung in drei Studienblöcke. In den ersten drei Klassen stehen Sprachen, Geschichte, Mathematik und Naturwissenschaften, also die Allgemeinbildung, im Vordergrund. In der Mittelstufe (Klassen 4-7) kommen die religiösen Fächer (Rechtswissenschaften, Koranexegese, *hadīt*) hinzu, während das Studium des weltlichen Rechts (*culûm-i hukûkîye*) der Oberstufe (Klassen 8-10) vorbehalten ist.

Dieser außerordentlich weitgespannte Stundenplan konnte nur mit einer hohen Wochenstundenzahl bewältigt werden, nämlich 28 gleichbleibend in allen Klassenstufen. Der Unterricht in islamischer und arabischer Geschichte auf der einen und türkischer sowie osmanischer Geschichte auf der anderen Seite war stundenmäßig gleich gewichtet. Im einzelnen wurden folgende Fächer unterrichtet 83:

cilm-i fikih Jurisprudenz:

cibâdât kultische Vorschriften, nikâḥ/ṭalâḥ Ehe- und Scheidungsrecht, ferâciż Erbrecht, mucâmelât Vermögens- und Verkehrsrecht, târîḥ-i cilm-i fiḥih Geschichte der Jurisprudenz, cuḥûbât Strafrecht, cilm-i ḥilâf (sic, richtig: iḥtilâf) Unterschiede zwischen den vier Rechtsschulen, tefsîr-i şerîf Koranexegese, ḥadîṣ-i şerîf Überlieferung, uṣûl-i fiḥih Grundlagen der Jurisprudenz, cilm-i kelâm Dogmatik, cilm-i taṣavvuf Mystik.



<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Interview mit I. M. Ḥusainī.

<sup>80</sup> Taclîmâtnâme S. 12. WEINBERG, S. 201.

<sup>81</sup> Ta clîmâtnâme, S. 12.

<sup>82</sup> Ibid., S. 3.

<sup>83</sup> Unpaginierter Anhang zum ta clîmâtnâme (nach S. 28).

19

culûm-i felsefîye Philosophie
cilm-i terbiye Pädagogik
cilm-i ictimâc Soziologie
cilm-i rûh Psychologie
cilm-i manṭıḥ Logik
cilm-i aḥlâḥ Ethik
târîḥ-i felsefe Geschichte der Philosophie
cilm-i mâbacd üṭ-ṭabîcîye Metaphysik

culûm-i hukûkîye Profanes Recht
hukûk-i esâsîye ve idârîye Verfassungs- und Verwaltungsrecht
hukûk-i düvel Völkerrecht
cezâ kânûnu Strafrecht
mecelle-i ahkâm-i cadlîye Zivilgesetzbuch
ahkâm-i evkâf Stiftungsrecht
uşûl-i cezâ'îye Strafprozeßrecht
uşûl-i hukûkîye Zivilprozeßrecht
ticâret-i berrîye Handelsrecht
ticâret-i bahrîye Seehandelsrecht
arâzî kânûnu Bodenrecht
sakk-i şercî ve cadlî Rechtsurkunden (weltlich und religiös)
cilm-i iktisâd ve mâlî Volkswirtschaft und Finanzwissenschaft

lisân-i °arabî Arabische Sprache ṣarf ve naḥiv Morphologie und Syntax luġat ve ķirâ' at Lexikographie und Lektüre (Koranlesarten?) inṣâd Rezitation manṭiķ Logik belâġat Rhetorik edebîŷât Literatur

lisân-i türkî Türkische Sprache sarf ve naḥiv Grammatik kırâ'at Lesen inṣâd Rezitation kitâbet Stilistik

târîh Geschichte
siyer-i nebî Prophetenvita
târîh-i cumûmî Weltgeschichte
İslâm ve cArab târîhi Geschichte des Islams und der Araber
Türk ve cOsmânlı târîhi Türkische und osmanische Geschichte



caṣr-i ḥâżır târîḥ-i siyâsîsi Politische Geschichte der Gegenwart edyân-i sâlife vorislamische Religionen edyân-i semâvîye Offenbarungsreligionen dîn-i İslâm

coġrâfyâ Geographie

cumûmî coġrâfyâ Allgemeine Geographie

İslâm ve coṣmânlı coġrâfyâsı Geographie der islamischen Länder und des

Osmanischen Reiches

felekîyât Astronomie

culûm-i riyâzîye Mathematik
camelî hesâb Praktische Mathematik
hendese Geometrie
cebir Algebra
nazarî hesâb Theoretische Mathematik
müşelleşât Trigonometrie
uşûl-i defterî Buchführung
miḥânîk Mechanik

culûm-i ṭabîcîye Naturwissenschaften
camelî zirâ cat Praktische Landwirtschaft
kîmyâ Chemie
hikmet-i ṭabîcîye Physik
hayvânât Zoologie
nebâtât Botanik
macâdin ve ṭabakât Mineralogie und Geologie
hifzissihha ve tedâvî-i iptidâ'î Hygiene und Erste Hilfe

hat ve resim Kalligraphie und Zeichnen elsine-i şarkîye orientalische Sprachen Fârisî Persisch Urdû Urdu Tâtâr Tatarisch

elsine-i ġarbîye westliche Sprachen Âlmânca Deutsch Frânsızca Französisch İngilîzce Englisch Rûsca Russisch

Im Programm sind dazu folgende Anmerkungen gemacht: Am Morgen und am Abend finden jeweils eine halbe Stunde Leibesübungen statt. Der Lehrer hat



das Recht, innerhalb der Fächergruppen Umschichtungen vorzunehmen, wenn sich die Stundenzahl eines bestimmten Faches als zu hoch oder zu niedrig erweist. Der Student kann jeweils eine der angebotenen westlichen und orientalischen Sprachen wählen<sup>84</sup>.

Einen aufschlußreichen Vergleich des Lehrplans der Ṣalāḥīya mit jenem des damaligen preußischen Gymnasiums zieht Max Weinberg, Leiter der jüdischen Schulen in Jerusalem<sup>85</sup>. Zu diesem Zweck wird die erste Klasse der Ṣalāhīya angesichts des Eintrittsalters von 12 Jahren mit der Quarta und die siebte Klasse mit der Oberprima gleichgesetzt. Nach dieser Berechnung addiert sich die Summe der Stunden in den verschiedenen Fächern im Verlauf des Studiums folgendermaßen:

| Fach Religion:             | Gymnasium, Quarta-Oberprima: | 560  |
|----------------------------|------------------------------|------|
|                            | Ṣalāḥīya, Klasse 1-7:        | 1120 |
| Geographie und Geschichte: | Gymnasium:                   | 880  |
|                            | Ṣalāḥīya:                    | 1200 |
| Mathematik u. Naturwiss.:  | Gymnasium:                   | 1600 |
|                            | Ṣalāḥīya:                    | 1640 |

Während also das Gymnasialprogramm mindestens vom Volumen her klar hinter dem curriculum der Ṣalāḥīya zurückbleibt, sei, so Weinberg pauschal, der Sprachunterricht auf dem Gymnasium "gewaltig überlegen"<sup>86</sup>.

Indessen sind vom Ṣalāḥīya-Programm einige Abstriche zu machen, wenn man den heute im Islamischen Museum im ḥaram aš-šarīf ausgehängten Stundenplan zugrundegelegt. Danach waren die Klassen 4, 9 und 10 unbesetzt. Die beiden Oberklassen konnten entsprechend den Statuten ja erst durch die Ausbildung der Schüler der vorhergehenden Klassen gebildet werden. Hinzu kam, daß das Gros der Älteren im Laufe des Krieges zum Militärdienst eingezogen wurde. Im Schuljahr 1916/17 zählte die Ṣalāḥīya 150 Schüler im Alter von 12-25 Jahren 87. Daraus geht hervor, daß die Studentenschaft bis in die einzelnen Klassen hinein altersmäßig heterogen zusammengesetzt war. Auch hat es den Anschein – ich folge hier dem oben erwähnten, "echten" Stundenplan –, als ob einige Klassen an bestimmten Tagen keinen Unterricht gehabt hätten, und zwar die erste am Dienstag, die zweite am Sonntag und alle Klassen außer der achten am Samstag. Am Mittwoch hatten die Studenten der 6. Klasse folgende Fächer in dieser Reihenfolge: Leibesübungen, Koranexegese, westliche Sprachen, Wirt-



<sup>84</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Dr. Alfred John, "... eine Art Kultur-Attache" (SCHABINGER S. 177 f. und A. 34 auf S. 216) in Palästina, in einem Tätigkeitsbericht in ISA 20 hi (916).

<sup>86</sup> WEINBERG, S. 198.

<sup>87</sup> Kurd Alī, "Al-Kullīya aṣ-Ṣalāḥīya", S. 561-563.

schaft, Rhetorik, Astronomie, westliche Sprachen. Die Stundentafel der 7. Klasse sah so aus: türkische Literatur, Dogmatik, westliche Sprachen, Grundlagen der Jurisprudenz, Hygiene, Finanzwissenschaft und westliche Sprachen. Am Donnerstag wurden in Abweichung von den Statuten nicht drei, sondern vier Stunden abgehalten:

- 6. Klasse: Psychologie, Mineralogie und Geologie, Literaturgeschichte, hadīt.
- 7. Klasse: Grundlagen der Jurisprudenz, Soziologie, Dogmatik, Koranexegese.

Das Schuljahr beginnt in der zweiten Septemberwoche und endet in der dritten Maiwoche. Die Prüfungen finden zwischen Ende Mai und Ende Juni statt. Von Ende Juni bis Anfang September gibt es Ferien<sup>88</sup>.

Von Bedeutung für die Kommunikation in der Schule war gewiß, daß gemäß Artikel 32 unter den älteren Studenten, die mindestens über den Abschluß der *i'cdâdîye* und Fremdsprachenkenntnisse verfügen, Aufsichtspersonen ausgewählt werden (dâħilîye zâbiṭları). Diese sorgen für Einhaltung von Disziplin und Ordnung unter den Studenten und haben Streitigkeiten zu verhindern. Außerdem sind sie zuständig für die Überwachung der Hausaufgaben und die Kontrolle der Schulhefte<sup>89</sup>. Als ein solcher zâbiṭ war Ṣubḥī al-Ḥadrā' tätig<sup>90</sup>.

Die Aufnahmebedingungen (Artikel 35-44) schreiben einen mindestens fünfjährigen Schulbesuch (mekteb-i iptidâ'î) vor, so daß Schüler frühestens im Alter von zwölf Jahren in die Ṣalāḥīya eintreten konnten. Doch wurde davon gelegentlich abgewichen: Ḥalīl al-Budairī und Isḥāq Mūsā al-Ḥusainī hatten dieses Alter noch nicht erreicht, als sie in die erste Klasse kamen. Andererseits sollten die Schüler nicht älter als fünfzehn Jahre alt sein. Weitere Voraussetzungen für die Aufnahme waren, keine ansteckende Krankheit und keine Vorstrafe zu haben, wobei letztere Bestimmung angesichts des Alters der Betroffenen etwas erstaunt.

Aufnahmeprüfungen werden einmal jährlich in den vilâyets von einer Kommission durchgeführt. Bewerber mit Elementarschulabschluß werden in den Fächern Koran, religiöse Kenntnisse, Arabisch, Rechnen, Geschichte, Geographie und Kalligraphie geprüft. Wer eine vorgeschriebene Punktzahl nicht erreicht, wird abgelehnt. Für Kandidaten, welche die Prüfung bis auf das Arabische bestanden haben und in der Lage sind, dem Unterricht zu folgen, kann bei genügender Zahl eine Sonderklasse eingerichtet werden. In dieser Klasse wird ein Jahr lang als Schwerpunkt Arabisch unterrichtet <sup>91</sup>. Der Problematik hoher Klassenfrequenzen war mit der Bestimmung Rechnung getragen, daß Klassen mit mehr



<sup>88</sup> Ta clîmâtnâme, S. 4.

<sup>89</sup> Ibid., S. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> S. u. S. 42.

<sup>91</sup> Taclîmâtnâme, S. 4.

als 65 Schülern geteilt werden können. Die Ṣalāḥīya wurde als Internat geführt, d.h. Externe wurden nicht aufgenommen <sup>92</sup>.

Jährlich können 100 Schüler nach einer Art "Länderschlüssel" in die erste Klasse aufgenommen werden. Zehn Studienplätze werden für Kandidaten aus dem *livâ Ķuds* und 50 für solche aus den Provinzen des Osmanischen Reiches reserviert. Für Bewerber aus den übrigen Gebieten der islamischen Welt stehen 40 Studienplätze gemäß folgender Quotenregelung zur Verfügung: Ägypten 4, Sudan und Abessinien 2, Tripolis und Bengasi 2, Tunis 1, Algier, Marokko und südliches Afrika je 1, Java und Philippinen 3, China 3, Indien 5, Afghanistan 2, Beludschistan 1, Iran 2, Turkestan (Buchara, Chiwa, Taschkent, Samarkand) 6, Kaukasus, Astrachan, Kazan, Krim und Polen insgesamt 6<sup>93</sup>.

In Wirklichkeit kamen die Studenten überwiegend aus Syrien, Palästina und Anatolien, während die außerosmanischen Gebiete der islamischen Welt kaum oder gar nicht vertreten waren. Dem entspricht auch eine in der Beiruter Zeitung al-Ittihād al- cutmānī abgedruckte amtliche Mitteilung, in der andere als im taclîmâtnâme vorgesehene Aufnahmebedingungen wiedergegeben sind. Von den 100 Studienplätzen entfallen danach 25 auf das vilâyet Aleppo, 30 auf das vilâyet Şâm, 25 auf das vilâyet Beirut und 20 auf den sancak Jerusalem. Auch konnte jeder Schüler der dritten Klasse des mekteb-i sulțânî in Beirut eingeschrieben werden. Obwohl dies eher den Eindruck einer Art regionaler Hochschule erweckt, wird in der betreffenden Mitteilung betont, daß auch Studenten aus der ganzen islamischen Welt willkommen seien. Die Auswahlkommission des vilâyets Beirut bestand u.a. aus Ahmad Tabbāra, dem Gründer des Ittihād alcutmānī<sup>94</sup>. Der Grund dafür, daß der Einzugsbereich der Salāhīya beschränkt war, dürfte in den Gegebenheiten des Ersten Weltkrieges zu suchen sein, die eine volle Entfaltung der Salāhīya als religiöser Elitehochschule mit Ausstrahlungskraft nach Zentralasien und auf den indischen Subkontinent nicht zuließen. Die Leitung der Hochschule teilt vâlîs und mutasarrıfs im Inland, osmanischen Botschaftern im Ausland, islamischen Gesellschaften und sonstigen Institutionen Aufnahmebedingungen und Ziele mit, so daß sie Interessenten informieren können 95.

Die Attraktivität der Schule war hoch und die Auswahl der Studenten dementsprechend streng. Im Jahr 1916 nahmen allein in Damaskus 65 Bewerber an der Aufnahmeprüfung teil, von denen aber nur ein Viertel zum Studium zugelassen



<sup>92</sup> Ibid., S. 13.

<sup>93</sup> Ibid., S. 3 und 14-17.

<sup>94</sup> S.o. A. 58. — Aḥmad Tabbāra (1870-1916) gründete den Ittihād al-cutmānī im Jahre 1908. Er war prominentes Mitglied der Beiruter Reformgesellschaft (al-ğam cīya al-islāhīya) und wurde 1916 vom Kriegsgericht in cAlaih zum Tode verurteilt.

<sup>95</sup> Ta lîmâtnâme, S. 14 f. Vgl. die in A. 67 erwähnte Mitteilung.

wurde 96. Doch spielten für die Aufnahme auch persönliche Beziehungen und die familiäre Herkunft eine Rolle. Besonders bevorzugt wurden Sprößlinge aus führenden Familien mit hohem religiösen Ansehen.

Es wurden aber nicht nur Schüler in die erste Klasse eingeschrieben. Bewerber, die in der Mittel- oder Oberstufe der dârülhilâfet ül câliye in Istanbul studieren, können in die gleiche Klasse an der Salāhīya überwechseln. Das gilt auch für Schüler von mekâtib-i sultânî und icdâdî, sofern sie die erforderlichen Arabisch-Kenntnisse nachweisen können. In die zweite und dritte Klasse der Oberstufe (Klassen 9 und 10) werden grundsätzlich keine "Seiteneinsteiger" aufgenommen, d. h. diese Klassen waren den Studenten vorbehalten, die schon mindestens ein Jahr an der Anstalt verbracht hatten 97.

Im fünften Abschnitt des ta clîmâtnâme sind die Prüfungen (imtihânlar) näher geregelt. Im Juni finden in Anwesenheit einer aus Beamten des seihülislâm-Amtes und des evkâf-Ministeriums bestehenden Kommission Jahresprüfungen statt. Sie zerfallen in einen schriftlichen und mündlichen Teil. Die Prüfungen werden von den jeweiligen Fachlehrern vorgenommen, wobei auch auswärtige Kollegen zugegen sein dürfen. Erwähnenswert ist die Beobachtung eines deutschen Besuchers einer solchen Prüfung:

"In einer Jahresprüfung in Weltgeschichte, der ich beigewohnt habe, überraschte es mich, wie gut die Schüler der II. Klasse beispielsweise über Homer und seine Werke Bescheid wußten. Dabei wurde der Philosoph ,Almani' Wolff (sic) mit seinen Homertheorien besprochen ... Über die Leistungen in Mathematik urteilte ein für diese Fächer qualifizierter deutscher Oberlehrer, sie seien ,im höchsten Grade überraschend"98.

Bei der Bewertung der Prüfungsleistungen werden die im Verlauf des Schuljahres erzielten Noten berücksichtigt. Wer zweimal das Klassenziel nicht erreicht, muß die Schule verlassen. Einem Schüler, der in der Prüfung betrügt, wird die niedrigste Note - das ist eine Null - gegeben. Die Zensuren in Betragen und Leibesübungen haben keinen Einfluß auf die Versetzung. Wer den ersten Studienteil (Klasse 1-7) erfolgreich abschließt, erhält ein sehâdetnâme. Den Absolventen der Oberstufe (Klassen 8-10) wird ein icazetname ausgestellt 99.

Der Besuch der Salāhīya ist unentgeltlich. Kleidung und Essen werden gestellt 100. Die in den Statuten vorgesehene Verpflegung konnte freilich aufgrund der schlechten Versorgungslage nicht geboten werden, so daß einheimi-



<sup>96</sup> WEINBERG, S. 200.

<sup>97</sup> Ta clîmâtnâme, S. 16.

<sup>98</sup> WEINBERG, S. 200. – Gemeint ist der Klassische Philologe Friedrich August Wolf (1759-1824).

<sup>99</sup> Taclîmâtnâme, S. 4 und S. 17-20.

<sup>100</sup> Ibid., S. 3.

sche Studenten, die an Wochenenden sich bei ihren Familien verköstigen konnten, besser gestellt waren. Bis hin zur Grammzahl sind in Artikel 89 die Lebensmittelmengen angegeben, welche die Studenten erhalten sollten. Leider ist nicht vermerkt, für welchen Zeitraum diese Rationen galten (z. B. Brot 600 gr, weißer Käse 200 gr, 20 gr Salz, 300 gr Fleisch). Pro Tag sollte es zwei warme Mahlzeiten und ein Frühstück geben. In jedem Schuljahr erhält ein Student u. a. eine *ğubba*, vier Turbane und 2 Fes – dies waren die äußeren Kennzeichen der *Ṣalāḥīya*-Schüler –, aber nur eine Hose und zwei Hemden <sup>101</sup>. Auf den Straßen Jerusalems zogen die Studenten wegen ihrer charakteristischen Kleidung und adretten Aussehens die Blicke auf sich <sup>102</sup>.

Zur Kontinuität des Schulbesuchs und zur Aufrechterhaltung der Disziplin waren strenge Bestimmungen erlassen. Faulheit, aber auch Beschäftigung mit Politik, wie es im ta<sup>c</sup>lîmâtnâme lapidar heißt, können eine Strafe oder gar die Entfernung von der Schule nach sich ziehen. Studenten osmanischer Staatsangehörigkeit müssen bei unerlaubtem Fernbleiben für jeden Monat Abwesenheit 1,5 Lira (Pfund) Strafe zahlen 103.

Welches war die Stellung der Ṣalāḥīya im türkischen Bildungswesen und wie sah dessen Gliederung in den ersten zwei Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts aus? Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts hatten die traditionellen medrese und mekteb-Anstalten eine Konkurrenz in Gestalt von Schulen bekommen, die in ihren curricula auch weltliche Fächer enthielten. Die Geburtsstunde des modernen türkischen Bildungswesens fällt wohl in das Jahr 1869. Mit der "Verordnung über allgemeine Bildung" (ma cârif-i cumûmîye nizâmnâmesi) wurde zum ersten Mal in verbindlicher Form die Einrichtung von Elementar- (iptidâ'î), Mittel-(rüştîye bzw. i dâdîye), Gymnasien (sulţânî) und einer Universität beschlossen. Darüber hinaus entstanden Berufsschulen und Fachhochschulen. Das duale Erziehungssystem, d.h. das Nebeneinander von religiösen und weltlichen Schulen bestand bis 1924, als mit Gesetz Nr. 430 die "Vereinheitlichung des Unterrichtswesens" (tevhîd-i tedrîsât ķânûnu) verkündet wurde.

In der zweiten konstitutionellen Periode wurde auf dem Gebiet des Erziehungswesens fast täglich eine Änderung eingeführt, und der Minister häufig ausgewechselt. Mit Ausnahme Emrullâh und Şükrü Efendis blieb kein Minister länger als ein Jahr im Amt <sup>104</sup>. Die bedeutendsten Träger dieser Neuerungen waren neben Emrullâh, dem Schöpfer der *ţûba âġâcı*-Theorie, Ziya Gökalp und Sātic



<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Ibid., S. 25-27.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Das heilige Land 61 (1917), S. 123.

<sup>103</sup> Taclîmâtnâme, S. 3 und 25.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Amtszeiten Emrullâhs (1858-1914): 10. 1. 1910-18. 2. 1911 und 1. 1. 1912-21. 7. 1912.
Şükrü (1874, hingerichtet 1926) war vom 24. 1. 1913-9. 12. 1917 Minister, Cumhuriyetin 50.
yılında Millî Eğitimimiz. İstanbul 1973, S. LIV.

al-Ḥuṣrī $^{105}$ . Seit 1913 war der Besuch der fünf- oder sechsklassigen Volksschule obligatorisch. Auf ihr baute die  $i^cd\hat{a}d\hat{t}ye$  auf mit allgemeinbildenden, Handels-, Gewerbe- und landwirtschaftlichen Zügen. Der  $sultan\hat{t}$ , gewissermaßen das Gymnasium, bestand aus zwei Stufen zu vier und drei Klassen. Im Schuljahr 1913/14 wurde die fünfklassige Elementarschule in den mekteb-i  $sultan\hat{t}$  integriert, so daß die dortige Ausbildung 12 Jahre dauerte. An der Spitze der Bildungspyramide befand sich die darulfunun, an der das Studium drei Jahre betrug  $^{106}$ .

Auf die Ṣalāḥīya bezogen bedeutet das, daß die Ausbildung hier genau so lang war wie diejenige eines Absolventen der Universität zu Istanbul, der fünf Jahre Volksschule, sieben Jahre sulṭânî (oder eben 12 Jahre sulṭânî) und drei Jahre Hochschule absolvieren mußte. Die Ṣalāḥīya war folglich ihrem Charakter nach eine Hochschule, an der im Unterschied zur dârülfünûn, aber in Übereinstimmung etwa mit der mekteb-i mülkîye (Verwaltungshochschule) der Sekundarschul- und Hochschulbereich unter einem Dach vereinigt waren. Dieser Umstand bringt es mit sich, daß wir einmal von Schülern, ein anderes Mal von Studenten sprechen.

Während frühere Gründungen recht kurzlebig gewesen waren, erhielt der tertiäre Bereich mit der im Jahre 1900 eröffneten dârülfünûn ein relativ solides Fundament. Dort gab es auch eine Fakultät für Theologie (culûm-i câliye dînîye şucbesi) mit (1910) 140 Studenten. In den ersten beiden Dezennien des Jahrhunderts bestand diese Fakultät parallel zu den medrese, die in den Jahren 1910–1922 mehreren Neugestaltungen unterlagen.

Zu Beginn des Ersten Weltkrieges traten die Konturen eines islamischen Reformismus im Osmanischen Reich, wie er etwa von Mehmed câkif, einem Schüler Muhammad cAbduhs, und Mehmed Sacîd Halîm Pascha, dem langjährigen Großwesir (1913–1917), vertreten wurde, stärker hervor. Die Gründung der Salāhīya und die Neuordnung der medresen in Istanbul fällt denn auch in die Amtszeit des liberalen und reformistisch gesinnten seihülislâm Ürgüplü Mustafâ Hairî Bey. Eine kurze Rekapitulation – längere Abhandlungen hierzu liegen vor – ergibt folgendes grobe Bild dieser Reformversuche mit dem Ziel, über eine Verstär-



<sup>105</sup> Ausgehend von der Vorstellung des tûba âgâcı, jenes Paradiesbaumes, dessen Wurzeln im Himmel enden, dessen Zweige aber nach unten hängen, sollte die Bildungsreform im tertiären Bereich ansetzen. Überblicke des Bildungswesens in der zweiten konstitutionellen Periode geben Osman Ergin: Türkiye Maarif Tarihi. 2. Aufl. İstanbul 1977. Bd. 3-4, S. 1273 ff. Hasan Ali Koçer: Türkiye'de Modern Eğitimin Doğuşu. Ankara 1987, S. 169-228. Necdet Sakaoğlu: "Eğitim Tartışmaları", Tanzimat'tan Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi. Bd. 2. İstanbul 1985, S. 478-484. Zu al-Huṣrī (1882-1968): WILLIAM CLEVELAND: The making of an Arab Nationalist: Ottomanism and Arabism in the Life and Thought of Sati al-Husri. Princeton 1971.

<sup>106</sup> NEVZAT AYAS: Türkiye Cumhuriyeti Millî Eğitimi. Ankara 1948, S. 226.

kung der nicht-religiösen Fächer eine Modernisierung von innen heraus und eine striktere Kontrolle zu erreichen: Sie beginnen mit der "Verordnung über die wissenschaftlich-theologischen Schulen" (medâris-i cilmîye niżâmnâmesi) vom 26. Februar 1910 107. Das Studium dauert 12 Jahre, wobei das Eintrittsalter der Studenten zwischen 15 und 30 Jahre liegen kann. Abgesehen von den dominierenden theologischen Fächern werden Geschichte, Geographie und Rechnen erteilt. An diese Verordnung knüpfte Eşrefzâde Mehmed Şevketi mit seiner im Jahre 1911 erschienenen Schrift über die Reform der islamischen Schulen 108, welche die Reformdiskussion weiter vorantrieb.

Die fünfjährige Richterschule (medresetülķuzât, 1914 mit 84 Absolventen) diente der Sicherstellung des Bedarfs an kâdis und war insofern das eher religiöse Pendant zur Juristischen Fakultät der Universität, der hukûk mektebi 109. Im Jahre 1914 wurde die Predigerschule medresetülvâ cizîn), eine Art Missionarschule, ins Leben gerufen 110, wo Gelehrte ganz unterschiedlicher Provenienz wie Ahmet Refîk, cAbdurraḥmân Şeref, Yûsuf Akçura, Macrūf Ruṣāfī, Ziya Gökalp, Ṣāliḥ at-Tūnisī und Selîm Sirrî (Tarcan) unterrichteten 111. Der Fächerkanon der Predigerschule weist eine enge Affinität zu jenem der Ṣalāhīya auf.

In einem weiteren Schritt (iṣlāḥ-i medâris) wurde 1914 die Vielfalt der Istanbuler medresen ideell zur dârūlḥilāfetūlcāliye medresesi zusammengefaßt. Das Studium wurde nunmehr in drei Stufen zu jeweils vier Jahren gegliedert. Im ersten Studienjahr 1915/16 waren mehr als 1300 Studenten eingeschrieben, womit aber die in der Verordnung festgelegte Kapazität bei weitem nicht erreicht war. An der Süleimânîye-Moschee wurde eine "Spezialistenschule" (medresetūlmütehasṣiṣîn) eingerichtet, welche die 1915 geschlossene Fakultät für Theologie an der Universität Istanbul ersetzte 112. Schließlich wurde 1917 eine Bestimmung über das Studium an den theologischen Hochschulen außerhalb Istanbuls, z. B. in Kayseri, erlassen, die ein nur fünfjähriges Studium vorsah, zeitlich und inhaltlich also den oben erwähnten Institutionen und auch der Ṣalāḥīya weit unterlegen war. Zu erwähnen ist noch die von Rašīd Ridā gegründete dār ad-



<sup>107</sup> Düstûr. Tertîb-i şânî. Bd. 2. Derse câdet 1330/1911-1912, S. 127-138. FEROZ AHMAD: The Young Turks. The Committee of Union and Progress in Turkish Politics 1908-1914. Oxford 1969, S. 148 f. Gotthard Jäschke: "Der Islam in der neuen Türkei. Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung", WI NS 1 (1951), S. 1-174. Hüseyin Husâmeddîn (Înal) und İbnülemîn Mahmûd (Kemâl): Evkâf-i hümâyûn nezâretiniñ târîhçe teşkilâtı ve nuzzarin terâcim-i ahvâli. Dârülhilâfetül câliye 1335/1919.

<sup>108</sup> Medâris-i İslâmîye İşlâhât Progrâmı. İstanbul 1329/1911.

<sup>109</sup> MUSTAFA ERGÜN: "JI. Meşrutiyet döneminde medreselerin durumu ve ıslah çalış-maları", Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 30 (1982), S. 59–89, hier: S. 85.

<sup>110</sup> Ergin, Türkiye Maarif Tarihi. Bd. 1-2, S. 160 f.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> ATAY, S. 308 f.

<sup>112</sup> Begründung für die Einrichtung bei ATAY, S. 257 ff. JÄSCHKE, S. 116 f.

da cwa wa-l-iršād, die nicht in Istanbul — wo ihre Etablierung gescheitert war —, sondern in Kairo angesiedelt wurde. Allerdings bestand sie nur zwei Jahre, nämlich von 1912 bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges 113. Den Schlußpunkt unter die Modernisierungsversuche setzte 1918 die Schaffung des "Hauses der islamischen Weisheit" (dârülhikmetülislâmîye), das, organisatorisch an das Amt des şeihülislâm gebunden, zur Verbreitung des Islams dienen sollte.

Die Lehrpläne der soeben erwähnten medresen zeigen im Vergleich zur Ṣalā-hīya vielfache Parallelen und Überschneidungen. Es fällt jedoch ins Auge, daß der Anteil der Fächer, in denen weltliches Recht gelehrt wurde, an der Ṣalāḥīya höher war als an den Istanbuler medresen. Die Jerusalemer Hochschule ist mithin ein Produkt der Reformbestrebungen, freilich mit der zusätzlichen, politisch bedeutsamen Aufgabe, den Forderungen der Araber nach einer Hochschulinstitution mit Arabisch als Unterrichtssprache entgegenzukommen. Diesem politischen Aspekt wird weiter unten nachzugehen sein.

In Kairo gab es seit 1871 neben der Azhar eine Lehrerhochschule (dar alculūm) 114, an der theologische und weltliche Fächer gelehrt wurden. Treibende Kraft einer Reform der Azhar war cAbduh, der an beiden Institutionen tätig war. Dies zeigt, daß eine pauschale Klassifizierung in weltliche und religiöse Institutionen - das gilt auch für die oben erwähnten Verhältnisse in Istanbul, wo Gökalp an den medresen und der Universität lehrte - der Ambivalenz des Bildungswesens jener Zeit nicht gerecht würde. cAbduhs Augenmerk galt zunächst der sozialen Lage der Studenten und Professoren, sodann dem Unterricht und einer Studienordnung, welche die bisherige Gepflogenheit umkehrte, wonach es vier Monate Vorlesungen und acht Monate Ferien gab. Doch stießen die Reform der Ausbildung und die Einführung weltlicher Wissenschaften an der Azhar -1917 waren dort über 15000 Studenten immatrikuliert – auf Widerstand und ließen sich nur in begrenztem Maße durchsetzen. Man geht wohl nicht fehl in der Annahme, daß an der Salāhīya fortgesetzt werden sollte, was an der Azhar auf halbem Weg stehen geblieben war. Von Bedeutung war die Gründung der Ṣalāḥīya auch deshalb, weil gerade während des ğihād die älteste Hochschule des Islams auf dem Gebiet des Kriegsgegners lag 115.

Zugleich war die Ṣalāḥīya als zukunftsträchtige Konkurrenz oder als Gegengewicht zur Azhar gedacht, die, wie Martin Hartmann sich ausdrückte, ,... mit



<sup>113</sup> ALBERT HOURANI: Arabic thought in the liberal age 1798-1939. Repr. Cambridge 1984, S. 227. Vgl. Revue du Monde Musulman 18 (1912), S. 226f.

<sup>114</sup> EI (2), Bd. II, S. 13 ff.

N. O. Korrespondenzblatt der Nachrichtenstelle für den Orient 3/6 (22. 12. 1916),
S. 219 f. – Zur Entwicklung der Azhar Ende des 19./Anfang des 20. Jahrhunderts: CHRIS ECCEL: Egypt, Islam and Social Change: Al-Azhar in Conflict and Accomodation. Berlin 1984 (Islamkundliche Untersuchungen, 81), S. 166 f., 183 ff., 232. MAX HORTEN: "Mu-

dem Edelrost einer ehrwürdigen Tradition ..." bedeckt war. Freilich war die Spekulation Hartmanns, die Ṣalāḥīya könne der Azhar den Rang ablaufen, etwas voreilig, denn die nahezu tausendjährige Tradition, die eine unbestrittene Vorrangstellung begründet hatte, hätte nicht ohne weiteres wettgemacht werden können <sup>116</sup>.

Mit einem Blick auf die regionale Bildungssituation sollen diese Betrachtungen abgeschlossen werden. Im Schuljahr 1913/14 wurden in Beirut und Damaskus mit der Bezeichnung ikinci sultânî, d. h. zusätzlich zu dem bereits vorhandenen Gymnasium, sowie in Jerusalem erstmals je ein mekteb-i sulţânî eingerichtet, deren Unterrichtssprache Arabisch war. Allerdings waren die beiden Gymnasien in Beirut (1914/15: 98 Schüler) und Damaskus (1914/15: 275 Schüler) nicht von langer Dauer 117. Ihre Schließung im Sommer 1915 ist wohl darauf zurückzuführen, daß man der in diesen Städten aktiven arabischen Bewegung - wir befinden uns mitten in der Zeit der Hochverratsprozesse gegen arabische Nationalisten – nicht ein weiteres Betätigungsfeld eröffnen wollte. Bei aller Paradoxie paßt es gut zusammen, daß einige Lehrer des geschlossenen sultanî in Beirut wie Haidar und Tamīmī an die Salāhīya berufen wurden. In Jerusalem bestand der sultânî mit arabischer Unterrichtssprache weiter, denn dort war die Basis der national-arabischen Bewegung viel schmaler, und daher das Zugeständnis einer solchen Schule für den Staat relativ ungefährlich. Der Jerusalemer sultanî war als al-madrasa ar-rašīdīya 118 bekannt, die in der Amtszeit des mutasarrıf Ahmed Resîd Bey (1906) gegründet wurde (daher rührt die nisba). Das schulische Angebot in Jerusalem wurde ergänzt durch die madrasat al-Mutrān (auch: St. Georges School, gegr. 1898), die madrasa ad-dustūrīya Ḥalīl as-Sakākīnīs (gegr. 1908) und die madrasat raudat al-macarif al-watanīya (gegr. 1906) 119.

In diesem Zusammenhang muß auch eine Hochschule erwähnt werden, die – soweit wir dies bei der fragmentarischen Dokumentation sagen können – in ihrer programmatischen Orientierung eine bemerkenswerte Ähnlichkeit mit der

hammad Abduh 1905 †. Sein Leben und seine theologisch-philosophische Gedankenwelt. Eine Studie zu den Reformbestrebungen im modernen Ägypten. I. ", Beiträge zur Kenntnis des Orients 13 (1916), S. 83–114, hier: S. 106–114. Walter Björkman: "Hochschulreformen im neuen Orient (Türkei und Ägypten)", Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen, Abt. 2 Westasiatische Studien, 34 (1931), S. 65–83, hier: S. 68 f.

116 HARTMANN, "Das Monopol ...", S. 430. – Offenbar gab es Pläne, eine theologische Universität mit 1000 Studienplätzen außerhalb der Jerusalemer Altstadt zu errichten, s. Ernst Schmitz: "Eine muselmännische theologische Erziehungsanstalt und Fakul-

tät in Jerusalem", Deutsche Levante-Zeitung 12 (1917), S. 421.

117 Ayas, S. 227 f. Zahlen aus: Ma°ârif-i °umûmîye nezâreti iḥṣâ'iyât kalemi. 1329–1330 senesine maḥṣûş ma°ârif-i °umûmîye iḥṣâ'iyât mecmû°asıdır. İstanbul 1336/1917–1918, S. 40.

118 al-Mausūca al-filastīnīya. Bd. IV. Dimašq 1984, S. 171.

119 Ibid., S. 228. Bd. II. S. 492 f.



Salāhīya aufweist. Die Rede ist von der 1895 als al-madrasa al-cutmānīya von Scheich Aḥmad cAbbās al-Azharī 20 gegründeten al-kullīya al-cutmānīya alislāmīya 21. Sie sollte ein Gegengewicht zu den beiden christlichen Hochschulen am Ort bilden, der Université St. Joseph und dem Syrian Protestant College, der späteren Amerikanischen Universität. Seit 1878 existierte ja in Beirut die ğam-cīyat al-maqāṣid al-ḥairīya, die sich die Verbesserung der schulischen Versorgung der muslimischen Bevölkerung zum Ziel gesetzt hatte 122.

Das Studium an der Kullīya <sup>c</sup>utmānīya islāmīya war in drei Abschnitte gegliedert: einen ersten von drei Jahren Dauer (ibtidā'ī) und zwei jeweils vierjährige Teile (isti<sup>c</sup>dādī bzw. <sup>c</sup>ālī), so daß die Studienzeit genau so lang war wie an der Ṣalāḥīya. Religiöse und weltliche Fächer waren gleichermaßen vertreten, Unterrichtssprache war natürlich Arabisch. Einen der Lehrer an der Schule, Muṣṭafā al-Ġalāyīnī, zog es an die Jerusalemer Hochschule. Ehemalige Schüler der Beiruter Institution waren Mitbegründer von al-Fatāt (Taufīq an-Naṭūr und Muḥammad al-Maḥmaṣānī) und Angehörige anderer Geheimgesellschaften — über sie wird noch mehr zu sagen sein — wie <sup>c</sup>Ādil Arslān, der jüngere Bruder Šakīb Arslāns. Es ist daher Salibi zuzustimmen, wenn er die christlichen Studenten des Syrian Protestant College als die erste Generation und die Absolventen der Hochschule Scheich Aḥmad <sup>c</sup>Abbās al-Azharīs als die zweite Generation arabischer Nationalisten bezeichnet <sup>123</sup>.

Einer der großen Tage, wenn nicht der Höhepunkt, im Dasein der Şalāhīya war der Besuch Enver und Cemâl Paschas im Februar 1916, d. h. ein halbes Jahr

120 Lebte 1853–1927. ḤAIR AD-DĪN AZ-ZIRIKLĪ: al-A°lām. Qāmūs tarāğim li-ašhar arriğāl wa-n-nisā' min al-°Arab wa-l-musta°ribīn wa-l-mustašriqīn. 6. Aufl. Bairūt 1984. Bd. 1, S. 142. Adham Āl Ğundī: A°lām al-adab wa-l-fann. Bd. 1. Dimašq 1954, S. 365 f.

121 1898 als Gründungsdatum geben an: RASHID KHALIDI: Abd al- Ghani al- Uraisi and Al-Mufid: The Press and Arab Nationalism Before 1914", Intellectual Life in the Arab East 1890–1938, ed. MARWAN BUHEIRY. Beirut 1981, S. 38–61, hier: S. 41; KAMAL SALIBI: "Beirut under the Young Turks: As depicted in the Political Memoirs of Salim Ali Salam (1868–1938)", Les Arabes par leurs archives (XVIe-XXe siècles), edd. JACQUES BERQUE und DOMINIQUE CHEVALLIER. Paris 1976, S. 193–215, hier S. 203 A.5. In den Publikationen der Schule ist jedoch als Gründungsjahr 1313/1895-6 angegeben: al-Madrasa al"Utmānīya. O.O.o.J. (Bairūt ca. 1910); al-Bayān as-sanawī li-l-Kullīya al-"Utmānīya alIslāmīya. Bairūt 1329/1911. Zur Ausrichtung der Institution vgl. schon HANS KOHN: "Der arabische Nationalismus", Zeitschrift für Politik 17 (1927), S. 26–46, hier: S. 29. MARTIN HARTMANN: Reisebriefe aus Syrien. Berlin 1913, S. 31 f.

122 DONALD CIOETA: "Islamic Benevolent Societies and Public Education in Ottoman Syria, 1875–1882", IQ XXVI (1982), S. 40–55. Über die Entwicklung der maqāṣid seit ihren Ursprüngen unterrichtet LINDA SCHATKOWSKI: The Islamic Maqased of Beirut: A Case Study of Modernization in Lebanon. MA-Thesis American University of Beirut 1969, S. 24–63.

123 Die Liste der Absolventen liest sich wie ein Who's Who der Beiruter Gesellschaft, s. die in A. 121 genannten Schul(jahres)berichte. — SALIBI, S. 203.



nach Beginn des Lehrbetriebs <sup>124</sup>. Der Kriegsminister, der die Truppen in Palästina besichtigte, und der Oberkommandierende der IV. Armee wurden nach ihrer Ankunft in Jerusalem vom *mutaṣarrɪf*, Midḥat Bey, begrüßt. Danach suchten sie in Begleitung hoher Würdenträger, u. a. Scheich Šuqairī und der *muftī* von *Kuds-i ṣerīf*, Kāmil Efendi al-Ḥusainī, die *masǧid al-Aqṣā* auf.

Anschließend ging es durch die mit Triumphbögen geschmückte Stadt zur Ṣalāhīya, wo sie vom Direktor sowie von den Lehrern und Studenten empfangen wurden. Nachdem sie in der Empfangshalle Platz genommen hatten, rezitierte ein Student aus dem Koran. Es folgten die Ansprache eines Lehrers in arabischer Sprache und eine militärisch-sportliche Darbietung der Schüler. Dann wurden qaṣīden auf Türkisch und sogar auf Deutsch vorgetragen. Kurd ʿAlī schreibt, daß der Student das Gedicht in deutscher Sprache so korrekt und formvollendet vorgetragen habe, als ob er eine Berliner Schule absolviert habe. Bei den anwesenden deutschen Offizieren habe dies großen Eindruck hervorgerufen. Sodann begab sich die Gruppe die Via Dolorosa hinauf, um die heiligen Stätten der Christen zu besuchen. Auf Einladung des Magistrats der Stadt Jerusalem wurde das Essen im Hotel Fast an der Jaffastraße eingenommen, wo sich 60 geladene Gäste eingefunden hatten. Zunächst ergriffen ʿAlī Rimāwī 125, Scheich Šuqairī und Salīm al-Yacqūbī 126 das Wort. Dann wandte sich der Direktor der Ṣalāḥīya, Ğamīl an-Nayyāl, an Enver Pascha:

"Exzellenz, mit Ihrem Besuch haben Sie Jerusalem eine unvergeßliche Ehre zuteil werden lassen. Ich bin beauftragt, Ihnen den Dank der Bevölkerung zu überbringen. Es ist eine hohe Auszeichnung, eine große, berühmte und dynamische Persönlichkeit wie Sie begrüßen zu dürfen. Sie können versichert sein, es ist eine Ehre, die Jerusalem nie vergessen wird, und eine Freude, welche die Bevölkerung ewig in bester Erinnerung halten wird. Es ist diese Freude, die auf den Gesichtern der Jerusalemer – vom dreijährigen Kleinkind bis zum weißbärtigen Greis – leuchtet, die Ihre Wegstrecke säumen. Freilich, nicht nur um das Aufleuchten dieser Freude zu zeigen, sondern auch, um Sie persönlich zu sehen, strömen sie dort zusammen, wo Sie vorüberkommen.

Diese Leute bergen Ihren Namen und Ihr Antlitz an den tiefsten Stellen ihrer Herzen. Indem sie Ihr herrliches Gesicht sehen, möchten sie mit dem Licht, das davon ausgeht, ihre Herzen erfreuen. Wenn sie in dem Moment, wo sie mit dieser Hoffnung zusammenströmen, nicht die Ihnen geziemenden Ovationen bereiten, so halten Sie dies ergebenst ihrer Aufrichtigkeit zugute.

 $^{125}$  Lebte 1860–1919. Ya<br/>°QŪB AL °AUDĀT: Min a °lām al-fikr wa-l-adab fī Filasṭīn. °Ammān 1976, S. 221 f.

<sup>126</sup> 1880–1946. Mufti in Jaffa. STEFAN WILD: "Judentum, Christentum und Islam in der palästinensischen Poesie", WI 23-24 (1984), S. 262 A. 3.



<sup>124</sup> Der Zeitpunkt des Besuches ist infolge widersprüchlicher Angaben nicht ganz klar: Kress: *Mit den Türken zum Suezkanal*, S. 151, hat Anfang März; Cemâls Generalstabschef Ali Fuat Erden gibt in seinen Memoiren Mitte Februar an: *Birinci Dünya Harbinde Suriye Hatıraları*. Bd. 1 (alles Erschienene?). İstanbul 1954, S. 177.

Während die Geschichte das kritische Meßinstrument für die Weltereignisse ist, ist das Untersuchungskriterium für die aktuellen Ereignisse die mit historischer Kritik ausgestattete und erleuchtete Verstandeskraft. Als unbedeutender Beobachter der Ereignisse der Völker — eigentlich bin ich ja Direktor einer Bildungsinstitution — sinniere ich über die Titel, die Ihnen die Geschichte verleihen wird. Ich möchte Sie ansprechen mit dem Titel, den die Geschichte Ihnen und dem in Ihrer ehrenvollen Präsenz befindlichen Cemâl Pascha und zwei oder drei Ihrer hervorragenden Kameraden verleihen wird, nämlich als Beleber und Retter dieses Staates. In dieser Ansprache will ich meine aufrichtige und bescheidene Meinung dazu zum Ausdruck bringen.

Jawohl, Retter und Erneuerer des Staates. Denn wenn Sie nicht gewesen wären und nicht an vorderster Stelle gestanden hätten, wäre dieser Staat nicht gerettet worden, wäre dieser große und Jahrhunderte alte Staat, diese einzigartige islamische Regierung von der Bildfläche verschwunden. Mit entschlossenem Handeln waren Sie rechtzeitig zur Stelle. Mit eiserner Faust haben Sie zugepackt und ihn, so Gott will, gerettet. Immer in der Geschichte dieses Staates hat es eine ehrenvolle Institution gegeben, nämlich seine Armee. Die Geschichte des Osmanischen Reiches ist angefüllt mit ruhmreichen Heldenepen, die sich auf die Begeisterung und die Kraft dieser Armee beziehen. Was diese osmanische Flagge in Ost und West, vom Nil bis zur Krim, von Aserbaidschan bis nach Wien, jahrhundertelang hat wehenlassen, das war die glorreiche Tapferkeit dieser Armee. Indessen haben die Einflüsse unheilvoller Jahre diese heldenhafte Armee ihrer überlegenen Kraft beraubt, die das wertvolle Erbe der Vorfahren war. Wiederum haben Sie mit eiserner Faust zugepackt und dieser Armee neue Lebenskraft eingeflößt.

Ein Staat, der keine Gesetze macht, welche die öffentlichen Interessen erfordern, der keine Gerechtigkeit hervorbringt und Gesetzen sowie Bestimmungen keine Geltung verschafft, kurz, ein Staat, der nicht innerhalb seiner Grenzen der absolute Herrscher ist kraft einer Autorität, welche die Existenz des Rechts beinhaltet, ein solcher Staat besitzt einen Mangel an Staatlichkeit. In diesem Zustand befanden wir uns bis vor eineinhalb Jahren 127 infolge einer Reihe unheilvoller Kapitulationen, die aus jener Zeit stammen, als Macht und Würde des Staates im Zenith standen. Mit Ihrem entschlossenen Handeln und Ihren Bemühungen, die von der Ihnen innewohnenden großen Kraft und Stärke zeugen, haben Sie die seit vier Jahrhunderten währenden Kapitulationen entzweigerissen und fortgeschleudert. Sie haben die politische, juristische, administrative und wirtschaftliche Unabhängigkeit wiederhergestellt. Diesen auf dem Felde der Politik errungenen Sieg haben Sie mit glänzenden Kriegstriumphen gekrönt. Diese glücklichen Tage, die den Osmanen gebühren, die sie aber seit langem nicht mehr erleben durften, haben Sie bewirkt. Sie haben ein Herz gezeigt, das nunmehr in jedem Herzen schlägt. Jeder Osmane, der diese glückliche Begeisterung und lebendige Freude in seinem Herzen verspürt, weiß, daß er dies der verehrten jungen Regierung und insbesondere ihren



 $<sup>^{127}</sup>$  Gemeint ist die Aufkündigung fremden Staaten gewährter Handelsprivilegien nach Kriegseintritt des Osmanischen Reiches.

prominentesten und beliebtesten Mitgliedern verdankt. Ihre Namen birgt er an der tiefsten Stelle seines Herzens als etwas äußerst verehrungswürdiges. Auf Sie ist er stolz.

Deshalb stimme ich mit den Gefühlen aller Jerusalemer überein, deren Herzen für Sie schlagen und die Ihnen Sieg und Erfolg wünschen. Daher rufe ich jetzt: Hoch mögen leben Enver und Cemâl Pascha! Ein Hoch auf den Staat, den Sie gerettet haben! Hoch leben die engen Verbündeten dieses Staates, die Großmächte Deutschland und Österreich-Ungarn!" 128

Die Ansprache Hikmet Efendis, eines türkischen Ṣalāḥīya-Eleven, stand der Lobeshymne Cemîl Beys nicht nach:

"Prächtiger Gründer und Schirmherr dieser bedeutenden Hochschule, ruhmreicher Befehlshaber dieser unserer heldenhaften Armee! Ruhmreiche Stütze unsres ewig währenden Staates. Ihnen sei Ehre, Sieg und Erfolg beschieden! Wenn Sie nicht gewesen wären, wäre diese Medrese nicht in Besitz genommen und diese kullīya nicht eröffnet worden. Ohne Sie wäre auch nicht diese Neuerung zustande gekommen, die für die Zukunft des Islams Erhabenheit und Erwachen erhoffen läßt. Tausend Dank Ihnen! Diese madrasa, die bis heute den Namen Salāhīya trägt, aber bis gestern anstatt Glauben Aufstand und Ungehorsam nährte, quälte den Geist des hochberühmten Glaubenskämpfers Salāh-ad-Dīn. Diese Schule hatte er als eine große Universität (dar al-culum) gegründet. Nachdem sie sechs Jahrhunderte hindurch das Zentrum islamischen Glaubens und Bildung gewesen war, ließ ihn der Umstand, daß die Institution ein Zentrum der Verkünder von Irrtum und Rebellion geworden war <sup>129</sup>, nicht ruhig in seinem Grabe schlafen. Ihre Ankunft ist eine große Ehre, welche dieser Region Glück bringt. Als Sie sein erhabenes Mausoleum 130 besuchten, da hat sein Geist sich Ihnen nahe befunden. Er hat Ihnen das Geheimnis seines Schmerzes anvertraut. Als Sie, großer Befehlshaber, seines Namens ehrend gedachten in einer bedeutenden Rede, die Sie ganz in der Nähe seines Mausoleums, in der Umayyaden-Moschee, gehalten haben, haben Sie ihm in dieser Hinsicht sozusagen Zusicherungen gemacht. Sobald Sie nach Jerusalem kamen, haben Sie diese Hochschule eröffnet. Auf diese Weise haben Sie nicht nur seinen Geist, sondern die gesamte islamische Welt glücklich gemacht. Er hatte von Ägypten kommend diese Gebiete befreit. Sie ziehen von hier aus los und werden die ungerecht behandelten Gebiete befreien. Gott möge auch Ihnen den Sieg und Erfolg verleihen, den er Salāh ad-Dīn gab.

Dort gibt es die hochberühmte und unterdrückte Hochschule des Islams, al-Azhar. Wenn Sie der Azhar das Geschenk der Ehre überbringen, sagen Sie und versichern Sie: es ist der feste Entschluß, daß ihre neu ins wissen-



<sup>128</sup> Rihla, S. 240-244.

<sup>129</sup> Hier wird darauf Bezug genommen, daß die Ṣalāḥīya in den Besitz einer christlichen Macht, nämlich Frankreichs, gelangt war, und die Weißen Väter hier eine Schule unterhielten.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Das Mausoleum Ṣalāḥ ad-Dīns wurde auf Veranlassung Kaiser Wilhelms II. nach seinem Besuch in Damaskus (1898) restauriert.

schaftliche Leben getretenen Brüder am Himmel des Fortschritts die Etappen dieses Jahrhunderts schnell durcheilen und sie einholen werden. Für uns Studenten der Ṣalāḥīya ist der Name des großen Ṣalāḥ ad-Dīn Ayyūbī aufs engste mit dem Namen des großen Cemâl Pascha verknüpft. Alle beide sind die Krone der Freude dieser Hochschule, beide sind sie das flammende Licht aller Herzen des Islams. Es ist fundamentaler Brauch unserer Schule, für den einen die Gnade Gottes zu erflehen und dem anderen Ehrerbietung zu bezeugen. Die Ṣalāḥīya wird mit diesen großen Namen leben. Sie wird emporsteigen unter der Ehre und dem Schutz, die Heil und Fortschritt versprechen. Sie wird sich bemühen, auch diese Namen lebendig zu erhalten. Mit diesem Ziel sind wir ins Leben getreten. Unser Wunsch und Ideal sind es, Ṣalāḥīya-Studenten zu sein, die des großen Namens würdig sind. Gott möge unseren Wunsch in Erfüllung gehen lassen

Die Tatsache, daß uns heute der Oberbefehlshaber und Minister <sup>131</sup> die Ehre seiner Gegenwart in der *Ṣalāḥīya* zuteil werden läßt, ist ein günstiges Omen dafür, daß wir unser Ideal erreichen werden. Infolge der von ihm vollbrachten Taten genießt er allerhöchste Wertschätzung in Ost und West. Seine Größe ist überall auf der Welt bekannt, sein Name hellglänzend. Daß wir bereits im ersten Jahr ihres Bestehens das Glück Ihrer Gegenwart haben, ist für die Hochschule Kraft des Fortschritts und eine Ehre, deren Wirkung immer spürbar sein wird.

Die *Salāhīya*-Mitglieder, die ohnehin den verehrungswurdigen Namen wie jedes Individuum und die Nation im Innersten ihrer Herzen tragen, werden nach diesem Besuch sich dem großen Namen noch mehr verpflichtet wissen. Darum rufen wir *Salāhīya*-Mitglieder jetzt alle zusammen: Hoch mögen leben Enver und Cemâl Pascha!"<sup>132</sup>

132 Rihla, S. 244-250.



<sup>131</sup> Hikmet Efendi spricht hier Enver Pascha an.

## PERSONEN

Gründungsrektor der Salāhīya war der bereits mehrfach erwähnte cAbd alcAzīz Šāwīš (auch: Ğāwīš). Der als Sohn tunesischer Eltern 1876 in Alexandria geborene Šāwīš hatte eine außergewöhnliche Karriere vorzuweisen 133. Nach der Ausbildung an der Azhar (1892) und der dar al-culum (1897) in Kairo, wo er Kontakt mit Muhammad cAbduh hatte, ging er zu Studienzwecken nach England. 1901 wurde er Inspektor im Erziehungsministerium, kehrte aber im Jahr darauf nach England zurück, um eine Dozentur für Arabisch an der Universität Oxford anzutreten. 1905 war Šāwīš Mitglied der ägyptischen Delegation beim XIV. Internationalen Orientalistenkongreß in Algier 134. 1906 übersiedelte Šāwīš nach Kairo und schloß sich der Nationalpartei (al-haraka al-watanīya) um Mustafā Kāmil (1874-1908) und Muhammad Farīd an. 1908 wurde Šāwīš Chefredakteur des Parteiblattes al-Liwā' und verfügte damit über eine Plattform, um seine panislamischen und proosmanischen Ideen zu verbreiten. Daneben war er Mitherausgeber der Zeitungen al-cAlam (1910-1912) und aš-Šacb (1910-1914) sowie der Zeitschrift al-Hidāya (1910-1914) 135 und übte durch diese publizistische Präsenz einen nicht zu unterschätzenden Einfluß auf die öffentliche Meinung Ägyptens aus. Ihm wurde angelastet, Spannungen zwischen Muslimen und Kopten gesät zu haben 136, was denn auch der Grund für seine Exilierung war.

Šāwīšs Jugend- und Studienzeit fällt in eine Periode, in welcher nach der 1882 erfolgten Besetzung Ägyptens durch England – formal dauerte die osmanische Souveränität bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges – die Loyalität zum osmanischen Staatsgedanken vermehrt Anhänger in Ägypten fand. Dagegen erschien

<sup>135</sup> FĪLĪB DĪ (DE) ṬARRĀZĪ: Ta' rīḫ aṣ-ṣiḥāfa al-carabīya. Bd. 4. Bairūt 1913–1933. Ndr. Bairūt 1967, S. 192 f. u. 302 f.

136 HOURANI, S. 208 f. JAMAL MOHAMMAD AHMED: The Intellectual Origins of Egyptian Nationalism. Repr. London 1968 (zuerst 1960) (Middle East Monographs, 3), S. 78. WILLIAM CLEVELAND: Islam against the west. Shakib Arslan and the campaign for Islamic nationalism. Austin 1985, S. 23. S. auch Doris Behrens-Abouseif: Die Kopten in der ägyptischen Gesellschaft von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis 1923. Freiburg 1972 (Islamkundliche Untersuchungen, 18), S. 58-63.



<sup>133</sup> Über Šāwīš liegen außer dem Buch von Qunaibar (A. 44) folgende Biographien vor: Anwar al-Ğundī: °Abd al- °Azīz Ğāwīš. Min ruwwād at-tarbiya wa-ṣ-ṣahāfa wa-liġtimā°. al-Qāhira o. J. (A°lām al- °Arab, 44). Ḥasan aš-ŠalḤa: °Abd al- °Azīz Ğāwīš. al-Qāhira 1961 (al-alf kitāb, 357). Vgl. ferner Ziriklī, Bd. 4, S. 17. Yūsuf Dāgir: Maṣādir al-fikr al- °arabī al-ḥadīt fī siyar a °lāmihī 7. Bairūt 1983, S. 247–249. Über das Geburts-jahr von Šāwīš besteht keine Einigkeit. Ziriklī hat 1876, Dāgir 1867 und Qunaibar 1872.

eine Identifikation mit dem arabischen Nationalismus, wie er sich in Syrien herauszubilden begann, für einen Ägypter vor dem Ersten Weltkrieg kaum annehmbar <sup>137</sup>. Freilich zeigten sich im Istanbuler Exil (seit 1912) Differenzen zwischen Farīds und Šāwīšs Bewertung des Osmanismus: Šāwīš ließ sich in seinem Eintreten für den Osmanismus von niemandem übertreffen.

In Istanbul gab der rührige Šāwīš die Zeitung al-Hilāl al-cutmānī und die Zeitschrift al-cĀlam al-islāmī heraus. Letztere erschien ebenfalls unter seiner Ägide auf Deutsch, als er im Ersten Weltkrieg in Berlin weilte. Der ob seines Fanatismus berüchtigte Šāwīš wurde sogar der Anstiftung zum Mord beschuldigt - allerdings von britischer Seite - und zwar im Falle der Ermordung von Butrus Gālī Pascha 138 und des gescheiterten Attentats auf den Hidīwen cAbbās Hilmī II. in Istanbul 139. Zwar stand Šāwīš in enger Verbindung mit den Triumvirn Enver, Talcat und Cemâl. Doch wurde er 1915 mit einer monatlichen Zuwendung versehen "auf ehrenvolle Weise" nach Berlin abgeschoben, sei es, daß man für ihn dort eine effektivere Verwendung hatte oder man mit seinen schillernden Aktivitäten nicht einverstanden war 140. In Deutschland schätzte man den Scheich - er sprach kaum Türkisch, aber sehr gut Englisch - mit seinen rhetorischen und agitatorischen Fähigkeiten hoch ein, so daß er zeitweise bei der Nachrichtenstelle für den Orient beschäftigt wurde. Allerdings hielt man ihn auch in Berlin für unberechenbar und eine Kontrolle seiner Tätigkeit für ratsam 141. Als sich Sāwīš kurz vor dem Waffenstillstandsabkommen von Mudros in der Türkei aufhielt, befürchtete er, wegen seiner Verbindung zum Kommitee für Einheit und Fortschritt in Haft genommen zu werden. Trotz der Weisung des Auswärtigen Amtes an die Botschaft in Istanbul, ihn an der Reise zu



<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> James Jankowski: "Ottomanism and Arabism in Egypt, 1860-1914", Muslim World 70 (1980), S. 226-259, hier: S. 233, 245.

<sup>138</sup> The Times History of the War. Vol. III. London 1915. S. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> STORRS, *Orientations*, S. 124. — Mit seiner langen Abwesenheit von Istanbul im Jahre 1914, während der er zwischen Medina und Jerusalem hin- und hergependelt sei, sowie anschließenden Aufenthalten in Deutschland und England versucht Šāwīš den gegen ihn erhobenen Vorwurf der Anstiftung zum Mord des Ḥidīwen zu widerlegen, s. QUNAIBAR. S. 355–359.

<sup>140</sup> Auswärtiges Amt: Unternehmungen und Aufwiegelungen gegen unsere Feinde. Bd. 14, Aktennotiz vom 18. 10. 1915. Zit. nach Lothar Rathmann: "Ägypten im Exil (1914–1918) — Patrioten oder Kollaborateure des deutschen Imperialismus?" Asien in Vergangenheit und Gegenwart. Beiträge der Asienwissenschaftler der DDR zum XXIX. Internationalen Orientalistenkongreβ 1973 in Paris. Berlin (-Ost) 1974. S. 1–23, hier: S. 13. — Šāwīš gehörte übrigens zu der Enver Pascha unterstehenden Spezialeinheit Teṣkîlât-i maḥ-sûṣa, die propagandistische und nachrichtendienstliche Aufgaben hatte, aber auch bewaffnete Einsätze unternahm: Philip Stoddard: The Ottoman Government and the Arabs, 1911–1918. A Preliminary Study of the Teskilat-i Mahsusa. Unpublished Ph. D. Diss. Princeton 1963. S. 176.

<sup>141</sup> RATHMANN, S. 13 f.

hindern, da er nunmehr als *persona non grata* galt, gelang es Šāwīš, über Rußland nach Berlin zu gelangen <sup>142</sup>. Erst im Dezember 1923 kehrte der Propagandist für die osmanische Sache und panislamische Bewegung endgültig nach Ägypten zurück, wo er 1929 im Alter von 57 Jahren starb.

Šāwīšs Tätigkeit an der Ṣalāḥīya währte nicht lange, denn er scheint bereits nach kurzer Zeit Differenzen mit Cemâl gehabt zu haben 143, die vielleicht auf die unzureichende Finanzierung zurückzuführen waren. Ohnehin wäre es wohl dem rastlosen Šāwīš in Jerusalem zu eng geworden. Zwar ist seine Anwesenheit bei der Eröffnung der Ṣalāḥīya nicht belegt, doch wissen wir, daß er sich Ende 1914/Anfang 1915 im Gefolge Cemâls in Syrien befand, um für die Teilnahme am Heiligen Krieg zu werben 144. In mehreren undatierten Dokumenten aus der Maktabat al-Masğid al-Aqṣā wird Šāwīš als Direktor der Hochschule bezeichnet 145. Trotz seiner Rolle als spiritus rector bei den Gründungen der Ṣalāḥīya und der Universität in Medina wird man seinen weiteren Einfluß auf die Ṣalāḥīya als gering veranschlagen dürfen.

Etwa im Herbst 1915 wurde Ğamīl Bey an-Nayyāl Rektor der Ṣalāḥīya. In mehreren Berichten aus den Jahren 1916 und 1917 wird übereinstimmend er als Leiter erwähnt, "... ein Mann von guter Bildung und reicher Intelligenz", der "... seines Amtes energisch, würdevoll und zielsicher (waltet)" 146. In seiner Funktion als evkâf müdürü für Kuds-i şerîf war er gut geeignet, die zum Geschäftsbereich des Ministeriums für Fromme Stiftungen gehörende Institution zu verwalten. Die zitierte Ansprache Ğamīl Beys anläßlich des Besuchs von Enver und Cemâl macht deutlich, daß er die Ṣalāḥīya nach außen vertrat. So finden wir ihn immer wieder präsent bei offiziellen Angelegenheiten, beispielsweise beim Besuch General von Falkenhayns in Jerusalem am 25. Mai 1917 147. Kurioserweise findet sich die einzige Erwähnung der Herkunft Ğamīls im Arab Bulletin:



<sup>142</sup> Ibid. ARSLĀN, Sīra dātīya, S. 264.

<sup>143</sup> The Arab Bulletin. Bulletin of the Arab Bureau in Cairo, 1916–1919. Vol. III. Gerrards Cross 1986, S. 159 (No. 89, May 14, 1918): "Sheikh Shawish was at first the moving spirit. But after a month or two he had differences with Jemal and left." – Das Arab Bureau, gewissermaßen das Gegenstück zur Nachrichtenstelle für den Orient, wurde Anfang 1916 gegründet, um die geheimdienstlichen und propagandistischen Aktivitäten Englands im Nahen Osten zu koordinieren. Mitarbeiter waren u. a. T.E. Lawrence und Gertrude Bell.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> АДНАМ ĀL ĞUNDĪ: *Šuhadā' al-ḥarb al-ʿcālamīya al-kubrā*. Dimašq 1960. S. 32 und 131.

<sup>145</sup> Dokument in al-Aqṣā-Bibl.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Zitat bei Weinberg, S. 201. Hartmann, "Das Monopol ...", S. 429 f. Schmitz, S. 421. Kurd <sup>c</sup>Alī, *Riḥla*, S. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> WALID KHALIDI: *Before their diaspora. A photographic history of the Palestinians 1876–1948.* Washington, D. C. 1984, S. 47. Auf dem Foto Nr. 12 ist Ğamīl Bey links neben Falkenhayn zu sehen.

"The Director was a certain Jemil Bey who being by descent an Aleppine could just be called an Arab. He had, however, become thoroughly Turkish, his wife was a daughter of Turkhan Pasha, former Ambassador at Petrograd, and he could scarcely write Arabic. Though credited with being fanatical, he seems to have exercised very little influence. He concerned himself — if at all — only with the business side of the college, and took long trips to Germany buying laboratory apparatus which was presented by Enver" 148.

Die Namen der festen Salāhīya-Mitarbeiter können wir einer Personal- und Gehaltsliste entnehmen. Danach war Rāgib b. Nucmān al-Ḥālidī 149 stellvertretender Direktor mit einem Jahresgehalt von 2000 türk. Pfund; er unterrichtete Türkisch. Ḥālidī (1856 oder 1866–1951 oder 1952) war nach einer Ausbildung zum Rechtsgelehrten (faqīh) bei Jerusalemer Gelehrten Mitglied des mağlis almacārif im Distrikt Kuds-i şerîf und des Gerichtshofes (maḥkamat al-bidāya) in seiner Heimatstadt. 1920 bekleidete er das Amt des qādī aṣ-ṣulḥ, anschließend höhere Posten in der Gerichtsbarkeit in Haifa und Yafa.

Er entstammte jenem bekannten und kosmopolitisch orientierten Geschlecht, das Persönlichkeiten wie Yūsuf Diyā' ad-Dīn al-Ḥālidī 150 und Rūḥī al-Ḥālidī – letzterer war 1911 Vizepräsident des osmanischen Parlaments – hervorbrachte. Rāģib Bey war es, der der Jerusalemer Bevölkerung die Nachricht von der jungtürkischen Revolution verkündete, nachdem der mutaṣarrıf von Kuds dies einige Tage verheimlicht hatte. Trotz seiner ganz der Tradition verpflichteten Ausbildung gehörte Rāģib Bey zu den Wegbereitern weltlichen Rechts und säkularer Bildung in Palästina. Seine Söhne (Aḥmad Sāmiḥ, Ḥusain Faḥrī und Ḥasan Šukrī) schickte er nicht auf eine muslimische Schule, sondern auf die christliche madrasat al-Muṭrān, zum Studium nicht etwa auf die Ṣalāḥīya, sondern die Amerikanische Universität in Beirut. Die Gründung der Maktaba al-Ḥālidīya mit einer reichen Sammlung arabischer Handschriften im Jahre 1900 ist sein Werk.

Von dem Leitungsgremium aus dem Direktor, seinem Stellvertreter und dem Unterrichtsinspektor haben offenbar weder Ğamīl Bey, der die Ṣalāhīya nur sporadisch aufsuchte, noch Rāġib al-Ḥālidī eine nachhaltige Wirkung auf die Schüler gehabt <sup>151</sup>. Eine exponierte Stellung wird dagegen Rustum Ḥaidar attestiert, auch wenn die Meinungen über seine Funktion auseinandergehen. <sup>c</sup>Asalī hält ihn für den Direktor, während Weinberg von dem "... stillwirkenden, intelligen-



<sup>148</sup> Op. cit., S. 159.

<sup>149</sup> Biographische Daten: aš-Šaḥṣīyāt al-filastīnīya ḥattā cām 1948. 2. Aufl. al-Quds 1979, S. 40. cĀdil Mannāc: Ac lām Filastīn fī awāḥir al-cahd al-cutmānī 1800–1918. al-Quds 1986, S. 135 f. al-Mausūca al-filastīnīya. Bd. II, S. 450.

<sup>150</sup> ALEXANDER SCHÖLCH: "Ein palästinensischer Repräsentant der Tanzimat-Periode: Yūsuf Ziyā' ad-Dīn al-Ḥālidī (1842—1906)", Der Islam 57 (1980), S. 311–322.

<sup>151</sup> Interviews mit Dr. Husaini und cAbd al-Latīf.

ten, sympathischen und gebildeten Vizedirektor, Müdir-Muawini Rustem Bej ... "spricht 152. Laut der offiziellen Ämterverteilung war er jedoch ders näziri, dessen Aufgabe bereits oben dargestellt wurde. Aufgrunddessen konnte Haidar dem Unterricht maßgebliche Impulse verleihen. Zweifellos ist er eine der interessantesten Gestalten der arabischen Nationalbewegung in der ersten Hälfe des 20. Jahrhunderts und hat als solche in der Literatur noch keine hinreichende Würdigung erfahren 153.

Haidar wurde 1886 (nach anderen 1889) als Kind einer schiitischen Großgrundbesitzerfamilie in Baalbek (Ba<sup>c</sup>labakk) geboren. Nach dem Besuch der Grund- und Mittelschule ging er nach Istanbul, wo er an der *Mekteb-i mülkîye* studierte. Bereits damals schloß er Freundschaft mit <sup>c</sup>Aunī <sup>c</sup>Abd al-Hādī, dem späteren politischen Weggefährten <sup>154</sup>. Im Jahre 1909 setzte Ḥaidar sein Studium an der Sorbonne und der *École des Sciences Politiques* fort, wo er mit einer Dissertation über *Muḥammad <sup>c</sup>Alī in Syrien* promoviert wurde.

Im April 1909 wurde Haidar Zeuge der Gegenrevolution, nach deren Niederschlagung alle von Nichttürken gegründeten Vereinigungen aufgelöst wurden. Unter dem Eindruck der Ereignisse trugen sich die Kommilitonen Ahmad Qadrī, <sup>c</sup>Abd al-Hādī und Haidar mit dem Gedanken der Gründung einer arabischen Gesellschaft, die aber erst im Jahre 1911 während ihres Aufenthaltes in Paris mit der Etablierung der *Ğamcīya al-carabīya al-Fatāt* Form annahm <sup>155</sup>. Nach seiner Rückkehr nach Syrien trat Haidar eine Stelle als Direktor am *mekteb-i sultânî* in Beirut an <sup>156</sup>. An die *Ṣalāḥīya* scheint er durch die Vermittlung Ğamīl an-Nayyāls gekommen zu sein, der ihn Cemâl Pascha für eine leitende Position vorschlug, um die neben den Husainīs und Ḥālidīs dritte bedeutende Lokalmacht in Jerusalem, die Familie Našāšībī, für die Ziele der Hochschule zu gewinnen <sup>157</sup>. Neben seiner hauptamtlichen Funktion als *ders nâziri* unterrichtete er die Fächer Geschichte und Wirtschaft.



<sup>152</sup> CASALĪ, S. 73, WEINBERG, S. 201.

<sup>153</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 6, S. 124f.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> ALi ÇANKAYA: Yeni Mülkiye tarihi ve Mülkiyeliler. Bd. 4. Ankara 1968, S. 1223. – <sup>c</sup>AUNĪ <sup>c</sup>ABD AL-HĀDĪ: Aurāq hāṣṣa, ed. Hairīya Qāsimīya. Bairūt 1974 (Silsilat kutub filasṭīnīya, 54).

<sup>155</sup> Näheres zu al-Fatāt s.u., S. 54ff.

<sup>156</sup> Welt des Islams 3 (1915-1916), S. 224f.

<sup>157</sup> Interview mit Dr. Ḥusaini. — Im Gegensatz zu den seit alters einflußreichen Familien der Ḥusainīs und Ḥālidīs waren die Našāšībīs erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu Macht und Ansehen gelangt. Während erstere seit Generationen die wichtigsten Ämter in der städtischen und religiösen Hierarchie inne hatten, resultierte der Aufstieg der Našāšībīs weitgehend aus den Funktionen Rāģib an-Našāšībīs als Mitglied des osmanischen Parlaments, Chefingenieur und Bürgermeister der Stadt; Yehoshua Porath: The Emergence of the Palestinian-Arab National Movement 1918–1929. London 1974, S. 208–210.

Gegen Ende des Ersten Weltkrieges – wir wissen nicht genau, wann Haidar die Ṣalāhīya verließ – schloß er sich den arabischen aufständischen Truppen an, die Anfang Oktober 1918 Damaskus besetzten. Bei der Friedenskonferenz von Versailles (Januar–Juni 1919) gehörte der polyglotte Haidar – er beherrschte neben seiner Muttersprache Englisch, Französisch und Türkisch – zu den Beratern Faisals, der die Delegation des Hedschas führte.

Nach dem Sturz Faisals in Syrien (1920) und der Einsetzung als König des Irak durch Großbritannien wurde Haidar zu seinem Privatsekretär ernannt. In der Folgezeit hatte Haidar sowohl unter Faisal als auch dessen Sohn und Nachfolger Gāzī (seit 1933) hohe Ämter, darunter das des Finanzministers inne. Lediglich die Machtergreifung General Bakr Sidqīs (1936) unterbrach Haidars Karriere für kurze Zeit, während der er nach Baalbek zurückkehrte. Im Januar 1940 fiel er einem Attentat zum Opfer. Zwar wurde der Mörder verhaftet, doch konnten Motiv und Hintergründe bis heute nicht restlos geklärt werden. Als Versionen werden ein privater Racheakt und wechselweise seine pro-britische Haltung bzw. seine Sympathie für Nazi-Deutschland gehandelt 158.

In der Reihenfolge der erwähnten Gehaltsliste wäre jetzt Scheich Muḥammad Amīn Suwaid (1855–1936) zu nennen, der *tefsîr* und *ḥadîs-i şerîf* unterrichtete. Er studierte in seiner Heimatstadt Damaskus und an der *Azhar fiqh*. Reisen führten ihn nach Indien, Buchara, in den Maġrib und Jemen; in Mekka hielt er sich zu Vorlesungen auf. Nach dem Ersten Weltkrieg war Suwaid Mitbegründer des *Maǧmac al-cilmī al-carabī* zu Damaskus 159.

cAbd al-Qādir al-Maġribī (1868-1956) war Dozent für arabische Literatur und Rhetorik (belâġat ve edebîyât-i carabîye) sowie Biographie des Propheten. Er wurde in Lattakia geboren, wohin seine aus Tunesien stammenden Vorfahren gezogen waren; daher auch die nisba al-Maġribī. Er wuchs in Tripoli auf und studierte religiöse Wissenschaften in Damaskus und Istanbul. Kurz vor dem Tode cAbduhs (1905) ging er nach Kairo und betätigte sich dort journalistisch. Nach der jungtürkischen Revolution kehrte der Scheich nach Tripolis zurück und rief dort die Zeitung al-Burhān ins Leben. Im Ersten Weltkrieg gab er gemeinsam mit Muḥammad Kurd cAlī und Šakīb Arslān die arabischsprachige Zeitung aš-Šarq heraus 160. Mit Kurd cAlī gründete er die Arabische Akademie in Damaskus. Enge Verbindung hatte er zu al-Afġānī und cAbduh. Die Beurteilung von Maġribīs Werk ist nicht einheitlich. Während Sharabi ihn als "reformi-



<sup>158</sup> BERND PHILIPP SCHRÖDER: Deutschland und der Mittlere Osten im Zweiten Weltkrieg. Göttingen 1975 (Studien und Dokumente zur Geschichte des Zweiten Weltkriegs, 16), S. 44 und A. 32. Reeva S. SIMON: Iraq between the Two World Wars. The Creation and Implementation of a Nationalist Ideology. New York 1986, S. 129 und A. 57. Vgl. auch Mudakkirāt al-Amīr ʿĀdil Arslān, ed. Yūsuf Ībiš. Bd. 1. 1934–1945. Bairūt 1983, S. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 6, S. 44.<sup>160</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 4, S. 47.

stischen" Theologen bezeichnet <sup>161</sup>, erlaubt die Beobachtung Hartmanns eine etwas schärfere Profilzeichnung: In seinen *Reisebriefe aus Syrien* beschreibt er eine heftige Auseinandersetzung in der syrischen Presse. Dabei sei der von Kurd <sup>c</sup>Alī herausgegebene *al-Muqtabas* die Plattform für die Befürworter von Reform und Fortschritt, während sich die Vertreter der "altislamischen Partei" um *al-Burhān* in Tripolis gruppierten, dessen Chefredakteur Magribī war. Hartmann charakterisiert ihn als "gründlich geschulten islamischen Theologen (Scholastiker)", der von der Vorstellung beherrscht sei, die Europäer trachteten als Feinde des Islams nach der Zerstörung des Osmanischen Reiches <sup>162</sup>.

Cevdet Bey (Ğaudat al-Hāšimī), der später Schulinspektor in Damaskus wurde, und Vehbî Bey unterrichteten Mathematik bzw. Naturwissenschaften 163.

Scheich Amīn al-curī und Mūsā al-Budairī lehrten culûm-i fiķih 164. Scheich Ḥusām ad-Dīn Ğārallāh (1881-?), einer alteingesessenen Jerusalemer Familie entstammend, war Lehrer für arabische Grammatik (sarf ve nahiv-i carabî). Nach 1920 versah er das Amt eines Inspektors für die šarī ca-Gerichte. Später war er qāqā al-qudāt und Justizminister in Transjordanien. Seit Mitte der dreißiger Jahre war er in der Bildungsverwaltung tätig 165. Ğārallāh, Budairī und curī waren Kandidaten bei der berühmten muftī-Wahl im April 1921. Obwohl der von den Našāšībīs unterstützte Ğārallāh die meisten Stimmen erhielt, verzichtete er auf Drängen der Briten auf das Amt und machte so den Weg frei zur nicht unumstrittenen Ernennung Ḥāgǧ Amīn al-Ḥusainīs, der vor allem von Ronald Storrs, dem Gouverneur Jerusalems, wegen seiner Popularität favorisiert worden war 166.

cĀdil Ğabbar (1885–1953) erteilte die Fächer Geographie und Französisch. In Jaffa geboren und erzogen (École des Frères) studierte er zunächst in Istanbul Wirtschaft, wechselte dann aber an die Universität Genf, wo er sich für Sozial-und Wirtschaftswissenschaften einschrieb. Im Jahre 1909 sehen wir ihn als Chefredakteur des Blattes at-Taraqqī in Jaffa. Als 1912 der Sultan von Marokko, Mūlāi Sultān cAbd al-Ḥafīz, auf dem Wege zum hağğ in Jerusalem Station machte, warb er Ğabbar als Reisebegleiter an. Nach erneutem Aufenthalt in der Schweiz kehrte er 1914 nach Palästina zurück und unterrichtete an der madrasa



<sup>161</sup> HISHAM SHARABI: Arab Intellectuals and the West: The formative years, 1875–1914. Baltimore und London 1970, S. 13, 24, 34. Magribīs Hauptschriften sind: Ğamāl ad-Dīn al-Afġānī: Dikrīyāt wa-aḥādit. al-Qāhira 1948; al-Bayyināt. 2. Bde. al-Qāhira 1925–1926. Eine Biographie und ein umfangreiches Werkverzeichnis findet sich in Mağallat almağmac al-cilmī al-carabī (Dimašq) 36 (1961), S. 332–352.

<sup>162</sup> S. 121.

<sup>163</sup> Beide stehen auf der erwähnten Gehaltsliste der Salāḥīya-Verwaltung.

<sup>164</sup> AL CASALĪ, S. 73. AL BUDAIRĪ, S. 9.

<sup>165</sup> aš-Šahsīyāt al-filastīnīya, S. 23.

<sup>166</sup> TAYSIR JBARA: Palestinian Leader Hajj Amin al-Husayni, Mufti of Jerusalem. Princeton 1985, S. 42-45.

dustūrīya Ḥalīl as-Sakākīnīs, bevor er an die Ṣalāhīya ging. Dort scheint er bestimmenden Einfluß ausgeübt zu haben. Von 1918 bis 1921 war er stellvertretender mudīr al-macārif. 1923 wurde er zum Direktor des Islamischen Museums und der al-Aqsā-Bibliothek berufen; doch übernahm er noch im gleichen Jahr eine Position am machad al-huquq al-filastīnī. Später knüpfte er wieder an seine journalistische Tätigkeit an, indem er die Zeitung al-Havāt ins Leben rief. 1948 ließ sich Gabbar wie seine engen Freunde Iscaf an-Našāšībī und Sakākīnī in Kairo nieder. Nach der Rückkehr nach Palästina wurde er 1951 Mitglied des mağlis al-a vān al-urdunnī. Gabbar starb am 19. 12. 1953 167.

Subhī Bey unterrichtete Französisch; bei ihm handelt es sich wohl um Subhī al-Hadra', der einer der älteren und fortgeschritteneren Schüler war 168. Er wurde 1895 in Safad geboren und besuchte dort die Elementar- und icdâdî-Schule. Weitere Stationen seiner Ausbildung waren der mekteb-i sultanî in Beirut und die Militärschule (al-kullīya al-caskarīya, Harbîye) in Istanbul, die er mit dem Offizierspatent verließ. Augenscheinlich hat Hadra' nur kurze Zeit an der Ṣalāhīya verbracht, denn den biographischen Angaben können wir entnehmen, daß er als Soldat der türkischen Armee in Südpalästina in Gefangenschaft geriet. Nach seiner Freilassung schloß er sich den arabischen Aufständischen im Hiğaz an. Im Oktober 1918 zog er mit den arabischen Truppen in Damaskus ein und nahm unter König Faisal hohe Positionen ein. 1921 kehrte er nach Palästina zurück, wo er Mitglied des Arabischen Exekutivkomitees (al-lağna at-tanfīdīya al-carabīya, Vorsitzender: Mūsā Kāzim al-Husainī) wurde. Als auf dem Islamischen Kongreß in Jerusalem im Dezember 1931 die Abhaltung eines panarabischen Kongresses diskutiert wurde, wurde Hadra' zum Mitglied des Vorbereitungsausschusses berufen 169. Das Jahr 1932 sah ihn als Mitbegründer der Arabischen Unabhängigkeitspartei (Hizb al-istiqlāl al-carabī), die sich allerdings nach kurzer Zeit auflöste 170. Als augāf-Direktor in Nordpalästina war er an der Organisation des bewaffneten Widerstands gegen die prozionistische Politik Englands beteiligt, dessen zentrale Figur Scheich cIzz ad-Dīn al-Oassām war. Hadra' betrachtete England als den Todfeind der arabischen und palästinensischen Sache. Im Jahre 1948 emigrierte er nach Damaskus, wo er Generaldirektor des Instituts für palästinensische Flüchtlinge wurde. Er starb am 4. Juli 1954.



<sup>167</sup> AL CAUDĀT, S. 85-87. al-Mausū a al-filastīnīya, Bd. 3, S. 148 f. aš-Šahsīyāt alfilastīnīya, S. 25. YAcQŪB YAHŪŠUcA: Tārīh as-sihāfa al-carabīya fī Filastīn fī-l-cahd alcutmānī (1908-1918). al-Quds 1974, S. 110 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Die biographischen Angaben sind entnommen: al-Mausū ca al-filastīnīya, Bd. 3, S. 5f. AL-CAUDAT, S. 161-163.

<sup>169</sup> YEHOSHUA PORATH: In Search of Arab Unity 1930-1945. London 1986, S. 14.

<sup>170</sup> YEHOSHUA PORATH: The Palestinian Arab National Movement. From Riot to Rebellion 1929-1939. Vol. II. London 1977, S. 123 ff.

Lehrer für Englisch und Urdu war Zain al-cĀbidīn Walī Allāh Šāh aus Kallar Sayyadāñ im heutigen Pakistan. Nach seiner Rückkehr aus Palästina, wo er heiratete, war er lange Jahre in der Aḥmadīya-Zentrale an verantwortlicher Stelle tätig. Seine Schwester war mit dem dritten Oberhaupt der Aḥmadīya, Mirzā Bašīr ad-Dīn Maḥmūd Aḥmad, verheiratet. Zain al-cĀbidīn starb Ende der sechziger Jahre in Rabwah/Pakistan<sup>171</sup>. Scheich Aḥmad az-Zarūq al-Ğazā'īrī (geb. 1875 in Damaskus) unterrichtete Koran und war zugleich *imām* an der *Ṣa-lāḥīya*. Mehr als zwei Jahrzehnte war er Lehrer für Musik an der *maktab cAnbar* in Damaskus. Er galt als hervorragender Interpret religiöser, sufisch inspirierter Musik <sup>172</sup>. Ein gewisser Muḥammad Efendi lehrte *hūsn-ū ḥatṭ* (Kalligraphie).

Abgesehen von den anhand unserer Archivalien identifizierten Lehrern haben noch weitere Personen unterrichtet oder sind doch wenigstens mit der Ṣalāḥīya in Verbindung zu bringen. Zu ihnen gehörte beispielsweise Ascad aš-Šuqairī (1860–1940) aus cAkka, Vater des nachmaligen PLO-Chefs Ahmad Šuqairī (versah dieses Amt 1964–1968). Ascad aš-Šuqairī studierte an der Azhar und bei al-Afgānī und cAbduh. Er hatte mehrere Posten in der osmanischen Gerichtsbarkeit inne, bevor er auf Vermittlung Abū l-Hudā as-Sayyadīs Bibliothekar am Yıldız-Archiv 173 in Istanbul wurde. 1908 und 1912 wurde er in das osmanische Parlament gewählt. Im Ersten Weltkrieg bekleidete er das Amt des muftī der IV. Osmanischen Armee und galt als enger Vertrauter Cemâl Paschas 174. Seine rhetorischen Fähigkeiten werden allseits gerühmt 175.

Scheich Mustafā al-Ġalāyīnī (1886-1944), auch er ein Schüler <sup>c</sup>Abduhs, unterrichtete zunächst in seiner Heimatstadt Beirut am *mekteb-i sulṭânî* und an der *Kullīya al-<sup>c</sup>utmānīya al-islāmīya*<sup>176</sup>. Wie aš-Šuqairī war auch Ġalāyīnī Prediger in der Armee. Nach dem Krieg fungierte er als Privatlehrer der Söhne König <sup>c</sup>Abdullāhs. Später wurde er Präsident des Islamischen Rates *(raʾīs al-mağlis al-islāmī)* in Beirut. Ob er tatsächlich an der *Ṣalāḥīya* gelehrt hat, muß dahingestellt bleiben, denn wir hören von seinem Namen lediglich im Zusammenhang mit

<sup>171</sup> Briefliche Mitteilung von Herrn Dr. Munir D. Ahmed, Deutsches Orient-Institut Hamburg, vom 25. 2. 1988.

172 ADHAMĀL ĞUNDĪ: A clām al-adab wa-l-fann. Bd. 1. Dimašq 1954, S. 240. Zu dieser Bildungseinrichtung vgl. Zāfir Al-Qāsimī: Maktab cAnbar: Şuwar wa-dikrayāt min hayātinā at-taqāfīya wa-s-siyāsīya wa-l-iğtimā īya. Bairūt 1964.

173 STANFORD SHAW: "The Yıldız Palace Archives of Abdulhamit II", Archivum Ottomanicum 3 (1971), S. 211-237.

<sup>174</sup> AL-<sup>c</sup>ASALĪ, S. 73, *al-Mausū* <sup>c</sup>*a al-filastīnīya*, Bd. 1, S. 241 f. KHALIDI: *Before their diaspora*. S. 74 f. AL-<sup>c</sup>AUDĀT, S. 318–320.

175 FELDMANN, Suesfront, S. 21, 77.

176 ZIRIKLĪ, Bd. 7, S. 244 f. Welt des Islams 3 (1915/16), S. 224 f. CARL BROCKELMANN: Geschichte der arabischen Literatur. Suppl. III. Leiden 1942, S. 385. ḤASSĀN ʿALĪ ḤALLĀQ (ed.): Muḍakkirāt Salīm ʿAlī Salām (1868–1938). Bairūt 1982, S. 133 f. und A. 1.



einer Ankündigung der Eröffnung der Hochschule<sup>177</sup>. Dies trifft auch auf Scheich Aḥmad al-Maḥmaṣānī (st. nach 1930), der zu den Beiruter Notabeln und an der *Azhar* zum Kreis um <sup>c</sup>Abduh gehörte<sup>178</sup>, und auf den aus Damaskus stammenden Sulaimān al-Ğuḥadār (1867–1957) zu. Ğuḥadār war 1908 Parlamentsabgeordneter und später Kadi von Medina<sup>179</sup>. In der Mandatszeit bekleidete er in Syrien u.a. das Amt des Justizministers<sup>180</sup>.

Rafīq at-Tamīmī wird mehrfach als Lehrer erwähnt. Allerdings ist der Zeitpunkt seines Eintritts ungewiß, denn ausweislich des Vorwortes des von ihm mitverfaßten landeskundlichen Handbuches *Beyrût vilâyeti* war er im Herbst 1917 noch Direktor der *Ticâret mektebi* in Beirut <sup>181</sup>. Tamīmī wurde 1890 in Nablus geboren. 1902 ging er zum Studium an die *Mekteb-i mülkîye* in Istanbul. Anschließend studierte er an der Sorbonne, wo er die ğam cīya al-carabīya al-Fatāt gründen half. Stationen seiner beruflichen Tätigkeit als Gymnasiallehrer waren Saloniki, Harbut, Beirut, Izmir und Damaskus. Im Krieg lehrte Tamīmī dann Geschichte an der Ṣalāḥīya. In den zwanziger Jahren war er kurze Zeit Direktor der von Ḥāǧǧ Amīn in Jerusalem gegründeten al-Kullīya al-islāmīya. Ab 1929 versah er das Amt des Direktor an der al-cāmirīya-Oberschule in Jaffa, bis er 1947 in den Ruhestand trat. Im Juli 1948 wurde Tamīmī zum Mitglied des *Arab Higher Committee* in Damaskus ernannt, wo er 1957 starb. Er ist Autor mehrerer Bücher, darunter eines über die Kreuzzüge <sup>182</sup>.

Ḥalīl as-Sakākīnī, ein griechisch-orthodoxer Christ aus Jerusalem (geb. 1878), hielt gelegentlich Vorlesungen an der Ṣalāḥīya; mit Ḥaidar war er befreundet. 1907 ging Sakākīnī in die USA in der Hoffnung, dort eine bessere berufliche Existenzgrundlage zu finden, kehrte aber im Jahr darauf enttäuscht zurück. Als Mitglied des ittiḥâd ve terakķî begrüßte er begeistert die jungtürkische Revolu-



 $<sup>^{177}</sup>$  Dr. Ḥusaini und Herr ʿAbd al-Laṭīf konnten nicht bestätigen, daß Ġalāyīnī an der Ṣalāḥīya gelehrt hat. Auch ĀL ĞUNDĪ, A ʿlām, Bd. 1, S. 387, erwähnt nur seine Tätigkeit in Beirut.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 1, S. 189. Welt des Islams 3 (1915/1916), S. 224.

<sup>179</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 3, S. 134. Welt des Islams 3, S. 224f.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> PHILIP S. KHOURY: Syria and the French Mandate. The Politics of Arab Nationalism 1920-1945. Princeton 1987. S. 259, 389.

<sup>181</sup> Beyrût vilâyeti, 2 Bde: Cenâb kısmı, şimâl kısmı. Refîk Temîmî-Mehmed Behcet. Beyrût 1333–35/1917. Die zwei Bände werden gewöhnlich unter die sâlnâme eingereiht, z.B. bei Hasan Duman: Ottoman Year Books (Salname and Nevsal), Istanbul 1982, S. 44f. Es handelt sich aber de facto nicht um sâlnâme, weil sie deren charakteristischen Aufbau entbehren, sondern vielmehr um eine Art landeskundliches Handbuch. — Eine partielle Auswertung bietet Wağīh Kautarānī: "al-Hayāt al-iqtisādīya fī wilāyat Bairūt 'ašīyat al-harb al-'ālamīya al-ūlā min hilāl kitāb wilāyat Bairūt li-Rafīq at-Tamīmī wa-Muhammad Bahğat", Revue d'Histoire Maghrebine 12 (1985), S. 375–390.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> AL-<sup>c</sup>Audāt, S. 79–81. *Al-Mausū <sup>c</sup>a al-filasṭīnīya*, Bd. 2, S. 472f. Adnan Mohammed Abu-Ghazaleh: *Arab Cultural Nationalism in Palestine during the British Mandate*. Beirut 1973, S. 23–25.

tion: "Jetzt kann ich meinem Land dienen. Jetzt kann ich eine Schule und eine Zeitung gründen und Vereine für die Jugend. Jetzt können wir unsere Stimme erheben, ohne Schwierigkeiten zu bekommen ..."<sup>183</sup>. 1909 setzte er seinen Gedanken in die Tat um und gründete *al-madrasa ad-dustūrīya*. Im Jahre 1914 wurde er Mitglied des Erziehungsrates (mağlis al-macārif) des livâ' Ķuds. Kurz vor dem Fall Jerusalems wurde er nach Damaskus verbannt. Nach zweijährigem Aufenthalt in Kairo (1920–1922) betätigte sich Sakākīnī in Jerusalem als Journalist und wurde Generalsekretär des Arabischen Exekutivkomitees. 1948 emigrierte er nach Kairo, wo er 1953 starb. Er ist als profilierter Pädagoge und durch seinen Kampf gegen das Orthodoxe Patriarchat bekannt geworden. Mit seinen Tagebüchern verfügen wir über eine Quelle, die einen guten Einblick in Leben und Werk eines palästinensischen Christen und Panarabisten erlaubt <sup>184</sup>.

Is caf an-Našāšībī (1885–1948) entstammt einer der führenden Familien Jerusalems. Seine Ausbildung erhielt er an der *madrasa al-baṭriyarkīya* zu Beirut bei cAbdullāh al-Bustānī und Muṣṭafā al-Ġalāyīnī. An der Ṣalāhīya war er Lehrer für arabische Literatur. Wegen seines hervorragenden Rufes als Philologe und Literat wurde er adīb al-carabīya genannt 185. Šarīf an-Našāšībī, Vetter väterlicherseits von Is f, studierte Pädagogik in Istanbul und wurde dann Lehrer an der Ṣalāhīya. In der Mandatszeit versah er das Amt des Direktors der Rašīdīya-Schule in Jerusalem. 1948 ging er nach Beirut und war dort in der palästinensichen Flüchtlingshilfe tätig. Našāšībī starb am 20. 10. 1964 186.

cAbd ar-Raḥmān Salām (1871–1941) aus Beirut war Kadi in Qalqilīya/Palästina und Direktor des Archives des šarīca-Gerichts in Beirut, bevor er 1916–1918 an der Ṣalāḥīya lehrte. Anschließend war er bis 1924 an einer Schule in Damaskus tätig. Nach seiner Rückkehr nach Beirut wurde er Leiter des fatwā-Amtes der Republik Libanon 187. Ferner unterrichteten an der Ṣalāḥīya ein gewisser Scheich Muṣṭafā aus Iran Persisch, und Ğamīl ad-Dahhān 188.

Am Schluß dieser Zusammenstellung des Lehrpersonals ist Scheich <sup>c</sup>Abd al-Qādir al-Muzaffar zu erwähnen (1880–1949). Er war kein regulärer Lehrer, stand aber in enger Verbindung mit den Verantwortlichen der Ṣalāhīya. Al-Muzaffar war Absolvent der Azhar und prominentes Mitglied des ittihâd ve terakkî in



<sup>183</sup> SAKĀKĪNĪ, S. 34.

<sup>184</sup> al-Mausū ca al-filastīnīya, S. 370 f. AL-cAudāt, S. 273–284. Zu seinen Tagebüchern vgl.: Yūsuf Ayyūb Ḥaddād: Ḥalīl as-Sakākīnī. Ḥayātuhū, mawāqifuhū wa- ātāruhū. O.O. (Beirut) 1981. Elie Kedourie: "Religion and Politics: The diaries of Khalil Sakakini", St. Antony's Papers — Middle Eastern Affairs 1, ed. Albert Hourani. London 1958, S. 77–94.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> al-Mausū ca al-filastīnīya, Bd. 4, S. 135-137. AL-cAUDĀT, S. 626-630.

<sup>186</sup> AL-CAUDĀT, S. 690 f. ZIRIKLĪ, Bd. 3, S. 163.

<sup>187</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 3, S. 302 f.

<sup>188</sup> Informationen von Dr. Ḥusainī. Ğamīl ad-Dahhān ist der Onkel des syrischen Historikers Sāmī ad-Dahhān.

Jerusalem. In der IV. Osmanischen Armee war er *muftī*. Er gehörte zu den Wortführern jener Richtung, die zu Beginn der zwanziger Jahre in der Hoffnung auf eine Unterstützung der palästinensischen Nationalbewegung Kontakte mit der türkischen Regierung in Ankara suchte <sup>189</sup>. Es war al-Muzaffar, ein Bekannter der Familie al-Ḥusainī, der Isḥāq Mūsā al-Ḥusainī als Schüler für die Ṣalāḥīya warb, womit wir bei den Schülern angelangt sind.

Ishāq Mūsā al-Ḥusainī (geb. 1904) entstammt dem naqīb al-ašrāf-Zweig der Husainīs, wohingegen Hāğğ Amīn dem cAbd as-Samad-Zweig angehörte, der bis heute das Amt des muftī in Jerusalem innehat 190. Er besuchte nacheinander die Elementarschule in der Saih Lu'lu'-Moschee und die Yavûz Sultân Selîm-Schule, bevor er in die Salāhīya eintrat. Nach deren vorzeitigem Ende schloß er seine Ausbildung an der École des Frères (1918-1920) und der englischen Oberschule ab. Von 1923 bis 1930 studierte er von einer kurzen Unterbrechung abgesehen Literatur an der Amerikanischen Universität (1923-1926) und der Universität Kairo (1927-1930). Seit 1930 war er Student der semitischen Sprachen und arabischen Literatur an der School of Oriental and African Studies der Universität London, wo er mit einer Dissertation über Ibn Qutaiba (Doktorvater: Hamilton Gibb) promoviert wurde. Im Jahre 1934 kehrte er nach Palästina zurück und nahm eine Stelle als Arabisch-Dozent an der Kullīya al-cArabīya 191 an. 1948 emigrierte er nach Aleppo, übernahm aber 1949 eine Professur an der American University Beirut. 1952 war er Gastprofessor an der McGill University in Montreal. Ab 1955 war er an der American University in Kairo tätig. 1974 übersiedelte er in seine Vaterstadt.

Husainī wurde zum Mitglied der Arabischen Akademien in Kairo, <sup>c</sup>Ammān und Bagdad gewählt. Sein umfangreiches Oeuvre reicht von Untersuchungen zur arabischen Poesie und Sprache bis hin zu einem Buch über die Muslimbrüder. Er veröffentlichte einen Roman mit dem Titel *Mudakkirāt dağāğa* ("Tagebücher einer Henne"), eine Parabel auf die Geschichte Palästinas im 20. Jahrhundert <sup>192</sup>. Von Ṣubḥī al-Ḥadrā', der an der Ṣalāḥīya studierte, aber aufgrund seiner Kenntnisse auch unterrichtete, ist bereits die Rede gewesen.

Einer der älteren Schüler war Scheich Yūsuf Yāsīn (1892-1962) aus Lattaķia. Bevor er sich an der Ṣalāḥīya einschrieb, hatte er zwei Jahre an der von Rašīd Riḍā geleiteten Dār ad-da wa wa-l-iršād in Kairo studiert. Nach dem Krieg ge-



<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Biographie bei AL-cAUDAT, S. 584-587. PORATH, The Emergence, S. 158-169.

<sup>190</sup> Ausführliche Familiengenealogie bei JBARA, S. 5-23. Die viten bedeutender Angehöriger der Familie finden sich bei MANNİ, S. 91-128.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> al-Mausū<sup>c</sup>a al-filastīnīya, Bd. 3, S. 660. MAHMUD ABIDI: "The Arab College, Jerusalem", Arabic and Islamic Garland, S. 28–35.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> AL<sup>c</sup>AUDĀT, S. 116-118; Interview. Der Roman erschien 1948 in Kairo (mit einem Vorwort von Ṭāhā Ḥusain).

hörte er zum Kreis um Faiṣal in Damaskus <sup>193</sup>. 1921 finden wir ihn – schon in seiner Eigenschaft als Sekretär von <sup>c</sup>Abd al-<sup>c</sup>Azīz – auf seiten König <sup>c</sup>Abdullāhs <sup>194</sup>. Später stieg er zum engsten politischen Berater und Außenminister des Gründers des Königreichs Saudi-Arabien, <sup>c</sup>Abd al-<sup>c</sup>Azīz b. Sa<sup>c</sup>ūd (1882–1953), auf. Dessen Sohn Faisal (1906–1975) diente Yāsīn als Privatsekretär <sup>195</sup>.

Aus einer alteingesessenen Jerusalemer Familie stammte Scheich Ḥasan Abū s-Su°ūd. Sein Vater, Ṭāhir Abū s-Su°ūd, war schafi°itischer *muftī* in Jerusalem seit 1903. In den dreißiger Jahren wurde Scheich Ḥasan Gefolgsmann Ḥāǧǧ Amīn al-Ḥusainīs. Er bekleidete das Amt eines Direktors der šarī°a-Gerichte in Palästina <sup>196</sup>. Auf der Kundgebung, auf der Ḥāǧǧ Amīn sein berühmtes *fatwa* über das Verbot des Landverkaufs an Juden verlas, sprach auch Scheich Ḥasan <sup>197</sup>.

Muḥyī ad-Dīn al-Ḥāǧǧ ʿĪsā aṣ-Ṣafadī wurde 1897 geboren. Für ein Jahr besuchte er den *mekteb-i sulṭânî* in Beirut, von wo ihn wohl Rustum Ḥaidar mit an die Ṣalāḥīya nahm. Später war er als Lehrer an Schulen in Nāblus und Jerusalem tätig. 1948 ließ er sich in Aleppo nieder. Neben seinem pädagogischen Wirken trat er als Dichter hervor. Aṣ-Ṣafadī starb am 25. 3. 1974 <sup>198</sup>.

°Umar Yaḥyā al-Faraǧī wurde 1902 in Ḥamā geboren. Er arbeitete lange Zeit als Lehrer in Baḥrain. Nach seiner Rückkehr nach Syrien unterrichtete er in Antakya und 1936–1950 in Aleppo. Anschließend wurde er zum Direktor des Erziehungswesens im Bezirk Ḥamā ernannt. Yaḥyā veröffentlichte einen dīwān unter dem Titel al-Barā cim ("Die Knospen") 199. Muṣṭafā Fāḍil al-cŪrī wurde als Sprößling einer Familie des religiösen Establishments 1902 in Jerusalem geboren. Möglicherweise ist er der Sohn von Amīn al-cŪrī, einem Lehrer an der Ṣalāḥīya. Im Krieg wurde er zur osmanischen Armee eingezogen. In den zwanziger Jahren studierte er an der Azhar, die er mit der Lehrbefähigung abschloß (1927). Er bekleidete mehrere Ämter in der religiösen Gerichtsbarkeit in Tulkarm, Bi'r as-Sabc und Ḥaifa 200.



<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> PORATH, The Emergence, S. 180. Id.: Bd. 2, S. 201 f.

<sup>194</sup> Mudakkirāt al-Malik <sup>c</sup>Abdallāh, S. 163 f.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> ZIRIKLĪ, Bd. 8, S. 253. Der Eintrag in *Who's Who in the Arab World*, Edition 1986/87, ed. Gabriel Butros. Beirut 1986, wonach Yāsīn 1900 geboren wurde und heute noch lebt, ist unrichtig. Gerald de Gaury: *Faisal. King of Saudi Arabia*. London 1966, S. 63 f., 79, 90. Sir Gilbert Clayton: *An Arabian Diary*. Ed. by Robert Collins. Berkeley and Los Angeles. 1969, S. 358 f. 1921 gründete Yāsīn zusammen mit Muḥammad Kāmil al-Budairī in Jerusalem eine Zeitung namens *aṣ-Ṣabāḥ*: ṬARRĀZĪ, Bd. 4, S. 68 f.

<sup>196</sup> PORATH, Bd. 2, S. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Ibid., S. 97.

<sup>198</sup> AL-CAUDĀT, S. 357 f.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> GAL, Suppl. III, S. 374. ĀL ĞUNDĪ, *A 'lām*, Bd. 2, S. 56 f. Yaḥyā ist vor einigen Jahren gestorben (Freundliche Auskunft von Faraḥ Nimr, Erlangen).

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> aš-Šahsīyāt al-filastīnīya, S. 108 f.

Sacd ad-Dīn cAbd al-Latīf wurde 1899 in Jerusalem geboren. Während seiner Tätigkeit als augāf-Direktor in Jaffa wurde er wie etliche andere Mitglieder der palästinensischen Nationalbewegung, insbesondere des Arab Higher Committee, auf die Seychellen verbannt, während dem Vorsitzenden Hāğğ Amīn die Flucht in den Libanon gelang 201. Im Zweiten Weltkrieg war er Mitarbeiter von Hāgğ Amīn in Rom. Seit 1948 ist er in Kairo als Kaufmann ansässig 202.

Wohl der jüngste Schüler war Halīl al-Budairī (geb. 1906), Sohn des Salāhīya-Dozenten Scheich Mūsā al-Budairī. In den zwanziger Jahren studierte er in Halle a.d.S. und in London Medizin. Er war einer der Initiatoren der Kampagne lā darā'ib bi-lā tamtīl ("no taxation without representation"), die im Zusammenhang mit dem Generalstreik der Palästinenser gegen die prozionistische Politik Englands im Mai 1936 ins Werk gesetzt wurde 203. Später war er prominentes Mitglied der Kommunistischen Partei Palästinas 204.

Erwähnt wurde bereits der Sohn Mehmed aš-Šantīs, jenes Nationalisten, an dem im Mai 1916 die Todesstrafe vollzogen wurde. Ein weiterer Schüler war Hair ad-Dīn al-cAbbāsī aus Safad 205. Ğamīl Wahba (1897-1971) wurde gewissermaßen von der Schulbank in der Salāhīya zur Armee eingezogen. Nach Kriegsende schloß er seine Ausbildung an der Raudat al-macarif ab. 1925 wurde er vom mağlis al-islāmī al-a clā (Supreme Muslim Council) zum Direktor des Islamischen Waisenhauses (dar al-aitam al-islamīya) in Jerusalem ernannt. Diesen Posten hatte er bis Ende der sechziger Jahre inne 206.

Āl Ğundī berichtet, daß der bekannte libanesische Bibliograph Yūsuf Ascad Dāģir (geb. 1898) die Salāhīya besucht habe. Dāģir selbst erwähnt dies in seinen Memoiren nicht, zumal er sich 1914-1919 in Kairo aufhielt 207.

Die Aufführung der Lebensläufe sollte verdeutlichen, daß der an der Salāhīya versammelte Personenkreis der arabischen, insbesondere der palästinensischen politischen und Geistesgeschichte im 20. Jahrhundert seinen Stempel aufgedrückt hat. Er war an politisch verantwortlichen Stellen tätig (Yāsīn, Ḥaidar) und im Kampf gegen die zionistische Besiedelung Palästinas engagiert (Abū s-Sucūd). Etliche Dozenten waren einflußreiche Anhänger der islamischen Reformbewegung.



<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> KHALIDI, Before their diaspora, S. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Interview.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> PORATH, Bd. 2, S. 168. BUDAIRĪ, Sitta wa-sittūna, S. 79-86.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Musa Budeiri: The Palestine Communist Party 1919-1948. London 1979. Index.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Freundlicher Hinweis des palästinensischen Dichters und Journalisten <sup>c</sup>Iṣām alcAbbāsī (gestorben 1989, Neffe des Hair ad-Dīn).

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> al-Mausū ca al-filastīnīya, Bd. 2, S. 75 f.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> ĀL ĞUNDĪ, A<sup>c</sup>lām Bd. 2, S. 408 f. DĀGIR: Mudakkirātī <sup>c</sup>alā hāmiš al-qadīya alcarabīya. al-Qāhira o. J. (nach 1949).

## HINTERGRUND

Wie war die Ṣalāḥīya in das Geschehen im Ersten Weltkrieg eingebettet? Welche Politik verfolgte Cemâl Pascha, Initiator der Ṣalāḥīya, in den arabischen Landesteilen des Osmanischen Reiches? Welches waren die Stränge, welche die Ṣalāḥīya mit den ideologischen Strömungen im Reich verbanden? Zur Beantwortung dieser Fragen muß etwas weiter ausgeholt werden.

Im August 1914 hatte die Türkei ihre bewaffnete Neutralität zugunsten Deutschlands erklärt und war im Herbst nach den russischen, britischen und französischen Kriegserklärungen auf der Seite der Mittelmächte Deutschland und Österreich-Ungarn in den Krieg eingetreten. Eine der Aufgaben des Osmanischen Reiches in diesem Bündnis bestand darin, durch einen Feldzug gegen Ägypten – es war im Dezember 1914 zum britischen Protektorat erklärt worden – einen Kriegsschauplatz zu eröffnen, um dort englische Truppen zu binden und so dem Deutschen Reich größere Handlungsfreiheit in Mitteleuropa zu ermöglichen. Insbesondere sollte der für die Handelsrouten des kolonialen empire so wichtige Suez-Kanal erobert und, um dessen Macht zu schwächen, ein Aufstand in Ägypten geschürt werden. Zu diesem Zweck wurden zwei von dem bayerischen Oberst und späteren General Kreß von Kressenstein maßgeblich konzipierte und ausgeführte Kanalexpeditionen unternommen, die aber unter hohen Verlusten scheiterten.

Mitte November 1914 wurde Marineminister Cemâl Pascha das Kommando der IV. Osmanischen Armee übertragen. Bereits zwei Wochen später traf er im Hauptquartier in Damaskus ein, das er im Januar 1915 im Kaiserin Augusta-Viktoria-Hospital auf dem Ölberg in Jerusalem aufschlug<sup>208</sup>. Zugleich wurde Cemâl mit der Aufgabe betraut, aus Syrien gemeldete aufrührerische Aktivitäten zu unterbinden. Unter diesen Voraussetzungen war Cemâl realiter unumschränkter Herrscher in Syrien und Palästina, welche die vilâyets Beyrût, Kuds-i şerîf, Cebel-i Lübnân, Sûrîye und Haleb umfaßten.

In Mesopotamien hatten die Engländer nach dem Scheitern eines ersten Vorstoßes (Kapitulation von Kūt al-cAmāra im April 1916) in einer zweiten Offensive im März 1917 Bagdad besetzt. Daraufhin wurde die Armeegruppe Yıldırım unter der Leitung von Falkenhayns geschaffen, zu deren Stab auch Mustafa

<sup>208</sup> CEMÂL PAŞA: Hatıralar, S. 169-211. Erinnerungen, S. 136-166. FREIHERR KRESS VON KRESSENSTEIN: "Überblick über die Ereignisse an der Sinai-Front von Kriegsbeginn bis zur Besetzung Jerusalems durch die Engländer Ende 1917", Zwischen Kaukasus und Sinai, Jahrbuch des Bundes der Asienkämpfer (1921), S. 11-54.



Kemal (Atatürk) gehörte. Das Ziel von *Yıldırım* sollte sein, den Irak zurückzugewinnen und von dort aus gegen die britischen Streitkräfte und die arabischen aufständischen Truppen vorzugehen. Bedingt durch den britischen Vormarsch – das Ostufer des Suez-Kanals war 1916 besetzt worden – wurde jedoch die Gruppe *Yıldırım* in Palästina eingesetzt. Erhebliche Differenzen und Kompetenzkonflikte zwischen deutschen und türkischen Dienststellen trugen zur Schwächung der Positionen bei, auch wenn Cemâl Pascha mit seiner Polemik gegen Falkenhayn weit über das Ziel hinausschießt <sup>209</sup>. So konnten britische Truppen langsam vorrücken und in einer beide Seiten gleichermaßen überraschenden Aktion am 8./9. 12. 1917 Jerusalem einnehmen <sup>210</sup>. 1918 wurde Cemâl nach Istanbul zurückberufen.

Bei der Formulierung und Durchsetzung der Kriegsziele der deutschtürkischen Allianz spielten das Instrument des Panislamismus und – damit verbunden – die Ausrufung des heiligen Krieges (ğihād) eine bedeutende Rolle. Der Panislamismus als Mittel zur Durchsetzung deutscher Orient-Politik hatte bereits seit dem Besuch Kaiser Wilhelms im Orient im Jahre 1898 eine Bedeutung gewonnen <sup>211</sup>. Seit Kriegsbeginn 1914 wurde am Schluß des Freitagsgebets neben dem Sultan sogar *Haci Wilhelm* genannt <sup>212</sup>. Die Kontinuität in der Politikberatung stellte Max Freiherr von Oppenheim her, obschon über das Gewicht seiner Rolle die Meinungen auseinandergehen <sup>213</sup>. Oppenheim legte im September 1914 eine *Denkschrift betreffend die Revolutionierung der islamischen Gebiete unserer Feinde* vor <sup>214</sup>. Daraufhin wurde er mit der Leitung der von ihm angeregten *Nachrichtenstelle für den Orient* in Berlin betraut; freilich verlegte er selbst seine Aktivitäten in den Orient <sup>215</sup>.

Unterdessen war in der Türkei die bereits seit der tanzîmât-Zeit virulente Strömung des (Pan-)Islamismus keineswegs verschwunden, wenn auch die jungtürki-

Bibliothek der Deutschan Morganländischen Gesellschaft



<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Hatıralar, S. 248-265. Erinnerungen, S. 186-198. KRESS, ibid., S. 40f.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Kress, ibid., S. 53 f. Huseyin Husnî (Erkîlet): *Yıldırım*. Derse âdet 1337/1921 (Erkân-i harbîye-i cumûmîye târîh-i harb neşriyât-i husûsîye kulliyâtı, 1), S. 272-283.

FRITZ FISCHER: Griff nach der Weltmacht. Die Kriegszielpolitik des kaiserlichen
 Deutschland 1914/18. Kronberg 1977 (Ndr. der Sonderausgabe 1967, 1. Aufl.), S. 109-112.
 ALEXANDER AARONSOHN: With the Turks in Palestine, Boston und New York 1916,
 S. 21f

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> FISCHER, loc. cit. WILHELM TREUE: "Max Freiherr von Oppenheim – Der Archäologe und die Politik", HZ 209 (1969), S. 37–74. ROBERT MELKA: "Max Freiherr von Oppenheim: Sixty Years of Scholarship and Political Intrigue in the Middle East", MES 9 (1973), S. 81–93, befaßt sich nicht mit seiner Tätigkeit im Ersten Weltkrieg.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> FISCHER, S. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Zur Arbeit der *Nachrichtenstelle* Schabinger, S. 115-161. Treue, S. 69. – Von Oppenheim stammte die Idee zur Einrichtung sog. Nachrichtensäle im Orient, in denen mit Hilfe deutscher und einheimischer Medien ein günstiges Bild der Kriegslage vermittelt, für die deutsch-türkischen Bündnisziele geworben und der Propaganda der Ententemächte entgegengewirkt werden sollte. Dabei wartet Oppenheim mit phantastischen Ziffern auf:

schen Machthaber in erster Linie den türkischen Nationalismus auf ihre Fahnen geschrieben hatten. Die Protagonisten des Islamismus forderten eine Rückkehr zu den Werten der islamischen Kultur und meinten, daß der Islam aus sich selbst heraus zur Erneuerung und Modernisierung fähig sei. In den tanzîmât sahen sie ein Abgehen von islamischen Prinzipien, nun sollte der Islam wieder zum bestimmenden Ordnungsfaktor werden. In der Absicht, eine Stärkung seiner Macht durch eine größere Betonung seiner Kalifen-Stellung zu erreichen, bediente sich Sultan cAbdülhamîd dieser Strömung und förderte sie zugleich; zur gleichen Zeit propagierte al-Afgānī seine panislamischen Ideen. cAbdulhamîd finanzierte medresen und Moscheen, der Gebrauch des Arabischen und die Besetzung hoher Ämter mit Arabern wurde gefördert. Die Unterstützung und Ernennung religiöser Würdenträger in ehemaligen osmanischen Gebieten auf dem Balkan, die nunmehr unter fremder Herrschaft standen, eröffnete die Möglichkeit, auch nach außen den Islamismus einzusetzen, womit die Brücke hin zur Propagierung des Zusammenschlusses aller Muslime (Panislamismus) geschlagen war. Zugleich implizierte das den Herrschaftsanspruch des osmanischen Sultans in seiner Eigenschaft als Kalif<sup>216</sup>.

Inzwischen hatten sich auch unter den Muslimen – teilweise in Reaktion auf nationalistische Bestrebungen nicht-türkischer, also vorwiegend christlicher Nationalitäten – Identitätsvorstellungen entwickelt, die mit einer Loyalität zum osmanischen Herrscherhaus und dem Bekenntnis zum Islam nicht mehr deckungsgleich waren. Das Studium der ideengeschichtlichen Ursprünge des türkischen Nationalismus und seines bedeutenden Theoretikers Ziya Gökalp muß die Tradition des romantischen Nationalismus und die Definition der Nation als Sprachund Kulturgemeinschaft hervorheben. Nach den Balkankriegen (1912–1913) waren die Türken zum zahlenmäßig mit Abstand größten ethnischen Element im Osmanischen Reich geworden, was der weiteren Entwicklung des türkischen Nationalismus Vorschub leistete<sup>217</sup>.

Der Osmanismus, also die Konzeption eines Vielvölkerstaates mit mehreren Sprachen und Religionen unter Anerkennung der osmanischen Dynastie, war die dritte in diesem Bündel von Strömungen, die keine in sich geschlossenen Systeme darstellten und sich nicht immer klar voneinander abgrenzen lassen, ja teilweise

So habe die tägliche Besucherzahl " . . . in einzelnen Provinzsälen bis zu 10000, in dem Perasaal (in Istanbul) bis zu 20000 Personen" betragen — man bedenke die erforderlichen Raumverhältnisse und die damalige Analphabetenrate von ca. 90%! Oppenheim: Die Nachrichtensaal-Organisation und die wirtschaftliche Propaganda in der Türkei, ihre Übernahme durch den Deutschen Überseedienst. Berlin 1917, S. 15.

<sup>216</sup> Vgl. die Auffassungen des Großwesirs (1913–1917) Mehmed Sa<sup>c</sup>îd Ḥalîm Pascha (1863–1921) bei August Fischer: *Aus der religiösen Reformbewegung in der Türkei*. Leipzig 1922, S. 27–29.

<sup>217</sup> Niyazi Berkes: The Development of Secularism in Turkey. Montreal 1964.



sich untereinander verbanden wie z.B. Elemente des Islamismus mit solchen des Nationalismus. Der Sultan sollte die Integrationsfigur und die osmanische Dynastie das Identifikationsmittel für Muslime und Nichtmuslime, Türken und Nichttürken repräsentieren <sup>218</sup>. Je mehr die beherrschende Stellung des Islams und der Türken im Osmanismus betont wurde, der ja weder in religiöser noch in ethnischer Sicht jemals "neutral" gewesen war, desto geringer wurde seine Kohäsionskraft, bis er schließlich nicht nur von den nach Unabhängigkeit strebenden Minderheiten als unannehmbar, sondern auch von einem türkistisch eingestellten Beobachter wie Yûsuf Âkçûra als gescheitert angesehen wurde <sup>219</sup>. Zwei Beispiele für Personifizierungen des Osmanismus liefern die Werdegänge von Sāti<sup>c</sup> al-Ḥuṣrī und Šakīb Arslān <sup>220</sup>.

Die Anfänge des arabischen Nationalismus reichen bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts zurück. Ansätze zu einem aufkommenden Nationalbewußtsein lassen sich auch hier am ehesten bei den christlichen Minoritäten infolge einer Wiederbelebung der arabischen Literatur konstatieren, als deren bekannteste Vertreter Nāṣīf al-Yāziǧī und Buṭrus al-Bustānī genannt seien. Bestrebungen in Richtung auf eine Loslösung der arabischen Provinzen vom Osmanischen Reich blieben auf eine kleine, überwiegend nicht-muslimische Elite beschränkt. Im Jahr 1875 wurde die erste arabische Geheimgesellschaft von Studenten des damaligen Syrian Protestant College in Beirut gegründet, die nach dem Rücktritt Midhat Paschas als Gouverneur von Syrien im Mai 1890 auf Plakaten die Anerkennung des Arabischen als offizieller Sprache und die Verleihung der Unabhängigkeit an Syrien (im geographischen Sinne, also unter Einschluß des Libanon) forderten. Doch handelte es sich dabei nicht um Elemente eines ausgereiften Programms, sondern um unscharfe Konturen neuer Vorstellungen, die nicht zum geringsten von einer tiefen Abneigung gegen die türkischen Herrscher getragen waren 221. Noch unter dem Regime Abdülhamîds, im Jahr 1904, gründete Negib Azoury (Nağīb cAzūrī) seine Ligue de la Patrie Arabe, deren Ziel die Befreiung Syriens und Iraks von türkischer Herrschaft war 222. Eine eigene Aus-



<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> AHMAD, S. 154f.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> In seinem *Üç tarz-i siyâset*, das — 1904 in Kairo in der jungtürkischen Publikation *Türk* veröffentlicht — erst 1912 in İstanbul erscheinen konnte. Ausgabe in Lateinschrift: Ankara 1976 (Türk Tarih Kurumu Yayınları VII, 73).

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Vgl. die erwähnten Biographien von CLEVELAND.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> GEORGE ANTONIUS: The Arab awakening. The story of the Arab national movement. Repr. London 1945 (zuerst 1938), S. 87–91. NAJIB SALIBA: "The achievement of Midhat Pasha as Governor of the Province of Syria, 1878–1880", IJMES 9 (1978), S. 307–323. SHIMON SHAMIR: "Midhat Pasha and the anti-Turkish agitation in Syria", MES 10 (1974), S. 115–141.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Stefan Wild: "Negib Azoury and his Book Le Reveil de la Nation Arabe", Intellectual Life in the Arab East, 1890–1939, ed. Marwan Buheiry. Beirut 1981, S. 92–104. Antonius, S. 98 f.

prägung schließlich nahm der Nationalismus in Ägypten durch seine Auseinandersetzung mit der britischen Besatzungsmacht (seit 1882) an.

Die Wiedereinführung der Verfassung im Jahre 1908 rief eine Euphorie unter den Einwohnern des Reiches, insbesondere den Arabern hervor, in der für einen kurzen Augenblick die Grenzen der neuen Freiheit übersehen wurden <sup>223</sup>. Dieses Klima war der Gründung mehrerer arabischer Vereine günstig, deren erster *al-Iḥā' al-ʿarabī al-ʿutmānī* war. Er setzte sich dafür ein, die Verfassung zu schützen, die Völker des Reiches in Loyalität zum Sultan zu einen, den Wohlstand der arabischen Provinzen auf der Grundlage wirklicher Gleichberechtigung und Bildung in arabischer Sprache zu fördern <sup>224</sup>.

Der "Honigmond" (Antonius) türkisch-arabischer Beziehungen war nicht von langer Dauer. Nach der Gegenrevolution im April 1909 wurden alle von Nichttürken gegründeten Vereinigungen, darunter auch al-Iḫā al-carab al-cutmān verboten. Gleichwohl war es möglich, im Sommer 1909 eine Gesellschaft mit dem Namen al-Muntadā al-adab zu gründen, die der großen arabischen Gemeinde am Bosporus (Parlamentarier, Beamte, Studenten) als vom Komitee für Einheit und Fortschritt zugelassener und anerkannter Treffpunkt diente und mit der Zeit auch zu einer Art politischer Interessenvertretung wurde. Zu ihren Gründern zählten 'Abd al-Karīm al-Ḥalīl, Saif ad-Dīn al-Ḥaṭīb und Ğamīl al-Ḥusainī <sup>225</sup>. 1912 wurde in Kairo Ḥizb al-lāmarkazīya al-idārīya al-cutmānī etabliert, dessen Initiatoren fast ausschließlich Syrer (Rašīd Riḍā, Rafīq al-cAzm, 'Alī an-Našāšībī u.a.) waren.

Zu diesen beiden öffentlich wirkenden Gesellschaften kamen zwei Geheimbünde. Al-Qahṭānīya (gegr. 1909) setzte sich für die Schaffung zweier selbständiger Reiche ein, nämlich eines türkischen und eines arabischen, die ähnlich der Habsburger Doppelmonarchie durch eine Krone vereint sein sollten: der osmani-



<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> SAKĀKĪNĪ, S. 34. — URIEL HEYD: Foundations of Turkish Nationalism: The Life and Teachings of Ziya Gökalp. London-Brussels 1950, S. 130: "The Young Turk Revolution of 1908 promised equality to all Ottoman subjects without distinction of religion and race. These promises, however, were never carried out".

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> ANTONIUS, S. 102. Weitere Literatur zu den arabischen Gesellschaften: ERNEST DAWN: From Ottomanism to Arabism. Essays on the origins of Arab nationalism. Urbana-Chicago-London 1973. HASSAN SAAB: The Arab federalists of the Ottoman Empire. Amsterdam 1958. Zeine, Emergence, passim. Taj El-Sir Ahmet Harran: "The Young Turks and the Arabs. The Role of Arab Societies in the Turkish-Arab Relations in the Period 1908–1914", Türk-Arap İlişkileri: Geçmişte, Bugün ve Gelecekte. I. Uluslararası Konferansı Bildirileri. Ankara 1980, S. 182–202. Richard Hartmann: "Arabische politische Gesellschaften bis 1914", Beiträge zur Arabistik, Semitistik und Islamwissenschaft, edd. Richard Hartmann und Helmuth Scheel. Leipzig 1944, S. 439–467.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Amīn Sa<sup>c</sup>īd: Aṭ-Taura al-<sup>c</sup>arabīya al-kubrā. Bd. 1. al-Qāhira 1933, S. 7-9. Konstitutionsurkunde von al-Muntadā al-adabī bei Tarik Zafer Tunaya: Türkiye'de Siyasal Partiler. Cilt I. İkinci Meşrutiyet Dönemi. İstanbul 1984, S. 608 f.

sche Sultan sollte das Bindeglied sein. 1913/14 wurde *al-Qahṭānīya* aufgegeben, weil man Verräter in den eigenen Reihen befürchtete, und durch eine Organisation namens *al-chd* ("Der Bund") ersetzt <sup>226</sup>. An der Spitze von *al-chd* stand Major 'Azīz 'Alī al-Miṣrī, zu den Mitgliedern zählten vorwiegend Armeeoffiziere vielfach irakischer Herkunft <sup>227</sup>. Diese Gesellschaft vertrat in groben Zügen das gleiche Programm wie *al-Qahṭānīya*.

Die Geschichte von al-Ğam'īya al-carabīya al-Fatāt (kurz: al-Fatāt) soll etwas ausführlicher betrachtet werden, weil sie zum einen die bedeutendste unter den Geheimgesellschaften war, zum anderen in Gestalt von zweien ihrer Mitbegründer an der Ṣalāḥīya gegenwärtig war, und zwar Rustum Ḥaidar und Rafīq at-Tamīmī. Al-Fatāt wurde 1911 in Paris von acht Studenten gegründet, deren drei Erstgenannte bereits in Istanbul während ihres Studiums Pläne in dieser Richtung gemacht hatten: cAunī cAbd al-Hādī, Aḥmad Qadrī, Rustum Ḥaidar, Muḥammad al-Maḥmaṣānī, cAbd al-Ġanī al-cUraisī, Ṣabrī al-Ḥuǧa, Taufīq an-Naṭūr und Rafīq at-Tamīmī. Später kamen u.a. Ğamīl Mardum, Muṣṭafā aš-Śihābī und Ibrahim Ḥaidar hinzu. Den Titel al-Fatāt gaben sie sich in Anlehnung an die Jungtürken 228. Auch al-Fatāt setzte sich für das Modell eines türkisch-arabischen Reiches ein, d.h. von einer Loslösung der arabischen Landesteile vom Osmanischen Reich war zunächst keine Rede. Doch haben sich die diesbezüglichen Auffassungen von al-Fatāt im Laufe des Krieges radikalisiert und liefen auf einen vollständigen Bruch mit der Zentrale in Istanbul hinaus 229.

Im Juni 1913 versammelte der Arabische Kongreß in Paris Vertreter der Vereinigungen. Einer der Kernsätze ihres Credos lautete: "... Die arabische Nation will keine Trennung vom Osmanischen Reich ... Wir wollen eine osmanische Regierung, keine türkische oder arabische, eine Regierung, unter der alle Osmanen gleiche Rechte und Pflichten haben ..."<sup>230</sup>. Nachdem sich Persönlichkeiten wie



<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Antonius, S. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> MAJID KHADDURI: "Aziz Ali al-Misri and the Arab Nationalist Movement", St. Antony's Papers 17: Middle Eastern Affairs 4, ed. Albert Hourani. London 1965, S. 140–163.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> SA°ĪD, Bd. 1, S. 9f. ANTONIUS, S. 111. ZEINE, S. 83, hat als Gründungsjahr 1909, was unrichtig ist. Анмар Qadrī: *Muḍakkirātī can at-taura al-carabīya al-kubrā*. Dimašq 1956, S. 12. Минаммар сіzzat Darwaza: *Haul al-haraka al-carabīya al-hadīta*. *Tārīh wa-muḍakkirāt wa-taclīqāt*. Bd. 1 (insges. 6 Bde. in 2). Ṣaidā' 1949/50 (Repr. Beirut?), S. 30 ff. Über Ḥaidars Rolle in *al-Fatāt*: Ettore Rossi: *Documenti sull' origine gli sviluppi delle Questione Araba 1875–1944*. Roma 1944, S. XXI. *al-Mausū ca al-filastīnīya*, Bd. III, S. 224–226.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Nach Zeine, S. 83 (er stützt sich auf Gespräche mit an-Natūr), war von einer Trennung der arabischen Landesteile zunächst keine Rede, während Antonius, S. 111 (aufgrund von Informationen Faiṣals und Aḥmad Qadrīs) *al-Fatāt* von vornherein separatistische Tendenzen bescheinigt.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> WAĞĪH KAUṬARĀNĪ (ed.): *Waṯā'iq al-mu'tamar al-carabī al-awwal 1913*. Bairūt 1980. Teil 3, S. 103 f.

Sakīb Arslān u. a. ein halbes Jahr lang - offenbar ohne Erfolg - bemüht hatten, die Wogen zu glätten und zwischen den arabischen Gesellschaften und der Regierung zu vermitteln, schlug die Regierung eine härtere Gangart ein. Am 24. Januar 1914 wurden in einer Unterredung des Großwesirs Sacid Halîm Pascha mit Cemâl Pascha, der damals noch Militärgouverneur von Istanbul war, und dem Generaldirektor für öffentliche Sicherheit, cAzmî Bey, einige Beschlüsse gefaßt, die eine Antwort auf die in ihren Augen schädlichen Aktivitäten arabischer Nationalisten darstellten. Dazu zählten u.a. die Verbannung agitatorischer Elemente in die Provinz nach Anatolien oder Thrakien. Die Zahl dieser Leute wurde auf 490 beziffert, von denen allein 315 als zur Gesellschaft al-cAhd zugehörig bezeichnet wurden 231. Bei der Besetzung von Ämtern in den arabischen Landesteilen sollten Türken bevorzugt werden. Ein Programm zur Türkisierung sollte von Cemâl vorgelegt werden. Die arabischen Vereinigungen sollten aufgelöst und eine spezielle Abteilung für arabische Angelegenheiten im Innenministerium eingerichtet werden, die sich der Bekämpfung separatistischer Propaganda widmen sollte. Schließlich sollte der Einfluß des Komitees für Einheit und Fortschritt in den arabischen Provinzen verstärkt und neue Anhänger geworben werden 232.

Gegen die versteckte Türkisierung gab es bereits seit längerem Opposition unter den Arabern. Reformen, die sie der Regierung abgetrotzt hatten, waren weitgehend wirkungslos, weil sie von den ausführenden Organen weit und zum Nachteil der Araber interpretiert werden konnten. Durch Manipulation von Verwaltungseinheiten sollte erreicht werden, daß beispielsweise in gemischtsprachigen vilâyets wie Aleppo das Arabische keine dominierende Stellung einnehmen konnte bzw. das Türkische auf Kosten des Arabischen gestärkt wurde. Immerhin waren doch einige Richter des Arabischen mächtig oder selbst Araber, wenngleich die höheren Funktionen im Gerichtswesen im vilâyet Aleppo Türken vorbehalten waren. Bei Gericht wurden die Akten in türkischer Sprache geführt. Diese Politik charakterisierte ein deutscher Konsulatsbericht vom Januar 1914:

"Je nach Opportunität wird die türkische Regierung das arabische Element wieder schwächen oder weiter stärken" <sup>233</sup>.

Etwa ein halbes Jahr später war die Unzufriedenheit mit den "Reformen" noch gewachsen, so daß der deutsche Konsul in Aleppo, Rössler, analysierte:

"Die arabische Reformbewegung … schwelt doch unterderhand weiter und fängt jetzt auch an, sich auf das Wilayet Aleppo auszudehnen … Die



 $<sup>^{231}</sup>$  Am 9. 2. 1914 wurde al-Miṣrī, von dem man allerdings nicht mit Sicherheit wußte, daß er einer der Führer von al- $^cAhd$  war, verhaftet und später zum Tode verurteilt. Am 21. 4. wurde er begnadigt und freigelassen; Antonius, S. 118. Khadduri (wie A. 227).

<sup>232</sup> SACID, S. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> ISA A III.15. Vol. 4 (File no. 27).

Bewegung, welche sich im übrigen auf führende Kreise beschränkt und die Masse der Bevölkerung unberührt läßt, ergreift im Stillen auch Persönlichkeiten, welche früher jungtürkisch gesinnt waren oder auch jetzt noch sich offiziell zu dieser Partei bekennen, nunmehr aber sich innerlich von ihr abzuwenden beginnen, nicht zum wenigsten, weil immer wieder für die höchsten Stellen in der Provinz keine anderen Eigenschaften als türkische Nationalität in Verbindung mit Zugehörigkeit zum Komitee ausschlaggebend sind; auch erregen die wachsenden Steuern Unzufriedenheit: Es gewinnt im Zwiespalt der Meinungen ganz allmählich der Gedanke an Boden, daß die Unabhängigkeit als Ziel erstrebt werden müsse, und man hofft, dabei an England eine Stütze zu haben. Auf diese Weise wirkt die für die Unabhängigkeit betriebene Propaganda, mag sie nun auf England selbst zurückzuführen sein oder nicht, doch günstig für England. Das nächste praktische Ziel, auf welches hingearbeitet wird, ist ein Kongreß in Kairo" <sup>234</sup>.

Ein bezeichnendes Licht auf die Verhältnisse in den arabischen Provinzen wirft eine Anekdote Kurd <sup>c</sup>Alīs. Als für den Distrikt <sup>c</sup>Ağlūn im *vilâyet Şâm* sechzig Lehrer gesucht werden, ist er bei deren Auswahl behilflich. Nach langer Suche fand sich endlich ein Dutzend, doch wurde ihre Anstellung vom *vâlî* IsmāTīl Fāḍil abgelehnt, nachdem er in Erfahrung gebracht hatte, daß sie kein Türkisch sprächen. Darauf habe der *vâlî* ihn – Kurd <sup>c</sup>Alī – gefragt: "Was hat dich veranlaßt zu glauben, wir würden den Arabern Waffen geben, mit denen sie uns bekämpfen können? Erziehung ist eine Waffe, und wir wollen euch nicht bewaffnen." Kurd <sup>c</sup>Alīs Schlußfolgerung lautet: "Wenn sie (sc.: die Türken) ihren arabischen Untertanen eine Elementarbildung verweigern, die so notwendig ist wie Brot, wie können sie dann von den Arabern Loyalität erwarten?" <sup>235</sup>.

Inzwischen war der erste deutsch-türkische Angriff auf den Suez-Kanal im Februar 1915 gescheitert. Es gingen Gerüchte um, wonach die Aktivitäten nationalistischer Kreise insbesondere unter arabischen Offizieren in der IV. Armee zunahmen. Cemâl handelte sofort und entsprach einer Bitte Envers um Verstärkung der Truppen auf Gallipoli, indem er überwiegend arabische Offiziere und Mannschaften dorthin sandte. Dies sollte in Zukunft noch häufiger geschehen: Jedes Mal wurden diese durch Truppen türkischer Volkszugehörigkeit ersetzt, was zunehmend für Verbitterung unter der Bevölkerung Syriens und Palästinas sorgte, so daß die – gar nicht in kritischer Absicht gemachte – Formulierung Atays von Cemâl Pascha als dem Oberbefehlshaber einer "Besatzungsarmee" durchaus seine Berechtigung hatte <sup>236</sup>. Anfang Januar 1915 wurden etliche Dutzend junger arabischer Offiziere einberufen – darunter 80 Hochschulabsolven-



<sup>234</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> al-Mudakkirāt. Dimašq 1948. Bd. 1, S. 161 f. Engl. Übers.: Memoirs of Muhammad Kurd <sup>c</sup>Alī. A Selection. Translation from the Arabic by Khalil Totah. Washington, D. C. 1954, S. 61 f.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> FALİH RIFKI ATAY: Zeytindağı. İstanbul 1981 (zuerst 1932), S. 41.

ten – und in den vorderen Linien am Suez-Kanal eingesetzt, wo die meisten von ihnen umkamen <sup>237</sup>.

Dieser circulus vitiosus aus Enttäuschung und Repression auf der türkischen, Verbitterung und Widerstand auf der arabischen Seite war offenbar nicht mehr zu durchbrechen. Im Glauben, die Aktivitäten in den arabischen Provinzen durch einen Sieg am Suez-Kanal zum Schweigen bringen zu können, hatte Cemâl zunächst auf die Verfolgung der Nationalisten verzichtet. Nunmehr sah er aber die Gelegenheit gekommen, die in den ersten Kriegswochen in den französischen Konsulaten Beirut und Damaskus erbeuteten, arabische Nationalisten kompromittierende Dokumente zu verwenden <sup>238</sup>. Über diesen Vorgang sind wir detailliert, aber einseitig unterrichtet durch das im Jahr 1916 vom Oberkommando der IV. Armee herausgegebene Rotbuch La vérité sur la question syrienne, das gleichzeitig auch in türkischer und arabischer Sprache erschien, und gemeinsam mit den entsprechenden Abschnitten in Cemâls Memoiren eine Rechtfertigung seines Vorgehens bildet. Der Text dieses Rotbuchs wurde von Cemâl selbst Atay diktiert, der lediglich stilistische Verbesserungen vornahm <sup>239</sup>.

Das Rotbuch enthält eine Zusammenstellung einiger arabischer Gesellschaften – seien sie geheim gewesen oder nicht – und ihrer Aktivitäten sowie Kontakte mit englischen und französischen Regierungsstellen und einen Anhang mit einer Namensliste jener, die vom Kriegsgericht in <sup>c</sup>Alaih wegen Hochverrats angeklagt und verurteilt wurden. Dokumente, welche die von der türkischen Regierung erhobenen Vorwürfe stützen sollen, sind in teilweise schlecht leserlichen Faksimile abgedruckt. In der Einleitung wird hervorgehoben, daß alle Gesellschaften nach außen für die geistige und wirtschaftliche Entwicklung der arabischen Provinzen arbeiteten, heimlich jedoch das Ziel verfolgten, die Unabhängigkeit zu erlangen, einerlei, ob mit fremder Hilfe bzw. unter englischem und französischem Protektorat oder nicht <sup>240</sup>.

Die Marschroute für das Vorgehen der *Fatāt* war im Herbst 1914 in einer Entschließung des Führungszirkels festgelegt worden: "In consequence of Turkey's entry into the War, the fate of the Arab provinces of the Ottoman Empire is seriously imperilled and every effort is to be made to secure their liberation and independence; it being also resolved that, in the event of European designs appearing to materialise, the society shall be bound to work on the side of Turkey in order to resist foreign penetration of whatever kind or form" <sup>241</sup>.



<sup>237</sup> SACID, S. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> NICHOLAS AJAY, JR.: "Political Intrigue and Suppression in Lebanon during World War I", IJMES 5 (1974), S. 140-160.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> ERDEN, S. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> La vérité sur la question syrienne, S. 5-7. Faksimiles der Vollstreckungsanordnungen der Urteile gegen Šafīq al-Mu'ayyad und <sup>c</sup>Abd al-Ḥamīd az-Zahrāwī bei Tunaya, Bd. 1, S. 605-607.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Antonius, S. 153.

Auch cAzīz cAlī al-Misrī, der sich jetzt in Ägypten aufhielt, warnte die Mitglieder von al-cAhd, feindselige Schritte gegen die Türkei zu ergreifen, da ihr Kriegseintritt die arabischen Provinzen europäischen Eroberungen preisgebe. Es sei ihre Pflicht, Loyalität gegenüber der Türkei zu wahren, bis Garantien gegen europäische Interventionen erlangt seien. Ohne daß sie davon wußten, hatten sich die beiden wichtigsten Geheimgesellschaften auf eine gemeinsame Linie geeinigt. Das wurde offenkundig, als Ende März 1915 Faisal auf dem Wege nach Istanbul in Damaskus im Hause seiner Gastgeber, der Familie al-Bakrī, mit Mitgliedern von al-Fatāt zusammentraf 242. Der Meinungsaustausch ergab ein unerwartetes Maß an Übereinstimmung: der Wunsch, die arabischen Landesteile zu einem unabhängigen Staat zu machen, und gleichzeitig die Befürchtung, daß eine solche Handlung die europäischen Großmächte auf den Plan rufen könne. Faișal wurde Mitglied in al-Fatāt und al-cAhd. Er berichtete den Organisationen über die Verhandlungen seines Vaters mit England (seit 1914) hinsichtlich einer Kriegsbeteiligung auf seiten des empire, dessen Verhandlungsführer Kitchener und Storrs als Gegenleistung die Unterstützung der arabischen Unabhängigkeit vage in Aussicht stellten.

Als Faişal Ende Mai nach Damaskus zurückkehrte, hatten seine Kameraden in al-Fatāt und al-cAhd ein Protokoll angefertigt, in dem als Bedingung für einen von Husain auszurufenden Aufstand gegen die Türken die Anerkennung eines unabhängigen arabischen Staates durch England festgelegt war <sup>243</sup>. Dieses Protokoll bildete die Grundlage für den folgenden (bis März 1916) Briefwechsel zwischen Husain und dem britischen Hochkommissar in Ägypten, Sir Henry McMahon, in dem – abgesehen von einigen Vorbehalten hinsichtlich der syrischen Küstengebiete und dem südlichen Irak – den Forderungen der arabischen Nationalisten weitgehend entsprochen wurde. Im geheimen Sykes-Picot Abkommen (Mai 1916) grenzten England und Frankreich dann ihre Interessensphären in dem Gebiet des zukünftigen arabischen Staates voneinander ab.

Von der *Salāhīya* aus betrachtet ist die Verfolgung der Gesellschaften in zweifacher Hinsicht von Interesse, wurde doch — abgesehen von jenem Dokumentenfund in Beirut — Muḥammad aš-Šantī (geb. 1880), Vater eines Studenten an der Jerusalemer Hochschule, mit der Aufdeckung in Verbindung gebracht. Er war Redakteur der Zeitung *al-Iqdām*<sup>244</sup> in Kairo und Mitarbeiter Haqqī al- <sup>c</sup>Azms, des Sekretärs des *Ḥizb al-lāmarkazīya al-idārīya al- <sup>c</sup>utmānī*. Als solcher war er mit der Beförderung der Korrespondenz der Gesellschaft an die Mitglie-



<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Nach ĀL ĞUNDĪ: Šuhadā', S. 14, hatte al-Fatāt 184 Mitglieder.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Antonius, S. 152-158.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Es handelt sich nicht um die bekannte Istanbuler Tageszeitung (gegr. 1894), sondern um eine gleichnamige arabischsprachige Zeitung, die aš-Šanṭī 1913 in Kairo gegründet hatte: ṬARRĀZĪ, Bd. 4, S. 194f.

der in Syrien und Palästina betraut. Anfang 1915 reiste aš-Šanţī nach Athen und übergab die in seiner Obhut befindlichen Papiere dem dortigen osmanischen Botschafter Ġâlib Kemâl Bey, was — wir folgen hier der Darstellung Āl Ğundīs — ihm eine hohe Belohnung eingebracht habe. Innenminister Ṭalcat Pascha habe die Papiere Cemâl übergeben, der daraufhin aš-Šanţī festnehmen ließ. Am 6. Mai 1916 wurde er auf dem *Burğ* in Beirut an der Seite einiger der Männer hingerichtet, die durch seinen angeblichen Verrat verhaftet worden waren, darunter cAlī an-Našāšībī, ein Vetter des *Ṣalāḥīya* -Lehrers Šarīf an-Našāšībī.

Indessen wird im Rotbuch *al-Fatāt* nicht erwähnt, d.h. die Behörden hatten von der Existenz dieser Geheimgesellschaft keine Kenntnis erhalten. Āl Ğundī weiß zu berichten, daß die Dokumente der *Fatāt* in Händen des ebenfalls hingerichteten Muḥammad al-Maḥmaṣānī waren, der sie in einem Heiligengrab im Beiruter Stadtviertel *Basṭa*<sup>246</sup> versteckt hatte. Nach dessen Verhaftung bargen seine offenbar eingeweihte Frau Fāṭima und Zainab Ḥaidar<sup>247</sup> die Papiere und verbrannten sie, wodurch sie nicht in die Hände Cemâls gelangen konnten und *al-Fatāt* weiterhin im Verborgenen tätig sein konnte. Nachprüfbar ist diese Überlieferung freilich nicht. Wenn nun einige *Fatāt*-Mitglieder wie Ḥaidar und Tamīmī der Festnahme entgingen, andere wie al-Maḥmaṣānī jedoch nicht, so hängt dies mit der Doppel- oder mehrfachen Mitgliedschaft in den Gesellschaften zusammen.

Die Urteile, die in mehreren Fällen *in absentia* gefällt wurden – z. B. konnte sich <sup>c</sup>Abd al-Ġanī <sup>c</sup>Uraisī <sup>248</sup> zunächst durch Flucht der Verhaftung entziehen, wurde aber später gefangen genommen – beraubten zwar die Gesellschaften eines Großteils ihrer führenden Mitglieder, machten den Rest aber umso entschlossener, ihre anfangs nur mit großen Bedenken formulierten Pläne hinsichtlich der Unabhängigkeit in die Tat umzusetzen. Wohl hatten die Hinrichtungen eine gewisse abschreckende Wirkung und die Kontakte unter jenen, die ihre Tätigkeit fortsetzten, wurden durch die immer mehr despotische Züge annehmenden Herrschaftsmethoden Cemâls eingeschränkt, wenn nicht gar vollständig verhindert. Gleichwohl scheint die Lage, wie sie im Dezember 1915 – also knapp vier Monate nach den ersten Hinrichtungen – in einem Bericht Prüfers, der inzwischen Generalkonsul in Damaskus geworden war, dargestellt wurde, beschönigt zu sein, indem er sich die wenig realistische Sehweise Cemâl Paschas zu eigen macht:



<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> SA<sup>c</sup>ĪD, S. 66 f. ĀL ĞUNDĪ: Šuhadā', S. 67, 127. MANNĀ<sup>c</sup>, S. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> ĀL ĞUNDĪ: *Šuhadā*, S. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Es war nicht zu ermitteln, ob es sich um die Frau Rustum Haidars oder eines anderen Haidar (Sälih? Ibrähīm?) handelte.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> QADRĪ, S. 40, bezeichnet ihn als das hamzat al-wasl zwischen al-Fatāt und al-cAhd. S. a. NĀĞĪ cALLŪŠ (ed.): "Muḥtārāt min al-fikr al-qaumī al-carabī al-ḥadīt", al-Mustaqbal al-cArabī 80 (1985), S. 130-140.

"Die anti-türkische Bewegung erscheint sehr geschwächt. Unter den wohlhabenden Schichten hat die Reformbewegung kaum Anhänger und unter den kleinen Grundbesitzern, den Händlern und Tagelöhnern, die den größten Teil der Bevölkerung ausmachen, ist die osmanische Regierung wirklich anerkannt ... Die glänzenden Erfolge der osmanischen Armee haben das Vertrauen der Bevölkerung in die Zukunft des Reiches gestärkt" <sup>249</sup>.

Davon konnte keine Rede sein, denn die beiden Kanalexpeditionen waren gescheitert, und die arabische Nationalbewegung war immerhin so stark, daß weitere ihrer Anhänger vor Gericht gestellt und zum Tode bzw. zu anderen Strafen verurteilt wurden.

Einer der letzen Versuche, die Araber für die panislamisch und "osmanistisch" orientierte Politik des Komitees einzunehmen, war Envers und Cemâls "Propagandafahrt" nach Medina, bei der die Religion als einigendes Band zwischen Türken und Arabern herausgestellt werden sollte. Husain hatte ein größeres Truppenkontingent zusammenstellen lassen, das von der osmanischen Armee in Medina mit Waffen ausgerüstet werden und anschließend auf den Sinai gelegt werden sollte. Zur Besichtigung dieser Truppen und zum Besuch der raudat mutahhara (Grab des Propheten) fuhr Enver um den 20. Februar 1916 in Begleitung Cemâls nach Medina. Einen hağğ nach Mekka zu machen, wie Faisal vorschlug, schien Enver und Cemâl wohl zu riskant, denn sie waren ja über die Aktivitäten Husains informiert. Selbst in Medina entgingen die beiden Triumvirn nur aufgrund der Fürsprache Faisals der Gefahr, von den zu besichtigenden Truppen getötet zu werden, wenn man der Erzählung von Lawrence Glauben schenken will, die jedenfalls von Ali Fuad Erden in seinen Memoiren nicht zurückgewiesen wird. So konnten die beiden lediglich einen Achtungserfolg erringen, der vor allem der von Enver tief empfundenen Erfüllung der religiösen Pflichten am Grabe Muhammads zu verdanken war 250.

Als im Frühjahr 1916 ein osmanischer Heeresverband, der im Zusammenhang mit der Stotzingen-Mission<sup>251</sup> zur Verstärkung der Truppen im Jemen abkommandiert worden war, in Medina ankam, befürchtete Husain, daß die Türken von seinen Verhandlungen mit Großbritannien erfahren hätten. Darüber hinaus



<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> AA Akten, Türkei no. 177: Der Libanon (Syrien), Bd. 12, Prüfer an Cemâl Pascha. Das Memorandum datiert vom 5. 12. 1915 (in Französisch), es ist Anlage eines Schreibens (10. 12. 1915) von Prüfer an Metternich, den Botschafter in Istanbul. Zit. n. Isaiah Friedman: The Question of Palestine, 1914–1918. London 1973, S. 70 und A. auf S. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Erden, S. 176–184. *Rihla*, S. 257–270. Alois Musil: *Zur Zeitgeschichte von Arabien*. Leipzig-Wien 1918, S. 28 f. T. E. Lawrence: *Die sieben Säulen der Weisheit. Lawrence von Arabien*. 3. Aufl. München 1986, S. 37 f.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> RUDOLF HOLZHAUSEN: "Die Mission Stotzingen und der Beginn des Arabischen Aufstandes (1916). Eine Kriegserinnerung aus der alten Türkei", Süddeutsche Monatshefte 33 (1935–1936), S. 560–568.

hatten erst jüngst (6. Mai) die Hinrichtungen in Beirut stattgefunden. Beides zusammen gab den Ausschlag für die Entscheidung, den Aufstand vorzeitig auszurufen (5.6.) - für Erden, den Generalstabschef Cemâls, waren "die Hinrichtungen nicht der Grund, sondern bestenfalls der Vorwand für den Aufstand"252. Innerhalb kurzer Zeit bemächtigten sich die Kräfte der Aufständischen unter dem Befehl Faisals und cAbdullahs des Hedschas mit Ausnahme Medinas, dem eine lange Belagerung bevorstand. Die Hedschas-Bahn, welche die Verbindung zwischen Syrien und den Heiligen Stätten herstellte, wurde unterbrochen. Im November 1916 erklärte sich Husain zum König der arabischen Länder, erkannte aber Sultan Mehmed Reşâd als den alleinigen und rechtmäßigen Kalifen an. In den Moscheen, die in seinem Einflußbereich lagen, wurde im Gebet der Name des osmanischen Sultans an erster und der Husains an zweiter Stelle genannt 253. Die Paradoxie, daß ein islamischer Staat an der Seite eines christlichen Staates einen Heiligen Krieg focht, hatte sich fortgesetzt. Mitten im ğihād hatte jetzt die Regierung des Sultan-Kalifen die Heiligen Stätten in Mekka verloren, während Medina belagert wurde. So blieb nur noch die dritte heilige Stadt des Islams, Jerusalem, unter türkischer Kontrolle. Aber selbst das war zweifelhaft und höchstens nominell, denn, mit den Worten Atays: "... ein türkisches Jerusalem hatte es nie gegeben" 254.

Cemâl Pascha war mit ungeheurem Selbst- und Sendungsbewußtsein ausgestattet und mit der Absicht nach Syrien gekommen, die Araber für eine loyale Haltung gegenüber dem Osmanischen Reich und die Muslime für eine Beteiligung am Heiligen Krieg zu gewinnen 255. Es unterlag ihm keinen Zweifel, die Araber zu osmanisieren 256, und das bedeutete nach dem Osmanismus-Verständnis des Komitees für Einheit und Fortschritt und dessen Umsetzung in die Praxis: Zentralisierung und Türkisierung in den arabischen Gebieten. Keineswegs geneigt, die Forderungen der Araber nach mehr Autonomie anzuerkennen, bestand seine Taktik darin, ihren Wünschen etwas entgegenzukommen, um dadurch die Unterschiede zwischen den radikaleren Kräften, die sich in den (Geheim)gesellschaften zusammengefunden hatten, und den unverbrüchlichen Anhängern des osmanischen Staatsgedankens wie Arslān, Šāwīš und Šuqairī für sich auszunutzen. Mit anderen Worten: Durch Konzessionen an diejenigen Gruppierungen, die noch an einem Verbleiben im Osmanischen Reich festhalten



<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> ERDEN, S. 267.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> N.O. Korrespondenzblatt der Nachrichtenstelle für den Orient 3 (1916), S. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Zeytindağı, S. 6 (das Zitat stammt aus dem Vorwort einer Neuauflage von 1964).
Vgl. auch Geoffrey Lewis: "An Ottoman Officer in Palestine, 1914–1918", Palestine in the Late Ottoman Period, ed. DAVID KUSHNER. Jerusalem 1986, S. 402–415, hier: S. 414.
<sup>255</sup> ANTONIUS, S. 151.

<sup>256</sup> ATAY, S. 74.

wollten und separatistische Tendenzen für verhängnisvoll hielten, sollte den "Radikalen" unter den arabischen Nationalisten der Wind aus den Segeln genommen werden. Ein solches Zugeständnis war eben die Gründung einer Hochschule mit arabischer Unterrichtssprache wie die Ṣalāhīya.

Einige Vorhaben Cemâls wurden in erstaunlich kurzer Zeit in Angriff genommen und verwirklicht, was für seine allseits gerühmte Durchsetzungskraft und sein Organisationstalent spricht <sup>257</sup>. Seine Verdienste auf städtebaulichem und kulturellem Gebiet sind unbestritten. Er hatte einige europäische Gelehrte berufen: den Schweizer Urbanisten Zürcher, den Mediziner Mühlens, den Ingenieur Salz, den Wasserfachmann Böttner, den Architekten von Bagdad- und Hedschas-Bahn, Meißner Pascha, und den Archäologen Wiegand <sup>258</sup>. Auch für die Modernisierung des Schulwesens ließ Cemâl Spezialisten kommen, Halide Edib Adıvar, die berühmte türkische Schriftstellerin, und ihre Schwester Nigâr Hanım. Unter ihrer Ägide wurde insbesondere die Einrichtung von Schulen für Mädchen gefördert, u. a. wurden ein Mädchengymnasium und ein Lehrerinnenseminar geschaffen. Die von Nigâr Hanım geleitete *Cemâl Pascha-Schule* in Beirut wurde von Mädchen aller Glaubensbekenntnisse besucht. In Ta<sup>c</sup>nāyīl Ksārah (Biqā<sup>c</sup>) wurde eine Landwirtschaftsschule gegründet <sup>259</sup>.

Zudem hatte Cemâl einen ausgeprägten Sinn für Öffentlichkeitsarbeit. Zur Verwirklichung seiner Ziele suchte er publizistische Unterstützung und verstand es, die Aufmerksamkeit auf seine Leistungen zu lenken. Er empfing deutsche Journalistengruppen zu Gesprächen und reiste mit ihnen im Land herum <sup>260</sup>. Einen Propagandafilm über die englische Unterdrückung Ägyptens und die bevorstehende Befreiung durch die IV. Armee ließ er Faiṣal im März 1916 in Damaskus vorführen <sup>261</sup>. Zwei tüchtige Journalisten dienten in seiner Umgebung: Falih Rıfkı Atay und Ahmed Rasım <sup>262</sup>. Auch die Tatsache, daß Cemâl – ganz abgesehen von seinen Memoiren – das Rotbuch über die syrische Frage veröf-

<sup>257</sup> ERDEN, S. 104 f. Freiherr von Kress: "Achmed Djemal Pascha". Zwischen Kaukasus und Sinai. Jahrbuch des Bundes der Asienkämpfer 3 (1923), S. 11-26, hier: S. 21.



<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> ERDEN, S. 135-143. Die Ergebnisse des *Denkmalschutzkommandos* unter der Leitung von Wiegand wurden z. T. in *Alte Denkmäler aus Syrien, Palästina und Westarabien*. Berlin 1918, veröffentlicht. Vgl. a. Theodor Wiegand: "Die antike Kultur der Sinai-Halbinsel". Zwischen Kaukasus und Sinai. Jahrbuch des Bundes der Asienkämpfer 1 (1921).

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> ERDEN, S. 272. DJEMAL PASCHA: Erinnerungen, S. 308 f. Hatıralar, S. 398 f. N.O. Korrespondenzblatt der Nachrichtenstelle für den Orient 3/8 (22. 1. 1917), S. 355. MUSIL, S. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Vgl. z. B. FELDMANN, Reise zur Suesfront.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Arab Bulletin, vol. II, S. 79 (nr. 42 vom 15. 2. 1917).

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> ATAY (1894-1971) und RASIM (1864-1932) waren beide Journalisten und Schriftsteller.

fentlichte und bei Kurd <sup>c</sup>Alī *ar-Riḥla al-anwarīya* <sup>263</sup> in Auftrag gab, bezeugt die Bedeutung, die er der Beeinflussung der öffentlichen, auch internationalen Meinung beimaß.

Die Gründung von aš-Šarg geht auf eine Initiative Cemâls zurück. Die arabischsprachige "Zeitung für Politik, Literatur und Wirtschaft" - so lautete der Untertitel - trat an die Stelle der arabischen Presse, die nach dem Eintritt des Osmanischen Reiches in den Krieg suspendiert worden war 264. Lediglich die Zeitung Kuds-i şerîf existierte als Bekanntmachungsblatt der Regierung weiter. Ausweislich des Impressums fungierten Halīl al-Ayyūbī al-Anṣarī als Verleger und Tāğ ad-Dīn al-Hasanī 265 als Chefredakteur, doch werden andernorts Kurd cAlī, Arslān und al-Magribī als Herausgeber erwähnt 266. Angeblich arbeiteten in der Redaktion des Sarq auch deutsche Orientalisten 267, die vermutlich auf Veranlassung Freiherr von Oppenheims und seiner Berliner Nachrichtenstelle für den Orient entsandt worden waren. Bereits am 23. 3. 1915, d.h. mehr als ein Jahr vor Gründung des Šarq, hatte Oppenheim in einer Notiz für das Auswärtige Amt bemerkt, daß Damaskus "von nun an der Zentralpunkt unserer Propagandatätigkeit" sein müsse und dort "eine erstklassige arabische muhamedanische Zeitung in größerem Stil als die bestehende zu kreieren ist usw."268. Als Ende September 1918 Damaskus von arabischen und englischen Truppen eingenommen wurde, mußte der Sarg sein Erscheinen einstellen 269. Auch in Bi'r as-Sabc, dem Sitz der Etappeninspektion für den Sinai (çöl) und Hauptort des neu gebildeten mutasarrıflık, wurde eine Zeitung gedruckt, die in türkischer und arabischer Sprache erscheinende Musavver Cöl. Die Titelseite dieser Zeitung zierte eine



<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Kurd <sup>c</sup>Alī hat sich später von der Riḥla distanziert: EBERHARD SERAUKY: Die wissenschaftlich-publizistische Tätigkeit Muḥammad Kurd <sup>c</sup>Alīs im Dienste der arabischen Renaissance in Syrien. Diss. phil. maschinenschriftl. Halle 1968, S. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Z.B. al-Filastīn (Jaffa).

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> al-Hasanī (1885–1943) bekleidete zwischen 1928 und 1936 mehrere Ministerposten. 1941 wurde er syrischer Präsident. Khoury: *Syria and the French Mandate*, S. 327–331, charakterisiert ihn als hemmungslosen Opportunisten. ZIRIKLĪ, Bd. 7, S. 82 f.

<sup>266</sup> CLEVELAND: Islam against the West, S. 37f.

<sup>267</sup> ARSLĀN: Sīra dātīya, S. 169 f.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Zit. n. TREUE, S. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Verstreute Nachrichten über dieses interessante Blatt finden sich bei Mūsā: *Ḥaraka*, S. 386, 414. Yahūšu<sup>c</sup>A (wie A. 158), S. 142 f. Kurd <sup>c</sup>Alī, *al-Mudakkirāt*, S. 149. *Memoirs of Muhammad Kurd Ali*, S. 52. Antonius hat Auszüge aus *aš-Šarq* angefertigt: ISA Rec. Gr. 65, File no. 3254. Vgl. a. Antonius, S. 189, 201, 208, 255. "In der Redaktion des "Schark", N. O. Korrespondenzblatt der Nachrichtenstelle für den Orient 3/9 (5. 2. 1917), S. 371 f. (Verfasser des mit "Th." unterzeichneten Artikels ist der Leiter des Palästina-Amtes in Jaffa, Thon). William Cleveland: "The Role of Islam as Political Ideology in the First World War", National and International Politics in the Middle East. Essays in Honour of Elie Kedourie, ed. Edward Ingram. London 1986, S. 84–101.

Zeichnung, die verdeutlichte, wohin der Feldzug unternommen wurde, nämlich ins Land der Pyramiden <sup>270</sup>.

Wenn Kurd <sup>c</sup>Alī von der Abneigung der Türken gegen die Araber und Atay vom "Gefühl der Türkenfeindschaft" auf seiten der Araber sprachen<sup>271</sup>, so zeigt dies, daß vielleicht nicht in dieser verallgemeinernden Form, wohl aber zwischen den politischen Repräsentanten beider Völker ein Graben aufgerissen war, wofür Cemâl ein gerüttelt Maß an Verantwortung trug. Immerhin war er bemüht, Kontakte zwischen Intellektuellen und Gelehrten zu fördern. Auf seine Einladung hin besuchten Süleymân Nazîf<sup>272</sup> und Cenâb Şehâbeddîn<sup>273</sup> Syrien, wo sie von Kurd <sup>c</sup>Alī freundlich empfangen wurden, der sie als positive Vertreter des Osmanentums schildert<sup>274</sup>. Umgekehrt reiste eine Abordnung von Notabeln, Gelehrten und Journalisten aus Syrien – an ihrer Spitze stand aš-Šuqairī – im Oktober 1915 nach Istanbul<sup>275</sup>.

Andererseits zerrann vieles, was Cemâl mit großem Schwung begann, im Nichts oder verkehrte sich gar ins Gegenteil dessen, was angestrebt worden war. Der Sinai-Feldzug endete mit einem Desaster – Kreß' Urteil über sein militärisches Vermögen fiel nicht zum Besten aus <sup>276</sup> –, die arabische Bevölkerung wurde durch drakonische Maßnahmen, die ihm den Beinamen as-Saffāḥ (der Blutvergießer) <sup>277</sup> eintrugen, entfremdet. Freilich hat man ihn von arabischer Seite unbilligerweise für alle Mißstände verantwortlich gemacht, die im Ersten Weltkrieg in Syrien und Palästina herrschten. Hunger und Seuchen dezimierten die Bevölkerung, aber daran trug nicht allein die Politik Cemâls Schuld. 1915 wurde fast die gesamte Ernte durch eine Heuschreckenplage vernichtet. Wenn sie überhaupt zu finden waren, wurden Lebensmittel und andere Waren zu exorbitanten Preisen verkauft. Petroleum war so knapp, daß die Städte der Region nach dem Anbruch der Dämmerung im Dunkeln versanken. Die von der Armee

<sup>271</sup> al-Mudakkirāt, S. 158. Memoirs of Muhammad Kurd Ali, S. 59. ATAY, S.42.

<sup>273</sup> Şehâbeddîn (1870-1934) gehört der literarischen Richtung Servet-i fünûn an.

<sup>274</sup> al-Mudakkirāt, S. 144-148. Memoirs, S. 47 f. ERDEN, S. 272.

<sup>276</sup> KRESS, "Achmed Djemal Pascha", S. 24f.



<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Arabischer Titel: aṣ-Ṣahrā' al-Muṣawwara. Die erste Nummer erschien am 14.9. 1916. Die Titelseite ist in N.O. Korrespondenzblatt 3/8 (22.1. 1917) abgebildet. FELDMANN, S. 40 f. YAHŪŠU <sup>c</sup>A, S. 143. Die Zeitung ist verzeichnet bei HASAN DUMAN: İstanbul kütüphaneleri Arap harfli süreli yayınlar toplu kataloğu, 1828–1928. İstanbul 1986, S. 281, Nr. 1073. In den angegebenen Bibliotheken ist sie aber nicht vorhanden. No. 10 (1333/1917) ist jedoch in der Nationalbibliothek Ankara vorhanden.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Dichter, hoher Beamter und politisch streitbarer Autor (1869-1927), der von den englischen Behörden nach Malta verbannt wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> al-Ba<sup>c</sup>ta al-cIlmīya ilā Dār al-Ḥilāfa al-Islāmīya bil- ištirāk ma<sup>c</sup>a Muhammad al-Bāqir wa-cAbd al-Bāṣit wa- Ḥusain al-Ḥabbāl. Bairūt 1915? Teilnehmer waren u. a. cAlī ar-Rimāwī und Salīm al-Ḥa<sup>c</sup>qūbī. Vgl. a. N. O. Korrespondenzblatt 2/10 (27. 11. 1915), S. 55 f.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Bei den Türken hieß er bezeichnenderweise demirel, d.h. Eisenfaust.

vorgenommenen Requirierungen und die Seeblockade der Alliierten taten ein Übriges <sup>278</sup>.

Bei seinen Untergebenen war Cemâl mehr gefürchtet als geliebt. Diesen Eindruck bemühte er sich zu verwischen, wenn er anläßlich des Freitagsgebets den Kontakt zur Bevölkerung suchte und den leutseligen, gerechten Herrscher spielte. Das war wohl sein hervorstechendster Charakterzug: eine herrische Unerbittlichkeit – Falkenhayn bei seiner ersten Begegnung über ihn: "zum Herrschen geboren"<sup>279</sup> –, mit der er selbst einen Vertrauten wie aš-Šuqairī brüskierte, als dieser um Gnade für die zum Tode verurteilten Nationalisten bat <sup>280</sup>. In seiner Umgebung, aber auch von Enver, wurde er zunächst als *Ṣaiâḥeddîn-i ṣânî* (Ṣalāḥ ad-Dīn der Zweite) apostrophiert, später wurde er sogar über ihn gestellt <sup>281</sup>.

Das vielleicht umfassendste Bild des Wirkens und der Person Cemâls hat Kreß in einem Nachruf gezeichnet, das allerdings durch Rücksichtnahme und das Bemühen gekennzeichnet ist, über den Toten nur Gutes zu sagen<sup>282</sup>. Im privaten Gespräch äußerte sich Kreß deutlicher. So sprach er "... mit Abscheu über die von Dschemal Pascha befohlene öffentliche Erhängung angeblicher Deserteure"<sup>283</sup>. Bei der hybriden Persönlichkeitsstruktur Cemâls wäre es nicht angemessen, Nachrichten über seine Ambitionen, mit Hilfe Rußlands und Frankreichs ein eigenes Sultanat zu errichten, das Mesopotamien, Armenien, Kilikien und Ostanatolien umfassen sollte, von vornherein jeglichen Wahrheitsgehalt abzusprechen. Allerdings ist es eine kaum belegbare Vermutung, Cemâl habe die arabischen Nationalisten deshalb mit solcher Unnachsichtigkeit verfolgt und beseitigt, weil sie möglicherweise von seinen ehrgeizigen Zielen Kenntnis hatten<sup>284</sup>.

Am 30. November 1917 – zwei Wochen nach dem Verlust Jaffas und zehn Tage vor der Kapitulation Jerusalems – hielt Cemâl in Gegenwart von aš-Šuqairī eine Rede in Beirut, in der er den Versuch einer Rechtfertigung seiner Politik gegenüber den Arabern unternahm. Jerusalem werde genausowenig wie Medina fallen. Er habe sein Bestes getan, um Einigkeit unter den Muslimen zu stiften, auch wenn er das Hauptziel, nämlich die Eroberung Ägyptens, nicht erreicht habe. Er schilderte ferner seine Bemühungen, auch nach Ausbruch des



<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> YŪSUF AL-ḤAKĪM: Bairūt wa-Lubnān fī <sup>c</sup>ahd Āl <sup>c</sup>Utmān. 2. Aufl. Bairūt 1980, S. 249–252. Samir Seikaly: "Unequal fortunes: The Arabs of Palestine and the Jews during World War I", Studia Arabica et Islamica, Festschrift for Ihsan Abbas, ed. Wadād Al-Qādī. Bairūt 1981, S. 399–406. A. Mi-Baschan: Der arabische Orient und der Krieg. Zürich 1916, S. 17–19.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> ERDEN, S. 206-208.

<sup>280</sup> KURD CALĪ, al-Mudakkirāt, S. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> ERDEN 191.

<sup>282</sup> KRESS, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> SCHABINGER, S. 217 A. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Zeine, S. 112-114 mit weiterführenden Literaturangaben.

arabischen Aufstands den Scherifen Husain zur Umkehr zu bewegen. In einem Brief an Faisal habe er gefragt, wie eine arabische Unabhängigkeit sich mit einem Syrien unter französischer und Irak unter britischer Vorherrschaft vertrage — inzwischen war das Sykes-Picot-Abkommen bekannt geworden. Er habe ihm, Faisal, Amnestie und Verhandlungen zugesichert, wenn er sich zu einem Treffen bereit erkläre <sup>285</sup>. Cemâls Prognose traf nicht ein. Jerusalem fiel im Gegensatz zu Medina in kürzester Zeit, wo erst die drohende Desertion eines beträchtlichen Teils der Offiziere und die schließliche Absetzung des sich selbst über Befehle des Kriegsministeriums hinwegsetzenden, halsstarrigen Befehlshabers, Fahreddîn Pascha, im Januar 1919, also über zwei Monate nach dem Abkommen von Mudros, einen Waffenstillstand zeitigte <sup>286</sup>.

<sup>285</sup> Arab Bulletin II, S. 509 f. (no. 74 vom 24. 12. 1917).



<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Berichte in *Arab Bulletin*, u. a. nos. 108-110 (Anfang 1919). Augenzeugenbericht: Naci Kaşif Kiciman: *Medine Müdafaası. Hicaz bizden nasıl ayrıldı?* 2. Aufl. İstanbul 1976. Vgl. a. ELIE KEDOURIE: "The surrender of Medina", Middle Eastern Studies 13 (1977), S. 124-143.

## ENDE

Am Morgen des 9. Dezember 1917 fanden nahezu 1200 Jahre muslimischer, davon genau 400 Jahre osmanischer Herrschaft (seit 1517) über Jerusalem ein Ende, die seit 638 mit Unterbrechung der Kreuzzugszeit (1099–1187) gewährt hatte. Mit einer vom *mutaṣarrɪf* des *sancak-i müstakīl*, <sup>c</sup>Izzet Bey, unterzeichneten Kapitulationsurkunde unter dem Datum vom 7. 12. wurde die Stadt von Bürgermeister Ḥusain Salīm al-Ḥusainī den Engländern übergeben <sup>287</sup>.

So fand die Salāhīya ein jähes, wenn auch nicht gänzlich unerwartetes Ende, als sie vom einen auf den anderen Tag geschlossen wurde 288. Bereits Ende November hatte eine Reihe von Lehrern die Schule verlassen. Ob sie offiziell den Befehl dazu erhalten hatten, wissen wir nicht. Mit Mūsā cAlamī, der als Zensor im lokalen Telegraphenamt arbeitete und angewiesen worden war, sich nach Damaskus zu begeben, machten sich etwa zwanzig auf die Reise. In Nāblus mußte die Gruppe zwei Wochen auf eine Transportmöglichkeit warten. cAlamī, der inzwischen von den Behörden als Deserteur eingestuft war, weil er sich unerlaubt von seinem Posten nach Istanbul entfernt hatte, fand bei Halīl as-Sakākīnī Unterschlupf, der sich seit etwa Mitte Dezember in Damaskus aufhielt 289. Sakākīnī, der ja ab und zu an der Salāhīya unterrichtet hatte und mit Haidar befreundet war, war nur aufgrund der Fürsprache cIzzet Beys, des stellvertretenden mudīr at-tahrīrāt 290 und seines Freundes, Bürgermeister Husain Salīm al-Husainī, die beim mutașarrıf interveniert hatten, aus dem Gefängnis entlassen worden, wo er einige Tage festgehalten worden war. Ferner empfahl cIzzet Bey (nicht zu verwechseln mit dem oben genannten gleichnamigen mutasarrıf) Sakākīnī, um eine Anstellung an der Salāhīya in Damaskus nachzusuchen. Dort traf er auf der Polizeistation 'Abd ar-Rahmān Salām, der sich seit der Verlegung der Ṣalāhīya in der syrischen Metropole aufhielt 291.

Die Tagebuchnotizen Sakākīnīs deuten darauf hin, daß die kullīya in der Tat nach Damaskus umgezogen war. Nun wird man sich angesichts der Kriegswirren

<sup>288</sup> So die Erinnerung I. M. Ḥusainīs.

<sup>291</sup> SAKĀKĪNĪ, S. 94-101.



<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Text der Urkunde bei cĀRIF, S. 383. Foto der Übergabe bei KHALIDI, *Before their diaspora*, S. 48 (Nr. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> GEOFFREY FURLONGE: Palestine is my country. The story of Musa Alami. London 1969, S. 41-45. — Der erste Tagebucheintrag Sakākīnīs in Damaskus datiert vom 18. 12. 1917: S. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Der *mudīr at-taḥrīrāt* fungierte in der osmanischen Provinzverwaltung als Sekretär des *mutaṣarrɪfs*, also des obersten Verwaltungsbeamten eines *sancaks*.

68 Ende

und der Evakuierung türkischer Dienststellen aus Jerusalem unter einer Verlegung (so der Ausdruck bei Sakākīnī) keinen planvollen und geordneten Umzug vorstellen dürfen. Vielmehr ist es möglich, daß man hier ein Provisorium einrichtete, da sich Damaskus als einziger geeigneter Standort anbot und ohnehin etliche Schüler und Dozenten hier zuhause waren. Wir verfügen aber noch über weitere Indizien, daß die Salāhīya nunmehr ihre Aktivitäten in Damaskus fortsetzte. Das Tagebuch der wissenschaftlichen Reise von Major Trautz und Prof. Dr. Bergsträßer nach Syrien und Palästina Frühjahr 1918 enthält unter dem Datum vom 19. März 1918 folgenden Eintrag: " ... (Wiener erzählt von der Salihije (sic) in Jerusalem, Konkurrenz zur Azhar, von Dschemal gegründet, jetzt nach Damaskus verlegt)" 292. Schließlich ist wenigstens der Name eines Schülers verbürgt, der die Hochschule in Damaskus besuchte, nämlich Hair ad-Dīn alcAbbāsī aus Safad<sup>293</sup>. Auf der anderen Seite war unseren Augenzeugen von einer Verlegung der Salāhīya nichts bekannt; Recherchen in Damaskus blieben ohne Erfolg. Die Variante, wonach die Salāhīya nach Aleppo verlegt wurde, ist unwahrscheinlich 294.

Das Haus Sakākīnīs am *darb al-mustaqīm* unweit des *bāb aš-šarqī*, wo sich Mūsā cAlamī vor der Polizei verbarg und sich die beiden fast mittellos durchschlugen, war ein Treffpunkt für junge arabische Nationalisten aus den Reihen von *al-Fatāt* und *al-cAhd* — unter ihnen waren vielleicht auch wieder jene *Ṣalāḥīya-*Lehrer, mit denen cAlamī Jerusalem verlassen hatte. In vielen Gesprächen erfuhr cAlamī, nachdem man Vertrauen zu ihm gewonnen hatte, von den Aktivitäten der beiden Geheimgesellschaften, der Rolle Faiṣals und den Verhandlungen Ḥusains mit den Engländern. Als die Bolschewiken das im Mai 1916 geschlossene, geheime Sykes-Picot-Abkommen veröffentlichten, in dem sich England, Frankreich und das zaristische Rußland auf Gebiets- und Interessen-Aufteilungen im Osmanischen Reich verständigt hatten, schlug dies unter den Gesprächsteilnehmern wie eine Bombe ein. Groß war die Empörung in Sakākīnīs



<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Das "Tagebuch" (verfaßt von Bergsträßer) befindet sich im Nachlaß Trautz, N 508/v. 108 im Bundesarchiv-Militärarchiv Freiburg. Bei dem Gewährsmann Bergsträßers handelt es sich um den Gefreiten Alfred Wiener, einen promovierten Juristen mit Arabisch-Kenntnissen, der kulturelle Aktivitäten in der Etappe Damaskus betreute und gelegentlich Artikel für die Armee-Zeitung Jildirim verfaßte: Zwischen Kaukasus und Sinai, Jahrbuch des Bundes der Asienkämpfer 1 (1921), S. 117. Nach dem Krieg war er Syndikus des Central-Vereins deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens. 1926 veröffentlichte er seine Kritische Reise durch Palästina (3. Aufl. Berlin 1928).

 $<sup>^{293}</sup>$  S.A. 205. – Auch von Zain al- $^c\bar{\text{A}}$ bidīn Wālī Allāh Šāh ist bekannt, daß er an der Salāhīya in Damaskus unterrichtet hat.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Diese Vermutung wird in *Arab Bulletin* III, S. 159 ausgesprochen. Die Lokalgeschichte, die ausführlich auf Bildungsinstitutionen eingeht, erwähnt ein solches Ereignis nicht: Kāmil B. Ḥusain Al-Ġazzī: *Nahr ad-dahab fī tārīḫ Ḥalab.* 3 Bde. Ḥalab o. J. (ca. 1923–1926).

Ende 69

Runde, als sie einige Wochen später von der *Balfour*-Deklaration erfuhren, in der die britische Regierung den Zionisten Unterstützung bei der "Schaffung einer nationalen Heimstätte in Palästina für das jüdische Volk" versprach. <sup>c</sup>Alamī verbrachte fast ein halbes Jahr — Dezember 1917 bis April 1918 — mit Sakākīnī und seinen Freunden. Während dieser Zeit verließen neun *Fatāt*-Mitglieder Damaskus und schlossen sich den Truppen Faiṣals an<sup>295</sup>. Sakākīnī selbst tat diesen Schritt erst am 10. August 1918<sup>296</sup>. Wenn unsere Behauptung richtig ist, daß einige Lehrer der Ṣalāḥīya mit Personen aus dieser Gruppe identisch waren, dürfte um diesen Zeitpunkt herum der Lehrbetrieb an der Hochschule eingestellt worden sein. So verlieren sich ihre Spuren Mitte 1918. Spätestens bei der Räumung von Damaskus durch osmanische Truppen Ende September 1918 dürfte die Ṣalāḥīya an ihrem Ausweichstandort endgültig geschlossen worden sein<sup>297</sup>.



<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> FURLONGE, S. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> SAKĀKĪNĪ, S. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> ELIE KEDOURIE: "The Capture of Damascus, 1 October 1918", Middle Eastern Studies 1 (1964), S. 66-83.

### BEWERTUNG

Im Vorhergehenden war von den Entwicklungen die Rede, die den Hintergrund für die drei Jahre bildeten, während derer die Ṣalāḥīya existierte. Zugleich war sie in das Geschehen eingebettet. Auf den Charakter der Hochschule wurde bereits mehrfach Bezug genommen, doch soll abschließend eine Gesamtbewertung vorgenommen werden.

Die über die Ṣalāḥīya gefällten Urteile sind — wie wir gesehen haben — ambivalent. Die Einschätzung von Kreß ("... eines der totgeborenen Kinder Djemal Paschas")<sup>298</sup> kann aufgrund unseres Befundes nicht bestätigt werden. Was den Gründungsvätern vor Augen schwebte, war folgendes Profil: ein Gegengewicht und Zugeständnis zugleich an das arabische Nationalbewußtsein sowie Instrument des appeasement, mit dem man gemäß der Konzeption des Osmanismus die Araber an das Reich binden wollte; eine Institution des Panislamismus, deren Absolventen den Anspruch der Türken auf das Kalifat in die islamische Welt tragen sollten; ein im Wettstreit mit der Azhar reformtheologisches Programm, das von namhaften Gelehrten inspiriert war.

Obwohl wir über konkrete Lehrinhalte nicht unterrichtet sind, kann doch festgestellt werden, daß es sich bei der Jerusalemer Hochschule um den ernsthaften Versuch handelt, eine Ausbildung auf reformtheologischer Grundlage im Anschluß an die Auffassungen Ğamāl ad-Dīn al-Afġānīs (1839–1897) und Muḥammad cAbduhs (1849–1905) 299 zu schaffen — dafür bürgen nicht zuletzt die Namen Ġalāyīnī, Šuqairī und Maġribī, die zu ihrem Kreis zählten. Afġānīs und cAbduhs Rolle in der islamischen Reformbewegung, ihr Plädoyer für eine geistige Wiederbelebung und politische Befreiung der islamischen Völker sowie ihr idealisierender Rückgriff auf die Religion der salaf (Altvorderen) sind zu bekannt, als daß an dieser Stelle näher darauf eingegangen werden müßte.

Die Tatsache, daß die Gründung der Ṣalāḥīya im Januar 1915 unter der Rubrik cihâd-i ekber bekanntgegeben wurde, zeigt, daß ihr eine breitenwirksame Rolle in der "islamischen Strategie" 300 der türkischen Regierung zugedacht war. Der



<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Mit den Türken zum Suezkanal, S. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Aus dem umfangreichen Schrifttum seien lediglich genannt: Nikki Keddie: An Islamic Response to Imperialism. Political and religious writings of Sayyid Jamal ad-Din "al-Afghani". Berkeley 1968. Elie Keddurie: Afghani and Abduh. An Essay on Religious Unbelief and Political Activism in Modern Islam. London 1966. Malcolm H. Kerr: Islamic Reform. The Political and Legal Theories of Muhammad Abduh and Rashid Rida. Berkeley 1966.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> DANKWART A. RUSTOW: "Enwer Pasha", EI (2) II, S. 717.

Bewertung 71

islamische Anstrich der Ṣalāhīya steht außer Frage, aber weder sie noch die Universität in Medina waren, wie der Nationalismus-Forscher Kohn irrigerweise bemerkt, panislamische Zentren 301; an letzterer war der Lehrbetrieb kaum je aufgenommen worden. Aufgrund kriegsbedingter Einschränkungen konnte die Ṣalāhīya ihrem eigentlichen Ziel, Schüler aus der gesamten islamischen Welt auszubilden, nicht gerecht werden. Es ist möglich, daß mit dem Weggang von Šāwīš die panislamische Komponente reduziert wurde.

An der Hochschule unterrichteten eine ganze Reihe von Lehrern, die zu den Verfechtern einer arabischen Loyalität gegenüber den Türken gehörten wie Magribī und Nayyāl. Diejenigen unter den Lehrern, die einen gemeinsamen Staat für Türken und Araber sich nicht mehr vorstellen konnten, waren gewiß nicht imstande, offene Propaganda für die arabische Sezession zu betreiben. Gleichwohl war die Salāhīya ein Ort, an dem sie kleine Freiheiten fanden und auch nutzten. Das Paradoxe an der Ṣalāhīya ist, daß hier unter den Augen ihres Initiators eine Institution entstanden war, deren Atmosphäre vom Geist arabischer Nationalisten erfüllt war, die Cemâl so heftig bekämpfte. Diesen Charakterzug hatte der Autor eines Berichts im Arab Bulletin klar erkannt:

"Jemal's idea was firstly to ingratiate himself with the Arabs by giving them an Arab University run on apparently liberal lines, and secondly, by putting his own men on the staff, covertly to create pro-Turkish and pan-Islamic feeling. Like many other Turkish enterprises it began with a flourish and ended in smoke. It acquired a reputation as a centre of pan-Islamic propaganda, but it is now clear that practically nothing of this kind existed ... The sheikhs on the staff seem to have been worthy old men who knew a little of their subjects, but were neither capable nor desirous of exercising any political influence on the boys. What influence existed in the college at all seems to have been that of the more modern Arab teachers, and as such must have been diametrically opposed to the object of the founder" 302.

So glich das Aufrechterhalten des Betriebs an der Ṣalāḥīya einem Drahtseilakt zwischen Islamismus, Osmanismus und Arabismus. Daß ausgerechnet Haidar eine wichtige Funktion übertragen wurde, verwundert umso mehr, als ja Angehörige des Haidar-Clans wegen ihrer "nationalistischen" Umtriebe verhaftet und verurteilt wurden 303. In gewisser Weise symbolisierten die beiden Hauptverantwortlichen – im Gegensatz zu Haidar war an-Nayyāl uneingeschränkt pro-türkisch – einen Kompromiß zwischen Arabern und Türken, einen Ausgleich zwischen Osmanismus und Arabismus. Mag dieser Weg im Mikrokosmos



<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> HANS KOHN: A History of Nationalism in the East. New York 1929, repr. 1969 (ursprüngl. in deutscher Sprache erschienen), S. 52.

 <sup>302</sup> Arab Bulletin III, S. 159.
 303 Sālih und As cad Ḥaidar.

der Ṣalāḥīya gangbar gewesen sein, so erwies er sich außerhalb als nicht tragfähig.

Die Person Cemâl Paschas, die nach den Worten Hikmet Efendis so viel Licht verbreitete, warf ihre düsteren Schatten über die Ṣalāḥīya. Bereits die offizielle Eröffnung des ersten Schuljahres Anfang September 1915 fand — das wurde ihren Mitgliedern schmerzlich bewußt — unter unguten Vorzeichen statt. Es war ja gerade erst zwei Wochen her, daß die ersten Nationalisten, unter ihnen Gesinnungsfreunde und Verwandte 304 von Ṣalāḥīya-Lehrern, am Galgen den Tod gefunden hatten. Gewiß wird sie dies nicht gleichgültig gelassen haben, sondern sie in ihrer vielleicht schwankenden Haltung bestärkt haben, endgültig eine Trennung vom Osmanischen Reich anzustreben, und die bereits aufgrund ihrer Überzeugungen angelegte Orientierung der Lehrinhalte in radikalere Bahnen gelenkt haben. So kam es, daß eine als panislamisch konzipierte und zur Förderung des osmanischen Staatsgedankens eingerichtete Hochschule zu einer Stätte der Verbreitung nationalen arabischen Gedankengutes wurde.



 $<sup>^{304}</sup>$  Z.B. <sup>c</sup>Alī <sup>c</sup>Umar an-Našāšībī, ein Vetter väterlicherseits von Is <sup>c</sup>āf, ĀL ĞUNDĪ: Šuhadā <sup>c</sup>, S. 130.

#### **EPILOG**

Unterdessen waren die ehemaligen Besitzer von St. Anna, die Weißen Väter, zurückgekehrt. Nach Kriegsbeginn konnte nur ein einziger von ihnen, der Holländer van der Vliet, in der Stadt bleiben, um sich um seine Gemeinde zu kümmern 305. Natürlich hatte man ein Auge auf das, was unter den neuen Herren in der Salāhīya vor sich ging. Mit Erleichterung wurde im Juli 1916 festgestellt, daß die Bibliothek und das Biblische Museum unversehrt geblieben waren. Dagegen wurde beklagt, daß die Büste von Kardinal Lavigerie, die im Garten von St. Anna aufgestellt war, entfernt und die Inschrift auf dem Sockel beschädigt worden war 306. Groß war die Freude bei den Weißen Vätern, als mit der englischen Besetzung die Stadt wieder unter christliche Herrschaft kam. Bereits am Tage nach der Besetzung konnte van der Vliet die Gebäude inspizieren und konstatieren, daß die Kirche und das Seminar wie alle anderen Kultstätten in Jerusalem unbeschädigt geblieben waren. Mit Genugtuung wurde vermerkt, daß ein französischer Soldat das Gebäude bewache 307. Überrascht zeigten sich die Brüder vom ordentlichen Zustand der Gebäude: " ... les Turcs avaient la vanité de leur Université et la maintenaient en bon état" 308.

Die Verluste betrafen vor allem das Mobiliar und Bücher, die nach den Vermutungen der *Weißen Väter* nach Nāblus und Damaskus verbracht worden waren. Dagegen waren das Museum, das Archiv und sogar Kultgegenstände unangetastet geblieben <sup>309</sup>. Lediglich die Kreuze waren entfernt worden <sup>310</sup>. Schwierigkeiten bereitete die Rückgabe der Einrichtungsgegenstände, die in großer Zahl für die *Salāhīya* requiriert worden waren, der englischen Verwaltung <sup>311</sup>.

Im Herbst 1918 wurde die Wiedereröffnung der Seminare in Angriff genommen <sup>312</sup>. Im Juli 1919 hatten die beiden Seminare zusammen 20 Schüler – eine sehr geringe Zahl im Vergleich zu jener kurz vor Ausbruch des Krieges <sup>313</sup>. Das

<sup>305</sup> Das heilige Land 60 (1916), S. 59. Petit Écho 21 (juin 1915), S. 27.

<sup>306</sup> Die Inschrift lautet: "Au Cardinal Lavigerie, l'episcopat et le clergé grec-melchite". Petit Écho 21, S. 27 und Petit Écho 34 (juillet 1916), S. 195.

307 Petit Écho 52 (janvier 1918), S. 3 und Petit Écho 53 (février 1918), S. 46 f.

308 Petit Écho 54 (mars 1918), S. 54.

309 Petit Écho 53, S. 47 und 54, S. 54.

310 Petit Écho 69 (juillet 1919), S. 139.

311 STORRS, S. 294, bezeichnet die Ṣalāḥīya als "Moslem Propaganda College".

312 Petit Écho 62 (décembre 1918), S. 249.

<sup>313</sup> Im Jahre 1967, also 50 Jahre nach der Wiederinbesitznahme, mußte die Ausbildung von Priestern im Seminar von St. Anna eingestellt werden, weil nach dem *Sechs Tage-Krieg* Priesteramtsanwärter aus den arabischen Staaten keine Zuzugserlaubnis nach Jerusalem



74 Epilog

Denkmal von Kardinal Lavigerie wurde wieder an seinem alten Platz aufgestellt. Die wohl am Portal angebrachte Marmorplatte mit der Inschrift "Kullīyat Ṣalāḥ ad-Dīn al-Ayyūbī" wurde ins Biblische Museum gebracht. Den heutigen Besucher der Gebäude von St. Anna erinnert nichts mehr an die denkwürdige Episode der *Kullīya Ṣalāḥīya*.

erhielten. Seither findet diese Ausbildung in Damaskus statt — eine für die Weißen Väter bittere Parallele zum Schicksal der Ṣalāḥīya. Heyer, S. 250. — Vorschläge für die Einrichtung einer panislamischen Universität in Jerusalem wurden 1931 auf dem Islamischen Kongreß eingebracht, ließen sich aber — u.a. wurde Widerspruch laut aus den Reihen der Azhar-culamā' — nicht verwirklichen, H. A. R. Gibb: "The Islamic Congress at Jerusalem in December 1931", Survey of international affairs 1934, ed. Arnold Toynbee. London 1935, S. 99–109, hier: S. 102–105. Uri M. Kupferschmidt: "The General Muslim Congress of 1931 in Jerusalem", Asian and African Studies 12 (1978), S. 123–162. Eine Durchsicht der Zeitung al-Filasṭīn für die Kongreßdauer ergab keinen Hinweis darauf, daß in der Diskussion der Vorschläge etwa auf die Ṣalāhīya hingewiesen worden wäre.



## **ANHANG**





Aus: Kurd cAlī: Rihla, nach S. 224.

Das Photo (aufgenommen im Februar 1916) — es findet sich auch in  $\underline{\textit{Harb Mecm}}^c$ ası 1/7 (1334/1916), S. 102 — zeigt in der ersten Reihe Enver Pascha (Mitte) und Cemâl Pascha (rechts). In der zweiten Reihe ganz rechts  $\check{\textit{G}}$ amīl an-Nayyāl. Rechts hinten (in Zivil) Rafīq at-Tamīmī.

Bei der Aufschrift über dem Portal der Ṣalāḥīya handelt es sich um den Schluß von Sure 39, Vers 73. Dort ist die Rede von den Gläubigen, die ins Paradies kommen und mit den Worten begrüßt werden: "Salāmun ʿalaikum tibtum fa-dḥulūhā ḥālidīna". "Heil sei über euch! Ihr seid glücklich zu preisen! Tretet nun in das Paradies ein, um ewig darin zu weilen!" Übersetzung nach Rudi Paret: *Der Koran*. Stuttgart 1979, S. 328.



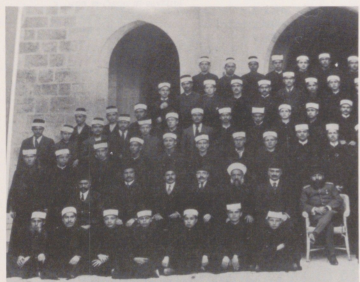


Das "Große Seminar", in dem die  $Sal\bar{a}h\bar{\imath}ya$  untergebracht war, von der Via Dolorosa aus gesehen.



Die Kuppel des Felsendoms, im Vordergrund die Ṣalāḥīya.







Cemâl Pascha im Kreis der Salāhīya-Lehrer und Schüler.





- 1 Cemâl Pascha
- 2 Ğamīl an-Nayyāl
- 3 °Abd al-Qādir al-Maġribī

- 4 Rustum Haidar
- 5 Amīn al-cŪrī
- 6 Yūsuf Yāsīn

- 7 As cad aš-Šuqairī
- 8 Rafīq at-Tamīmī 9 °Ādil Ğabbar

- 10 Şubhī al-Hadrā'
- 11 Sacd ad-Dīn cAbd al-Latīf





Ishāq Mūsā al-Ḥusainī vor der Ṣalāḥīya

Zwei ehemalige Studenten



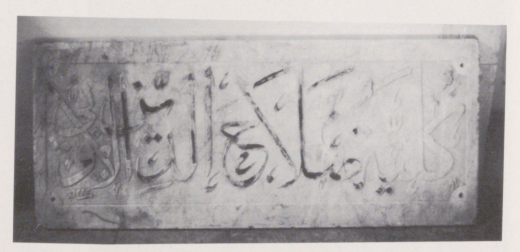
Sacd ad-Dīn cAbd al-Laṭīf in Kairo





Der "Original"-Stundenplan der Ṣalāḥīya (hängt heute im Islamischen Museum im ḥaram aš-šarīf)





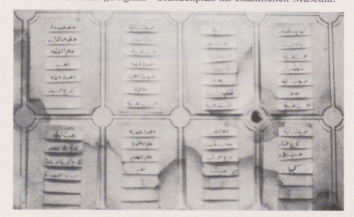
Die vermutlich am Portal angebrachte Marmorplatte mit der Inschrift "Kullīyat Ṣalāḥ ad-Dīn 1333".

00





Details aus dem "Original"-Stundenplan im Islamischen Museum.





صلاح الدين ايوبى



قدس شریفده فرانسیسکان مطبعهسنده طبع اولنشدر ۱۳۳۳ - ۱۳۳۳

Titelblatt der Statutensammlung (taclîmâtnâme).

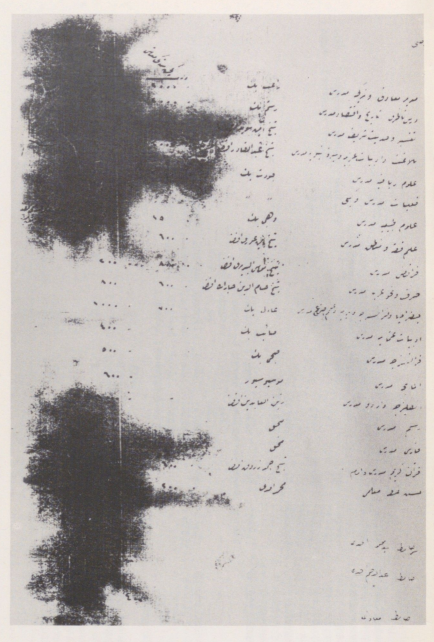


Anhang

| Unterrichtsfächer                                                                                                                                                                                                                               | Klasse 1  | Klasse 2  | Klasse 3              | Klasse 4                   | Klasse 5           | Klasse 6                                   | Klasse 7        | Klasse 8                              | Klasse 9                        | Klasse 10                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------|-----------------------|----------------------------|--------------------|--------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 1. <sup>c</sup> ulûm-i fıkıh                                                                                                                                                                                                                    | °ibâdât 2 | °ibâdât 2 | <sup>c</sup> ibâdât 2 | nikâḥ/<br>ṭalâķ 2          | dto 2<br>ferâ'iż 2 | mu <sup>c</sup> âmelât<br>3                | dto 4           | dto 3<br>târîḫ-i<br>cilm-i<br>fıkıh 1 | <sup>c</sup> uķûbât 2           | <sup>c</sup> ilm-i<br>aḫlâḳ 5                            |
| <ol> <li>tefsîr-i şerîf</li> <li>ḥadî<u>s</u>-i şerîf</li> </ol>                                                                                                                                                                                |           |           |                       | 2<br>musṭalaḥ 2<br>ḥadîṣ-i | 2                  | 2                                          | 2               | 4                                     | 4                               | 4                                                        |
| 4. uṣûl-i fikih<br>5. <sup>c</sup> ilm-i kelâm<br>6. <sup>c</sup> ilm-i taṣavvuf                                                                                                                                                                |           |           |                       | şerîf 1                    | 2                  | 2                                          | 2<br>3<br>3     | 2<br>3<br>4                           | 2<br>3<br>3<br>2                | 2<br>3<br>3<br>2                                         |
| 7. <sup>c</sup> ulûm-i felsefîye                                                                                                                                                                                                                |           |           |                       |                            |                    | cilm-i<br>terbiye 2<br>cilm-i<br>içtimâc 1 | cilm-i<br>rûḥ 3 | manţık 2<br>aḫlâk 1                   | ahlâk 2<br>târîh-i<br>felsefe 1 | cilm-i<br>mâbacd üţ-<br>tabîcîye 2<br>târîḫ-i<br>felsefe |
| 8. °ulûm-i hukûkîye<br>(hukûk-i esâsîye ve<br>idârîye, hukûk-i<br>düvel, cezâ kâ-<br>nûnu, mecelle-i<br>ahkâm-i °adlîye,<br>ahkâm-i evkâf,<br>uşûl-i hukûkîye,<br>ticâret-i berrîye,<br>ticâret-i bahrîye,<br>arazî kânûnu, uşûl-<br>i cezâ'îye |           |           |                       |                            |                    |                                            |                 | 7                                     | 8                               | 7                                                        |

| 9. cilm-i iktişâd ve<br>mâlî                                 |                     |           |                                  |                     |                              | iķtiṣâd 2                             | mâlîye 2                |                     |                       |         |
|--------------------------------------------------------------|---------------------|-----------|----------------------------------|---------------------|------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|---------------------|-----------------------|---------|
| 10. lisân-i <sup>c</sup> arabî                               | sarf ve<br>nahiv 4  | 4         | 4                                | 2<br>mantik 2       | belâġat 2<br>edebîyât 2      | dto 2<br>dto 2                        | edebîyât 3              |                     |                       |         |
| 11. lisân-i türkî                                            | 4                   | 4         | 3                                | kitâbet 2           |                              | edebîyât 2                            |                         |                     |                       |         |
| 12. târîḫ                                                    | siyer-i<br>nebî 2   | dto 2     |                                  | İslâm ve<br>cArab   | dto 1<br>Türk ve             | outorjut 2                            | caṣr-i ḥâżır<br>târîh-i | edyân-i<br>sâlife 1 | edyân-i<br>semâvîye 1 | dîn-i   |
|                                                              | târîḫ-i<br>cumûmî 2 | dto 2     | dto 2                            | târîhi 2            | cOsmânlı<br>t. 2             | dto 1                                 | siyâsîsi 2              | same 1              | semaviye 1            | Íslâm 1 |
| 13. coġrâfyâ                                                 | cumûmî 2            | dto 2     | İslâm ve<br>cOsmânlı 3           |                     | 2                            |                                       |                         |                     |                       |         |
| 14. felekîyât                                                |                     |           | 0 2                              |                     |                              | 2                                     |                         |                     |                       |         |
| 15. <sup>c</sup> ulûm-i riyâżîye                             | camelî              | dto 3     | cebir 2                          | cebir 2             | nazarî                       | mihânîk 2                             |                         |                     |                       |         |
|                                                              | ḥesâb 4             | hendese 1 | hendese 2<br>uşûl-i<br>defterî 1 | hendese 1           | hesâb 2<br>müselle-<br>sât 2 |                                       |                         |                     |                       |         |
| 16. <sup>c</sup> ulûm-i ṭabî <sup>c</sup> îye                | camelî<br>zirâcat 1 | dto 1     | dto 1<br>kîmyâ 1                 | dto 1<br>dto 1      | ḥikmet-i                     | hayvânât 1<br>ma <sup>c</sup> âdin ve | hıfzışşıhha             |                     |                       |         |
|                                                              |                     |           | ḥikmet-i                         | dto 2<br>hayvânât 1 | hayvânât 1                   | tabakât 2                             |                         |                     |                       |         |
| 17. hat ve resim                                             | hat 1               | dto 1     | idol lyc 2                       | nay vanat 1         | nevatat 1                    |                                       |                         |                     |                       |         |
|                                                              | resim 1             | dto 1     |                                  |                     |                              |                                       |                         |                     |                       |         |
| 18. elsine-i şarkîye<br>(Fârisî, Urdû,                       |                     |           |                                  |                     |                              |                                       |                         |                     |                       |         |
| Tâtâr)                                                       | 2                   | 2         | 2                                | 2                   | 2                            | 1                                     | 1                       |                     |                       |         |
| 19. elsine-i ġarbîye<br>(Âlmânca, Frân-<br>sızca, İngilîzce, |                     |           |                                  |                     |                              |                                       |                         |                     |                       |         |
| Rûsca)                                                       | 3                   | 3         | 3                                | 3                   | 2                            | 1                                     | 1                       |                     |                       |         |

Anhang



Personal- und Gehaltsliste der Salāhīya

| mandjurischen Druckausgaben des Hsin-ching. Von Walter Fuchs. 1970. 26 S., 1 Falttafel und 47 Tafeln 40,— DM Teachings of the Six Heretics according to the Pravrajyāvastu of the stan Mūlasarvāstivāda Vinaya. With an appendix containing an English slation of the pertinent sections in the Chinese Mūlasarvāstivāda Vinaya. ed and rendered into English by Claus Vogel. 1970. X, 62 S. 22,— DM Verbalsyntax des neuarabischen Dialektes von Kwayriš (Irak). Mit einer sitenden allg. Tempus- und Aspektlehre. Von Adolf Denz. 1971. XII, 145 S. 34,— DM Parallelversion der Manusmrti im Bhavişyapurāna. Von Franz László. L. XIII, 198 S. 48,— DM mmatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- totte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM ens Traktat "Daß die Kräfte der Seele den Mischungen des Körpers folgen" in bischer Übersetzung. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. 1973. 267 S. escher Text m. Glossar, 44 S. arab. Text 58,— DM chsprache und Dialekt im Arabischen. Untersuchungen zur heutigen arabi- ten Zweisprachigkeit. Von Werner Diem. 1974. XIV, 183 S. 48,— DM ographisch-historische Studien zum iranischen Nationalepos. Von Davoud NCHI-Zadeh. 1975. X, 296 S. mit 15 Abb., 4 Taf. u. 1 Faltkte. 72,— DM cylische Studien II: Japanisch und Altajisch. Von Karl H. Menges. 1975. VI, S., 3 Taf. 44,— DM eige Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen returntheorie. Ḥāzim al-Qartāǧannī's Kapitel über die Zielsetzungen der htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGGR SCHOEler. 1975. VIII, 132 S. 28,— DM myāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von Joachim eedrich. Sprockhoff. Teil I: Untersuchungen über die Saṃnyāsa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| etan Mūlasarvāstivāda Vinaya. With an appendix containing an English slation of the pertinent sections in the Chinese Mūlasarvāstivāda Vinaya. ed and rendered into English by CLAUS VOGEL. 1970. X, 62 S. 22,— DM Verbalsyntax des neuarabischen Dialektes von Kwayriš (Irak). Mit einer eitenden allg. Tempus- und Aspektlehre. Von Adolf Denz. 1971. XII, 145 S. 34,— DM Parallelversion der Manusmrti im Bhavişyapurāna. Von Franz Lāszló. I. XIII, 198 S. 48,— DM Inmatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobitotte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XIV, 288 S. 28,— DM Instrument Jacobitotte. 1973. XIV, 287 S. 285.— DM Instrument Jacobitotte. 1975. XIV, 287 S. 285.— DM Instrument Jacobitotte. 1975. XIV, 287 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S. 37 S |
| Verbalsyntax des neuarabischen Dialektes von Kwayriš (Irak). Mit einer eitenden allg. Tempus- und Aspektlehre. Von Adolf Denz. 1971. XII, 145 S. 34,— DM  Parallelversion der Manusmrti im Bhavişyapurāna. Von Franz László.  1. XIII, 198 S. 48,— DM  Immatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- totte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM  Immatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- totte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM  Immatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- totte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM  Immatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- totte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM  Immatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- totte. 1973. XXIV, 288 S. 28,— DM  Imparache Übersetzung. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. 1973. 267 S.  Ischer Text m. Glossar, 44 S. arab. Text 58,— DM  Imparache und Dialekt im Arabischen. Untersuchungen zur heutigen arabischen Zweisprachigkeit. Von Werner Diem. 1974. XIV, 183 S. 48,— DM  Imparache Studien II: Japanisch und Altajisch. Von Karl H. Menges. 1975. VI,  S., 3 Taf. 44,— DM  Imparache der autochthonen und der aristotelischen arabischen Imparaturtheorie. Häzim al-Qartäganni's Kapitel über die Zielsetzungen der Intung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGOR SCHOEler. 1975. VIII, 132 S. 28,— DM  Imparache und Dialekt im Arabischen zur Askese im Hinduismus. Von Joachim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| M. XIII, 198 S.  48,— DM mmatik des thumischen Neuaramäisch (Nordostsyrien). Von Heidi Jacobi- notte. 1973. XXIV, 288 S.  28,— DM ens Traktat "Daß die Kräfte der Seele den Mischungen des Körpers folgen" in  nischer Übersetzung. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. 1973. 267 S. sischer Text m. Glossat, 44 S. arab. Text  58,— DM hsprache und Dialekt im Arabischen. Untersuchungen zur heutigen arabischen Zweisprachigkeit. Von Werner Diem. 1974. XIV, 183 S.  48,— DM ographisch-historische Studien zum iranischen Nationalepos. Von Davoud  NCHI-Zadeh. 1975. X, 296 S. mit 15 Abb., 4 Taf. u. 1 Faltkte. 72,— DM  nijsche Studien II: Japanisch und Altajisch. Von Karl H. Menges. 1975. VI,  S., 3 Taf.  44,— DM  nige Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen  praturtheorie. Häzim al-Qartäganni's Kapitel über die Zielsetzungen der  htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von  EGGR SCHOEler. 1975. VIII, 132 S.  28,— DM  mnyāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von Joachim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| totte. 1973. XXIV, 288 S.  28,— DM  ens Traktat "Daß die Kräfte der Seele den Mischungen des Körpers folgen" in  bischer Übersetzung. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. 1973. 267 S.  escher Text m. Glossar, 44 S. arab. Text  58,— DM  chsprache und Dialekt im Arabischen. Untersuchungen zur heutigen arabi-  ent Zweisprachigkeit. Von Werner Diem. 1974. XIV, 183 S.  48,— DM  ographisch-historische Studien zum iranischen Nationalepos. Von Davoud  NCHI-Zadeh. 1975. X, 296 S. mit 15 Abb., 4 Taf. u. 1 Faltkte. 72,— DM  ujische Studien II: Japanisch und Altajisch. Von Karl H. Menges. 1975. VI,  S., 3 Taf.  44,— DM  ige Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen  igraturtheorie. Häzim al-Qartäganni's Kapitel über die Zielsetzungen der  htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von  EGGR SCHOELER. 1975. VIII, 132 S.  28,— DM  myäsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von JOACHIM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| discher Übersetzung. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. 1973. 267 S. discher Text m. Glossar, 44 S. arab. Text 58,— DM chsprache und Dialekt im Arabischen. Untersuchungen zur heutigen arabischen Zweisprachigkeit. Von Werner Diem. 1974. XIV, 183 S. 48,— DM cographisch-historische Studien zum iranischen Nationalepos. Von Davoud Nicht-Zadeh. 1975. X, 296 S. mit 15 Abb., 4 Taf. u. 1 Faltkte. 72,— DM chische Studien II: Japanisch und Altajisch. Von Karl H. Menges. 1975. VI, S., 3 Taf. 44,— DM che Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen che internaturtheorie. Häzim al-Qartägannī's Kapitel über die Zielsetzungen der htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGGR Schoeler. 1975. VIII, 132 S. 28,— DM myāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von Joachim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| chsprache und Dialekt im Arabischen. Untersuchungen zur heutigen arabischen Zweisprachigkeit. Von Werner Diem. 1974. XIV, 183 S. 48,— DM ographisch-historische Studien zum iranischen Nationalepos. Von DAVOUD NCHI-ZADEH. 1975. X, 296 S. mit 15 Abb., 4 Taf. u. 1 Faltkte. 72,— DM ujische Studien II: Japanisch und Altajisch. Von KARL H. MENGES. 1975. VI, S., 3 Taf. 44,— DM ige Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen iraturtheorie. Häzim al-Qartägannī's Kapitel über die Zielsetzungen der htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGOR SCHOELER. 1975. VIII, 132 S. 28,— DM myāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von JOACHIM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ographisch-historische Studien zum iranischen Nationalepos. Von DAVOUD NCHI-ZADEH. 1975. X, 296 S. mit 15 Abb., 4 Taf. u. 1 Faltkte. 72,— DM gische Studien II: Japanisch und Altajisch. Von KARL H. MENGES. 1975. VI, S., 3 Taf.  44,— DM gige Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen graturtheorie. Häzim al-Qartägannī's Kapitel über die Zielsetzungen der htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGOR SCHOELER. 1975. VIII, 132 S.  28,— DM gryāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von JOACHIM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| S., 3 Taf.  44,— DM ige Grundprobleme der autochthonen und der aristotelischen arabischen araturtheorie. Häzim al-Qartägannī's Kapitel über die Zielsetzungen der htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGOR SCHOELER. 1975. VIII, 132 S.  28,— DM inväsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von JOACHIM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| traturtheorie. Hāzim al-Qartāğannī's Kapitel über die Zielsetzungen der htung und die Vorgeschichte der in ihm dargelegten Gedanken. Von EGOR SCHOELER. 1975. VIII, 132 S. 28,— DM myāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von JOACHIM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| nyāsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus. Von JOACHIM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| anișads. 1976. XIV, 385 S. m. 1 Falttaf. u. 17 Tab. 88,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| II: Interpretationen (In Vorbereitung)  nominal and verbal Afformatives of Nilo-Hamitic and Hamito-Semitic. With the phonetic Observations and a new Vocabulary. By JOHANNES HENBERGER, 1975, XIV. 100 S.  36,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| HENBERGER. 1975. XIV, 100 S. 36,— DM schliffene Präfixe im Altindischen. Von Bernhard Kölver. 1976. VIII, 53 S. 18,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ertrharis Vākyapadīya. Die Mūlakārikās nach den Handschriften hrsg. u. mit em Pāda-Index versehen von WILHELM RAU. 1977. XXII, 338 S.  90,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| onbesteigung und Thronfolge im China der Ming (1368-1644). Von PETER EINER, 1977, VI. 73 S. 24,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Menschenschöpfungsmythos der Mundas und seine Parallelen. Von DIETER KAPP. 1977. X. 67 S. 18,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| s Kitāb al-mu'ğam des Abū Bakr al-Ismā'īlī. Von Heinrich Schützinger.<br>8. X, 178 S. 58,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| mesopotamisch-arabischen qəltu-Dialekte. Band 1: Phonologie und rphologie. Von Otto Jastrow. 1978. XXIV, 330 S., m. 1 Kte., 1 Faltkte. 88,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| smologie und Heilslehre der frühen Ismā ilīya. Eine Studie zur islamischen osis. Von Heinz Halm. 1978. VIII, 240 S. 68,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Hand of the Northwind. Opinions on Metaphor and the Early Meaning of Tara in Arabic Poetics. Von Wolfhart Heinrichs. 1977. VIII, 64 S. 16,— DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| gende und Geschichte. Der Fath madīnat Harar von Yaḥyā Naṣrallāh.<br>kt, Übersetzung, Varianten u. Kommentar. Hrsg. von Ewald Wagner.<br>88. XIV, 155 S. 46,—DM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 3/1 0 2 - 61 (40 4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| i i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |



| Bd. XLIV,4:    | Untersuchungen zur Syntax der neuwestaramäischen Dialekte des Antilibanon (Ma'lūla, Baḥ'a, Ğubb 'Adīn). Mit besonderer Berücksichtigung der Auswirkungen arabischen Adstrateinflusses nebst zwei Anhängen zum neuaramäischen Dialekt von Ğubb 'Adīn. Von Christoph Corell. 1978. XX, 220 S. 76,— DM |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bd. XLV,1:     | Das sasanidische Rechtsbuch "Mätakdän i hazār dätistān (Mādiyān i hazār dādestān)" (Teil II). Von Maria Macuch. 1981. XII, 268 S. 92,—DM                                                                                                                                                            |
| Bd. XLV,2:     | Die schiitischen Derwischorden Persiens. Von RICHARD GRAMLICH. Teil 3: Brauchtum und Riten. 1981. X, 130 S. m. 7 Abb., kt. 52,—DM                                                                                                                                                                   |
| Bd. XLV,3:     | Die Umayyaden und der zweite Bürgerkrieg (680-692). Von GERNOT ROTTER.<br>1982. IX. 288 S., 4 Abb., 3 Falttaf., kt. 110,—DM                                                                                                                                                                         |
| Bd. XLV,4:     | Der Wesir und seine Gelehrten. Zu Inhalt und Entstehungsgeschichte der theologischen Schriften des Rasiduddin Fażlulläh (gest. 718/1318). Von JOSEF VAN ESS. 1981. X, 68 S., kt. 28,—DM                                                                                                             |
| Bd. XLVI,1:    | Die mesopotamisch-arabischen gəltu-Dialekte. Band 2: Volkskundliche Texte in elf Dialekten. Von Otto Jastrow. 1981. XVIII, 474 S., kt. 164,—DM                                                                                                                                                      |
| Bd. XLVI,2:    | Kume-Lieder und Kume. Zu einem Problem der japanischen Frühgeschichte.<br>Von NELLY NAUMANN. 1981. VIII, 142 S., kt. 40,—DM                                                                                                                                                                         |
| Bd. XLVI,3:    | HARTMUT FÄHNDRICH, ed.: Treatise to Ṣalāḥ ad-Dīn on the Revival of the Art of Medicine by Ibn Jumay'. 1983. VIII, 96 75,— DM                                                                                                                                                                        |
| Bd. XLVI,4:    | Der Weise Narr Buhlül. Von Ulrich Marzolph. 1983. IX, 88 S., kt. 29,— DM                                                                                                                                                                                                                            |
| Bd. XLVII,1:   | Agrarische Vorstellungen in Nordafrika. Protokolle. Von Wilhelm<br>Hoenerbach. 1984. VI, 80 S., kt. 29,50 DM                                                                                                                                                                                        |
| Bd. XLVII,2:   | Der islamische Rosenkranz. HELGA VENZLAFF. 1985. 118 S. u. 16 Taf., kt. 44,—DM                                                                                                                                                                                                                      |
| Bd. XLVII,3:   | Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz aus Qairawān. Aus dem Kitāb al-Ḥaǧǧ des 'Abd al-'Azāz b. 'Abd Allāh b. Abī Salama al Māǧišūn (st. 164/780-81). Von MIKLOS MURANYI. 1985. X, 105 S. u. 3 Taf., kt. 54,— DM                                                                            |
| Bd. XLVII,4:   | Cypriot Arabic. A historical and comparative investigation into the phonology and morphology of the Arabic vernacular spoken by the Maronites of Kormakiti village in the Kyrenia district of North-Western Cyprus. Von Alexander Borg. 1985. XII, 204 S., kt. 68,—DM                               |
| Bd. XLVIII,1:  | Music and the Islamic Reform in the Early Sokoto Empire. Sources, Ideology, Effects. Von Veit Erlmann. 1986. XII, 68 S. u. 22 Taf., kt. 44,—DM                                                                                                                                                      |
| Bd. XLVIII, 2: | Abhandlung über die Ansteckung von Qustā ibn Lūqā. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Hartmut Fähndrich. 1987. 44 S., kt. 34,—DM                                                                                                                                                          |
| Bd. XLVIII,3:  | Phonologie und Schrift des Nordthai. Von Harald Hundius. 1990. XVI, 265 S., kt. 92,—DM                                                                                                                                                                                                              |
| Bd. XLVIII,4:  | Aus dem Leben eines jungen Balutschen von ihm selbst erzählt. Von GEORG BUDDRUSS. 1988. 87 S., kt. 46,—DM                                                                                                                                                                                           |
| Bd. XLIX,1:    | Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Von Ulrich Rudolph. 1989.<br>284 S., kt. 128,—DM                                                                                                                                                                                                               |
| Bd. XLIX,2:    | Abū'l-Ḥusain al-Rāzī (-347,958) und seine Schriften. Untersuchungen zur frühen Damaszener Geschichtsschreibung. Von GERHARD CONRAD. In Vorbereitung.                                                                                                                                                |
| Bd. XLIX,3:    | Die Rechtslehre des Imām an-Nasafi in türkischer Bearbeitung vom Jahre 1332. Von MILAN ADAMOVIC. 1990. V, 575 S., mit 155 Tafeln, kt. 198,—DM                                                                                                                                                       |
| Bd. XLIX,4:    | Al-Kullīya aṣ-Ṣalāḥīya in Jerusalem. Arabismus, Osmanismus und Panislamismus im ersten Weltkrieg.                                                                                                                                                                                                   |
|                | Von Martin Strohmeier. 1991, VIII, 88 S., mit 14 Abb., kt. 30,—DM                                                                                                                                                                                                                                   |

## FRANZ STEINER VERLAG · STUTTGART

ISSN 0567-4980



# AL-KULLĪYA AŞ-ŞALĀḤĪYA IN JERUSALEM

ARABISMUS, OSMANISMUS UND PANISLAMISMUS
IM ERSTEN WELTKRIEG



DEUTSCHE MORGENLÄNDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER STUTTGART 1991

