











Abhandlungen

fur die

Kunde des Morgenlandes

herausgegeben von der

Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft

unter der verantwortlichen Redaktion

von

Wilh. Geiger, Enno Littmann, Georg Steindorff

Achtzehnter Band

LEIPZIG 1928 -1930

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFET
IN KOMMISSION BEI F.AABROCKHAUS







Nr.

Nr.
Nr.

o

a9

&,

INHALT

Grundziige der nubischen Grammatik im christlichen Friih-
mittelalter (Altnubisch). Grammatik, Texte, Kommentar und
Glossar. Herausgegeben von Ernst Zyhlarz. 1928.

Die Nyayasitra’s. Text, Ubersetzung, Erliuterung und Glossar
von W. Ruben. 1928.

Zum Worterbuch des Rgveda von Walter Neisser. Heft 2. 1930.
Urgeschichte und élteste Religion der Agypter von Kurt
Sethe. 1930.







Abhandlungen

Kunde des Morgenlandes
B ransoRcalen YO dok

1€1rausgeece

Deutschen Morgenl:

unter der verantwortlichen Redaktion von
Wilh. Geiger, Enno Littmann, Georg Steindorff
XVIII. Band
NP

URGESCHICHTE
UND ALTESTE RELIGION
DER AGYPTER

VON

KURT SETHE

LELIP 216G 4930

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT
IN KOMMISSION BEI F. A. BROCKHAUS







URGESCHICHTE
UND ALTESTE RELIGION
DER AGYPTER




Abhandlungen

fir die

Kunde des Morgenlandes

herausgegeben von der

Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft

XVIIIL. Band
Nr. 4



URGESCHICHTE
UND ALTESTE RELIGION
DER AGYPTER

VON

KURT SETHE .

LEIPZIG 1930

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT
IN KOMMISSION BEI F. A, BROCKHAUS




Alle Rechte vorbehalten

Druck van August Pries in Leipzig




Inhaltsiibersicht

Einleitung. § 1—3.

Eigentiimlichkeit der Agypter, das Alte neben dem Neuen zu

bewahren (1). — Reichtum alter Residua in der Agyptischen
Religion (2). — Ein Bild der dgyptischen Urgeschichte daraus zu

gewinnen. Hypothetischer Charakter desselben (3).

1. Die Stddte, ihre lokalen Religionen (die Orts-
gottheiten) und deren Entwicklung. §4—37.

Der Stadtgott das einzige, spiter das hochste gottliche Wesen
seines Bezirkes (4), — bleibt mit seiner Stadt verbunden, auch
wenn er woanders hin verpflanzt wird, und die Stadt wird als sein
»,Haus benannt (5). — Politische Selbstindigkeit der Stidte in
der Urzeit, #&34-" der Titel ihrer Beherrscher ? (6). — Fetischi-
stischer Ursprung der Ortsgottheiten (7). — Meist Tiergotter,
die urspriinglich in einem bestimmten Individuum verehrt wur-
den (8). — Als lebende Tiere z. T. noch in der hieroglyphischen
Schreibung ihrer Namen (9). — Diese Bilder spiter vielfach mit
Attributen versehen, die sie als leblose Gotterbilder erkennen
lassen; gewiBe Gotter nie anders als so geschrieben (10). — Tier-
idole aus Holz oder Stein (11), — jiingere Formen der Gottes-
auffassung (12), — z. T. noch die ilteren Vorstufen dazu auf-
zeigbar (13). — Primitive Kunstformen (14). — Grund der Tier-
verehrung in hervorragenden Eigenschaften der Tiere (15). —
Benennung der Tiergottheiten (16. 17). — Biume und Pflanzen (18).
— Leblose Gegenstinde (19). — Auch diese z. T. mit den Attri-
buten der Gotterbilder versehen (20). — Menschengestaltige
Idole (21—22). — Wesensanderung (23). — Berufsbildung (24). —
Die Gottheit einer Hauptstadt wird zum Koénig und zur Landes-
gottheit (25). — Umwandlung in kosmische Gottheiten (26). —
Angleichung alter kosmischer Gottheiten an Ortsgottheiten (27).
— Familienbildung (28—29). — Vermenschlichung (30). — Alter
dieses Vorganges (31). — Formen der Vermenschlichung (32—33).
— Ausnahmen (34—36). — Heilighaltung der ganzen Tier-
gattung (37).




Vi Inhaltsiibersicht

2. Die Gaue und ihre religiése Geschichte (die Gau-
gottheiten). § 38—68.

Religiose AbschlieBung der Gaue voneinander und zeitweise Riick-
kehr zu politischer Selbstindigkeit wie in der Vorzeit (38). —
Urspriinglich speziell unteragyptische Einrichtung? (39). — Zahl
und Reihenfolge der Gaue in geschichtlicher Zeit eine feststehende
Ordnung (40). — Prinzip dieser Ordnung (41). — Alter der-
selben (42). — Die Namen der Gaue, ihre Behandlung und ihre
Art (43). — Aufschliisse iiber die Vorgeschichte aus ihnen (44). —
Die oberagyptischen Gaue Nr. 3 (45), Nr. 4 (46), Nr. 5 (47—48),
Nr. 6 und 7 (49—750), Nr. 10 und 12 (51—55), Nr. 11 (56), Nr. 13
und 14 (57—58), Nr. 20 und 21 (59), Nr. 15 (60), Nr. 16 (61),

Nr. 18 und 17 (62). — Die unterigyptischen Gaue Nr. 10, 6
und 12 (67), Nr. 16 (64), Nr. 18 und 19 (65), Nr. 20 (66), Nr. 3
(67). — Verlegungen des Gaumittelpunktes in geschichtlicher
Zeit (68).

3. Die Anfinge kosmischer Religion. § 69—7s.

Kosmische Personifikationen ohne besonderen Namen und ohne
Kultstatte (69). — Die altesten Erde (Geb), Himmel (Nut), Sonne
(Re) (70) — bilden eine Triade, die Sonne Kind von Erde und
Himmel, #lteste und populdrste Kosmogonie der Agypter (71). —
Geb und Nut die altesten der Gétter (72). — Primat des Geb,
durch dessen Attribute in die Zeit der Gaufiirstentiimer datier-
bar (73—74). — Hinzutritt von Schu und Tefnut, die sich zwischen
Himmel und Erde schoben (75).

4. Der ZusammenschluB3 der westlichen und der 6st-

lichen Deltagaue zu zwei Staaten in Unter-
igypten. § 76—38o.
Die westlichen Gaue 1—7 und die ostlichen Gaue 8—20 ,,die
beiden Hilften des Hauses‘ zwei nebeneinanderstehende Staaten-
gebilde (76). — Das Westreich des Horus mit den Bildungszen-
trum des 3. Gaues des Falken (77). — Das Ostreich méglicher-
weise vom 14. Gau aus gebildet, dem Einfallstor von Asien her (78).
— Sein Herrschaftszentrum im 9. Gau von Busiris, dessen Gott
‘nd .77 spater in Osiris aufgegangen ist (79). — Titel und Attribute
der Fiirsten dieses Reiches (80).

5. Unterdgypten als ein Gesamtstaat. § 81—84.
Neith von Sais als Konigin von Unterigypten und #lteste Gétter-
mutter (81). — Die Himmelsgottin° Nut in gleicher Rolle (82).—
Der Titel dieser Koniginnen das Wort fiir ,,Biene* ?: davon der




Inhaltsiibersicht VII

Titel der unterigyptischen Konige als ,,der zur Biene Gehorige*
abgeleitet (83). — Geb, der Gemahl der Nut, trigt die unter-
agypt. Konigskrone (84).

6. Die zwei Reiche (Unter- und Oberagypten) des
Horus und des Seth. § 85—03.
Horus von B%d .7 (Damanhur) Nationalgott von Unteragypten (85).
— Seth von Ombos (Nekade-Ballas) desgl. von Oberigypten (86),
— seine Erscheinung als Hund einer ausgestorbenen Rasse (87).
— Archiologische Zeugnisse fiir die bedeutende Stellung der

Stadt Ombos in vorgeschichtlicher Zeit (88). — Der eigentliche
Gau des Seth war der 11. oberigypt. Gau (89). — Die beiden
Reichshilften in geschichtlicher Zeit als Besitz des Horus und
Seth bezeichnet (9o), — dabei erhilt der in ihrem Streit schlieB-
lich obsiegende Horus stets Unterdgypten (91) — im Widerspruch
mit den geschichtlichen Verhiltnissen (92). — Grundgedanke des

Mythus von Horus und Seth der Kampf der beiden Lander um
die Oberherrschaft (93).

7. Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.
§ 94—103.
Osiris ein vergotterter alter Konig, an dessen Tod sich seine Re-
ligion kniipft (94). — Sekundir hat er die kosmische Rolle eines
Uberschwemmungsgottes und den Beruf eines Totenrichters an-
genommen (95). — Seine Heimat Busiris, dessen Gott mit ihm
zusammengewachsen ist (96). — Mit dem Schmuck dieses unter-
agypt. Gottes vereinigt Osiris die Konigskrone von Oberigypten:
der Grundgedanke seines Mythus ist, daB er ganz Agypten be-
herrscht hat und daB mit seinem Tode dieses sein Reich zer-

fiel (97—98). — Abydos im 8. oberigypt. Gau die Stitte seines
Endes? (99—100) — ist neben Busiris der andere Pol seines
Lebens (101). — Isis, die Gattin des Osiris, Personifikation des
Konigsthrones (102) — ihre Kultstitte das Iseion (Behbet) un-

weit Busiris (103).

8. Das ganz Agypten umfassende Horusreich von
Heliopolis. § 104—138.
Bedeutung der heliopolitanischen Periode (104). — Heliopolis
durch seine Lage zur Hauptstadt des geeinten Agyptens bestimmt
(105). — Sein Name und der seines Gaues, Beziehungen zu Bu-
siris (106). — Heliopolis neben Memphis und Theben eine der
drei groBen Reichshauptstidte (107). — Sein Reichtum (108). —
Der Nilmesser auf der Insel Roda (109). — Der Kalender (110). —
Seine Einfithrung um 4240 v. Chr., die Epoche des heliopolita-




VIII Inhaltsiibersicht

nischen Reiches (111). — Theologie und Kosmogonie von H. (112).
— Die Sonne als hochstes und Zltestes Wesen (113). ~— Atlim,
eine abstrakte Idee (114), — seine Darstellung als Koénig der
beiden Lander (115). — Beziehung zu heiligen Tieren (116). —
Erschaffung der Gotterpaare Schu und Tefnut, Geb und Nut (117).
— Osiris und Seth nebst ihren Frauen Vertreter der niheren

geschichtlichen Vergangenheit des Landes (118). — Die Géotter-
neunheit von Heliopolis als kiinstliches Produkt (119). — Horus

als Vertreter der Gegenwart steht auBBerhalb der Neunheit (120),
— gelangt zu der kosmischen Rolle eines Sonnengottes (121), —
nimmt die falkengestaltigen Ortsgétter in sich auf (122). —
Gleichsetzung anderer Ortsgottheiten mit den Gliedern der helio-
politanischen Neunheit (123). — Durchsetzung des Kultus mit
den symbolischen Mysterien dieser Gotter und ihrer Dinge als
Hypostasen wirklicher Gegenstinde (124—125). — Ansiedlung
der urspr. heimatlosen kosmischen Gotter in und bei Heliopolis
(126). — Die ,,Seelen von Heliopolis‘“ die verstorbenen Konige
der Stadt (127). — Der lebende Konig als Horus bzw. Horus
und Seth (128), — Horus tiber dem Ombiten (129—130). — Texte
aus heliopolitanischer Zeit (131). — Pyr. Spruch 215 (132), —
desgl. 222 (133—135), — desgl. 217 (136—137). — Vergleich
des toten Konigs mit Osiris (138).

9. Die Kolonisation des siidlichen Oberdgypten wih-
rend der Herrschaft von Heliopolis. § 130—162.

Das siidliche Oberagypten als Kolonisationsgebiet (139). — Zug
! nach dem Siiden schon in der Benennung der Himmelsrichtungen
erkennbar (140). — Haroeris von Letopolis im siidlichen Ombos
-Kom Ombo (141). — Neith von Sais in Esne, Isis vom Iseion
in Koptos (142). — Thoth in Schmun-Hermopolis (143). — Esne,
Hermonthis, Dendera und ihre Namensihnlichkeit mit Helio-
polis (144). — Hathor urspr. Mutter des unterigypt. Horus jetzt
in Dendera (145), — zur Gattin des Horus geworden (146). —
Horus von B%d .z~ Damanhur in Edfu (147). — Name von Edfu
(148). — Unteragyptische Herkunft des Horus dort wohlbekannt
(149). — Der Gau von Edfu als unteragypt. Thronsessel des Horus
benannt (150). — Der Katarakt von Silsile die alte Siidgrenze

Agyptens (151) — siidlich davon das ,,nubische Land“. Be-
nennung von Elephantine und Annahme der Nilquelle im Kata-
rakt (152). — Verpflanzung des Seth nach dem Norden als Gegen-
stiick zu der des Horus nach Siiden (153). — ,,Horus iiber dem
Ombiten* als Titel des Gottes von Edfu (154). — Die gefliigelte
Sonnenscheibe (155), als Form des nach Edfu verpflanzten
Gottes von Bid.t (156), — geschaffen fiir eine Vereinigung der




Inhaltsiibersicht IX

beiden Landesteile (157). — Janusartiges Doppelwesen (158).
Entstehung in Heliopolis wahrscheinlich (159). — Ihre Benennung

als ,,der von Bjd.t* zeugt fiir die Beziehung von Heliopolis zu
dem Reich von Damanhur (160). — Verbindung mit der Nil-
pferdjagd in Edfu (161). — Ubertragung nach Sile an der Nord-
ostgrenze des Deltas (162).

10. Die Auflehnung von Hermopolis gegen die Herr-
schaft von Heliopolis. § 163—167.
Die Lehre von den 8 Urgéttern, die die Sonne (Atum) in Hermo-
polis schufen im Gegensatz zur heliopolit. Lehre (163—164). —
Politische Rolle von Hermopolis die Voraussetzung fiir die Ver-
breitung dieser Lehre. Die ,,Seelen von Hermopolis‘ (165). —
Reihenfolge Heliopolis, Hermopolis, Buto, Hierakonpolis (166).
— - Niederwerfung des ,,Aufruhrs“ von Hermopolis durch
Heliopolis, Eingliederung seiner Lehre in die heliopolita-
nische (167).

11.- Das unterdgyptische Reich der ,,Horusdiener*
von Buto. § 168—187.

Zerfall des Reiches von Heliopolis (168). — Verlegung der Haupt-
stadt in Unterigypten nach Buto (169). — 2, die Konigsstadt
Buto mit dem Kult des Horus, vordem Db .wt genannt und
einem anonymen Reihergotte dienend (170). — Pyr.-Spruch 574
(171). — Die Seelen von Buto (172—175). — Enge Beziehung
des Kénigtums von Buto mit Heliopolis (176). — Buto dem Horus

von Re® gegeben als Entgelt fiir eine zweite Verletzung seines
Auges durch Seth (177). — Dp, die Schwesterstadt von 2, Kult-
heimat der Uriusschlange W3dj.z, nach der der Ort Buto hieB

(178). — Die Bilder der beiden Ortsgottheiten von Buto (Falke
und Giftschlange) zu allgemeinen Deutzeichen fiir Gott und
Géttin geworden (179). — Pyr.-Spriiche 220/21 das Krénungs-
ritual von Buto (180). — Pyr.-Spruch 601, die Litanei vom Be-
stehen des Namens, ein butischer Text (181), — auf heliopolita-
nischer Grundlage (182). — Pyr.-Spruch 219 (183). — Begribnis-
zeremonien von Buto iiber ganz Agypten verbreitet (184). —
Osiris als Totengott in Buto verehrt (185). — Text der Haus-
weihe (186). — Erinnerungen an die butische Zeit (187).

12. Das oberdgyptische Reich der ,,Horusdiener* von
Hierakonpolis. § 188—2o01.
Die Konigsstadt N4z mit dem Kult eines Falkengottes (188—189).
— Archiéologische Zeugnisse fiir die Bedeutung des Ottes (190).
— Beziehung der oberigyptischen Horusdiener zum Wolfsgott




X Inhaltsiibersicht

Wp-w3.wt (191—192), — Elkab, die Schwesterstadt von N/z,
als Sitz der Geiergottin V46(7)¢ = Eileithyia (193). — Diese Gottin
mit der weiBen Konigskrone von Oberigypten identifiziert, kos-
misch als Mondgéttin aufgefaBt, im Gegensatz zu der roten unter-

agypt. Krone, die als Sonnengéttin galt (194). — Gespannte
Beziehungen zwischen den beiden Staaten (195—196). — Die
oberagypt. Krone als ,,die GroBwerdende‘‘ gegeniiber der ,,GroBen*
von Unterigypten (197). — Erinnerungen an das Kénigtum von
Hierakonpolis (198). — Oberigypten das H»n-Nin ,,der Bereich
von Hierakonpolis*“ genannt (199). — N/#n spiter als autonomer
Bezirk aus seinem alten Gaue ausgeschieden (200). — Wappen-

pflanze von Oberigypten (201).

13. Oberigyptische Zwischenstufe zwischen den
Reichen von Heliopolis und von Hierakonpolis?
§ 202—204.

Das Konigtum des Min von Koptos (202), als Ubergangsphase
nach dem Zusammenbruch des Reiches von Heliopolis ? (203). —

Pyr.-Spruch 439 (204).

14. Die Begriindung des geschichtlichen Einheit-
staates von Memphis durch den Oberdgypter
Menes. § 205—222.

Wiedervereinigung der ,,beiden Linder (205). — Bezugnahme
auf die vorhergehende Periode der zwei Reiche (206). — Ober-
dgypten der obsiegende Teil (207). — Die neuen Konigstitel, die
das erkennen lassen: ,,Konig von Ober- und Unteridgypten®
(208—209), — ,,die beiden Herrinnen* = Geier und Uraus-
schlange (210—211). — Entsprechender Titel der Koniginnen
(212). — Dennoch Voranstellung bzw. Ubergewicht unterigyp-
tischer Elemente in gewissen Fiallen (213). Menes aus This der
Begriinder des neuen Staates; die Konigsgriber der 1. Dynastie
bei Abydos und ihr Zusammenhang mit dem Kult des Osiris
daselbst (214). — This nicht als Konigsresidenz erweisbar, diese
Rolle offenbar bei dem ad %oc gegriindeten Memphis (215). —
Konigsstadt und Konigsnekropole nicht notwendig an einem
Ort (216). — Geopolitische Bedeutung der Griindung des neuen
Staates von Oberigypten aus (217). — Parallelfalle dazu (218).
— Der ,,Umzug um die Mauern‘ von Memphis als Siegesfest
bei der ,,Vereinigung der beiden Linder* (219). — Der Dynastie-
griinder Menes eventuell ein hoher Beamter oder General des
letzten Konigs von Hierakonpolis (220). — Religion der neuen
Hauptstadt Memphis, in Ankniipfung an die von Heliopolis und




Inhaltsiibersicht XI

1). — Der Ortsgott Ptah in seiner Form 73-¢nn

Hermopolis
,,das sich erhebende Land‘ als Erdgott; speziell des von Menes

neugeschaffenen Gaues von Memphis? (222).

15, Epilog. § 223—226.
Der Sonnengott Re® im Alten Reich von Memphis (2

3). — Wieder-
herstellung des Reiches nach seinem Zusammenbruch von Theben

/

aus (224). Herrschaftsanspriiche des Amun und Verfehmung
des Herakleopoliten Achthoes nach seiner Niederlage als Parallelen
zu den Anspriichen der alten Reichsgétter und zu der Verfehmung

des Seth (225). Weiterverehrung des Seth in gewissen Grenzen,

sein Aufstieg unter der Hyksos und schlieBliche Verponung (226).

Register und drei Landkarten.







Man hat von dem Volk der alten Agypter mit Recht 1
gesagt, daB es im Unterschied zu anderen Vélkern seine
Eierschalen immer mit sich herumgetragen habe. In der Tat
ist es eine Eigentiimlichkeit der Agypter gewesen, die sich
in allen AuBerungen ihres Lebens immer wieder beobachten
1aBt, daB sie, wo ein neues Ding ein altes ablésen sollte, gern
geneigt waren, das alte nicht einfach spurlos verschwinden
zu lassen, sondern es womdglich wie ein rudimentires Organ
neben dem neuen fortbestehen zu lassen?). Bei den Agyptern
trifft man denn auch auf Schritt und Tritt Uberbleibsel aus
vergangenen Perioden, die nur aus ganz anderen Verhilt-
nissen zu verstehen sind, als sie in geschichtlicher Zeit be-
standen haben, unbewufB3te Reminiszenzen aus vorgeschicht-
licher Zeit, die uns tiber diese z. T. recht merkwiirdige Auf-
schliisse zu geben geeignet sind.

Insbesondere ist es aber die #gyptische Religion, die 2
reich an solchen Aufschliissen iiber vergangene, direktem
Einblick verschlossene Zustinde ist. Gerade in ihr hat sich
die konservative, stets zum Ausgleich anstatt zum Bruch
geneigte, dem Alten gegeniiber unendlich tolerante Tendenz
der dgyptischen Kulturentwicklung in eigentiimlichster Weise
ausgewirkt. Die theologischen Systeme, die nacheinander
und in innerem Gegensatz zueinander an verschiedenen Zen-
tren des Landes entstanden sind, haben immer das Alte, das
sie iiberwinden oder iiber das sie hinauswachsen sollten, in

Anmerkung. Abkiirzungen: AR = Altes Reich (Dyn. 1—6),
MR = Mittleres Reich (Dyn. 11—13), NR = Neues Reich (Dyn. 18—a21).

1) So z. B. auch in der Schrift, wenn man das aus fs/ ,,kochen*
hervorgegangene psj mit p + f schreibt, oder den zu Aleph gewordenen

7-Laut mit » + 7 u. 4. Vgl. die Benennung von Buto mit dem alten
Namen D5‘.w¢ und dem neuen Namen P zugleich in § 170.

Sethe, Urgeschichte I




2 Einleitung.

sich aufgenommen, anstatt es auszuldschen. Und selbst die
dltesten Formen der Gottesverehrung haben sich neben den
fortgeschrittensten, geradezu philosophisch gearteten theo-
logischen Lehren behauptet und sind in diese eingegliedert
worden. Ich habe kiirzlich Gelegenheit gehabt, das in meinen
Arbeiten ,,Dramatische Texte zu altigyptischen Mysterien-
spielen* (Leipzig 1928) und ,,Amun und die acht Urgotter
von Hermopolis*“ (Abh. Berl. Akad. 1929) zu zeigen, auf deren
Ergebnisse ich auch im folgenden wiederholt zuriickzu-
kommen haben werde.

Wie geologische Schichten lagern diese aus verschiedenen
Entwicklungsstufen stammenden Elemente der agyptischen
Religion iibereinander. Wenn man sie vorsichtig abhebt oder
herauslost, 148t sich daraus ein mehr oder minder klares Bild
von der Urgeschichte des dgyptischen Volkes, dem allméh-
lichen Aufwachsen des dgyptischen Staates gewinnen, denn
Staat und Religion, die beiden groBen Formen des Gemein-
schaftslebens der Menschen, sind wie iiberall so auch in
Agypten auf das engste miteinander verbunden, ja geradezu
verwebt gewesen. Was im folgenden geboten wird, ist das,
was sich mir personlich als ein solches Spiegelbild der dgyp-
tischen Urgeschichte seit fast 30 Jahren bei der Betrachtung
der agyptischen Religion in meinen Augen oder, wenn man
will, in meiner Phantasie abzeichnet. Dieses Bild, das sich
mir wiahrend aller dieser Jahre immer wieder aufs Neue be-
stitigt und vervollstindigt hat, einmal im Zusammenhang
fiir die weitere Offentlichkeit darzustellen, ist mir ein alter
Wunsch, nachdem ich Einzelheiten daraus oft genug in
meinen fachwissenschaftlichen Arbeiten und Vorlesungen aus-
gesprochen habel). Es bedarf nach dem Gesagten eigentlich
wohl kaum des Hinweises, daB3 dieses Bild wie jede Rekon-
struktion, und zumal so weit zuriickliegender Dinge, durchaus
hypothetischen Charakter hat. Es ist ein personliches Vor-

1) Ich gedenke mit Dankbarkeit der anregenden und férdernden
Korrespondenz, die ich mit meinem Freunde Georg Steindorff hatte,
als ich im Wintersemester 19o1/o2 fiir meine Vorlesung iiber adgyptische
Geschichte die Grundziige dieses Bildes festzulegen suchte.



e P
§ 2—5. 3

stellungsbild, das sich selbstverstindlich nicht beweisen, son-
dern nur wahrscheinlich oder wenigstens glaubhaft machen
1iBt. Wer es nicht glauben will, mag es nicht glauben.

1. Die Stadte, ihre lokalen Religionen (die Orts-
gottheiten) und deren Entwicklung?).

Die édlteste und primitivste Form der Gottesverehrung
tritt uns in Agypten in den Ortsgottheiten entgegen, d. h. den
urspriinglich nur an einem bestimmten Orte verehrten Gott-
heiten, die fir dessen Bewohner zunichst die einzige und
spaterhin jedenfalls die hochste géttliche Macht gewesen
sind, an die sie glaubten und an die sie sich in erster Linie
in Opfer und Gebet wandten. An diesen heimischen Kulten
ihres ,,Stadtgottes’ (aeg. n#r nwt.; TQ@” »der zur Stadt
gehdrige Gott“, griech. ¢ xwpubraros Peds toT iegod) mit
ihren besonderen Mythen und Kultgebriuchen haben die
Agypter allezeit in zihester Anhinglichkeit festgehalten, auch
nachdem sie selbst daneben an die Gétter anderer Orte und
an groBe universale Gottheiten glauben gelernt hatten, deren
machtigste sie eben mit ihren alteinheimischen Gottheiten zu
identifizieren geneigt waren, und nachdem ihre speziellen
heimischen Ortsgottheiten ihrerseits auch an anderen Orten
des Landes Verehrung gefunden hatten.

Die ,,Stadt* und ihr ,,Stadtgott‘ bleiben immer auf das
engste miteinander verbunden. Meist nimmt der spiter nach
auswarts verpflanzte oder gelegentlich (z. B. als Schutzpatron
eines Berufes, s. u. § 24) dorthin gelangende Ortsgott seine
Heimatsbezeichnung mit (,,Thoth der Herr von Chmunu*,
,,Chnum der Herr von H7r-w»* d. i. Antinoe, ,,Montu der

1) Die im folgenden angewandte Umschreibung der Agyptischen
Laute weicht von der in Deutschland allgemein {iblichen nur darin ab,
dafBl das alte —w— seinem wirklichen Werte entsprechend mit z (statt s),

das alte p mit s (statt §) wiedergegeben wird (s. ZDMG. 77, 145). Seit

dem MR sind beide zusammengefallen und dann durch s wiederge-
geben.
I




4 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

Herr von Theben‘)!). Die Heimatstadt selbst aber wird nach
dem Gotte als sein ,,Haus** benannt (,,Haus des Thoth, des
Herrn von Chmunu‘‘). Das haben die Griechen dann bald
ganz wortlich in der Art von Diospolis (Hermupolis, Apollonos-
polis, Heliopolis, Herakleopolis, Panospolis, Antaiupolis,
Aphroditespolis, Eileithyiaspolis) libersetzt, bald frei in der
Art von Lykopolis oder genauer Lykénpolis (Kynopolis,
Leontopolis, Krokodilopolis, Hierakonpolis, Lepidotonpolis,
Latopolis, Phragoriopolis, die letzten drei nach Fischen be-
nannt) wiedergegeben, indem sie die Nennung der Gottheit
in sehr bezeichnender Weise (s. u. § 37) durch die Nennung
der ihr geheiligten Tiere (und zwar im Plural!) ersetzten?).
6 In diesem Partikularismus oder besser Individualismus
der Agyptischen Stadtreligionen hat man gewil ein sprechen-
des Zeugnis fiir die urspriingliche politische Selbstandigkeit
der Stidte zu erkennen. Wir werden uns danach als dlteste
staatliche Verbiande fiir das untere Niltal ebenso wie in
Babylonien Stadtstaaten zu denken haben, d. h. natiirlich
Stadte mit dem zugehdrigen Landbesitz, von dem sie lebten.

In dem sehr altertiimlich aussehenden Titel -2 k3¢ ,,der

an der Spitze Stehende*®), der in geschichtlicher Zeit meist
I nur noch als ein hohes Adelspriadikat im Gefolge des unten
(§ 74) zu besprechenden Titels 7-p°.# auftritt, hat man viel-
leicht die Bezeichnung zu erkennen, welche die Beherrscher
dieser kleinen Stadtstaaten der Urzeit als Titel gefithrt haben.
Ein Zusammenhang des Titels mit der Stadtbeherrschung
scheint in seiner Verwendung als Amtsbezeichnung (;,der
43t/ von Koptos) fiir die Stadtfiirsten hervorzutreten, die

1) So haben auch Horus und Seth bei ihrer Verpflanzung nach
Edfu bzw. nach Tanis ihre alten Heimatbezeichnungen ,,der von BAd.z
und ,,der von NVbw.# mitgenommen, s. § 147. 153.

2) In allen Fillen wird das Wort -polis namentlich in spateren
Quellen (besonders auch in den lateinischen) oft weggelassen: Apollonos,
Dios, Hierakon, Krokodeilon Usw.

3) Spater 2 0 geschrieben (ebenso auch im Demotischen, Spie-

gelberg, Petubastis-Glossar Nr. 288), mit Ersetzung des alten A3#
durch das Synonym ##7?, griech. Tomaug,




RSy 5

seit dem Neuen Reich?!) an Stelle der Gaufiirsten des Feudal-
staates des Mittleren Reiches als Organe der Landesverwal-
tung in den Hauptstidten der Gaue stehen?). Dazu stimmt,
daB auch die Gaufirsten des Mittleren Reiches, die recht-
lichen Vorganger dieser Stadtfiirsten, von dem mit ihrem
Amte verbundenen FideikommiBvermoégen als den ,,Sachen
des Fiirsten-(£3#-")Hauses’* im Unterschied zu ihrem vom
Vater ererbten Privatvermdgen reden, und daf3 sie sich, wo
sie von sich und ihresgleichen reden, schlechtweg als ein
k3#/-° bezeichnen?®), besonders aber auch, daB sie den Titel
eines ,,Vorstehers der Propheten*, scil. der Gottheit ihrer
Hauptstadt, den sie allgemein zu fithren pflegen, auBlerhalb
ihrer vollstindigen Titulatur mit eben dem Titel 43#-° zu
verbinden lieben?). Deutlicher kann eigentlich der Zusammen-
hang desselben mit der Stadtreligion nicht dokumentiert
werden5).

Die Ortsgottheiten verraten sdmtlich in ihrer Gestalt
und ihrem Kult noch deutlich ihren Ursprung aus dem, was

1) Ebenso noch in dem demotischen Petubastisroman. Vgl. auch
die Angaben der Pianchi-Inschrift.

2) s. Steindorff, Die agypt. Gaue (Abh. Sachs. Ges. d. Wiss.
Bd. 27) S. 884.

3) So in den Vertragen Griffith, Siut I 273ff.

4) Besonders bezeichnend sind die Fille Rec. de trav. 10, 188. 190
und Siut I 155. 217. 273. 277. 283. 324. 351 usw., wo der Fiirst von Siut
beim AbschlieBen der Vertrige mit den Priestern seiner Stadt nur diese
Bezeichnung (%3%- mr hm.w-ntr) fiihrt.

5) Die Beziehung des Titels /43Z/-° speziell zu Stidten und deren
Kulten ist auch Kees aufgefallen, der mich besonders auf Titel wie
,23¢7-" im Hause des Montu* d. i. in Hermonthis bzw. dessen Heiligtum
(AZ 34, 33), ,,k3%- und Hiiter von Njn‘ (oft seit den Zeiten des AR),
WA3t-" im Prj-wr d. i. im Tempelpalast von Elkab (Benihasan I 35)
hinwies. Er glaubt nebenbei auch eine vorzugsweise Verwendung des
Titels mit Bezug auf oberagyptische Stidte, wie in diesen Fillen, kon-
statieren zu konnen, gerade auch wo solche Verbindungen anderen
Titeln die mit »p".# gebildet sind, gegeniiberstehen. Das konnte unter
Umstidnden fiir die in § 39 und § 74 erorterten Fragen von Bedeutung
sein, wird aber noch genauerer Bestatigung bediirfen. — Vgl. inzwischen
die Betitelung des Osiris als ,,/Z37/-° in Heliopolis‘ Bisson de la Roque,
Medamoud (Rapports préliminaires) III S. 49 aus saitischer Zeit.

7

;1,
%z.

=




6 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

man am besten fetischistische Gotterverehrung nennen kann,
d. h. es sind alles Gottheiten, die urspriinglich in einem kon-
kreten, sei es lebenden oder leblosen, Gegenstand verkorpert
gedacht waren, in dem sie wie die Seelein einem Korper wohnen
sollten. Sie haben aber im Laufe der Zeit eine lange Ent-
wicklung durchgemacht, die sie mehr oder weniger von ihrer
Grundform weggefithrt und ihnen Eigenschaften und Wir-
kungen gebracht hat, die ihrer urspriinglichen Art z. T. recht
fern lagen. Diese Entwicklung, die natiirlich meist riickwérts
zu erschlieBen ist, zu verfolgen ist reizvoll und fiir die Ur-
geschichte lehrreich.
8 Die groBe Mehrheit der agyptischen Ortsgottheiten waren
Tiergétter, d. h. Gétter, die in einem, womdglich durch be-
sondere Kennzeichen dazu bestimmten Tierindividuum ver-
ehrt wurden, wie wir es aus geschichtlicher Zeit noch von
dem Apis-Stier und einigen anderen Gottern wissen (s. u.
§ 31). Der Tierdienst, der fir Agypten so charakteristisch
erscheint, ist denn auch von Haus aus wohl nur auf diese
Kategorie der fetischistischen Ortsgottheiten beschrinkt ge-
wesen. Auch die spiter als kosmische Géotter geltenden Tier-
gottheiten, wie der Kafergott Chepri (die Morgensonne),
der Falkengott Horus (dessen Augen Sonne und Mond sein
sollen und dessen Haus die kosmisch als Himmelsgéttin ge-
deutete Hathor heiflt) und die verschiedenen Himmelskiihe
(Hz3.t, *Ih.t, Mh.t-wr.t) sind gewil urspriinglich solche
fetischistischen Gottheiten rein lokaler Herkunft gewesen
(s. u. § 26), ebenso wie der Oberdgypten reprasentierende Gott
Seth.
9 In ihrer urspriinglichen Form als lebende Tiere zeigen
sich uns viele der alten Tiergottheiten nur noch in den Hiero-
glyphen, mit denen ihr Name herkdmmlicherweise geschrie-
| ben wird1). So der an verschiedenen, raumlich weit auseinander
g liegenden Orten unter dem gleichen Namen verehrte Widder-
gott Chnum (§ %), der im Nordwesten des Deltas hei-

1) Das diirfte ein beachtenswertes Zeugnis fiir das hohe Alter
der Agyptischen Schrift sein.




§ 7—10. 7

mische Falkengott Horus (i'éé) der Gott der oberagyp-
tischen Stadt Ombos Seth (s. § 87), der an verschiedenen
Stellen heimische Schakalgott Anubis (35\), der Lowe
Miysis von Bubastis (SR ), die in Speos Artemidos in Mittel-
igypten verehrte Léwin P3%.# und die in This in Ober-
dgypten heimische Léwin M4y .¢ (beide 88), die Geiergéttin
von Elkidb und die vom See ’/s7.w bei Karnak namens

Mut (m), die bei Heliopolis ansidssigen Goétter, der Kifer
Chepri (@) und der Tausendfull Zp3 (), die ,,Urdus‘-
Giftschlange von Buto {'le\ oder qﬁ{), die Krotengéttin

HE.t von Antinoe und Kus (m) 8. o

Die meisten dieser Tierbilder erhalten aber friither oder
spater oft, aber keineswegs ausnahmslos, Attribute hinzu-
gefiigt, die erkennen lassen, dal3 man auch bei diesen Namens-
schreibungen nicht mehr an lebende Tiere, sondern an Kult-
bilder dachte. Man setzt niamlich das Tierbild auf Kasten
([=3), Koérbe (=) oder Traggestelle (), befestigt auf

seinem Riicken eine Feder (ﬁ) oder GeiBBel (A)Y), stellt hinter

ihm das Gottessymbol :1 (eine Art Fahne) auf u. dgl. _3%2\)
\

%\’ ?§3>’ .—.‘ﬁ’ '&’ @4% ;, %‘u @75>, %

Diese Ausgestaltungen, die uns so sekundér in der Schreibung
gewisser alter Gotternamen in geschichtlicher Zeit entgegen-
treten, zu einer Zeit, wo die alten Tiergotter tatsdchlich langst
schon vermenschlicht waren (s. u. § 30 ff.), entsprechen nun

1) Wenn diese GeiBel auf spaten Denkmilern oft frei iiber dem

A

kult, Sitz. Ber. Bayr. Akad. 1928), so ist das ein MiBbrauch, der zeigt,
daB man den Sinn dieser Attribute nicht mehr verstand.

2) So schon Petrie, Royal Tombs I 29, 86.

3) So schon in der 5. Dyn.: AZ 48, 113/14.

4) Name des Chnum, Benihassan I o.

5) Name der Gottin P3/4.7, Benihassan I 18.

Riicken schwebend gezeichnet wird ( vgl. Spiegelberg, Tier-




3 Die Stadte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

aber vollstindig den Formen, unter denen uns eine Reihe
anderer Tiergdtternamen tiberhaupt nur begegnen. Die Namen
des Ibisgottes Thoth (D4w#) 5}\ oder @, des Schakal-
oder Wolfgottes, der als Wp-w3.wt ,,Offner der Wege**

vor dem Konig einherziehen sollte Cﬁ@, der falkengestal-

tigen Gotter Soker von Memphis gér\i&i\} und Dwn-"n.wj

von Hipponon % u. a. m. pflegen von Haus aus in dieser
Weise geschrieben zu werden und kommen ohne diese Attri-
bute tiberhaupt nicht vor.

11 Eine analoge Erscheinung, aber anderer Art, tritt uns
bei gewissen Falkengottern entgegen. Die Namen der Gotter
Hmn von Asphynis (Hf3.%), Hntj-n-irtj von Letopolis (Hm),
Nn-wn von Kus, Chentechthai von Athribis, Sopdu von
Arabia und des urspriinglich anonymen Gottes von Hierakon-
polis im sitidlichen Oberigypten werden in der Regel, in
alterer Zeit ausnahmslos nicht mit dem Bilde eines lebenden
Falken geschrieben wie der Name des Horus, mit dem sie
alle frither oder spiter identifiziert worden sind, sondern
mit einer hockenden Falkenfigur '&;\J, die offenbar aus Stein
oder Holz angefertigt zu denken ist und die man wohl nur
als Idol bezeichnen kann. Diese Falkenbilder, fiir die die
agyptische Sprache ein eigenes Wort ‘4 (kopt. ag wm =
iépaf) besall und die spiater mitunter mit Binden umwickelt
dargestellt werden, als seien es Mumien wirklicher Tiere,
erhalten friihzeitig je nach dem die oben § 10 besprochenen
Schmuckattribute, die sie gleichfalls als leblose Gegenstinde
offenbaren, die Federn auf dem Haupte, die GeiBel auf dem
Riicken. Derartige Idole stellen auch die Zeichen dar, mit
denen die Namen des in Agypten weitverbreiteten Krokodil-
gottes Suchos (S64) S, und des in ilterer Zeit 6fter ge-

nannten Widdergottes Arzj D 1) der Stadt Nz3.7 ge-
2y =X

1) AZ 48, 114 (ebendort der Name des Chnum mit 7&?‘) Louvre
A 36/37 (Statue des Sp3). Ann, du Serv. 28, Taf. 3.




§ 11—13. 9

schrieben zu werden pflegen. Auch ein Schakalgott unbe-
kannten Namens A1) und die Kuhgottin Si3.2-Hr, die

als Amme des Gottes Horus gedacht ist, yjy werden in den
SchreibungenihrerNamen mitderartigen Bildern gezeich-
net. In dem letzteren Bild wieder die Attribute der

Federn und der Gei8el, von denen eben die Rede war; dazu
aber auch die Tragstange.

Wenn alle diese Gétter stindig nicht mit dem Bilde eines
lebenden Tieres geschrieben werden wie jene zuerst genannten
Gotter (§9), von denen sie sich im {ibrigen in Wesensart
und Schicksalen in nichts unterscheiden, so muB3 das natiir-
lich seinen Grund gehabt haben, und der kann nach Lage der
Dinge wohl nur der gewesen sein, daB fiir jene Gétter (des
§ 9), zu denen gerade mehrere der allerbedeutendsten Tier-
gotter, wie Horus, Chnum, Anubis, gehérten, die urspriing-
liche Auffassungsform des lebenden Tieres linger in Geltung
geblieben ist als bei den anderen in Idolen verehrten, gewisser-
mallen frith erstarrten Gottern, deren Beispiel sie in den
'§ 10 genannten Féllen erst spater gefolgt sind. Denn so klar
es scheint, daB3 gedanklich die Form des lebenden Tier-
gottes dlter als die des leblosen Tieridoles ist (s. u. § 21),
so klar ist es andererseits aber auch, dal3 die Darstellungs-
formen jener lebenden Tiergestalten einer jiingeren Stufe der
Kunstentwicklung angehéren als die Idole, dall es groBen-
teils, wenn nicht simtlich, Bildformen sind, die erst in oder
kurz vor der geschichtlichen Zeit ausgebildet sein kénnen.
Wir stehen also vor dem scheinbaren Paradoxon, dafB3 die
jungere religiose Erscheinung mit der alteren Kunstform,
die altere mit der jiingeren Kunstform verbunden erscheint.

Fir die nicht als lebende Tiere gestalteten Gotter 1aBt
sich in der Tat in einigen Fillen auch noch aus ihren Namen
oder ihrer Natur wahrscheinlich machen, daB sie einer relativ
jungeren Entstehungsschicht der Religionsentwicklung an-
gehorten. So bei Sopdu, dessen Name ,,die spitzen Zahne**

1) AZ 48, 114. Klebs, Reliefs des AR S. 131. — Die gegliederte

Form des Anubis % schon Petrie, Royal Tombs II 11. 12.




10 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

(s. u. § 19) noch deutlich zeigt, daB er erst sekundir zur Vogel-
gestalt gekommen ist. Ebenso wird der Hntj-n-ir.1j ,der
Augenlose‘‘?) schwerlich von Haus aus ein Falkenidol ge-
wesen sein, sondern vielmehr ein lebendes Wesen, womoglich
ganz anderer Art als ein scharfsichtiger Falke. Der Ibisgott
Thoth ist an seiner Hauptkultstitte Chmunu, das die Grie-
chen um seinetwillen Hermupolis nannten, sicher ganz
sekundir gewesen; er ist dort erst, nachdem die Theologie
der Acht Urgétter an die Stelle des urspriinglichen, natiirlich
erwachsenen Tierkultes der Hasengottin Wnw. ¢ getreten war,
heimisch geworden?). Sein Name scheint eine anonyme Her-
kunftsbezeichnung zu sein (,,der von Djkw.2‘), wie die alte
Bezeichnung des Gottes von Hierakonpolis (,,der von Ngn'');
das sind Bezeichnungen, die urspriinglich ebensogut ganz
anders gestalteten Gottern geeignet haben kénnten. Bei dem
Krokodilsgotte Suchos aber kénnte man sich gut vorstellen,
daB die gottliche Verehrung des im Grunde doch nur ver-
abscheuungswiirdigen Krokodiles®) erst verhdltnismaBig spét
= aufgekommen sei;ist doch sein
GegenstiickdasNilpferd eigent-
D lich allezeit fiir die Agypter der
D Inbegriff der Abscheulichkeit

eblieben?), und mit ihm wenig-

= el &

z 3 stens an gewissen Orten auch
s o > . . N\
das Krokodil (z. B. in Edfu).

Aber die bekannte Darstellung des Krokodilgottes aus dem
Sonnenheiligtum von Abu Gorab (5. Dyn.), die ihn als steiner-

nes Idol in einer eigenartigen Umhegung vor seiner Kapelle

1) s. m. Dramat. Texte S. 164.

2) s. m. Amun und die acht Urgétter von Hermopolis § 68 ff.

3) So in den Zaubertexten und in dem Mythus des Horus von Edfu
durchaus aufgefafBt.

4) Nur bei der nach Menschenart auf zwei Beinen (ihren Hinter-
beinen) aufgerichtet gehend dargestellten, als Kinderwirterin geltenden
Volksgottin des MR und NR, die ’/p.# (,,die Hebeamme*), 73-wr.#
(,,die GroBe‘*), oder Rr.# (,,die Sau*) genannt wird, hat man gleichsam
voriibergehend diesen Abscheu vergessen.



3 1314 11

\

am Ufer einer Nilinsel liegend zeigt!), scheint doch auch fiir
diesen Gott eine dltere Stufe der Verehrung in Gestalt eines
lebenden Tierindividuums vorauszusetzen, das wirklich in
einer solchen Umhegung gehalten wurde, die fiir ein steiner-
nes Gotterbild sinnlos war.

Was die Formen der gottlichen Tieridole angeht, so ist 14
bei ihnen das Charakteristische der Mangel an Gliederung
des Korpers. Er ist der Figur des Schakalgottes Wp-w3.w¢
(zwei miteinander verbundene und daher wie ein einziges
Bein erscheinende Beinpaare statt der vier getrennten Beine,
wie sie der Widder des Chnum %3 in Ubereinstimmung
mit den Tierdarstellungen der 1. Dynastie zeigt) ebenso eigen,
wie der liegenden Kuh und den hockenden Falken-, Widder-,
Schakals- und Krokodilfiguren, bei denen tiberall eine deut-
liche Unterscheidung der Extremitdten fehlt. Dieser Mangel
an Gliederung ist ein Kennzeichen primitiver, noch stark
behinderter Kunst und zeugt immerhin fiir ein verhaltnis-
maBig hohes Alter auch dieser Gotterbilder gegeniiber der
Kunst der geschichtlichen Zeit. Der unter dem Namen des
,,Denkmals memphitischer Theologie’‘ bekannte Text, der
wahrscheinlich aus der Zeit der 1. Dynastie stammt, scheint
diese Entwicklung der Ortsgottheiten aus Tieren zu Gotter-
bildern schon vorauszusetzen®). Das gibt einen Zerminus

ante quem dafiir, der freilich unbestimmt genug ist und uns
nur die Bestitigung dafiir gibt, da3 dieser Vorgang noch in
vorgeschichtlicher Zeit erfolgt ist.

Es ist nun bezeichnend, daB uns in fliichtiger gearbeiteten
Inschriften der altesten geschichtlichen Zeit dieser fiir die
Gotteridole so charakteristische Mangel an Gliederung mit
seiner Zusammenfassung benachbarter Extremititen bis-
weilen auch bei solchen Géttern begegnet, die sonst im Unter-
schied zu jenen gegliedert, sei es ganz als lebende Wesen oder
auf dem Traggestell der Gotterbilder stehend (§ 10), dar-

1) Relief in Berlin, abgebildet bei Ed. Meyer, Aegypten zur Zeit
der Pyramidenerbauer S. 31. Danach hier abgebildet.
2) s. m. Dramat. Texte S. 68 ff.




12 Die Stadte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

gestellt werden; z. B. die Tiere des Horus und Seth auf den
Grabsteinen von Abydos?!) (ebenso wie bei anderen Tier-

figuren der Schrift, wie %=, % gelegentlich, wenn auch nicht

eben hiufig auf den Etiketttifelchen der Wein- oder Olkriige).
15 Bei den meisten in einem Tier verehrten Gottern liegt
der Grund fiir ihre Verehrung auf der Hand und wird z. T.
auch in der Benennung des Gottes geradezu ausgesprochen.
So z. B. bei den grimmigen Lowinnen Sachmet von Memphis
(,,die Maichtige'*), Mnkj.t von Esne (,,die Schlichterin®),
und P3%.¢ von Speos Artemidos (,,die Kratzende‘’), bei der
giftigen ,,Urdus‘-Schlange (,,die Zauberreiche’) und dem
wegen seiner Entstehung aus der Mistkugel so geheimnisvoll
erscheinenden Skarabaus Hp77 (,,der [von selbst] Werdende‘‘) %).
Teils sind es Tiere, die der Mensch zu fiirchten hat und die
als solche die gegebenen Objekte fiir die letzten Endes aus der
Furcht des Menschen geborene Religion sein muften, wie
Lowe, Krokodil, Giftschlange, Skorpion, Tausendfu3%); teils
Tiere, die ihm wegen ihrer guten Eigenschaften wert sind,
wie Stier und Widder, beide Bilder der Kraft und Zeugungs-
fahigkeit, die Kuh, das Bild der Nahrung spendenden Mutter,
der Hund, das Bild der Treue und Wachsamkeit, vor allem
aber auch das Tier der feinen Nase (Pyr. 148d), allerlei
Fische und Wassergefliigel; teils sind es Végel, die ihr hoher
Flug zu Himmelshéhen triagt und die deshalb fiir den an der
Erde klebenden Menschen Gegenstand andéchtiger Bewunde-
rung sein konnten, wie Falke, Geier und Reiher; teils sind
es Tiere, die durch ihre geheimnisvolle Fortpflanzung ratsel-
haft erscheinen mufBten, wie die Geburtshelferkrote H£.¢
und der bereits genannte Skarabdus. Der Ibis mit seinem
gelehrten Aussehen, seinem gravititischen Schritt und dem
zum Finden so geeigneten Schnabel, der dem Tier den Namen

1) Petrie, Royal Tombs II 27, 95. 96 neben 128. 129 ebenda.

2) Das Wort fiir ,,werden‘‘ (%$7), nach dem der Kifer benannt ist
(kprr, spiter zpri), wird mit dem Bilde des Tieres geschrieben. S. dazu
meine Bemerkung Nachr. Gétt. Ges. d. Wiss. 1922, 210.

3) Vgl Kees, AZ 58, 83.




§.15-—17. 13

der ,,Finderin‘‘ (gm.f) eingetragen hat?), konnte wohl dem
Menschen als Inbegriff der Weisheit gelten; ebenso der
nicht minder gravititisch dasitzende Hundskopfaffe (Kyno-
kephalos).

Wihrend in den angefithrten Féllen manche von den 16
Tiergottheiten nach einer hervorstechenden Eigenschaft, die
sie auszeichnete, benannt waren, sind andere einfach mit

dem Namen des betreffenden Tieres benannt gewesen. So
Wnw.t ,,die Hasin von Hermopolis und Mut ,,der Geier*!
von ’/§7.w, in deren Namen sich noch die alten, in geschicht-
licher Zeit ausgestorbenen und sonst nur noch durch den
Lautwert ihrer Bilder in der Hieroglyphenschrift bezeugten
Bezeichnungen dieser beiden Tiere erhalten haben?); so
Sr.t ,,die Gans'’ (spater zur Lowengéttin geworden wie die
Hisin, s. u. § 23), M37-k23 (Miysis), ,,der grimmig blickende
Lowe“ von Bubastis, M3fd.¢ ,,die Pantherkatze*, Zp3 , der
Tausendful3* im Stiden von Heliopolis, die Kuhgéttin 7p-7%. w
,,das Haupt der Rinder‘‘, nach der noch heute die Stadt Atfih
heiBt, die Delphingéttin H3.¢-mhj.¢ ,,die Spitze der Fische
von Mendes, das ,,Gotteskalb’" 74-n#» von Sebennytos usw.
Hierher gehéren méglicherweise auch einige der bekann- 17
testen und verbreitetsten Gotternamen, bei denen sich die auf-
fallende Tatsache, daB sie an verschiedenen Stellen des Landes

bei Géttern gleichen Aussehens, aber z. T. ganz verschiedenen
Wesens auftreten, eben daraus erkliren wiirde, dal sie
urspriinglich in der agyptischen Sprache einfach das be-
treffende Tier bezeichneten. Wenn der Name des Widder-
gottes Chnum (alt *#ndmu < *Hdindmu), wie Hommel ver-
mutet hat, das dem arab. ganam ,,Widder“ entsprechende
dgyptische Wort darstellt, das in geschichtlicher Zeit aus-
gestorben war (gerade wie die Worter fir Hase und Geier in
den oben angefiihrten Fillen), so wiirde es begreiflich, dal3

1) Ahnlich dem Fall des Kifers dient das Bild des findenden Ibis
(/‘lﬁ) zur Schreibung des Zeitwortes gz ,.finden*, von dem er den
Namen hatte.

2) Wenn Wnw.t ,die von Wn.w" bedeuten sollte, so wiirde das

alte Wort fiir Hase vielmehr in diesem Stadtnamen stecken.




14 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

der Widdergott in Elephantine, Esne, Hypselis und Antinoe
iiberall den gleichen Namen hatte, obwohl ihm an jedem
dieser Orte andere Funktionen zugeschrieben wurden und
er von den Agyptern spiter an jedem einem anderen kos-
mischen Gotte gleichgesetzt wurde?). Ebenso erkldrte sich
die Verbreitung des Hundsgottes Anubis, wenn sein Name
*Inp.w ,,Hund bedeutete (wofiir manches spricht?)), die
des Krokodilsgottes Suchos, wenn sein Name Sé£ einfach
ein altes Wort fiir ,,Krokodil* gewesen wire?®). DaBl dem
Namen des Falkengottes Horus A7 in den arabischen Worter-
biichern ein arab. Wort Awrru , Falke“ gegeniibersteht, ist
bekannt, doch ist es zweifelhaft, ob es nicht aus dem berithm-
ten agyptischen Gottesnamen abgeleitet ist?), ebenso wie die
Griechen irrtiimlich die Namen der Géttinnen Bubastis und
Hathor als allgemeine #gyptische Bezeichnungen fiir die
Katze und die Kuh genommen haben?®).

18 Weit seltener als Tiere sind Baume und Pflanzen Gegen-
stand géttlicher Verehrung bei den Agyptern gewesen, wie
die Sykomore (74.£) im Siiden von Memphis, die spiter als
Sitz der Hathor oder der Himmelsgéttin Nut gegolten hat;
der Wald schattenspendender #723-Biume®) von Momemphis,

nach denen diese Stadt den Namen trug (Q Q 0 Q' Bm.w <

1) DaB der Name des Gottes Chnum nie ohne das phonetische
Zeichen 4#nm geschrieben wird, spricht aber wohl nicht sehr fiir Hom-
mels Annahme.

2) In der Bedeutung ,,Hiindchen* wird es oft bildlich fiir jugend-
liche Menschen gebraucht (z. B. Urk. IV 219. 260). Demgemil ist
auch im kopt.-sahid. Text der Apophthegmata patrum das anefi des
bohair. Textes, dem im griech. Text dvéun ,Wind*“ entspricht, auf-
gefaBt (,,er kommt wie ein Hiindchen*) und durch ado¥ wiedergege-
ben worden (vgl. Hopfner, Denkschr. Wien. Akad. Bd. 61, 2, 68).

3) Vgl. ,,die sbk.w, die im Wasser sind“ Totb. 17 (= Urk. V 42).

4) Dafiir wiirde eventuell der Vokal # sprechen, da der Name des
Horus alt Haru gelautet haben diirfte. Aber auch das, daB der Name des
Horus, wie es scheint, nur einem der vielen Falkengotter Agyptens ge-
eignet hat.

5) Vgl. dazu auch AZ 53, 92,

6) S. m. Dramat. Texte S. 125




§ 18. 19. I

v

*Im3.w) und die gleichfalls spiter der Hathor (,,Hathor
Herrin von ’I3m.w‘‘) zugesprochen wurden, die darin ver-
korpert gedacht war (s. u. § 33); und die Lotusblume, in der
der memphitische Gott Nefertem sich verkoérpern sollte?).
Christliche Schriftsteller berichten uns voller Abscheu, daf3
die Bewohner von Pelusium die Zwiebel als Gott verehrt
und sich deshalb selbst ihres Genusses enthalten, anderseits
die Bldhungen des Leibes bei Leuten, die welche verzehrt
hatten, als gottlich angesehen hitten?).

Nicht viel haufiger sind es ganz leblose, von Menschen-
hand gefertigte Gegenstinde gewesen, die als Sitz einer
Gottheit verehrt wurden, wie das kapellenformige Sistrum
der Goéttin Nhm.t+-‘w3j; ,,die Retterin des Beraubten‘ von
Hermopolis, das sie spater immer als persénliches Abzeichen
auf dem Kopfe trigt, und das dhnlich gestaltete Symbol der
Hathor von Diospolis mikra (Hu); das Paar gekreuzter Pfeile

>< oder in einem Futteral vereinigter Bogen a, in denen

die Gottin Neith von Sais wohnen sollte; die ritselhafte,
an einen Riegel erinnernde Holzschnitzerei exsss , die urspriing-
lich den zu Achmim und Koptos verehrten Gott Min ver-
korperte; die Zahne, welche offenbar die dlteste Form des
demgemilB Spd.w ,,die spitzen (Zahne)" benannten Gottes
von Saft el Henne dargestellt haben?3), vielleicht die Zihne

1) ,,Nefertem die Lotusblume an der Nase des Sonnengottes®, s.
m. Dramat. Texte S. 50.

2) Jacoby, Rec. de trav. 34, 9ff. Hopfner, Fontes religionis
aegyptiacae s. v. cepa. Ich verdanke den Hinweis auf diese merkwiirdige
Sache einer freundlichen Mitteilung von Spiegelberg.

3) Aus diesen ,,spitzen Zihnen‘* scheint dann zunichst ein Ehren-
name des Gottes ,,spitz an Ziahnen* (Spd-i6/.w) hervorgegangen zu
sein, der sich Pyr. 201d neben dem Namen Spd.w findet und zu der
spateren Falkengestalt des Gottes ebensowenig paBt wie der urspriing-
liche Name. Die Beziehung des Gottes zu den Zihnen tritt auch Pyr.
148d deutlich hervor. Beides iibrigens sehr alte Stellen (aus heliopoli-
tanischer Zeit). In geschichtlicher Zeit war diese Beziehung im iibrigen
wohl lingst vergessen, doch ist die Art, wie das Wortzeichen fiir spd
,,Spitz‘‘ vor das Falkenbild des Gottes gesetzt zu werden pflegt, vielleicht
bezeichnend.

19




16 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

eines lange gefiirchteten Raubtieres, in denen man nun
dessen Machtmittel zu besitzen glaubte und als géttlich ver-
ehrte; der eigentiimliche, mit Federn und Bindern ge-
schmiickte Papyrusstab des Gottes W} (d. i. ,Sdule’) von
Kusai . der ritselhafte, fast wie ein entasteter Baumstamm
aus- sehende Pfeiler Dd {{, der sonst als Symbol der
Bestindigkeit gilt, in Memphis aber als Sitz einer besonderen
Gottheit verehrt wurde (,,das herrliche Dd*); das nicht minder

seltsame % des Gottes Dw3, das Borchardt an einen

Konigsbart erinnerte; das [ der bei Hermonthis heimischen
Gottin Tnn.t, das diese spater als Abzeichen auf dem Kopf

tragt; das %, das den Namen der Gottin S$3.# bezeichnet.

Und endlich das héchst wunderliche, auch in Originalen er-
haltene Symbol oder wie man es nun nennen will, das den
frith mit dem Totengotte Anubis identifizierten Gott ,,der in
der Einwicklung ist"* (Jmj wf) vorstellte: ein Napf, in dem
ein Pfahl steckt, um den ein Tierfell geschlungen ist,

das in einem Originale die Attrappe einer Tiermumie
enthilt?).

20 Es ist bemerkenswert, daB auch bei einzelnen dieser
Gegenstinde, und zwar sehr frith, das Hinzutreten der-
selben Attribute zu beobachten ist, die die Umwand-
lung der alten Bilder von lebenden Tieren in Géotterbilder
erkennen lieB; so in den recht alten Schreibungen fiir die

Gottin  Neith %@l}g?ﬁ/}:, in denen die Pfeile z. T. iiber
einem altertiimlich gestalteten Schilde sich kreuzen; so in der
Schreibung fiir den Gott Min <ﬁ-?b>2); so auch in der oben

gegebenen Schreibung des Gottes . Und wie es dort Gotter-
namen gab, die {iberhaupt nur in solchen Idolformen vorkom-

1) Bulletin Metropol. Mus. New York. Suppl. The Egyptian ex-
pedition 1914, S. 18.
2) So auf den vorgeschichtlichen Statuen des Min von Koptos

(s s




§ 20. 21, ot

men, so kommt auch hier der Name des im 7. unterdgyptischen
Gau lokalisierten Gottes /3, der die libysche Wiiste (oder
einen bestimmten Teil davon ?) verkorperte, nur mit diesen
fiir Gotterbilder charakteristischen Attributen geschrieben

vor: w]f, d. i. das Bild der Wiiste o auf dem Traggestell
der Gotterbilder, an der Spitze die Feder.

Das starke Zurtcktreten anderer Gegenstinde hinter 21
den Tieren bei den alten Ortsgottheiten ist gewi3 sehr be-
deutsam. Es beweist auf das Klarste, da3 es eben das Leben
im Tiere war, das in ihm die Gottheit zu suchen veranlaBte.
Schon deshalb kann im allgemeinen die Verehrung der
Tierfiguren nicht etwa ilter als die der lebenden Tiere ge-
wesen sein. Dal} sie eine jlingere Phase in der Entwicklung
der Fetischgottheiten darstellt, konnte denn ja oben auch an
einigen Fillen gezeigt werden. Wie dort das Falkenidol bei

dem Gotte Sopdu sekundér an die Stelle eines leblosen Gegen-
standes, der Zihne, trat, so sehen wir ganz entsprechend
auch bei dem Gotte Min an Stelle seines alten Fetisches,
mit dem sein Name noch stets geschrieben wird, ein Gotter-
bild treten, das in Nachbildung eines lebenden Wesens ge-
staltet ist. Es liegt uns im Original vor in den héchst alter-
tiimlichen Kolossalstatuen des Gottes, die Petrie in Koptos
gefunden hat und die sich jetzt im Ashmolean-Museum zu
Oxford befinden?'). In diesem Falle ist es ein menschenge-
staltiges Idol, das den Gott in ithyphallischer Hal-
tung, den Phallus mit der einen Hand fassend, dar-
stellt mit einem ganz dhnlichen Mangel an Gliede-

rung, wie er bei den Tieridolen so auffiel. Als ein
entsprechendes Idol etwas anderer, aber auch noch

sehr altertiimlicher Gestaltung zeigen uns die Dar- ‘
stellungen der geschichtlichen Zeit den Gott (s. die 2l
Abb.). Er ist hier mit nicht getrennten, sich im

Bilde deckenden und also wie ein Bein erscheinenden Beinen

(den zwei Beinen des Wp-w3.w#-Bildes, § 14, entsprechend),
dargestellt, wihrend die bei andern Gottern iiblichen anthro-

1) Capart, Les débuts de l'art S. 217.

Sethe, Urgeschichte 2




18 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

pomorphen Bilder sie als lebende Wesen. in schreitender
Stellung erscheinen lassen (mit zwei getrennten Beinen, den
vier Beinen der Bilder des Chnum %R u. a. Tiere entsprechend).
22 Die gleiche Form des ungegliederten menschengestalti-
gen Idols ist bekanntlich bei dem memphitischen Ptah (s. d.
Abb. hierneben) und dem thebanischen Chonsu iiblich,

ohne daB man fiir diese Gotter eine dltere Vorstufe

nachweisen kann. Auch Osiris, der nicht zu den Orts-
\ gottheiten gehort, wird spéter oft so dargestellt, aber

\ keinesweos so regelmiBig wie diese Gétter, und viel-
| \ > > >

e leicht mit der Absicht, ihn durch die mumienartige
/ ] )

Darstellung als Verstorbenen zu kennzeichnen. Alle

diese Bilder stehen, wie gesagt, kiinstlerisch auf derselben

Entwicklungsstufe wie die Falken- und Krokodilidole, von

denen oben (§ 11) die Rede war. Dal auch sie noch der

vorgeschichtlichen Zeit angehéren, macht, von allem andern

abgesehen, schon der Umstand wahrscheinlich, daB der ver-

hiltnismaBig junge, nach seiner Rolle im Mythus vom

‘ Sonnenauge, das in der Ferne war, benannte Ortsgott von
. This Onuris (igypt. An-haret ,,der die Entfernte holte‘‘)1),
‘ der gewiB nicht erst nach der aus dieser Stadt stammenden
1. geschichtlichen Dyn. kreiert sein wird, diese alte Idol-

gestalt nicht erhalten hat. Auch Atum von Heliopolis hat sie

nicht, ebensowenig wie das Bild des Gottes ‘nd.tj in dem

Wappenzeichen des 9. unterigyptischen Gaues von Busiris

2) das jedenfalls nicht erst in geschichtlicher Zeit ge-
schaffen sein diirfte, da die Reihe der Gaunamen und

g hrer Bilder augenscheinlich am Anfang der Geschichte

_, ihre endgiiltige, fiir alle Zeiten beibehaltene Fixierung er-
’ fahren hat (s. u. § 42).

1) Vgl. m. Zur Sage vom Sonnenauge, das in der Ferne war. S. 26
(Unters. V 141ff.).

2) Die Formen der Pyr.-Texte, die statt des Korpers eine Stange
zeigen, stellen nach Gunn nur Abkiirzungen dieses Bildes dar,
wie sie dort in entsprechender Weise bei allen menschlichen
Bildern iiblich sind.




§ 21—23. 19

In den hier eben besprochenen Fillen der Gétter Min 23
und Sopdu offenbart sich in dem Wechsel ihrer duBeren Er-
scheinung vom urspriinglichen leblosen Fetischgegenstand
(=t und die Zahne) zu einem Idol in der Nachbildung eines
Lebewesens (Mensch bei Min,; Falke bei Sopdu) zugleich
eine vollstindige Veranderung ihres Wesens, die die not-
wendige Voraussetzung dafiir gewesen sein diirfte. Eine

solche Wesensdnderung hat auch mancher andere von den
alten Ortsgottern im Laufe der Zeit, der eine frither, der
andere spiter, erfahren. So ist der Gott Szm.w, der in ge-
schichtlicher Zeit als Gott der Wein- und Olpresse gilt und
dessen Name auch seit alters mit diesem Apparat geschrieben
)
§ 19 genannte Gott W/ von Kusai. Desgleichen sind viele

wird, frith zu einem Loéwengott geworden?), ebenso der oben

Gottinnen durch Angleichung an die Lowengottin Sachmet
von Memphis oder an die spater als Tochter des Sonnengottes

Tefnut geltende Gottin von Leontopolis zu Lowengottinnen
geworden, ihrem wurspriinglichen Wesen z. T. véllig zu-
wider. Die in der ,,Urdus‘-Schlange verkoérperte Gottin
von Buto, die seit alters gern den Ehrennamen ,,die Zauber-
reiche (W7r.t-ht3.w) fihrt, wird als Lowengéttin dar-
gestellt?), obwohl sie dabei ausdriicklich davon redet, da83
sie (eben doch als Schlange) an die Stirn des Kénigs gesetzt
worden sei®). Darauf beruht es, daBB die Genossin des oben
genannten Gottes Onuris, die in dem Mythus das von ihm
aus der Ferne heimgeholte Auge der Sonne spielte und deshalb
den Namen ,,die Volle" (M£.?) fihrte, als Lowengottin
behandelt erscheint4). Ebenso wird die Katzengéttin von

1) Schon Pyr. 403a erscheint er als Schlichter, also blutgierig auf-
gefalit.

2) Von der Uridusschlange, die als feuerspeiendes ,,Auge der
Sonne‘‘ vorgestellt wurde, haben die meisten Lowengéttinnen, die ur-
spriinglichen (Sachmet, P34.Z) wie die sekundiren (s. u.), die Rolle
einer Feuergdttin angenommen.

3) ,,Ein dich selbst Erquicken war es, o Herr der Gétter, Amun usw.,
als du mich erscheinen lieBest an der Stirn deiner Tochter, der Konigin
Hatschepsut Urk. IV 286.

4) s. m. Unters. V 143.




20 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

Bubastis schon im Alten Reich?), wie spater im Neuen Reich
oft auch die Geiergdttin Mut von Theben, als Lowengottin
dargestellt. Selbst die Hasengéttin von Hermopolis, die
doch nach der Natur ihres Tieres eher furchtsam als furchtbar
sein sollte, ist spiter eine grimmige Lowengéttin geworden?),
in einer ebenso paradoxen Wandlung, wie sie eine sonst ganz
unbekannte Ginsegdttin S7.# nach Ausweis der Schreibung
jhres Namens in einer Inschrift des Alten Reiches (P

a
&@) sehr frith schon erfahren haben muf%). Und wenn
i

aus dem Widdergott Chnum von Antinoe (H7r-wr) dem
man auf Grund der Zeugungskraft seines Tieres ohne weite-
res die Rolle eines Schépfers von Lebewesen zuerkennen
wird, frith ein Topfer geworden ist, der die Menschen auf
der Topferscheibe geformt haben und noch formen soll, so
ist auch da augenscheinlich eine erhebliche Verdnderung in
dem Wesen des Gottes vor sich gegangen, in diesem Falle
deutlich auf anthropomorpher Grundlage, wie ja auch im
Falle des Min. Das entspricht der allgemeinen Entwicklung
der alten Ortsgottheiten, wie wir sehen werden (§ 30).

24 Der lokale Gott Chnum von Antinoe hat hier einen be-
sonderen Beruf bekommen, fiir den er auch auBlerhalb seiner
Heimat zustindig ist. Mit seiner Gefihrtin, der Kréte (Ge-
burtshelferkrote) A £.¢ zusammen, gilt er in geschichtlicher
Zeit als der geborene Geburtshelfer, zu dem die Frauen im
ganzen Lande in ihrer schweren Stunde gefleht haben mégen.
Ebenso ist der Chnum von Elephantine als Hiiter der Nil-
quelle, die man dort annahm, der Bringer der Uberschwem-
mung, an den man sich in Jahren des Wassermangels all-
iiberall in Agypten wendet, Ptah von Memphis, der dem
Hephaistos der Griechen gleichgesetzt wurde, der Schutzgott
aller Kiinstler und Handwerker, wo sie auch immer arbeiten
mogen, Thoth von Hermopolis der Gott der Schreibkunst,
dem alle Schreiber in ganz Agypten dienen, der Schakal-

1) Borchardt, Grabdenkmal des Kénigs Sahure® II Taf. 35. 36.
2) Amun u. die 8 Urgétter § 69.
3) Borchardt, Grabdenkmal des Kénigs Ne-user-re® S. 113.




8:23-+-26. 21
gott Anubis, der natiirliche Leichenbesorger, den man aller-
orten um ein gutes Begridbnis bittet und dessen ,,Arbeit‘
die Balsamierung geradezu genannt wird; Hathor von

Dendera ist die Liebesgottin par excellence usw. Gewisser-
malen vor unseren Augen ist so Montu von Theben infolge
der Siege der 11. Dynastie zum berufsmaBligen Gott der
Kriegskunst geworden, dem man nach erfochtenen Siege ein
Loblied singt (so Sinuhe in seiner Geschicht).

Diese Berufsbildung oder Berufsausdehnung der alten 25
Ortsgottheiten, durch die sie aus dem engen Bezirk ihrer
eigentlichen Heimat heraustraten und zu Schutzheiligen eines
bestimmten Berufes wurden, wird naturgemifB3, wie in dem
letzten Falle, erst eingetreten sein, nachdem aus den klein-
staatlichen Gebilden der Urzeit groBere Staaten entstanden
waren. Ein besonderer, historisch bedeutsamer Fall dieses

Entwicklungsvorganges, der uns unten noch oft begegnen
wird, ist der, daB die Ortsgottheit einer Stadt, die Haupt-
stadt des Landes oder eines Teiles desselben ist, dadurch zur
Rolle eines Konigs und Gottes des ganzen Landes oder des be-
treffenden Landesteiles wird. So ist z. B. Seth von Ombos
(Nekade-Ballas) zu gegebener Zeit zum Nationalgott von
Ober-, die Schlangengéttin von Buto zur Géttin von Unter-
agypten geworden, und entsprechend in der 11. Dynastie
der zum Ortsgott von Theben gewordene Amun zum ,,Herrn
der Throne der beiden Liander und spdter im Neuen Reich
zum ,,Kénig der Gotter'.

Diesem Falle nah verwandt ist die Umwandlung der 26
alten Ortsgottheiten in kosmische Gotter oder Gotter von
universalerer Bedeutung, die in geschichtlicher Zeit allent-
halben zu beobachten ist (s. o. § 8). Sie duBert sich meist
darin, daB3 ein Ortsgott fetischistischen Ursprungs mit einem
kosmischen Gott oder einem andern Ortsgott, der zu einem
solchen geworden ist (z. B. Horus), identifiziert wird. So
gilt der Widdergott Chnum in Elephantine als identisch mit
dem Sonnengotte Re* (Chnum-ré®), in Esne mit dem Luft-
gott Schu, in Antinoe mit dem Erdgott Géb (wie seine dortige
Genossin Hk.t der Himmelsgottin Nut gleichgesetzt wird),




22 Die Stidte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

in Hypselis mit dessen Sohn Osiris. Die Falkengétter Sopdu
von Saft el Henne und Chentechthai von Athribis werden
zu einem Horus namens Har-sopdu und Har-chentechthai.
Die ebenfalls sekundir mit Horus identifizierten Falkengdtter
von Hierakonpolis in Oberdgypten und von dem siidlichen
Ombos (Kom Ombo) gelten als Formen des Luftgottes Schu,
ebenso der menschengestaltige Onuris von This. Die mit
der Kuhgéttin Hathor identifizierten Goéttinnen der ,,stid-
lichen Sykomore* bei Memphis, der ., im3-Baume‘’ von
Momempbhis (§ 18), der Kuh ,,Haupt der Rinder* von Atfih
(§ 16) werden als Formen der Himmelsgottin Nut angesehen
(s. u.). Der Ibisgott Thoth ist zum Mondgott, der Kéfergott
Chepri (Hprr) zum Gott der Morgensonne geworden usw.
27 Auf diesem Wege sind dann auch Gétter, die von vorn-
herein rein kosmischer Natur waren, zu Gestalten gekommen,
die sie wie alte fetischistische Gottheiten aussehen lassen.
So hat der Sonnengott R& in Heliopolis durch seine Gleich-
setzung mit einer lokalen Form des Horus (,,Horus vom
: Horizonte'") als ,,Re‘-Har-"achte’’ die Falkengestalt des Horus
. bekommen (s. § 121), der Luftgott Schu und seine Zwilling-
schwester Tefnut in Leontopolis (nérdlich von Heliopolis)
die Gestalt als Lowenpaar (Rw.#), die einem dort verehrten
Ortsgotterpaar eignete (s. u. § 126). Wahrscheinlich ist auch
die ebenso beliebte wie seltsame Vorstellung, dal der Himmel
eine Kuh sei, deren Beine die oft genannten ,,vier Stiitzen des
Himmels“ bildeten, erst eine Folge der Gleichsetzung der
alten Himmelsgottin Nut mit der Hathor gewesen, dies selbst
wieder eine Folge davon, daB3 der Gott Horus aus einem feti-
schistischen Ortsgott im Laufe der Zeit ein Sonnengott ge-
worden war (§ 121, 147 ff.,, 155 ff.), wodurch die in ihrem
Namen Hathor als ,,Haus des Horus'‘ bezeichnete Kuhgéttin
fast automatisch zur Himmelsgdttin werden mubBte?).
28 Eine weitere Verinderung, die mit den alten Ortsgott-
heiten vorgegangen ist, ist der ZusammenschluB mehrerer

1) Der gleichlautende Ausdruck ,,Haus des Horus* fiir den Himmel
bzw. einen Teil desselben Pyr. 1026c¢. 1027c. 1278b. 1327b, meist durch
die Schreibung von dem Namen der Géttin unterschieden.




§ 26—20. 23

benachbarter Gotter zu einer Familie, wie das in geschicht-
licher Zeit in Theben mit dem in Karnak angesiedelten
urspriinglich kosmischen Gotte Amun und den dort offenbar
seit alters heimischen Ortsgottheiten Mut (vom See ’/§7.w

im Siiden seines Heiligtumes) und Chonsu (von der ebenda
etwas niher liegenden Bnn.#) geschehen ist, die nun zusammen
eine Triade von Vater, Mutter und Sohn bilden. Derartige
Triaden findet man spiter an vielen Orten, meist wie in diesem
Falle aus sehr verschiedenartigen Elementen zusammen-
gesetzt. So hat sich in Memphis der in einem menschen-
gestaltigen Idol verehrte Gott Ptah, der ,,siidlich von seiner
Mauer*, d. h. von der Zitadelle hauste, mit der Léwengéttin
Sachmet und dem Lotusblumengotte Nefertém, in Esne
der Widdergott Chnum mit der Lowengéttin Mnkj.¢ (,,die
Schlachterin®) eines Vorortes Hn#j-¢3 und einem als Kind
beider geltenden jungen Menschengotte /%3 (,,Zauberer‘ ?)
zu einer solchen Triade zusammengefunden. Anderwirts
ist es ein Gott und zwei Gottinnen, wie Chnum als Herr des
Kataraktes mit Satis von Elephantine und Anukis von der
Insel Sehél, von den Griechen dem Ammon (Zeus), der Hera
und der Hestia gleichgesetzt; oder auch nur ein Gotterpaar
von Mann und Frau, wie in Antinoe die mehrfach erwéhnten
Chnum der Widder und H£.# die Kréte oder in Hermopolis
(Chmunu) der Ibisgott Thoth und die Sistrumgdttin Nm .-
$377; oder auch Mutter und Sohn wie in Koptos Isis und
Min, oder auch Mutter und zwei Séhne wie in Dendera
Hathor und die beiden jugendlichen Géotter */4j (,,der Musi-
kant“) und Zm3-£3 .2 (,,der Vereiniger der beiden Lander")
von dem benachbarten Orte /H3-dj (s. u. § 146).

Da diese Gotterfamilien meist aus der Vereinigung ur-29
spriinglich gesonderter Kulte mehrerer benachbarter Orte
hervorgegangen zu sein scheinen, wie das in mehreren Fillen
offenkundig war, wird ihre Entstehung voraussichtlich erst

nach Uberwindung des urspriinglichen Zustandes der kleinen
Stadtstaaten eingesetzt haben. Sie hat sich auch wohl zu
sehr verschiedenen Zeiten, zum groBen Teile gewil erst ver-
hiltnismiBig spit in geschichtlicher Zeit und immer aufs




24 Die Stadte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

Neue vollzogen. Gelegentlich auch unter Abinderungen;
so ist in Memphis ganz spit erst (frithestens im 7. Jahrh.)
an Stelle des Nefertém der zum Gott erhobene alte Arzt
und Weise Imuthes (Z/-m-Atp) als drittes Glied in die Triade
eingetreten?).

30 Die augenfilligste Veranderung, die die alten fetischisti-
schen Ortsgottheiten in ihrer Entwicklung erfahren haben,
ist ihre Vermenschlichung. Sie hat sich bei allen ohne Aus-
nahme nach den gleichen Prinzipien, mit geringen Unter-
schieden in der Ausfithrung, die durch die verschiedene Natur
der einzelnen Gottheiten bedingt war, vollzogen und diirfte
wohl das Werk einer groBen allgemeinen, das ganze Land
erfassenden Bewegung gewesen sein, die jedenfalls spétestens
zu Beginn der geschichtlichen Zeit zum Abschluf3 gelangt sein
muBl. Die &dltesten Gotterdarstellungen, die wir besitzen, auf
Denkmilern der 2. Dynastie, zeigen uns die Géttin Buto
(W3dj.t) und den mit der oberigyptischen Konigskrone
oder einer Feder geschmiickten Gott 3§ bereits in der Ge-
stalt eines lebenden Menschen, den letzteren Gott 6fters mit
Tierkopf?). In dem wahrscheinlich aus den Anfingen der
geschichtlichen Zeit stammenden Text des ,,Denkmals
memphitischer Theologie* scheint wie gesagt die Ersetzung
der urspriinglichen Formen der alten Ortsgottheiten als le-
bende Tiere durch Bilder von Menschenhand vorausgesetzt
zu sein (s. o. § 14), aber es ist nicht ersichtlich, ob diese Gotter-
bilder bereits anthropomorph gedacht sind.

31 Hier hilft uns die bei Manethos erhaltene Nachricht wei-
ter, daBB der Apis-Stier (von Memphis), der Mnewis-Stier
(von Heliopolis) und der Bock von Mendes erst unter dem
1. Konig der 2. Dynastie die offizielle Anerkennung als Gétter
erlangt haben. Diese heiligen Tiere, die spiter als besondere
Erscheinungsformen des Hauptgottes ihrer Stadt gegolten
haben (,,Apis das Leben des Ptah®, , Mnewis die Wieder-
holung des Atum‘), mit dem sie urspriinglich gar nichts

1) s. m. Imhotep der Asklepios der Agypter (Unters. II S. 95 ff.).
2) Petrie, Royal Tombs of the earliest Dynasties II pl. 21—23.




§ 29—32. 2%

zu tun hatten, haben im Gegensatz zu allen andern Tier-
gottheiten ihre primitive Gestalt als einzelnes, wirklich leben-
des Tierindividuum bis in die allerspitesten Zeiten dauernd
behalten. Das zeigt, daB3 die allgemeine Welle der Vermensch-
lichung der Tiergottheiten damals am Anfang der 2. Dynastie
langst vorilibergerauscht war, so daf sie nicht imstande war,
diese jungen, zu spit in das Pantheon aufgenommenen Tier-
gotter auch nur nachwirkend noch zu erfassen'). So haben
sie sich denn, ebenso wie der Phonix in Heliopolis (7.,
urspriinglich eine Bachstelze, spiter ein Reiher), der Buchis-
Stier in Hermonthis und einige andere heilige Tiere in der
Form der Gottesverehrung erhalten, die wir auch fiir die alten
Tiergottheiten der fetischistischen Ortskulte als urspriing-
lich annehmen miissen; sie sind fiir uns eine demonstratio
ad oculos in dieser Hinsicht. Dall das ,,Denkmal memphi-
tischer Theologie* an diese Tierkulte, insbesondere an den
ortlichen Kult des Apis gar nicht denkt, ist ein Beweis dafiir,
daBl es vor die 2. Dynastie gehort.

Die Vermenschlichung der Tiergottheiten ist meist in 32
der Form erfolgt, dal3 der Gott einen menschlichen, und
zwar in der Weise lebender Menschen gestalteten
Korper erhalten hat, auf dem statt des dazugehorigen
menschlichen Kopfes der Kopf des betreffenden Tieres,
in sehr geschickter Weise damit verbunden, sitzt (s.
d. nebenstehende Abbildung des Gottes Anubis).
Und zwar so nicht blo3 bei Sdugetieren, sondern
auch bei Falken (Horus), Ibis (Thoth), Krokodil
(Suchos), Kréte (Hk£.¢) usw. Die Geiergottinnen (Mut von
Theben und die Géttin von Elkab) tragen den ganzen Balg
des Vogels als Haube auf dem menschlichen Kopfe. Die
Schlangeng6ttin von Buto tragt zunachst die Urdus-Schlange,

1) Verschiedene Stellen der Pyr.-Texte, die offenbar noch aus der
heliopolitanischen Periode der vorgeschichtlichen Zeit stammen, lassen
erkennen, dafl damals die Vermenschlichung der alten Tiergottheiten in
der unten (§ 32) geschilderten Form bereits begonnen hatte; s. u. § 115
Anm. und Pyr. 157b (,,geschmiickt als Anubis auf seinem Halse*, d. h.
einen Hundekopf auf dem menschlichen Halse tragend).




26 Die Stadte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

in der sie einst verkorpert war, ebenso wie der dgyptische

Konig als Diadem an der Stirn ihres menschlichen (mit der

: Geierhaube ohne Geierkopf geschmiickten) Kopfes?), spiter

B aber, wo sie zu einer Lowengottin umgewandelt ist (§ 23),
in entsprechender Weise gleich dem Sonnengotte an
der Sonnenscheibe, die auf ihrem Loéwenhaupt ruht?). Die
Hasengéttin von Hermopolis, die ja gleichfalls spiter
Lowengottin geworden ist tragt als letztes Residuum ihrer
einstigen Gestalt zwei groBe Hasenohren auf dem Léwen-
kopf. Die Delphingéttin /73.#mkj¢t und die Skorpionsgéttin
Srk.t-htw (,,Selkis) tragen ihr Tier ganz auf dem Kopfe.
Die Panthergéttin M3fd.¢, die ganz menschengestaltig er-
scheint, trigt das Fell ihres Tieres iiber ihrem Kleid, wie ge-
wisse priesterliche Personen. Die Kuhgottin Hathor tragt
ihr Gehorn, mit einer Sonnenscheibe darin, wie ein Diadem
auf dem Scheitel ihres menschlichen Kopfes?); dieser Schmuck
ist dann spiter auch auf die Isis iibertragen worden, die als

\ Mutter des Horus mit ihr wesenseins sein sollte, sowie auf
andere Gottinnen, die simtlich urspriinglich so wenig mit
ihr wie mit der Kuh etwas zu tun gehabt haben. Ahnlich

b trigt die Antilopengéttin Satis von Elephantine zwei
gewaltige geschweifte Antilopenhdrner zu beiden Seiten
einer oberigyptischen Kénigskrone auf ihrem menschlichen
Haupte.

33 Bei den nichttiergestaltigen Gottheiten ist die Vermensch-
lichung naturgemil3 durchweg etwas anders erfolgt. So tragt
der in einer Lotusblume verehrte Nefer-tem die Blume jetzt

auf seinem menschlichen Kopf (s. hierneben), die Hathor von

1) Altes Reich: Borchardt, Grabdenkmal des Kénigs Sahure® 1I
Taf. 21 (Text S. 100); desgl. des Konigs Neuser-re* Taf. 16. — Dyn. 11:
New York Hist. Soc. Bulletin 1918, S. 109.

2) Im Neuen Reich und in den Bronzestatuetten der Spatzeit.

3) Statt der Horner hat die Hathor auch nur die groBen Ohren
einer Kuh an ihrem ez face dargestellten menschlichen Gesicht, wo dieses
als dekoratives Element an den ,,Hathorsiulen (oder deren als eine Art
Fetisch oder Symbol dienenden Nachbildungen, z. B. Bullet. Metropol.
Mus. New York, Part II, Dez. 1923, S. 39) und an den Sistren
verwendet ist.




§ 32—35. 27

Momemphis (§ 18) desgleichen drei der #723-Baume?),
in denen sie dort einst verehrt worden war (Brugsch,
Dict. géogr. 1025). Ebenso tragen die Gottinnen
Nbhm.t-"w3jj, S§3.¢# und Tun.t ihre alten Fetisch-
gegenstande (§ 19) auf dem menschlichen Kopfe. Die
der Hathor oder der Himmelsgéttin Nut gleich-
gesetzte Sykomorengéttin wird dagegen als Baum
dargestellt, aus dem ein Frauenleib oder Frauen-
arme hervorkommen, um das in
den Feldbrunnen im Schatten
der Sykomoren hervorquellende
Wasser oder Friichte zu spenden 2).
Die Pfeil- und Bogengéttin Neith
tragt diese Waffen, in denen man
sie einst  verkorpert
glaubte, in der Hand
(s. die Abb.).

Auf die Gotter, wel-
che schon vor diesem

allgemeinen Vermensch- rfﬁ‘\;\\\é
lichungsprozeB3 in einem A%él

menschengestaltigenIdol
verehrt wurden, wie Ptah, Min, Chonsu (§ 21/22), erstreckt
sich diese Art der Umwandlung in wandelnde Menschen-
gestalten nicht. Sie behalten ihre Idolformen, die sie wie tote
Gétzenbilder, fast wie Mumien erscheinen lassen, wiahrend die
andern vermenschlichten Goétter wie lebende Wesen von
Fleisch und Blut dargestellt werden.

Nur selten erscheinen die in der oben geschilderten Weise
vermenschlichten alten Ortsgottheiten auf den Denkmaélern
der geschichtlichen Zeit noch wie in der Schrift in ihrer ur-
spriinglichen fetischistischen Gestalt in gewissen uralten, durch
das Herkommen geheiligten Darstellungen. So zieht bis in
die spitesten Zeiten der adgyptischen Geschichte noch immer

1) Die Dreizahl ist Ausdruck der Mehrzahl in der agyptischen

Schrift.
2) s. die Abb., nach Erman, Aeg. Religion? S. 27.

~3

34

35




28 Die Stadte, ihre lokalen Religionen und deren Entwicklung.

die Standarte mit dem altertiimlich gestalteten Wolfsbilde
des Gottes Wp-w3.wt (s. o. § 10) vor dem Konig einher,
wie ein romischer Adler, um ihm seinem Namen getreu ,,die
Wege zu 6ffnen‘’, wie es unter den vorgeschichtlichen Kénigen,
den ,,Horusdienern‘‘ {iiblich gewesen war, deren Benennung
in den alten Texten mit seinem Bilde, verbunden mit Waffen,
geschrieben zu werden pflegt (§ 191). Und é&hnlich wird
die Standarte mit dem Bilde der géttlichen Kuh S43.2-Hr
(s. 0. § 11) bei gewissen festlichen Veranstaltungen vor den
Konig getragen?'). Noch immer steht, zur Romerzeit wie auf
den Denkmailern der 1. Dynastie, der Falke des Gottes Horus
auf der Palastfassade, die den ,,Horusnamen‘ des Konigs
(d. h. den Namen, den er als Verkérperung des Horus fiihrt)
enthilt; noch immer schwebt dieser Falke oder der Geier der
Géttin von Elkab schiitzend iiber dem Kénige, und schwebt
diese Géttin als Geier mit weit ausgespannten Fliugeln an
den Decken der Tempelrdume?); noch immer sdugt die
Hathorkuh den jungen Koénig in den Tempelbildern usw.
36 In ilterer Zeit, d. h. in den Zeiten der beiden ersten ge-
schichtlichen Dynastien, findet sich diese altertiimliche Be-
' handlung von Géttern bemerkenswerterweise gelegentlich
auch noch auBerhalb dieser festen herkémmlichen Dar-
stellungstypen, aber auch da nur noch in symbolischen Dar-
stellungen oder Bilderinschriften. Es sei nur an die symbolisch
piktographische Darstellung auf der Siegestafel des Konigs
Nar-mer (Menes) erinnert, wo Horus als Falke dem Konig
das tiiberwundene Nordland in #hnlicher Weise zufiihrt,
wie das spater Amun und die Go6ttin des siegreichen Theben
zu tun pflegen?®); an die halb als Bild halb als Inschrift be-
handelte Aufschrift der GefiaBe des Konigs mit dem Horus-
namen M -spm, in der die Gottin von Elkab als Geier dem
Kénige die Vereinigung des Landes vollzieht4); und endlich

1) v. Bissing-Kees, Re-Heiligtum II Taf. 6.

2) So beschreibt Porphyrios (bei Euseb. Praep. evang. 3, 12)
ihr Bild (&4avoy) im Tempel von Elkab als das eines fliegenden Geiers.

3) Quibell, Hierakonpolis I Taf. 29. = AZ 36, Taf. 13.

4) Quibell a. a. O. Taf. 36ff.




o
w
v
w
~3

29

an die Aufschrift eines GefiBles aus den Konigsgribern von
Abydos, in der die Panthergéttin M3fd.¢ noch in reiner
Tiergestalt auftritt?).

Eine der jungsten Verdnderungen, die die tiergestaltigen
alten Ortsgotter erfahren haben, liegt uns wohl in der eigen-
timlichen Heilighaltung einer ganzen Tiergattung innerhalb
des Heimatsbezirkes des betreffenden Tiergottes vor, wie sie
uns fiir die Spitzeit aus den Massengriabern mit Mumien
bestimmter Tiere?), aus den Berichten der klassischen Schrift-
steller (Aelian, Juvenal, Plutarch) und besonders auch aus
der eigentiimlichen Art und Weise bekannt ist, in der die
Griechen die einen Tiergott nennenden agyptischen Stiddte-
namen tubersetzt haben: ,,die Stadt der Wolfe*, ,,die Stadt
der Falken®, ,,die Stadt der Krokodile (s. o. § 5). Hier ist
nicht mehr, wie urspriinglich, ein bestimmtes Tier als Sitz
der Gottheit Gegenstand der Verehrung, sondern alle Tiere
derselben Art gelten als tatsidchliche oder mégliche Trager
der Seele des betreffenden Gottes, als seine ,,Seelen‘‘®) oder
seine ,,Bilder4) und sind deshalb zu respektieren. Eine
Folge dieser Anschauung wird auch die oben § 17 verzeich-
nete Verallgemeinerung der Gotternamen zu Bezeichnungen
der Tiergattung durch die Griechen gewesen sein.

1) Petrie, Royal Tombs of the earliest Dynasties I 7, 4 + II 7, 10.

2) Ibisse und Hunde bei Memphis, Krokodile bei Ma‘abde in
Mittelagypten, Wolfe bei Siut, Schafe bei Hypselis, Katzen bei Bubastis,
Widder auf Elephantine, Falken und Krokodile bei Kom Ombo, Gazellen
bei Komir in Oberidgypten, Eidechsen bei Lischt.

3) ,,Die Seelen der Suchos-Gétter (PJQO%\ => sind die
I

Krokodile®“ Destruction des hommes 86, hier schon im NR in einem wahr-
scheinlich aus dem MR stammenden Text.

4) In einem griechischen Papyrus verpflichten sich die Fischer,
sich des Fanges der {dwia 9edv éEvodyywv xal Aemidwrdw zu enthalten
(Archiv. f. Papyrusf. VIII 87, Hinweis von Kees). Vgl. auch Hyginus,
Astr. 11, 28 (= Hopfner, Fontes relig. aeg. 350).

37




30 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

2. Die Gaue und ihre religiése Geschichte (die
Gaugottheiten).

38 Die Zusammenfassung und festere Abgrenzung der zu
einer groBeren Stadt gehodrigen Gebiete zu groBeren Terri-
torien in der Art unserer Kreise, in denen meist mehrere
Stadte mit ihren eigenen Ortskulten in einem Staatswesen
vereinigt wurden, ergab die ,,Gaue' (vouol)l), alt sp.¢
(ngz&a), genannt?), seit dem Neuen Reich w %D
schlieBlich in griechischer Zeit wie im koptischen #5 ,,d ie
Abgrenzung‘* ( e \>, Towy). Diese Gaue standen sich in

e | 5

ahnlicher religiéser AbschlieBung von einander und z. T.

mit starkem religidsem Gegensatz gegeniiber wie die Stadte.

In Perioden der Zerrissenheit des dgyptischen Volkes sind

sie auch in geschichtlicher Zeit immer wieder zu einer ge-

wissen politischen Selbstindigkeit unter angestammten Fiir-
sten gelangt, die sich zeitweise wie kleine Konige gerierten.

Insbesondere in den Zeiten, die dem Zusammenbruch des

Alten Reiches von Memphis folgten, ist das der Fall ge-

wesen. Damals konnten diese Kleinkénige der Gaue in Mittel-

igypten, obwohl sie Vasallen eines wirklichen Kénigs (von

Herakleopolis) waren, nicht nur von ihrem Oberherrn dazu

ermichtigt werden, ihren heimatlichen Goéttern im eigenen

Namen Tempel zu erbauen, sondern sie wurden von ihm

selbst geradezu als Sohn dieser Gotter bezeichnet®), beides

Dinge, die in normalen Zeiten so unbedingte Vorrechte des

wirklichen Koénigs des ganzen Landes waren, dall er sie

nie und nimmer einem Untertan iiberlassen hitte?)

1) vouds 8¢ Aéyerar mapa tois Ty Alyvnriov xarouxovol ydoay Exdaty
néhe xal of meprowxldec adriic xal ai O’ adrf xdpar Kyrill, Alex. in
Esai. 19 (Brugsch, Geogr. I 93).

2) Geschrieben p % ¢ Rec. de trav. 3, 212, Anm. 2

(Dyn. 11), Var. von Pyr. 182a.

3) Siut 4, 30. 34. Anthes, Hatnub S. 43 u. 6

4) Die Ausnahmen, welche die letzten Ramessiden in dieser Hin-
sicht gegeniiber den allmichtigen Hohenpriestern des Amun in Karnak
machen muBten, sind eine bezeichnende Bestitigung dafiir.




§ 38—4o0. 31

Die Texte der geschichtlichen Zeit stellen gern den ,,Stéad- 39
ten Oberagyptens’ die ,,Gaue Unterdgyptens'‘ gegeniiber,
wo sie das gesamte Land zusammenfassend bezeichnen wol-
len?). Das sieht fast so aus, als ob die Gaueinteilung zunichst
etwas fiir Unterdgypten Eigentiimliches gewesen sei. Das
konnte in der Tat in der Verschiedenheit der Verhiltnisse
beider Landesteile begriindet sein. In Oberdgypten folgen
sich die ,,Stadte‘* und ihre Gebiete von Siiden nach Norden
wie in einer Perlenschnur aufgereiht in dem schmalen FluB3-
tal; in Unterdgypten fehlte es an einer solchen natiirlichen
Aufreihung der Staaten in der Richtung des Stromlaufes,
und es multe hier vielmehr zu einer kreisférmigen Gruppie-
rung um einen Kern wie in unsern Landen kommen. So
erscheint es nicht unmoglich, daB3 der Begriff des Gaues und
die Bezeichnung dafiir, die mit dem hieroglyphischen Bilde
des regelmidBig eingeteilten Ackerlandes geschrieben wird,
urspriinglich in Unterdgypten entstanden und erst sekundir,
aber noch in vorgeschichtlicher Zeit, auf Oberagypten iiber-
tragen worden sei?).

Die Zahl der Gaue und ihre Abgrenzung gegeneinander 40
haben in geschichtlicher Zeit 6fters, meist aber wohl nur
unerheblich, geschwankt, und die Hauptstidte der Gaue,
nach denen die Griechen sie benannt haben (;,lykopolitischer
Gau"’, ,,mendesischer Gau‘’, ,koptitischer Gau‘‘), haben im
Verlauf dieser Zeit vielfach gewechselt, wie wir namentlich
aus den griechischen Quellen ersehen kénnen. Dasselbe wird
natiirlich auch in vorgeschichtlicher Zeit geschehen sein,
und es gibt, wie wir sehen werden, deutliche Anzeichen dafiir.
Die agyptischen Quellen der geschichtlichen Zeit zeigen uns
die Gaue mit ihren feststehenden Namen in einem Numerus
clausus, zu dem nichts hinzukommt und von dem nichts
abgeht. Insbesondere treten die Gaue in den Tempeln, wo
nach altem Herkommen siamtliche Gaue des Landes in einer
Prozession aufmarschierend dem Gotte des betreffenden

1) AZ 44, 16.
2) Zu dieser Frage s. ob. S. 5 Anm. 5.




32 Die Gaue und ihre religiése Geschichte.

Heiligtums ihre Gaben bringend dargestellt zu werden
pflegen, aber auch auf den Ellenstiben, die wohl auch aus
Tempeln stammen, immer (unbekiimmert um die wirklichen
Verhiltnisse der jeweiligen Gegenwart) in einer absolut fest-
stechenden Ordnung auf, die man als sakral bezeichnen
kann. Der Numerus clausus besteht aus 42 Namen, von denen
22 auf Oberigypten, 20 auf Unterdgypten entfallen. Davon
sind 8, in jedem der beiden Landesteile 4, durch Teilung
urspriinglich groéBerer Einheiten entstanden.

44 In der Reihenfolge der Gaue, die ebenso feststeht wie
ihre Zahl und ihre Namen, herrscht im allgemeinen das
Prinzip, daB zunichst der Siiden dem Norden, dann der
Westen dem Osten vorangeht!), entsprechend der Reihen-
folge, in der die Agypter die Himmelsrichtungen zu nennen
pflegten®). Dabei tritt dann der Unterschied der beiden
Landesteile, auf den oben hingewiesen wurde, deutlich hervor.
Wihrend in Oberigypten die Reihenfolge nach dem genannten
Prinzip ganz bestimmt und zweifelsfrei gegeben war, ist
sie in Unterigypten nur in dem westlichen Teil nach dem-
selben Prinzip durchgefithrt, in dem groBeren ostlichen
Teile aber recht unregelmiBig und scheinbar willkiirlich,
fast wie in einem circulus vitiosus verlaufend, ausgefallen®).

1) So folgen in Oberigypten innerhalb der von Siiden nach Norden
fortschreitenden Reihe die auf dem Ostufer gelegenen Gaue 12 und 22
auf die westlich von ihnen liegenden Gaue 11 und 20/21. Dementsprechend
gehen im Delta die ,,westlichen Gaue‘‘ 1—7 den ,,0stlichen‘‘ 8—20 voran,
und innerhalb der westlichen Gaue wieder gehen die richtig von Siiden
nach Norden sich folgenden Gaue 1—3 den &stlich davon liegenden 4—6
voran, die untereinander wieder richtig von Siiden nach Norden ge-
ordnet sind.

2y VpliA T 3, T43 44, 223 57,74

3) Die beiden als ,,westlicher und ,ostlicher Einzelgau‘ f;-%
(%' ,.eins* wie stets mit der Einzackharpune geschrieben) bezeich- 5
neten Gaue 7 und 8, die in der iiblichen Folge der Gaue die beiden histo-
risch begriindeten Deltahilften trennen und einzeln liegende AuBenposten
dieser Gebiete darstellen (s. Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1922, 229), fallen
bezeichnenderweise ganz aus der Ordnung heraus, indem der westliche
den ostlich von ihm gelegenen Gauen 1—6 folgt, der dstliche den westlich
von ihm gelegenen Gauen 9—20 vorangeht.




§ 41—43. 33

Diese Verschiedenheit zwischen den beiden Hilften des
Deltas, die die Agypter als die , westlichen* und die ,,0st-
lichen Gaue® unterschieden, scheint, wie wir sehen werden,
ihrerseits mit politischen Griinden zusammenzuhingen (s. u.
§ 76 ff.).

Diese Einteilung des ganzen Landes in 42 Gaue diirfte 42
als Ganzes aus dem Anfang der geschichtlichen Zeit stammen
und den tatsichlichen Bestand bei Begriindung des geschicht-
lichen Einheitsstaates durch Menes festhalten. Den Beweis
dafiir liefert das Auftreten des memphitischen Gaues in
dieser sakralen Gauordnung. Dieser Gau, der sich in seiner
Benennung ,,WeiBer-Mauer-Gau‘ (nach der damals so be-
nmannten Hauptstadt) gegeniiber den anderen Gauen als eine
jugendliche Erscheinung erweist, soll nach glaubhafter Uber-
lieferung durch Menes geschaffen worden sein, der das bis
dahin tiberschwemmte Gebiet durch groBlartige Deichbauten
trocken legte und darin die spitere Stadt Memphis als ober-
agyptische Trutzfeste (,,die weiBen Mauern®, Aevxoy TEly0G)
im unterdgyptischen Lande griindete). In der Gauordnung
steht dieser junge Gau bezeichnenderweise an der Spitze der
Gaue von Unteriigypton.

Die Namen der Gaue werden in den Inschriften wie in 48
den Darstellungen, wo sie von den Personifikationen der Gaue
auf dem Kopf oder in den Hiinden getragen werden, gern auf
tragbare Gestelle der Form "™y gesetzt, wie sie zum Aus-
tragen der Gotterbilder bei den Prozessionen dienten und uns
oben (§ 10) in der Schreibung gewisser Gotternamen, wie des
Thoth und des Wp-w3.wt¢ begegneten. Sie erscheinen da-
durch als Wappen- oder Feldzeichen, wie das letztgenannte
Géotterbild ja in der Tat verwendet worden ist (s. § 39).
Zwischen dem Zeichen des Ibisgaues in Unterdgypten und
dem des Ibisgottes Thoth besteht in der Tat nur der Unter-
schied, daBl dem ersteren das Zeichen des Gaues am FuBe
zugefligt wird (‘3 ). Diese Ahnlichkeit zwischen den Gauabzei-
chen und den Gétternamen wird noch dadurch erhoht,

1) s. m. Abhandlung ,,Menes und die Griindung von Memphis‘
(Untersuch. III 121ff.).

Sethe, Urgeschichte 3




34 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

daB die Mehrzahl der Gaunamen aus nur einem oder wenigen
Bildzeichen besteht, die auf eine Ortsreligion fetischistischen
Ursprungs Bezug nehmen. Meist sind es wieder Tiere, die
so erscheinen, wie in dem eben erwahnten Falle des Ibisgaues,
doch kommen auch heilige Gegenstinde vor (Zepter, Sistrum).

Diesen augenscheinlich sehr alten Namen gegeniiber,
die die Agypter, wie sich in einer Reihe von Fillen zeigen 1a03t,
einfach mit dem Namen des betreffenden Tieres oder Gegen-
standes (ohne den Zusatz: Gau) lasen?), erscheinen die
Namen, welche direkt eine Orts- oder Gebietsbezeichnung
enthalten, wie in dem oben erwihnten Falle von Memphis,
als jiinger. Hierher gehoéren bemerkenswerterweise die drei
siidlichsten Gaue von Oberigypten und der Gau von This
(Abydos), dessen Name ,,das groBe Land" (73-wr) keine
direkte Beziehung zu dem Wappenzeichen, mit dem er ge-
schrieben wird, hat. Auf diese Namen wird spiter noch zuriick-
zukommen sein.

44 Viele von diesen Gaunamen, die uns, wenn die oben
angenommene Datierung der Gauordnung richtig ist, in den
Formen und Schreibungen vorliegen, die sie zu Beginn der
Geschichte hatten, lassen uns nun allerlei interessante Ein-
blicke in die Vorgeschichte der einzelnen Gaue tun, namentlich
nach der religiosen Seite. Sie sind zunichst direkt Zeugnisse
dafiir, daB in dem Gau frither in einer freilich meist nicht
niaher zu bestimmenden Phase der vorgeschichtlichen Zeit
eine ganz andere Religion geherrscht hat als in geschichtlicher
Zeit; dann aber bezeugen sie auch vielfach indirekt, daB,
was damit zusammenhingt, damals die Hauptstadt des Gaues
eine andere gewesen sein muB oder daB sich die Abgrenzungen
der Gaue gegeneinander seitdem verdndert haben werden.

1) So der 4. oberigypt. Gau des Zepters (W3s.2), der 10. der Urdus-
schlange (W3d.?), der 15. des Hasen (Wn.?), der 16. der Sibelantilope
(M 3-hd, woraus spiter M} geworden ist), der 13. und 14. des Baumes
ndf .t (spater 3#f), der 20. und 21. des Baumes n'r.t, der 6. unteragypt.
Gau des Gebirgsstieres A3sw (§ 186), der 12. unteragypt. Gau des Gottes-
kalbes (Z%-ntr = Zefévrvros), der 16. der ,,Spitze der Fische* (3.7
mhy.t), der 10. des groBen Schwarzen Stieres (Km-wr), der 18. und 19.
des Konigskindes (" Z/mj).




§ 43—46. 35

So hat der 3. oberidgyptische Gau als Wappenzeichen 45
das Schriftzeichen fiir den Namen der alten Konigstadt
Ngn (Hierakonpolis, heute Kom el ahmar), geschmiickt mit
zwei Federn (wie der Gau von Achmim) &g; seine Hauptstadt

ist in geschichtlicher Zeit aber das gegeniiber am Ostufer ge-
legene Elkab (ig. Njb, Eileithyiaspolis), und Gaugottheit
ist in ihm die dortige Geiergéttin N§b . ¢, nicht mehr, wie das
Gauzeichen erwarten 1iBt und wie es ohne Zweifel frither
einmal der Fall gewesen war, der spiter dem Gotte Horus
gleichgesetzte Falkengott von N}z, der in Gestalt eines Idoles
der Form T\ verehrt wurde. Dieser Zustand wird in den
Texten, die die Gaue betreffen, allezeit beibehalten, so wie
es die sakrale Ordnung einmal festgelegt hatte, auch in den
Tempeln der Ptolemiderzeit, nachdem die Hauptstadt des
Gaues lingst schon weiter nach Norden, wieder auf das West-
ufer nach der Stadt Latonpolis (ig. ’/wnj.#, heute Esne)
verlegt war, nach welcher der Gau damals der latopolitische
Gau (AeromoAirns vouds) genannt wurde. Die alte Stadt
Ngn war in geschichtlicher Zeit aus dem Gauverband ausge-
schieden und wird in den Listen als autonomer Stadtbezirk
gefiihrt (s. u. §200), wie das auch anderen alten Koénigs-
stadten ergangen ist.
Der 4. Gau von Theben hat als Wappenzeichen das Zep- 46

ter wfs.ttlzlll), ebenfalls geschmiickt mit einer Feder, wie
sie die Gétterbilder so oft tragen (§ 10), und darunter
herabhingenden Bindern T . Er heiBt demgemiB W3s.¢

und wird als weibliches Wesen behandelt. %) GewiB ist dieses

1) So mit weiblichem Geschlecht bei Steindorff, Grabfunde II
S. 9. — Die minnliche Form, die Erman-Grapow, Aeg. Wb. I 259
allein stattdessen verzeichnen, beruht auf den Lesungen bei Lacau,
Sarc. antér. au Nouv. empire, die daraufhin nachzupriifen wiren. Das o
ist in diesen Inschriften ein kleiner wagerechter Strich, der leicht {iber-
sehen werden kann.

2) Die Darstellungen der Gaupersonifikationen aus dem AR sind
darin nicht einheitlich, so wenig wie bei den anderen Gauen. Die
Texte aber sind es.

3%




36 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

Zepter ein alter Fetisch gewesen, der hier einst gottlich ver-

ehrt wurde. Jetzt herrscht in geschichtlicher Zeit in dem

Gau aber der Falkengott Montu, der allezeit der ,,Herr von

o W3s.# geblieben ist, auch als aus dem alten Gau die grofle
Stadt Theben geworden war, deren spiterer Name Nw.?
,,die Stadt* (kopt. nm) auch in den Gaulisten der Tempel der
Ptolemierzeit gegen die Regel als Hauptstadt des Gaues
genannt wird an Stelle der ilteren Hauptstadt Hermonthis
(ag. *Jwnj, heute Erment), die man hier von Rechts wegen
erwarten sollte, zumal neben der Nennung des Montu,
der hier nicht durch den jiingern Herrn von Theben, den Gétter-
konig Amin verdrangt ist.

47 Der nichst nérdliche 5. Gau von Oberagypten, dessen
Hauptstadt in geschichtlicher Zeit Koptos (ig. Gbyjw?),
kopt. wBTw) und dessen Gott der daselbst verehrte ithy-
phallische Gott Min (§ 21) ist, muB nach seinem Wappen,

das zwei Falken auf Traggestell zeigt, M oder ,§‘§,

urspriinglich einem gbttlichen Geschwisterpaar gedient haben,
mit Bezug auf das er in den Texten auch geradezu als ,,der
{ Gau der beiden Gétter (m‘]‘} Bénédite, Philae pl. 1/3=
Text 4/9) bezeichnet wird. Dieses gottliche Briiderpaar wird
man sich @ priori im Streit miteinander vorzustellen haben
wie Horus und Seth, die oft in gleicher Weise bezeichnet
werden ; und mit dem Gegensatz zwischen diesen beiden Got-
tern hat der Gauname auch augenscheinlich geradezu etwas
zu tun?). Mit den beiden Géttern diirfte namlich sehr wahr-

1) Bemerkenswert die Schreibung %J %Q‘B mit Bezeichnung

des g durch 9, die sich ebenso noch in zwel anderen alten Stadtenamen
findet (Gs3 = Kus) und ‘g und wohl als Altertiimlichkeit anzusehen
ist. Das 9 ist wohl ein Vorlaufer des spateren, in geschichtlicher Zeit
5 sonst durchweg fiir den Buchstaben g {iblichen [ gewesen, ein Zeichen
gl fiir das relative Alter des Alphabetes (vgl. dazu S. 43 Anm. 2).

i | 2) Dies hat (unabhingig von mir) auch Kees, Horus und Seth II off.
) richtig erkannt, auch die Beziehung zu Ombos, aber die Konsequenzen,
die er gezogen hat, sind entsprechend seiner andern Beurteilung des
Horus-Seth-Mythus andere.




§ 47. 87

scheinlich einerseits der in geschichtlicher Zeit als Haroeris
(,,der dltere Horus*‘) bezeichnete Falkengott der siidlich von
Koptos gelegenen Stadt Kus (ig. Gs3, griech. Apollonos-
polis mikra) gemeint sein, der urspriinglich vor seiner Identifi-
kation mit Horus (§ 26) NVn-wn geheiBen hatte, anderseits
der gegeniiber am andern Nilufer in Ombos (zwischen den
heutigen Dérfern Nekade und Ballas) verehrte Gott Seth,
der urspriinglich in einem Hund von einer, wie es scheint,
frith ausgestorbenen Rasse verkorpert gedacht war, spater
aber im Esel Ersatz dafiir gefunden hat (s. u. § 87). Beide
Gotter fithren die gleichen Pridikate ,,Herr von Oberédgypten‘‘l)
und ,,groB8 an Kraft (3 p4.4)?); beide gelten als Sohne
der Himmelsgéttin Nut?). Dabei liegt die Sache wohl S0,
daB diese Beiworte im Grunde nur dem Seth zukamen, der
sie auch sonst so vorzugsweise fiihrt, daB in Vergleichen wie
»groB an Kraft wie der Sohn der Nut‘ und wo sonst schlecht-
weg vom ,,Sohn der Nut‘ die Rede ist, nur an ihn gedacht
zu sein pflegt; sie sind auf den Gott von Kus erst iibertragen
worden, als das die Herrschaft iiber ganz Oberigypten be-
sitzende Reich von Ombos zusammengebrochen war und der
Seth (der vermutlich selbst erst damals zum Sohn der Nut
wurde) deshalb zum Bésewicht gestempelt wurde (s. u. § 120),
dem man nun einen Gegner in der Art des Horus gegeniiber-
stellen wollte. Wenn das richtig ist, wiirde der Name des
Gaus von Koptos nicht élter als das zu postulierende vor-
geschichtliche Reich von Heliopolis sein kénnen (vgl. § 141).
Was wir aus dem Namen aber zugleich lernen, ist, daB die
auf dem linken Nilufer liegende Stadt Ombos, die spiter in
geschichtlicher Zeit als autonomer Bezirk behandelt wird3),
damals zu dem Gau von Koptos gehorte, der also iiber den

1) Der Gott von Kus AZ 44, 18. Kees a. a. O. 9 Anm. 2; Seth
s. u. § 86.

2) Der Gott von Kus z. B. LD Text III 73.

3) In der Gauliste Mar. Abyd. II 12 (Ramses II) zwischen dem
thebanischen (4.) Gau und dem koptitischen (5.) Gau genannt. In der
Stédteliste ebenda steht die Stadt zwischen Kus und Koptos; im Go-
lenischeff- Glossar folgt sie dagegen auf Koptos in der wie iiblich von
Stiden nach Norden fortschreitenden Aufzihlung.




38 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

FluB hiniibergriff, wie es {ibrigens die Mehrzahl der ober-
agyptischen Gaue taten. Dazu paBt ihr Name ,,Goldstadt®,
war doch die Wiiste bei Koptos eine der wichtigsten (,Joldfund-
statten fiir die Agypter und Koptos selbst die Stelle, wo die
Goldtransporte an den Nil gelangten?). Wir lernen dabei
aber weiter, da damals noch nicht Koptos die Hauptstadt
des Gaus geworden war, sondern daB3 diese Rolle an Stelle
des entthronten Ombos vermutlich von der Stadt Kus ge-
spielt wurde, die in geschichtlicher Zeit stark hinter Koptos
zuriicktritt.

48 Der Kult des Min, den die Griechen dem Pan gleich-
setzten, wird nach Koptos wohl aus Achmim tibertragen sein,
das griechisch Panopolis hieB und in seinem arabischen, auf
die einheimische koptische Benennung *Achmin (gemein-
koptisch Eschmin) zuriickgehenden Namen?) den Namen
des Gottes noch heutigentages bewahrt hat. Dort war Min
eigentlich zu Hause; mit seinem alten Fetisch ewo wird
denn auch der Name des dortigen 9. Gaus geschrieben, der
eben der Min-Gau war. Vermutlich hat sich uns der Name des
urspriinglich in Koptos heimischen Gottes, an dessen Stelle
zu einer nicht zu bestimmenden Zeit Min trat, noch erhalten
in dem Namen des Gottes R3%s oder mit dem hiufigen Uber-

gang des 7 in # *I34s, der so ausgeschrieben in den alten Pyr.-

Texten vorkommt (Ok@\ﬂ‘% Pyrirgyo a; Py Qgp‘%
ib. 1476 a, M, Q%iﬂ’% Pyr. 994 c, P. N) und dort

wie der Gott von Kus das Beiwort ,,der herrscht in Ober-
agypten* (hntj t3-§m' j) erhdlt.3) Er diirfte ndmlich mit dem
Gotte _ﬂ_P\\@ identisch sein, der spiter gelegentlich, z. B.

1) Ob auch die sehr alte Benennung der benachbarten Gottin
Hathor von Dendera als ,,das Gold* damit zusammenhangt ?

2) Der achmimische Dialekt des Koptischen hat die Lautverschie-
bung von ¢4 (%) zu sck (), die den anderen Dialekten gemein ist, nicht
mitgemacht.

3) Ein Gott Ogs\ P (f g kommt anderwiarts, wie mir

Kees zeigte, im MR vor, Petrie, Labyrmth Taf. 28.




§ 48. 39

in der dlteren Version von Totb. Nav. 17, 15 = Urk. V 18, 17.
19, 2, als Variante fiir den ideographisch geschriebenen Namen
des Min auftritt). Um dessentwillen wollte man friiher
diesen Namen allgemein Amsi oder Awmsu lesen, weil das

Zeichen _ﬂ_ im Hieratischen dem -U—ij fast gleichsieht, ein

Irrtum, der auch den Agyptern des Neuen Reiches schon
begegnet ist, wie die Varianten zu der genannten Totenbuch-

stelle bei Juiya «H»p\\@ und Cc ﬂ—& [frei] @ und

«Hr \\ @ zeigen. Die Variante TEP\\ in der Hs Pc zeigt,

daB3 das in der Tat ein Irrtum ist; sie bestitigt offenbar die
Gleichsetzung mit dem °/3/s der Pyr.-Texte, das demnach
als defektive Schreibung von ’/3/s; anzusehen ist. Vielleicht
war es auch dieser Doppelginger des Min, der an der zer-
storten Stelle Pyr. 1712 b, N genannt war, wo ein mit # be-
ginnender Name an Stelle des an der Parallelstelle genannten

m,%, d. i. anscheinend Min, genannt war2). Nach dem

vorliegenden Tatbestand sieht es so aus, als ob den Géttern
Min von Achmim und ’/34s; von Koptos der gleiche Fetisch
ewtt> gehort habe und daB diese im Grunde ja auch eine
innere Verwandtschaft verratende Gleichheit des Fetisch-
bildes die Ursache fiir den Zusammenfall der beiden Gétter
gewesen sei, der schlieBlich dahin fiithrte, da3 der Gott von
Koptos den Namen des Min annahm. Hiernach wire es
dann moglich, daB wir den nur mit dem Fetischzeichen ge-
schriebenen Gottesnamen, wo er sich auf den Gott von
Koptos bezieht, in dlterer Zeit, also auch auf den von Petrie
gefundenen Statuen (§ 21), gar nicht Min, sondern ’/34s;
oder R3/sj zu lesen hitten3).

1) Vgl. Le Page-Renouf, Lifework I 410, wo nur die Totb.
Stelle angefiihrt ist.

2) Die Stelle hat mir noch in m. ,,Amun und die acht Urgotter
§ 30 a. E. eine Schwierigkeit gemacht, die nun behoben wiirde.

3) Eine andere, vorldufig noch unerklirliche Beziehung des kopti-
tischen Gaues zu dem Idol besteht darin, daB die unterigyptische Stadt
Letopolis, 4g. Am, von der die Umgestaltung des alten Gottes der Stadt




40 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

49 Der dem koptitischen Gau zunidchst stromabwirts fol-
gende 6. Gau, dessen Hauptstadt in geschichtlicher Zeit
Dendera (ag. ’/wn.t, griech. Tentyra) mit dem Kult der
Gottin Hathor war, hatte als Wappen- und Namenszeichen
das Bild eines Krokodiles mit einer Feder auf dem Kopf
oder Ricken?), wie sie auch andere Gotterbilder (§ 10) und
Gauzeichen in alterer Zeit bekommen, hatte also einst gewil3
einem krokodilgestaltigen Gott gedient, den wir denn auch
in geschichtlicher Zeit noch in mehreren Orten auf dem jen-

£ seitigen (hier nordlichen) Ufer des Nils, und weiter hinab

bis nach Ptolemais Hermeiu, verehrt finden und der hier,

wo es mehrere Inseln im Strome gibt, ja auch seine natiirliche

Heimat hatte; denn da das Krokodil gern auf den Inseln im

Sande zu ruhen pflegt, ist der Kult des Krokodilgottes Suchos

vorzugsweise bei solchen zu finden. Die Bevoélkerung von

Dendera selbst, das wie gesagt in geschichtlicher Zeit die

Hauptstadt des Gaues war, ist aber in dieser Zeit so sehr

| krokodilfeindlich gewesen oder geworden, dal man die

Feder in dem alten Wappenzeichen des Gaues als Symbol

des Osiris deutete, der in dem Krokodil den bésen Feind
(Seth) besiegt unter sich halte.

50 Die Hathor aber, die als Gottin von Dendera an Stelle
des Krokodilgottes in dem Gau herrscht, wird wohl ebenso
ein Eindringling wie der Min in Koptos gewesen sein. Es
wird kein Zufall sein, daB3 der nichste 7. Gau von Diospolis
mikra (Hu) nicht nur in geschichtlicher Zeit gleichfalls der
Hathor diente, sondern auch in seinem Wappenzeichen enge
Beziehungen zur Hathor verrit, gerade wie der Gau von

Kus Nn-wn zu einer Form des Falkengottes Horus (Haroeris) ausge-
_ gangen zu sein scheint, einen Namen trug, der mit dem Bilde eben dieses
e Idoles geschrieben wurde. Um dessenwillen ist dieses Zeichen dann
¥ spater (seit dem MR) auch zur Schreibung des Wortes /A ,,Kapelle*

' (alt @g%ﬂ) verwendet worden, das die Agypter im iibrigen mit

dem Wortstamm /2 ,,nicht kennen‘‘ zusammengebracht zu haben scheinen.

1) Hierzu wie zum folgenden s. m. Bemerkungen bei Borchardt,
] Grabdenkmal des Konigs Sahure® IT Text S. 100, Anm. 6, wo die ndheren
L Nachweise zu finden.




§ 49—51. 41

Achmim sich als der eigentliche Min-Gau erwies. Das
Zeichen ist ndmlich das fiir die Gottin so charakteristische
Symbol mit ihrem von vorn gesehenen Gesicht, wie es in ge-
schichtlicher Zeit {iberall die Kapitile der ,,Hathorsiulen**
in den Tempeln solcher Géttinnen, die mit Hathor identi-
fiziert werden, und das fiir die Goéttin charakteristische
»,Oistrum*  schmiickt. Die Stadt Diospolis mikra selbst
heit ,,das Haus der Sistren (Hw.t-shm.w) oder ganz
offiziell ,,das Haus der Hathor, der Herrin des Hauses der
Sistren‘‘!). Wenn der Kult der Hathor von Dendera von
dieser Sistrumstadt stark beeinfluBt gewesen sein mag, so
wird andererseits die Gottin dieser Stadt wieder von Dendera
beeinflult worden sein, indem sie den auf unterdgyptische
Herkunft deutenden Namen der Géttin Hathor und deren
Kuhohren zu ihrem Symbol iibernahm (s. dazu § 143).
Dal3 Dendera auf demselben Ufer wie Diospolis liegt, macht
den Zusammenhang zwischen beiden Hathorkultstitten
noch wahrscheinlicher und die Abkehr der Bevoélkerung
Denderas vom Krokodilkult, der auf das gegeniiberliegende
Ufer beschriankt worden zu sein scheint, noch begreiflicher.
Die Krokodilfeindlichkeit des im Krokodilgau gelegenen
Dendera wird {ibrigens mit der Beziehung der dortigen
Hathor zu Horus von Edfu zusammenhingen (s. u. § 161).
Der 10. Gau, dessen Hauptstadt in geschichtlicher Zeit 51

eine Stadt Z7b%w ,die Sandalenstadt‘ (@E@), beim

heutigen Abutig? auf dem westlichen Nilufer war, diente
einem in dieser Stadt ansdssigen Gotte, in dem sich ein strei-
tendes Gotterpaar vereinigen sollte?), gerade wie sich in dem

1) So noch in Dyn. 20: Harr. 61, 9. Die griechische Benennung
Diospolis deutet auf eine spitere Verschiebung in den Kultverhiltnissen
des Ortes hin, durch die der aus Theben, zunichst vielleicht in dem
benachbarten Pgog (vgl. Brugsch, Dict. géogr. 1010) eingefithrte Kult
des ,,Amun von Luksor’ (Amenapet) den Kult der alten Ortsgéttin in
den Hintergrund gedringt zu haben scheint.

2) Nach Rec. de trav. 11, 87.

3) Zum Folgenden s. Sethe, AZ 47, 48ff. Kees, Horus und
Seth II 13ff. — Die Identifikation der Stadt 74w mit dem griech. Aphro-




> 42 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

geschichtlichen Kénig von Agypten die beiden streitenden
Gotter ,,Horus und Seth* zu einer Person vereinigten (§ 92).
Der Name dieses Gottes ‘n#/.w; ,,die beiden Bekrallten*?),
in dem man wahrscheinlich den in griech. Zeit auf dem Ost-
ufer bei Kau el kebir angesiedelten Antaios zu erkennen hat,
1Bt erwarten — was seine Schreibung mit zwei Falken auf
einem Gestell allein, wie der Fall des koptitischen Gaus zeigt,
noch nicht zu beweisen brauchte — daB es sich da wirklich
um zwei Raubvdgel handelte; tatsidchlich wurde aber auch
hier in dem streitenden Paar spiter jedenfalls Horus und Seth
gefunden, der oben (§ 26) charakterisierten Tendenz folgend,
die Ortsgottheiten mit andern Gottern universalerer Geltung
zu identifizieren. Und so wird denn der aus einem Aqui-
valent von ,,Horus und Seth* zusammengesetzte Gott auch
geradezu dem obsiegenden Teile dieses Paares, dem Falken-
gotte Horus allein gleichgesetzt, gerade wie der dgyptische
Kénig nicht nur ,,Horus und Seth** in einer Person, sondern
auch nur ,,Horus‘“ allein verkérpern soll (,,‘z#.wj-Horus
der groBle Gott der Sohn des Osiris‘)?).

52 Das Wappenzeichen des Gaus zeigt nun aber das mit
der Feder geschmiickte Bild der Giftschlange in altertiim-

licher Gestaltung :;ﬁ %), und der Name des Gaues, der

mit diesem Zeichen geschrieben wurde, lautete W3d(j)¢

ditespolis auf dem linken Nilufer (jetzt in Kom Ischkau wiedergefunden)
ist unrichtig; ebenso aber auch die mit Antaiupolis, an die man an sich
denken konnte. Fiir die Verbindung der Stadt mit dem Doppelgott
‘ntj.wj s. a. Bénédite, Philae pl. 1/3, Text S. 4/9 und Brugsch, Dict.
géogr. 866.

o\ ) AN ,
) &% B QIH L3N 4 dd Q*;@
(Dict. géogr. 866).
2) Mar, Dend. III 12j (AZ 47, 50).

3) Mit diesem Gaunamen darf nicht, wie es oft geschehen ist,
das mit dem gleichen Zeichen geschriebene Wort fiir die Ufergebirge

des Niltales (:;j %}\\g Sphinx 18, 104, i?{(*r\%: Rec. de

trav. 17, 181) verwechselt werden.




§ 51—53. 43

,,die Papyrusfarbene‘‘?), d.i. nichts anderes als der Name dieses
Tieres?). In der unteragyptischen Stadt Buto hieB denn auch
die Géttin, die in einer solchen Schlange verehrt wurde, ge-
radezu so W3dj.t, wovon der Ort den Namen Buto d. i.
,,Haus der W." hatte. In unserem Falle scheint die Schlangen-
gottin selbst noch einen besonderen Kultnamen gehabt zu
haben: Kb/k.wt ,,die kithles Wasser Spendende’’, mit dem sie
uns in den alten Pyr.-Texten noch &fters begegnet?), mit dem-
selben Bildzeichen geschrieben, wie der Name des 10. Gaus:

\__ﬁ (einmal sogar per nmefas mit dem Zeichen fur Gau

verbunden wie in dem Gaunamen in Anm. 1, Pyr. 1564 a, N.).
Dieser Name nimmt auf den Beruf Bezug, den die Géttin
angenommen hat, durch Wasserspenden das Herz des Ver-
storbenen zu erquicken; sie tut das als Tochter des Toten-
gottes Anubis. Es liegen hier also wohl schon die beiden
oben § 24. 28 gekennzeichneten Phasen der Fortentwicklung
der alten Ortsgottheiten, Berufs- und Familienbildung, vor.
Dieser Rolle als Wasserspenderin fir den diirstenden Toten
hat die Gottin es denn wohl auch zu verdanken, da3 ihr Idol
in Holz geschnitzt den Verstorbenen (so auch dem Konige
Tut-‘anch-amun) mit ins Grab gelegt wurde.
Wenn es nach dem Wappenzeichen und dem Namen des 53

10. Gaues nicht zweifelhaft sein kann, da3 der Kult der zu
einem Gotte Antaios zusammengewachsenen ,,beiden Be-
krallten* als Hauptkult des Gaues erst sekundiar an die
Stelle dieses eben besprochenen Giftschlangenkultes getreten
ist, so bleibt dabei fraglich, ob das etwa nur auf einem Wech-
sel der Gauhauptstadt beruhte, oder ob der neue Gaukult von
auBen importiert war, ohne dall ein Wechsel der Hauptstadt
erfolgte. In dieser Hinsicht sind nun die alten Beziehungen

1) DC?KD ‘_‘ri Pyr. 792a.
¥ HHE
2) AZ 55, 89ff. Daselbst ist auch die Form , die das Bild
als Buchstabe & hat, der spiter als Ideogramm fiir Schlange iiblichen

Form Dge\ als vermutlich ilter gegeniibergestellt.
3) Pyr. 1180b. 1564a. 2103.




44 Die Gaue und ihre religiése Geschichte.

interessant, die zwischen dem 10. Gau und dem auf dem Ost-
ufer nordlich angrenzenden 12. Gau bestanden, der in grie-
chisch-rémischer Zeit mit der o6stlichen Hilfte des alten
10. Gaues zusammen den ,,Gau von Antaiupolis‘‘ bildete.
Dieser alte 12. Gau, der agyptisch den Namen ,,Berg der

Hornviper* fiihrte (&E)l), verehrte in geschichtlicher Zeit

einen Falkengott, der in seinen Namen ‘n# ,,der Bekrallte

und in dessen Schreibungen (%, %i\l, ‘_T\Q\@’ ‘_]1*_) als

Singularis zu dem Dualis “z#/. 2w/ des 10. Gaues erscheint?). Wie
dieser wird er (gleich allen Falkengéttern) dem Horus gleichge-
setzt und als Besieger des Seth, der als Sibelantilope von ihm
tiberwunden sein soll®), angesehen; die neben ihm als seine
Mutter verehrte Lowengéttin M34.¢ gilt demgemil als Isis.
Die Hauptstadt des Gaues, in der diese beiden Gottheiten
verehrt wurden, hie nach ihm , Haus des ‘n#‘‘, was die
Griechen in ihrer Weise (§5) durch Hierakonpolis ,,Stadt
der Falken‘ {iibersetzt haben?*). Schon in den Pyr.-Texten
ist diese Falkenreligion fiir den 12. Gau vorausgesetzt, und
zwar an zwei Stellen, beidemal in Verbindung mit den
»,Krallen (‘z.f), nach denen der Gott benannt war (Pyr.
461d. 1355d), das eine Mal in einer Parallelversion des
Passus Pyr. 792 a, der den Namen des 10. Gaues nannte
(S. 43 Anm. 1). Vermutlich geht der im 10. Gau bestehende
Kult des ‘n¢/.wj, der eventuell schon unter dem EinfluB des
Mythus von Horus und Seth entstanden sein kénnte, auf diesen
Falkengott des 12. Gaues zuriick. Er scheint iibrigens, wenn

1) Zu dem Namen, der sich in seiner Bildung von den Gaunamen
religioser Art unterscheidet, s. u. § 55.

2) s. AZ 47, s50ff.

3) Brugsch, Dict. géogr. 1360. DemgemifB ist das von Goleni-
scheff auf Antaios gedeutete Bild eines fremdartigen Gottes bei Kau
el kebir dargestellt, AZ 20, 135.

4) In wissenschaftlichen Biichern seltsamerweise meist in der
Abkiirzung Hierakon angefiihrt, weil der Name zufillig nur in latei-
nischen Quellen belegt ist, die doch alle derartigen Namen in dieser
Weise abgekiirzt haben.



§ 53—s56. 45

anders die Identifikation mit dem Antaios der griechischen
Nachrichten richtig ist, spiter (ganz?) von seiner alten
Heimat 7w auf dem Westufer nach einem anderen Ort
auf dem Ostufer iibertragen zu sein, der ,,der hohe Berg*
hieB (dg. Dw-£3, kopt. TROO¥, arab. Kau el kebir) und unter
dem Namen Antaiupolis die Hauptstadt fiir den neu gegriin-
deten Gau (Avrawovmodirns vouds) wurde, der wie gesagt
den alten 12. Gau mitumfaBte.

Der zuriickbleibende Rest des alten 10. Gaues auf dem 54
Westufer bestand jetzt als ,,Gau von Aphroditespolis*‘ (Kom
Ischkau) weiter. In der hier hervortretenden Aphrodite hat
man aller Wahrscheinlichkeit nach die mit Hathor gleich-
gesetzte alte Schlangengéttin des Gaues?) und in ihrer Stadt
die alte urspriingliche Hauptstadt desselben zu erkennen,
die bis dahin hinter dem Z%w des Gottes Antaios zuriick-
getreten war. In der Litanei des siegreichen Theben, die die
Ortsgéttinnen Agyptens von Siiden nach Norden aufzihlt?),
folgt auf die Isis von Achmim in der Tat die ,,Hathor Herrin
des Hauses der W34.#‘. In diesem Stadtnamen, zu dem
das griechische Aphroditespolis einfach die Ubersetzung ist,
finden wir dieselbe Bezeichnung fiir die Urédusschlange an-
gewendet, die uns oben als Name des Gaues begegnete.

Nach dem, was frither (§ 43) tiber die Gaunamen, welche 55
eine Ortsbezeichnung enthalten, bemerkt wurde, wiirde man
iibrigens den 12. Gau als eine jingere Erscheinung in der
Reihe der Gaue anzusehen haben. Der Name braucht jeden-
falls keine religiose Bedeutung gehabt zu haben, sondern
kann eine rein tiergeographische Bezeichnung gewesen sein:
das Gebirge, in dem viele Hornvipern hausen. Wie ein nach
einem alten Schlangenkult vergangener Zeit benannter Gau
heilen wiirde, lehrt uns ja der 10. Gau.

Der 11. Gau mit der Hauptstadt S3s-4#p (m‘%p?’ 56
spiter S$3-4zp, kopt. i, heute Schutb), deren Name von

1) Die Gleichsetzung der Hathor und der Schlangengéttin W3d.#
ist auch sonst zu beobachten, vgl. z. B. Brugsch, Dict. géogr. 699.
Diim, Geogr. Inschr. II 35/36, 9.

2) Brugsch, Thes, 1408, 23.




46 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

den Agyptern nach jiingeren Schreibungen (mit @ikp/))
,,das Gliick wandert’ gedeutet zu sein scheint!) und von den
Griechen in einem unerkennbarem Gedankengang mit
Hypsélis oder Hypséle ,,die hohe* (erhabene, gliickliche ?)
libersetzt war, verehrte in geschichtlicher Zeit den Widder-
gott Chnum, der dort zu Hause war. Das Wappenzeichen
zeigt aber das Bild des Gottes Seth %\T, der demnach frither
einmal der Gott des Gaues gewesen sein muf3%). Es ist ein
beachtenswertes Zeichen fiir die Zahigkeit, mit der man
an den alten Gauabzeichen festhielt, dal man das Tier des
spater so verhaBten und aus abergldubischen Riicksichten
oft dangstlich gemiedenen Gottes nicht durch ein anderes Bild
ersetzt hat, zumal es doch keine Beziehung zu der tatsichlich
in dem Gaue herrschenden Religion des Chnum hatte und
spater, als man diesen Chnum gerade dem nach der Sage
von Seth ermordeten Osiris gleichsetzte (s. o. § 26), fiir den
Glaubigen geradezu anstéBig sein muBte®). Man hat dann
aber dem Tiere wenigstens ein Messer in den Kopf gebohrt,
um seine Vernichtung anzudeuten.

1) Die ilteren Schreibungen, wie die oben angefiihrte (aus Siut 4,15),
kénnten daran denken lassen, den Namen in S3-s4% zu zerlegen, was
,,der §3 ist befriedigt bedeuten wiirde. &3 kommt als Name des Seth-
Tieres vor und man konnte mit Riicksicht auf das Wappenzeichen des
Gaues eben dies in dem Stadtnamen wiederfinden wollen.

2) Kees (Pauly-Kroll-Witte, Realenz. II 1903) hat in der

2 o
Pyr. 1269. 1904b genannten, sonst unbekannten Kultheimat Vﬁ@

des Seth den Ort vermutet, an dem der Kult des Seth im 11. Gaue zu
Hause war. Er stiitzt diese nicht unwahrscheinliche Vermutung darauf,
daB er den Namen entsprechend dem gewohnlichen Lautwert, den die
Hieroglyphe V&I als phonetisches Zeichen hat, A7n.# liest und mit dem

bei Brugsch, Dict. géogr. 697 verzeichneten ig//wm« identifiziert,

das in der Gauliste Mar. Abyd. I 11 mit Riicksicht auf Osiris von Abydos
den Namen des Gaues vertritt (Kees, Horus und Seth I 40/41). Ob
aber die Lesung /4~ fiir das augenscheinlich als Ideogramm gebrauchte
Zeichen der Pflanze richtig ist, ist zweifelhaft.

3) Vgl. die voriibergehende Ersetzung des Gaunamens im Sethos-
Tempel von Abydos, die in der vorigen FuBnote erwihnt ist.



§ 56—58. 47

Der 13. und der 14. Gau sind Teile eines alteren gréBeren
Gaues, der als Wappenzeichen einen Laubbaum hatte und

A \
dessen Benennung »df.# (k a Q) 1), spéter ’#f geschrieben

(q&: oder k&)“’) als Namen fithrte. Dem gramma-
tischen Geschlecht dieses Wortes entsprechend wird der Gau
in dlterer Zeit stets als weibliches Wesen behandelt, sowohl
er selbst, wo er in einer Personifikation dargestellt ist, als
sein Name, der spiter natiirlich wie alle Feminina die unter-
scheidende Endung # verloren hat. Dieser alte Gau hat
offenbar, als er noch ungeteilt war, einer Baumnymphe ge-
dient, d. h. einer Géttin, die in einem Baume der genannten
Art wohnend gedacht war, wie die Goéttin der ,,siidlichen
Sykomore' bei Memphis. Wie diese spiter als Form der
Hathor gedeutet wurde, wird es auch unserer Baumnymphe
gegangen sein, und wir werden in der Hathor von Kusai
(ag. Kjs, heute El Kusije), der Gottin der nérdlichen Halfte
des alten Gaus, die in der feststehenden alten Gauordnung
als selbstindiger 14. Gau steht (,,die hintere Ndf.z), in
griechischer Zeit aber als Kovoolrns zum Gau von Hermopolis
gehorte®), ihre Erbin oder besser ihre Umwandlung zu
erkennen haben.

Die stdliche Halfte des alten Gaus dient in geschicht-
licher Zeit als 13. Gau (,,die vordere Ndf.¢') dem Wolfs-
gotte Wp-w3.wt ,Offner der Wege* von Siut (ig. Z3w¢,
kopt. ¢1007T), das die Griechen Lykonpolis ,,die Stadt der
Wolfe* nannten. Der Wolf des 13. und der Widder des
11. Gaues, saflen hier in engster Nachbarschaft neben ein-
ander, und es mag oft zu Zank und Streit zwischen den
Bewohnern der beiden Gaue deshalb gekommen sein, auch

1) Totb. Nav. 125, Conf. 31. Das mamm, das einige Male fehlt, ist
bei Ani nachtriglich eingefiigt worden, war also wesentlich.

2) Der Ubergang des # in Aleph deutet vielleicht darauf, da8
damit ein / bezeichnet war, fiir das die 4g. Schrift urspriinglich kein
eigenes Zeichen besaB. Das # der spiteren Form wird iiber «=> & aus
dem alten ¢ (eig. £) entstanden sein,

3) Vgl. Blackman, Meir I S. 1.

87

58




48 Die Gaue und ihre religiése Geschichte.

wenn wir nichts davon héren?). Da der Wolfsgott von Siut
nach seiner ganzen Art (Name, Gestalt und Auftreten) als
ein kriegerischer Gott erscheint?), dessen Beruf es ist, den
Konig zum Sieg zu fihren, und da unverkennbar gewisse
enge Beziehungen zwischen ihm und dem oberdgyptischen
Konigtum von Hierakonpolis (V4z im 3. Gau) bestehen,
aus dem der geschichtliche Gesamtstaat in lingeren Kimpfen
mit den Unterdgyptern hervorgegangen zu sein scheint,
so ist es gar nicht unmoglich, um nicht mehr zu sagen, daf
der Kult des Gottes in Siut im Zusammenhang mit diesen
Vorgingen entstanden ist. Siut bzw. sein Gau hat auch in
spaterer Zeit immer eine besondere Rolle als eine Art Grenzort
oder Grenzmark gespielt. Dort endete der ,,Kopf Ober-
agyptens* (#p $m'.w), d. i. der beim Katarakt von Elephantine
beginnende stidlichste Teil des Landes, die Thebais der grie-
chischen Zeit®), und begann die Heptanomis, die schon im
Neuen Reich zu Unterdgypten geschlagen war. Vielleicht
nimmt auch der Name der Stadt, der nichts anderes als
,,Wichter' bedeuten diirfte?), schon auf diese Grenzposten-
rolle Bezug. Inwieweit flir diese Rolle etwa geographische
Griinde mitbestimmend waren, wage ich nicht zu entscheiden.
Die Berge der libyschen Wiiste, an deren Ful3 die Stadt liegt,
treten hier niher an den Strom heran, von dem unmittelbar
dahinter der Anfang des Bahr Jussuf heute im Ibrahimije-
kanal, im Altertum als dubpvé @pépovoa éni Tdvv abzweigt,
hinter welcher die @nfaixn gviaxi] gelegen haben soll; auf

1) Nach Plut. Is. et Osis. 72 waren die Lykopoliten die einzigen
Agypter, die das Schaf aBen. — In dem Grabe Nr. 7 von Der Rife aus
dem MR nennt sich der Fiirst des 11. Gaues ,,gro an Schrecken in Siut*
(Z. 45).

2) Bezeichnend ist auch das Beiwort ,,mit spitzen Pfeilen (spd
Ssr.w) Siut I 232. Vgl. auch Ed. Meyer, AZ 41, 105.

3) Plinius (nat. hist. 5, 9) sagt in der Aufzihlung der dgyptischen
Stadte von Siiden nach Norden: ef in Libyco Lycon, ubi montes finiunt
Thebaidem. ab iis oppida Mercuri usw.

4) Vgl. die alte Schreibung %§g der Pyr.-Texte.



§ 58. 59. 49

dem andern Ufer sperrt der Gebel Abu Feda, an den sich bald
hinter Siut der Strom herandringt, den Durchgang?).
Einen alten Baumkult verrdt auch das Wappenzeichen 59

des 20. und 21. Gaues von Oberigypten, die gleichfalls Teile
eines dlteren grofleren Gaues waren, der auf dem Westufer
des Niles im Siiden des schon zu Unterigypten gehérigen
memphitischen Gaues im Osten der Oase des Faijum sich
erstreckte. Das Zeichen unterscheidet sich von dem des 13.
und 14. Gaues dadurch, dal aus dem Baum seitwirts etwas
wie ein Band herabhingt ( ;J), das in manchen Zeich-
nungen gleicher Zeit deut- lich als ein menschlicher

Arm gestaltet ist, der in der Hand eine Schleife oder einen Ring
halt?). Dieser letzteren Gestaltung liegt also schon
die oben § 33 besprochene Idee der Vermenschlichung
des Baumes zugrunde. Wie in den Darstellungen, auf

die dort Bezug genommen wurde, ist es auch in unserm Falle

ein weibliches Wesen, eine Baumnymphe gewesen, die man
sich in dem Baume wohnend dachte, denn der Name des

Gaues wird in élterer Zeit immer als Femininum behandelt. Er

T p : S Q Fie
lautete augenscheinlich °7. #; so ausgeschrieben (-——ﬂ
< ¥ )
AN e ; i i
oder ———00@)3) begegnet er uns in spiteren Texten Ofters
<X

als Ortsbezeichnung in enger, an Identitit streifender Ver-
bindung?®) mit der geschichtlichen Hauptstadt des aus dem
stidlichen Teile des alten Baumgaues bestehenden 20. Gaues
(,,die vordere N°r.#'‘) Herakleopolis megale (ig. Hnn-
nswt, kopt. onne, heute Ehnas), die, wie die griechische

1) Auf diesen Punkt wies mich Kees hin.

2) s. AZ 50, 79. Die von Newberry daselbst vorgeschlagene
Identifikation mit dem Granatapfelbaum ist unwahrscheinlich, weil
dieser einen minnlichen Namen ganz anderer Art hatte: ZzAmn, wohl
ein Fremdwort, das mit der semitischen Bezeichnung rummdn (arab.),
rimmon (hebr.) zusammenhingen diirfte.

3) Die Feminalendung ist dabei nicht mehr bezeichnet, weil sie
wie immer lingst abgefallen war. Das & der obigen Schreibungen
gehort als bedeutungsloser Zusatz zu dem Ortsdeterminativ.

4) Wie unten bei der Hauptstadt des 15. Gaues zwischen Wzn.w
und Hmn.w.

Sethe, Urgeschichte 4




50 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

Namensform schon erkennen 14aB3t, einer minnlichen Gott-
heit diente, dem Widdergotte H7j-s-f ,,der iiber seinem See
ist. Dieser ist in geschichtlicher Zeit der Gott des 20. Gaues.
Und ebenso herrscht in dieser Zeit in der anderen Hilfte des
alten #‘7.z-baumgaues, dem 21. Gau (,,die hintere N‘r.z%)
mit der Hauptstadt Smzn-Hr» (,,Gans des Horus‘"), beim heu-
tigen Kafr Ammar?), ein anderer Widdergott, der den fiir
solche Gotter gewohnlichen Namen Chnum fithrte und den
Beruf des Chnum von Antinoe als Menschenschépfer aus-
tiben sollte. Man wird sich den Ort, an dem einst der gott-
liche #'7.#-Baum stand, der dem Gau den Namen gegeben
hat, wohl in nidchster Nidhe der spiteren Stadt Herakleopolis
zu denken haben.

60 Der 15. Gau, der sich nérdlich vom 14. und 12. Gau
tiber beide Nilufer erstreckte, in den alteren Perioden der
geschichtlichen Zeit zeitweilig mit dem 16. Gau vereinigt war
und in griechischer Zeit den 14. Gau von Kusai ganz als
Toparchie in sich aufgenommen hat, hatte nach seinem
Wappenzeichen % und dem weiblichen Geschlecht, das
sein Name Wn.? wie seine Personifikation in Darstellungen
der Gaue zeigen, urspriinglich einer Hasengéttin gedient,
nach der auch die Hauptstadt Hermopolis urspriinglich Wz.
hief. Diese alte Gaugéttin kommt auch unter dem Namen
wWnw.t die Herrin von Wzn.w' noch als untergeordnete
Gottin mit Lowenkopf und Hasenohren vor (§ 32). Die
eigentliche Gaugottheit ist aber in geschichtlicher Zeit
der Ibisgott Thoth (dg. D/Awi), der seinen Kult in der mit
Wn.w zusammenhidngenden und wahrscheinlich aus einem
Stadtteil desselben erwachsenen Stadt Hmn.w ,,die Acht
(kopt. '[ngrrlE »die zwei Schmun®, heute El Aschmunén)
hatte, die die Griechen nach ihm Hermupolis nannten?).

61 Der nérdlich anstoBende 16. Gau war nach seinem

Wappenzeichen c%. urspriinglich der Gau der Sibel-

1) Vgl. Journ. Eg. Arch. 3, 142.
2) Niheresinm.,,Amunund die Acht Urgétter von Hermopolis* § 63 ff.




§ 50—62. 51

antilope (oryx) und nach dieser M3-4d genannt, woraus
spater in normaler sprachlicher Entwicklung M7 (°<>\ g\ 552 g)
geworden ist. In geschichtlicher Zeit verehrte man dort aber
nicht mehr dieses Tier, in das sich nach einer Variante der
Osirissage einstmals der bose Feind Seth verwandelt haben
sollte, und das deshalb zu den ,,typhonischen* Tieren ge-
rechnet wurde, sondern neben verschiedenen anderen lokalen
Gottern (Chnum der Widder und #Z£.¢ die Kréte in Antinoe-
Hr-wr, Hathor in Nfr.wj-sj, P3}.t die grimmige Lowin in
Speos Artemidos usw.) in erster Linie einen Falkengott

q% oder % (Falke auf Gestell), der nach seiner Identifika-

tion mit dem groBen Gotte Horus ,,Horus der Schliager des
Menschenvolkes* genannt wurde und seinen Kult in der Stadt
Hbn.w beim heutigen Zauiet el Meitin hatte. Diese Stadt
galt als Hauptstadt des Gaues und ihr Gott als der eigent-
liche Gaugott, den man sich als Uberwinder des bosen
Feindes dachte und symbolisch als Falken, auf dem Riicken
der Sabelantilope stehend, darstellte!). Die Sibelantilope
hat dieser Falke ja auch in der Tat besiegt, wenn auch nicht
mit Schnabel und Fingen, indem er sie aus ihrer Stellung
als Verehrung findendes gottliches Wesen verdriangte.

Auch der 18. Gau, der nach seinem Wappenzeichen 62
% urspriinglich einem solchen Falkengotte gedient haben

muB, dient in geschichtlicher Zeit nicht mehr in erster Linie
seinem angestammten Gotte, obwohl dessen besonderer Kult-
name Dwn-‘n.wj; ,,der die Schwingen ausbreitet’* noch auf
die Umgestaltung des alten Gauabzeichens zu einem Falken

mit ausgebreiteten Fliigeln ﬁ_ Anlaf3 gegeben hat, und

der Gott durch sein Auftreten in den alten Ritualtexten noch
immer im Munde der Lebenden war. Der eigentliche Gott
des Gaues war in geschichtlicher Zeit der Schakalgott Anubis,
der offenbar aus dem benachbarten 17. Gau, welcher sein

1) Die Verwendung von Falken zur Antilopenjagd in Tunis be-
richtet Piickler-Muskau, Semilasso in Afrika III, S. 110,
4*




52 Die Gaue und ihre religiose Geschichte.

Bild \_5%2\ als Wappen fiihrte, eingefiihrt worden ist!). Er
wird aber mit dem alten Falkengott als Horus-Anubis identi-
fiziert; es hat hier also eine friedliche Vereinigung des Alten
mit dem Neuen stattgefunden, dhnlich wie es in Abydos
zwischen dem alten Schakalgott Hn#j-imntj.w und dem
Osiris geschehen ist.

63 Ahnliche Verinderungen in den Kulten der Gaue sind
auch in Unterdgypten aus den Gauabzeichen festzustellen.
Wir finden dort z. B. eine Reihe von Gauen, deren Wappen-
und Namenzeichen auf einen alten Rinderkult weist, wie
den 10. Gau des schwarzen Stieres @ mit der Hauptstadt

Athribis, dessen Name K#-wr ,,der groBe Schwarze**

lautete, den 6. Gau des Gebirgsstieres , in dem u. a.
Buto lag, den 12. Gau von Kuh und Kalb , genannt
Tb-ntr ,,das Gotteskalb‘‘ (Xeférvrog) usw. In geschicht-

licher Zeit werden in allen diesen Gauen véllig wesensandere
Gottheiten verehrt, in Athribis der mit Horus gleichgesetzte
Falkengott Chentechthai in Idolgestalt T\ , neben dem
spater nur noch eine heilige Kuh mit dem jungen Namen
73-km.t ,die Schwarze, fiir seine Mutter Isis geltend, als
letztes Uberbleibsel der alten Religion des schwarzen Rindes
steht. Im Gau von Buto, das selbst urspriinglich einem
Reihergott, dann statt seiner, nachdem es Konigsstadt ge-
worden, dem Horus und der Uriusgiftschlange diente, steht
als eigentliche alte Hauptstadt das wie der Gau benannte
H3sww, das heute gewdhnlich, aber kaum zutreffend, dem
Xois der Griechen gleichgesetzt wird (jetzt Sachd, 21 km
siidostlich von Buto); diese Stadt hat in geschichtlicher Zeit
statt des alten Stierkultes (vgl. u. § 186) einen gewi nicht
sehr alten Kult des Amun. In Sebennytos endlich sind in
geschichtlicher Zeit die Gétter von This in Oberidgypten,
der menschengestaltige Onuris und die Léwengéttin Mpj. ¢
zu Hause, aller Wahrscheinlichkeit nach dort importiert.

1) Fiir die Kulte des 18. oberigyptischen Gaues ist grundlegend die
Untersuchung von Kees, AZ 58, g2ff.




§ 62—65. 53

In dem 16. Gau von Mendes hat die Delphingdttin 64
H3 .t-mhj.t ,die Spitze der Fische'!, nach der der Gau mit
dem Abzeichen ebenso hief3, zwar ihren Kult immer be-
halten?), tritt % aber ganz hinter dem jungen ,,Bock von
Mendes“ (§ 31) zuriick, von dem die Hauptstadt ihren
griechischen Namen Mendes bekommen hat.

Die beiden Gaue im Nordosten des Deltas, die in der 65
festen Ordnung der Gaue die 18. und 19. Stelle einnehmen,
sind Teile eines groBeren alteren Gaues, dessen Wappen-
zeichen ein Kind mit der unterdgyptischen Konigskrone

J?% war?) und der nach diesem ’/m.#j, d. i. ,,der von ’Im .t

hieB. ’/m.t ist die durch ihre Weinproduktion bekannte
Stadt, die in geschichtlicher Zeit der Uraus-Schlangengéttin
W3dj.t, hier gern *Im.tt ,die von ’Im.t" (C: [\Lfl) ge-
nannt, diente und griechisch Buto hie3, wie iircawestliche
Schwester im 6. Gau. Ihre Ruinen sind in dem Hiigel
Tell Nebesche (siidostlich von Tanis) aufgefunden worden.
Diese Stadt ’/m.#, die wie das gleichfalls weinberithmte
Pelusium (ig. Swn ,die Festung', spdter Syz) und das
verhéltnismaBig junge Tanis (dg. D'n.¢, kopt. xaane) im
19. Gau, dem nérdlichen Teile des alten Gaues (,,das hin-
tere Konigskind‘‘) lag und Hauptstadt desselben war,
ist offenbar auch urspriinglich die Hauptstadt des noch
ungeteilten groBeren Gaues gewesen, da das ,,Konigskind“
in dem Namen ’/mt¢; geradezu als ihr Bewohner bezeichnet
ist. Die Hauptstadt des siidlichen Teiles, der den 18. Gau
bildete (,,das vordere Konigskind) war in geschichtlicher
Zeit Bubastis, die Stadt der Katzengéttin Bastet, die die
Gaugottheit darin war.

1) Der Kult des Delphins im mendesischen Gau erklart sich dar-
aus, dafB die Delphine gern in die Nilmiindungen kamen, wie noch heute
bei Damiette.

2) Das Zeichen wird bei dem siidlichen ’/m#-Gau spiter in un-
berechtigter Differenzierung in ein oberagypt. Koénigskind verwandelt.
Das Wort #mt#j wird sonst, auch wo es die allgemeine Bedeutung ,,Zog-
ling* angenommen hat, noch richtig mit dem unterigypt. Konigskind
geschrieben,




54 Die Gaue und ihre religiése Geschichte.

66 Uber den Wandel in Wesen und Gestalt, die der Gott
Sopdu des 20. unterdgyptischen Gaues erfahren hat, ist
oben § 19. 21. 23 gesprochen worden. Bemerkenswert ist
nun, daB das Abzeichen dieses Gaues den Gott bereits in
Gestalt des hockenden Falkenidols zeigt, seltsamerweise auf

einem Ruhebett c::\{ , dessen Sinn uns verborgen bleibt. Das

Beiwort ,,der unter seinen £sé.#-Baumen ist‘, das der Gott
in den Pyr.-Texten gern erhidlt, und die Bezeichnung der
Gauhauptstadt Saft el Henne als ,,Haus des #ds-Baumes®,
deuten auf besondere Beziehungen zu einem Baumkult hin,
die uns verborgen sind.

67 Der 3. unterdgyptische Gau, nach seinem Wappen-

zeichen Q}\\f u. 4. (§ 77), der eigentliche Gau des Falken-

gottes Horus, von dem sich dessen Kult allmahlich tiber ganz
Agypten verbreitet hat'), verehrte in geschichtlicher Zeit
als Hauptgottheit die Gottin Hathor, und zwar wie vielerorts
in Gestalt einer heiligen Kuh, die hier S43.z-Hr» ,,die sich
des Horus erinnert‘ hie3. Sie soll also, ihrem Namen Hat-hor
entsprechend, der ,,Haus des Horus bedeutete und sie mit
einem poetischen Bilde als Mutter dieses Gottes bezeichnete,
Ammendienste an dem einstigen Gott des Gaues ausiiben.
Die Stadt, in der sie ihren Kult hatte, griechisch Momemphis

1) Die von manchen vertretene These, daBl der Gott Horus vielmehr
aus Hierakonpolis (/NVAz), der letzten vorgeschichtlichen Hauptstadt
Oberigyptens vor der Begriindung des geschichtlichen Staates, oder
aus dem noch weiter siidlich gelegenen Edfu stamme, wird schon dadurch
widerlegt, daBl der Name des 3. Deltagaus neben dem des 18. oberagypt.
Gaues tatsichlich der einzige den Kult des Gottes direkt durch das Bild
eines lebenden Falken bezeugende Gauname ist. Der Gott von Hiera-
konpolis, von Haus aus anders dargestellt (als Falkenidol) und urspriing-
lich anonym (,,der von NVAz‘), ist erst sekundar, wie alle anderen Falken-
gotter, dem Horus gleichgesetzt worden. Der Kult von Edfu ist deutlich
erst aus dem unterigyptischen abgeleitet (s. u. § 147ff.). Der Gott des
18. oberigypt. Gaues aber ist durch seine Gestalt, die auch auflerhalb

des Wappenzeichens des Gaues stets diese ist: A, und durch seinen

Namen Dwn-‘n.wj merklich vom Horus (%) unterschieden.




§ 66—68. 55

(heute Kom el Hisn), hieB agyptisch ' Bm.w (<’ Im3 . w), die
#3m-Baume‘‘. Das deutet wohl darauf hin, da} die Gottin
auch hier urspriinglich keine Kuh und keine Hathor, sondern
eine Baum- oder in diesem Falle vielmehr eine Waldgéttin
gewesen war (s. § 18). Wo aber die Stadt stand, in der der
Kult des Horus selbst zu Hause war, und die einst Haupt-
stadt des Gaues war, bevor Momemphis (/3m.w) diese
Rolle iibernahm, dariiber 1iBt sich nur eine Vermutung
duBern. Sollte es nicht einfach das etwa 30 km nérdlich von
Kom el Hisn gelegene Damanhur gewesen sein, das unter
seinem eigentlichen alten Namen B/d.t eine groBe Rolle
in der Vorgeschichte Agyptens gespielt zu haben scheint und
dessen jiingerer, in der heutigen Benennung Damanhur
erhaltener Name es geradezu als ,,Heimatsort des Horus*
bezeichnet (s. u. § 85)? Der Ort, der spater (wegen seiner
historischen Rolle ?) als autonomer, zu keinem Gau gehoriger
Bezirk behandelt wird (wie das Ombos des Seth in Ober-
agypten § 47), kann in der Tat, nach seiner geographischen
Lage, wenn er iiberhaupt einmal zu einem Gaue gehért haben
soll, was doch anzunehmen ist, nur zu dem 3. unteragypt.
Gau, der das Bild des Gottes als Wappenzeichen fithrt und
wie gesagt der Horusgau par excellence ist, gehort haben?).
Horusgau und Horusheimatsort gehéren also gewill zusam-
men 2).
Verlegungen des Gaumittelpunktes, wie sie hier und in 68

verschiedenen der oben besprochenen Fille im Zusammen-
hange mit den Kultverdnderungen in den Gauen zu beobach-

1) Die Lage der Stadt Damanhur am linken Ufer des westlichsten
der 7 Nilarme des Altertums schlieBt die von mir Nachr. Gott. Ges. d.
Wiss. 1922, 236 Anm. 4 aufgeworfene Frage, ob die Stadt etwa zu dem
6. Gau von Buto gehdrt haben konne, aus. Gehorte sie, wie ich jetzt
bestimmt glaube, zum 3. Gau, so schloB dieser die duBere Reihe der
,,Westgaue** des Deltas, die alle links von dem genannten Nilarm lagen
(die Gaue 1—3), ebenso vortrefflich nach Norden ab, wie der 6. Gau
die innere Reihe der rechts desselben Nilarmes gelegenen Gaue 4—6 ab-
schloB, die die Ostgrenze der ,,Westgaue* gegen die ,,Ostgaue’ bildete.

2) Eine Bestitigung fiir die im vorstehenden ausgesprochene Ver-
mutung finde ich in der Stelle Pyr. 211c, s. dazu unten § 135.




56 Die Anfinge kosmischer Religion.

ten waren, sind, wie schon erwéhnt, auch in geschichtlicher
Zeit gar nicht selten gewesen. So ist der 1. oberdgypt. Gau,
der urspriinglich seine Hauptstadt in Elephantine hatte und
in den Gautexten der agyptischen Tempel mit der alten
sakralen Gauordnung immer behalten hat, in griechischer
Zeit tatsichlich zum ombitischen Gau geworden, in dem
Elephantine ein Nebenort (Elepavtivy o *Oufitov vouod)
neben der neuen Hauptstadt Ombos (heute Kom Ombo)
war. Der 4. Gau von Theben, der urspriinglich seine Haupt-
stadt in Hermonthis gehabt hat, ist in griechischer Zeit in
zwei Gaue zerlegt worden, einen auf dem Ostufer, der Gau
von Diospolis (Theben als Stadt des Amfin), und einen auf
dem Westufer, der in der Ptolemierzeit pathyritischer Gau
nach der Stadt Pathyris (Gebelén), in der Kaiserzeit aber
voriibergehend wieder Gau von Hermonthis genannt wurde;
die Hauptstadt war eben wiederholentlich verlegt worden.
Im Delta war in romischer Zeit der Gau von Sebennytos in
zwei Teile geteilt, von denen der eine (Zefervirns xdrw vénwy)
die Hauptstadt Pachnamunis, der andere (. dro ténwy)
Sebennytos als Hauptstadt behalten hatte. Im Gau von
Heliopolis war damals Oniu, in dem von Mendes Thmuis die
Hauptstadt, wie wir durch den Geographen Ptolemaios er-
fahren. In dem Gau Arabia aber, dem 20. Gau der alten agyp-
tischen Gauordnung, ist damals an Stelle der nach dem Gotte
Sopdu benannten Stadt Prj-spdew, deren Ruinen beim heuti-
gen Saft el Henne am Eingang des Landes Gosen liegen,
das 26 km nordéstlich davon gelegene Phakiissa (heute Fakus)
getreten.

3. Die Anfinge kosmischer Religion.

69 In die Phase der dgyptischen Urgeschichte, die durch
die Gaue reprisentiert wird, die Zeit der Gaufiirstentiimer,
die die Periode der Stadtstaaten abgelést haben wird, wird
moglicherweise der ZusammenschluB benachbarter Orts-
gottheiten zu Familien, insbesondere Triaden, zu setzen sein
(§ 29). In sie reicht aber jedenfalls noch eine andere Stufe
der dgyptischen Religionsentwicklung zuriick, das Aufkom-




§ 68—7o0. o

U

men hoherer, universalerer Gottheiten, die selbst nicht feti-
schistischer Natur und nicht értlich, sozusagen an die Scholle
gebunden waren, wie die alten Ortsgottheiten, sondern kos-
mischer Natur waren: Gotter, die urspriinglich wohl an
keinem Orte auf Erden eine besondere, von Menschenhand
erbaute Kultstitte hatten, socndern eben in dem kosmischen
Element selbst verehrt wurden, das sie vertraten oder ge-
nauer gesagt personifizierten und dessen Benennung sie
statt eines Eigennamens fithrten, wie bei den Griechen
Odpavdg ,,der Himmel", Ieia ,,die Erde", HAwg ,,die Sonne*,
Zeljvy ,,der Mond*, der FluB3 *Ayeidog, ,,das Meer** "Quxé-
avog u. a.

Bei den Agyptern haben wir neben dem Nil (Z°p/) und 70
dem Urgewisser (Nun), die wohl erst spiter, d. h. nicht in
der Gauzeit, personifiziert worden sind, als &lteste und wich-
tigste derartige kosmische Personifikationen den Sonnengott
Ré&* (ilter *Ri°, babylonisch durch 77a oder 7ija wiederge-
geben), dessen Name das gemeinagyptische Wort fiir ,,Sonne*
ist, sowie das Paar Himmel und Erde, zwischen denen sich
die Geschlechter umgekehrt verteilen als bei den Griechen.
Die Erde (igypt. *#43 mask., kopt. #J, assyrisch durch zx
wiedergegeben) ist ein mannliches Wesen Géb (alt Gé4,

geschrieben %J, griech. Kijf), der Himmel (agypt. p.¢
fem., kopt. pé) sein Weib Nut (agypt. 2 Nw.t, spater

ni, né gesprochen). Beide Namen sind gewill nichts weiter,
als iltere Bezeichnungen fiir die betreffenden Teile der Welt?),

1) Fiir Nut geht das schon aus der Schreibung mit dem Bild des
Himmels hervor, fiir Geb aus Stellen wir Urk. IV 146, 14 ,,was der Nil
auf dem Riicken des Geb wachsen 14Bt“, wo der sonst mit dem Bilde
einer Gans als phonetischem Zeichen (?) geschriebene Name des Erd-

gottes in der altertiimlichen Schreibung %JJ v vorliegt mit dem
B

alten, fast nur noch in einigen alten Ortsnamen belegten Zeichen fiir g

(s. § 47 Anm.) und dem Deutzeichen fiir Landereien, Acker, die er hier

bezeichnen soll. An sich konnten Ausdriicke wie ,,was auf dem Riicken
des Geb wichst*, ,,ich kiisse den Geb‘“ bildlich zu verstehen sein, aber




58 Die Anfinge kosmischer Religion.

die in der lebenden Sprache der geschichtlichen Zeit im all-
gemeinen auller Gebrauch gekommen und durch jene anderen
Ausdriicke #¢3 und pé.# verdrangt waren?). Bei Geb konnte
die Schreibung mit dem Bilde einer Gans darauf fithren, daf3
diese Vorstellung von dem Erdgotte letzten Endes aus einer
alten lokalen fetischistischen Gottheit entstanden sei, doch
ist der Umstand, daB3 der Gans dabei stets der Buchstabe &
als phonetisches Komplement zugefiigt wird, einer solchen
Annahme wohl nicht eben giinstig?).

£ | Aus der geschlechtlichen Vereinigung von Himmel und
Erde soll die Sonne als ihr Kind hervorgegangen sein: also
eine Trias von Vater, Mutter und Sohn, wie die Triaden, die
sich aus den alten Ortsgottheiten gebildet haben?®). In ihr
dokumentiert sich wohl die dlteste Form der Kosmogonie,
die wir bei den Agyptern nachweisen kénnen. Sie entspricht
einer Vorstellung vom Lauf der Welt, die im 4gyptischen
Volke auch allezeit lebendig geblieben ist, allen anderweitigen
Lehren zum Trotz, die die Theologie inzwischen in den ver-
schiedenen Perioden an verschiedenen Stellen des Landes auf-

»aufgetan werden die Tirfliigel des Geb* (Pyr. 796b = 1014b = 1713a)
und ,,(der tote) Konig NN. ist nicht in den Geb eingetreten‘‘ (Pyr. 308b)
fallt doch schon aus dem Bilde heraus.

1) a3 konnte nach seiner Schreibung ===, bevor es die kosmische
Bedeutung erlangte, den Erdboden bzw. die Erde als Stoff bezeichnet
haben (vgl. Schifer, Weltgebiaude der Agypter S. 85, abgedruckt aus
der Zeitschrift Die Antike Bd. 3), #¢.#aber nach meines tFreundes Ember
Vermutung ,,die Abscheidung* (von wp; ,,scheiden*); ist doch von der
Abscheidung (wp7) des Himmels von der Erde in den alten Texten so oft
mit Bezug auf die Entstehung der gegenwirtigen Weltordnung die Rede.

2) In spdterer Zeit wird Geb oft als Mensch dargestellt, der seine
Hieroglyphe, die Gans, auf dem Kopfe trigt, ebenso Nut mit dem & 7w

I ihres Namens (wie auch Isis und Nephthys mit den Hieroglyphen ihrer
Namen). Das steht in deutlichem Kontrast zu der Art, in der die echten
Ortsgottheiten vermenschlicht sind, und nach der Geb einen Ginsekopf
zu seinem menschlichen Korper hitte bekommen miissen. Diese Dar-
stellungen haben fiir die urspriingliche Natur der kosmischen Géotter
Geb und Nut gar nichts zu besagen.

3) Zu Osiris wird z. B. gesagt: ,,Re’ gab dir den Thron (7s.#)
seines Vaters Geb‘* Brugsch, Dict. géogr. 1061/2, 13.




§ 7073 59

gestellt hatte. Wie die Sonne nach diesem alten Mythus
dermaleinst zuerst entstanden war, so glaubte man sie auch
alltaglich aufs neue zwischen den Schenkeln ihrer Mutter
der Himmelsgéttin wiedergeboren werden, nachdem sie am
Abend zuvor zwischen deren Armen ihr Leben ausgehaucht
habe.

In dieser Religion des Geb, wie man sie wohl nennen 72
kann, war der Erdgott mit seiner Gattin, der Himmelsgéttin
vor der Sonne da. Er galt deshalb als altester der Gotter:
., Vater der Gotter‘l) oder ,aller Gotter’. Diesen bereits
in den Pyr. indirekt fiir ihn nachweisbaren?), seit dem NR
ihm oft ganz direkt gegebenen Titel erhilt er, charakteristisch
fiir die Agypter, noch in spiterer Zeit, ebenso wie Nut den
Titel ,,die die Gotter gebar‘®); deutliche Zeichen dafiir, dal3
sich die Erinnerung an ihre einstige Spitzenstellung, die sie
doch tatsichlich inzwischen liangst verloren hatten, im Be-
wuBtsein des Volkes immer noch lebendig erhalten hat, wohl
wegen jener populdren Auffassung von der téglichen Wieder-
geburt der Sonne.

Als iltester Gott mufite Geb aber nach der Auffassung 73
der Agypter auch der héchste Gott sein, und so tritt er in ge-
schichtlicher Zeit, ebenfalls ein Uberrest seines einstigen
Primates, noch oft als Fiihrer und Sprecher der Gotter auf,
auch in Gegenwart von Géttern, die mittlerweile iiber ihn
gesetzt waren (z. B. Atum und Schu in der Neunheit von
Heliopolis), und zwar seit den altesten Zeiten?). Von einem

1) So heiBen anderwirts auch Atum, der hdochste Gott von Helio-
polis (Pyr. 1521a. 1546a), Ptah von Memphis und Nun das Urgewdsser,
die spiter als Vater des Atum gelten (s. u. § 222. 167).

2) Pyr. 1792 (,,euer Vater an die Gotterneunheit gerichtet).
195¢ (,,der Vater der Gétter” in einer Rede an die Gottin von Buto,
die seine Tochter sein soll).

3) Dies konnte man freilich auch auf die 5 Gotter beziehen, die in
der heliopolitanischen Lehre an Stelle des Re® zu ,,Kindern der Nut*
geworden sind, und so wird das Beiwort spiter wohl wirklich verstanden
worden sein.

4) Die dem entgegenstehende Geltung des Sonnengottes unter
seiner alten Bezeichnung Ré‘ als hochster universaler Gott, die den volks-




60 Die Anfinge kosmischer Religion.

solchen Primat des Geb ist auch in den alten Pyramiden-
texten noch oft in Vergleichen geradezu die Redel). Es
tritt wohl auch in der haufigen Nennung des Gottes in der

0

alten Ritualformel 4#p dj Gbb ,,gnidig sei Geb und gebe . ..
an Stelle der dabei spiter iiblichen Nennung des Koénigs
(nsw.t) oder auch neben dieser hervor, wie sie sich in ilteren
Texten nicht selten noch findet?).

74 Der spezielle Fiihrer- oder Herrschertitel, den Geb bei
solchen Gelegenheiten, wie auch sonst zu erhalten pflegt,
der ihm allein vor allen Géttern zukommt, den in gleicher
Form nie ein anderer bekommt3) und der offenbar eben seinen
eigentlichen alten Titel aus der Zeit seiner Herrschaft dar-

—g
cg . 3 A ( 5 PPN 1] £
stellt, ist ,,der 7p°(.#) der Gétter ( [j —]:ﬁ, so schon Pyr.
895d. 993 c. 1620a. 1645 a), selten noch ausgeschrieben

i <= 03
I vollstindiger, ,der 7p*.z aller Gétter* o |
und volistandiger er 7 .Z-aller Gotter'’ -( Q[j :T:]

tiimlichen Glauben der geschichtlichen Zeit beherrscht, duBert sich fiir
unsere Blicke wohl zuerst in der Religion von Heliopolis (§ 113), die
aber selbst bereits eine Folge davon sein diirfte.

1) ,,du stehst an ihrer (der Gotter) Spitze wie Geb an der Spitze
seiner Gotterneunheit Pyr. 255b; ,,du sitzest an der Spitze der Gotter-
neunheit wie Geb, der 74'(.#) der Gotter, wie Osiris an der Spitze der
Démonen (s4m.w), wie Horus der Herr der Menschen und der Gotter
Pyr. 895c/d; ,,NN. ist Geb, der kluge Mund, der 7-p'(.2) der Gétter,
den Atum an die Spitze der Gotterneunheit gesetzt hat, mit dessen Worten
die Gotter zufrieden sind, und alle Gétter sind zufrieden mit allem, was
dieser NN. sagt‘ Pyr. 1645a/c; ,,er soll sein an der Spitze der Géotter
im Himmel wie Geb an der Spitze der Gétterneunheit* Pyr. 1834a/b;
»du erscheinst den Horuskindern als Schakal, wie Horus an der Spitze
der Lebenden, wie Geb an der Spitze der Gotterneunheit, wie Osiris
an der Spitze der Geister Pyr. 2103c/d; ,,0 Geb, du kluger Mund, der
7-p'(.#) der Gétter, du bist der Herr des ganzen Landes, du hast Macht
iiber die Gotterneunheit und jeden (anderen) Gott* Pyr. 1620/21. —
Die Nennung der Gétterneunheit ist an allen diesen Stellen, die groBen-
teils erst aus geschichtlicher Zeit stammen und nur eine Erinnerung
an die einstige Stellung des Geb enthalten, wohl ein Anachronismus.

2) z. B. Pyr. 101b. 218b. 583a. 1264a. 1277a. 1649a. S. m. Dra-
matische Texte S. 209.

3) Zu dem &hnlichen Titel, den Horus einmal bekommt, s. u, S. 61
Anm. 1.2, E,




§ 73. 74. 61

Pyr. 1465 a, spater oft Ezﬂj ). Er ermoglicht uns
wohl, das Alter dieser Religion zu bestimmen, deren Ent-
stehung danach mindestens bis in die Periode der Gau-
staaten zuriickzufithren sein wird. Denn der Titel »p*.#, der
eigentlich wohl ,,der Mund der Menschen (p°.#)%, d. i. der
Sprecher der Menschen bedeutete!), und in geschichtlicher
Zeit meist mit dem oben § 6 genannten Titel £3#/-° verbun-
den, und diesem dann vorangestellt und also iibergeordnet,
als Titel des hohen Adels in Gebrauch ist?), ist wahrschein-
lich der Titel gewesen, den einst die alten Gaufiirsten fiihrten,
ehe es Kénigreiche in Agypten gab3). Dazu stimmt, dafB es
eine Vielheit von , Thronen des Geb" (ns.w¢ Gbb) ist, auf
denen der geschichtliche Kénig von Agypten als ,,Erbe des
Geb*“ zu sitzen sich rithmt?), mit einem Wort fiir ,,Thron*,
das eine ganz altertiimliche, in geschichtlicher Zeit nicht mehr
gebrdauchliche Form des Sitzes X bezeichnete. Das ist

1) Vgl. einerseits die Wortspiele mit » 'z ,,der kluge Mund‘‘ in
den Pyramidentexten (z. B. Pyr. 1618b. 1620a) und Titel wie ,,Richter
und Mund von N/# (Hierakonpolis), ,,Mund aller Leute von 2 (Buto)*,
,,oberster Mund des ganzen Landes*, ,,der Mund, der beruhigt im ganzen
Lande‘ usw., andererseits die bei Erman-Grapow, Ag. Worterb. 11
415/6 verzeichneten Schreibungen, die den Zusammenhang des Titels

r-p'.t mit .7 ,,Menschen‘ erkennen lassen (mit Q), ﬁ oder }_@@),
o e
und den Titel des Horus ,,der 7.7 und Konig der Gotter ( O Dl
o MV
j:‘j Pyr. 1458¢), dem an anderer Stelle ein ,,Herr der Menschen

a
und Gotter* (<=~ 0 Er]j Pyr. 895d) als Synonym gegeniiber-
aeal} 0 ©:0

zustehen scheint, wihrend anderwirts im gleichen Zusammenhang wie
Pyr. 1458e nur ,,Herr der Menschen* (<—~ ga Pyr. 1804b) dafiir

eintritt.

2) Griechisch dabei wiedergegeben durch dpmais, wo das o wie
in dem parallelen Tomaw ein dg. & wiedergibt wie in ITerofaotic u. i.
Fallen.

3) Maspero, Etud. de mythol. et d’archéol. II 11.

4) S. m. ,,Amun und die acht Urgétter § 12. — Zu den dort in
Anm. 2 zitierten Belegen ist hinzuzufiigen, dal der Ausdruck auch
auf den Statuen Sesostris’ I. aus Lischt vorkommt (Licht p. 34, Fig. 31).




62 Die Anfinge kosmischer Religion.

eine deutliche Bezugnahme auf eine Zeit der vielen kleinen
Staaten, aus denen der geschichtliche Staat erst allmihlich
erwachsen ist.

75 In die durch die Trias Geb, Nut, Ré‘ beschlossene Welt
ist zu einer gegebenen Zeit ein viertes Element eingetreten,
der Gott der Luft Schu (griech. 2@g), der sich zwischen Him-
mel und Erde gedriangt haben soll, um sie, die urspriinglich
vereint waren, voneinander zu trennen, was freilich fiir den
Lauf der Sonne eine unentbehrliche Voraussetzung sein
muBte!). Sein Name bedeutet ,,Leere* und hat unzweifel-
haft einen etwas abstrakten Charakter, der ihn als Produkt
fortgeschrittener Spekulation erscheinen 1aB3t. Er ist gewil
nicht gleichen Alters mit den einfachen und konkreten kos-
mischen Elementen Himmel, Erde, Sonne zu halten, die denn
auch im Volksglauben ohne ihn miteinander auskommen,
um die Welt in der oben § 71 beschriebenen Weise in Gang zu
halten. Wann und wo er aber kreiert worden ist und eventuell
auch als hochstes Wesen gegolten hat, weil er iiber Himmel
und Erde bewegend disponierte und fiir die Sonne ihre Exi-
stenzbedingungen schuf, das ist nicht zu erkennen, aber es
mufB} (oder miite) vor der Errichtung des Reiches von Helio-
polis geschehen sein. Dasselbe gilt von der Géttin Tefnut,
die die Feuchtigkeit personifizieren soll (s. u. § 124) und die
in der heliopolitanischen Theologie als seine Zwillings-
schwester gilt?).

1) Wenn sich die ob. § 70 Anm. ausgesprochene Erklirung des
Wortes #.Z ,,Himmel* von Ember bestitigen sollte, so konnte diese
jingere Bezeichnung infolge der Kreierung des Schu an Stelle der élteren
nw .7 getreten sein.

2) Die spiten Texte, die auch den Schu einmal wie den Sonnengott
Kénig iiber Agypten gewesen sein lassen, geben ihm als Residenz Memphis
(Junker, Onurislegende S. 62/3), was wie ein Anachronismus aussieht.—
Von einem mythischen Konigtum der Goéttin Tefnut reden die Inschriften
der Gottesweiber von Theben (25/26. Dyn.), die sich als Erbinnen des-
selben betrachten.




§ 74—78. 63

4. Der ZusammenschluBl der westlichen und der
o0stlichen Deltagaue zu zwei Staaten in Unter-
agypten.

Aus den Gauen des Deltas, die in dem festen Bestande 76
der sakralen Gauordnung 20 zdhlten, gingen zunichst zwei
groBere staatliche Gebilde hervor, ein Westreich, das die
,,westlichen Gaue‘* (1—7%) und ein Ostreich, das die iibrigen
Gaue (8—20) umfalte, die ,,0stlichen Gaue‘‘. Diese beiden,
an rdaumlicher Ausdehnung vielleicht etwa gleichen, der
Zahl der Gaue nach aber recht ungleichen Hilften des
Deltas, die in der sakralen Gauordnung durch die beiden
gleichbenannten ,,Einzelgaue®, den ,,westlichen Einzelgau‘,
den Nomos Libye der griechischen Schriftsteller, und den
,,ostlichen Einzelgau‘ von Pithom, getrennt sind (s. o. § 41
Anm.), werden noch im Alten Reich als ,,die beiden Halften
(gs.wj) des Hauses* bezeichnet, die westliche Hailfte als
die , Halfte der rechten Seite‘?).

In dem Westreich herrschte der falkengestaltige Gott 77
Horus (agypt. Hor, alt *Har). Der urspriunglich ihm die-
nende ,,Falkengau‘’, der 3. Gau in der offiziellen alten Reihen-
folge der unterdgyptischen Gaue (§ 67), war der Ausgangs-
punkt fir die Bildung dieses Staates. Sein Wappenzeichen

@% oder <$ ein Falke auf dem Traggestell der Gotter-

bilder, vor ihm das bei solchen Goétterbildern und namentlich
in den Gauabzeichen beliebte Schmuckstiick der Feder, ist
offenbar zundchst zum Wappen des Westdeltareiches, dann
in der dgyptischen Schrift zur Hieroglyphe fiir den Westen
ganz allgemein geworden.

Das Ostreich, dessen Wappenzeichen, einen Speer mit 78
Querholz darstellend, wir in dem entsprechenden Schrift-

zeichen fiir den Osten zu erkennen haben, koénnte sich
von der Gegend um El Kantara aus, der Stelle, wo die
KarawanenstraBe nach Paldstina das Niltal verlaBt, gebil-

1) S. m. Aufsatz Die 4g. Ausdriicke fiir rechts und links (Nachr.
Gott. Ges. d. Wiss. 1922, 231). Diese Arbeit ist auch die Grundlage
fiir die folgenden Ausfithrungen.




64 Der Zusammenschluf} der westlichen und der dstlichen Deltagaue.

det haben. Wenigstens enthilt der Name des dortigen 14. Gaues
(mit der Hauptstadt Sile, dgypt. 737w geschrieben) das
Zeichen fiir Osten, wenn er auch seiner Form nach (,,der
Anfang des Ostens‘‘) nicht zu den sehr alten Gaunamen zu
gehoren scheint (s. o. § 43). Es ist klar, wie bedeutsam es fiir
die Entstehung und das Wesen des Ostdeltareiches sein wiirde,
wenn es sich bestiitigte, da3 es wirklich an dieser Stelle seinen
Ausgangspunkt gehabt hitte. Es wiirde dann notwendig
auf einer Invasion von Asien her beruht haben, wie sie fiir
einen gegebenen Zeitpunkt der Urzeit aus der eigentiim-
lichen Natur der Agyptischen Sprache, die kaum anders als
aus einer Mischung von semitischen und nichtsemitischen
Sprachelementen zu begreifen ist!) und aus den a priori sehr
wahrscheinlichen Kulturzusammenhédngen mit Babylonien
zu vermuten ist.

79 In diesem Ostreich gebot, wenigstens zu einer Zeit, der
in dem 9. Gaue im Herzen des Deltas ansdssige nach einem
Gewisser ‘nd.t daselbst benannte Gott ‘zd.# ,,der von
‘nd.t, der spiter in den sagenhaften Heros Osiris aufge-
gangen ist?), was der Hauptstadt des Gaues Dd.w den
Namen Busiris, d. i. ,,Haus des Osiris* (igypt. Per-usire,
heute Abusir) verschafft hat (§ 66). Er wird in den alten
religiosen Texten ,,der gebietet in den ostlichen Gauen
(4ntj sp.wt 136¢.£) oder ,,das Oberhaupt seiner Gaue* (47/-2p

1) Dieses Moment wird m. E. heute vielfach unterschitzt. Ich
glaube nicht, daB die Verwandtschaft zwischen Semitisch und Hamitisch,
wie sie sich in den heutigen hamitischen Sprachen beobachten laBt,
geniigt, um einerseits die tiefgreifende Ubereinstimmung des Agyptischen
mit dem Semitischen gegeniiber diesen Sprachen (besonders im allge-
meinen Sprachbau), andererseits die weitgehende Verschiedenheit vom

i Semitischen (namentlich im Wortschatz) zu erkldren.

2) Pyr. 182a. 614a ist bereits die Gleichsetzung beider Gétter
vorausgesetzt. Andere Stellen vergleichen den toten Konig nur erst
mit dem ‘#d.# (220c. 1833d), wie zugleich auch mit dem Schakalgotte
Hntj-tmntj-w (,,der tber die Westlichen gebietet’), der in Abydos in
Osiris aufgegangen ist; dabei ist dieses Nebeneinander der beiden mit
Osiris verschmolzenen Gotter aber auch Anzeichen dafiir, daB die Ver-
schmelzung auch in diesen Texten bereits ins Auge gefalit war.




§ 78—38o. 65

sp.wt-f) genannt und es ist gewil kein Zufall, daBsein Gau (nach
dem eine Sonderstellung einnehmenden ,,8stlichen Einzelgau*’
von Pithom) in der Reihenfolge der Ostgaue als erster erscheint.

Der Titel ,,Oberhaupt' (dgypt. A»j-tp g) ist spiter in 80
geschichtlicher Zeit in der erweiterten und gesteigerten Form
»grofles Oberhaupt" wieder erweckt worden. Von der 6. bis
zur 12. Dyn., wihrend der Feudalzeit, nennen sich die Fiirsten,
die als erbliche Dynasten wie kleine Koénige in den Gauen
herrschen, allgemein so ,,groBes Oberhaupt (&7j-£p °3)
ihres Gaues. Ein Synonym davon (%7/-#p wr.w) hat méglicher-
weise den Titel der vorgeschichtlichen Kénige von Heliopolis
gebildet (s. u. § 134)Y).

Lehrt uns dieser Titel des alten Gottes von Busiris voraus-
sichtlich, wie sich die Fiirsten der beiden vorgeschichtlichen
Deltastaaten nannten, so zeigt uns sein Bild, das das Wappen-
zeichen des Gaues von Busiris?) bildet, wohl, wie sie aus-
sahen, oder wenigstens, wie der Herrscher des Ostreiches
aussah. Es zeigt einen Konig, der in der einen Hand den

Krummstab T (hf3 oder ‘w.£)3), in der anderen die GeiB3el 4\

1) Als ,,Oberhaupt der beiden Linder* (~\©? ?@ngg) soll

in geschichtlicher Zeit z. B. Thutmosis I. erschienen sein bei seiner Thron-
besteigung, Urk. IV 82.

2) DaBB der Gau wie der Gott ‘zd.# und nicht “7#d.# hieB, wiirde
den Varianten von Totb. Nav. 125, Konfess. 18 zu entnehmen sein,
falls diese Glauben verdienen. Die Pyramiden der 6. Dyn. (M und N)
schreiben den Namen des Gottes mit dem Ideogramm des Gaues, als
ob er nach diesem benannt sei. Vgl. dazu aber den Parallelfall in § 52.

3) Die beiden Namen bezeichneten urspriinglich, wie es scheint,
zwei Formen des Krummstabes, die sich nur ganz wenig voneinander
unterschieden. Die eine Form, mit der auch das Zeitwort %43 ,,herrschen*
(alt 73£) vorzugsweise geschrieben wird, hatte einen etwas stirker ge-
krimmten Kopf. Der Name der anderen ‘w.#, mit deren Bild bezeich-
nenderweise auch das Wort ‘w.7 ,,Kleinvieh* geschrieben wurde, scheint
aber frith zum gewohnlichen Ausdruck fiir den. Krummstab im allge-
meinen geworden zu sein, also dhnlich wie ‘43 der gebriauchliche Name

fir das Zepter ¥ geworden ist, an Stelle der iAlteren Benennung sk»z,

die der Verwendung des Zeichens zur Schreibung von s#7 ,,méchtig sein*
entsprach. Vgl. dazu Pyr. 202b/c in einem altheliopolitanischen Spruch.

Sethe, Urgeschichte k]




66 Unteragypten als ein Gesamtstaat.

9 halt, offenbar zwei Hirten-

/

(n4343 ,,die lang herabhingende’
gerite, die nun zu Herrschaftszeichen geworden sind?).
Dieses Hirtenwesen des Konigs paBt gut zu dem hiufigen
Auftreten des Rindes unter den Wappenzeichen der Delta-
gaue (s. 0. § 63); das Delta mit seinen Marschen ist ja auch
noch im Alten Reich das Land, wohin die Rinderherden zu
einer gewissen Jahreszeit auf die Weide gebracht werden,
wie in den Alpen das Vieh auf die Almen. Auf dem Haupt
trigt der Konig von Busiris oft zwei Federn mj in dieser
Stellung, wie wir sie spiter bei Osiris mit der oberagyptischen
Konigskrone vereinigt finden, dazu bisweilen am Hinter-
kopf das lang iiber den Riicken herabhingende Band, das
spater fiir Min und Amun so charakteristisch ist, aber z. B.
auch bei dem Gotte Sopdu von Arabia vorkommt. Im
ganzen sieht der Konig fast so aus, wie man spdter im
Neuen Reich das namentlich auch in der Anrede gebrauchte
Wort ## ,,Konig in der Schrift zu determinieren pflegt.

5. Unterdgypten als ein Gesamtstaat.

81 Aus einer Vereinigung der beiden Deltareiche wird
schlieBlich einmal der unterigyptische Gesamtstaat hervor-
gegangen sein, dessen Herrscher, wenn nicht von Anfang an,
so jedenfalls spiter (sicher in der Zeit des Konigreiches von

1) Bei dem/\ hat man neuerdings die Bedeutung als GeiBBel an-

gezweifelt, weil die erhaltenen Originale dieser Insignie aus Holzstegen
und Perlen in einer Weise zusammengesetzt sind, daB sie nicht als GeiBel
gebraucht werden kénnen. Man hat darin vielmehr ein Gerat zur Ge-
winnung des Ladanum (einer Art Weihrauch, von der es noch zweifelhaft
ist, ob sie den Agyptern iiberhaupt bekannt war) finden wollen (New-
berry, Journ. Eg. Arch. 15, 86ff.). GewiB} alles das mit Unrecht. Wie
sollte daraus ein Herrschaftssymbol werden? Da es eben ein solches
Symbol ist, kein wirklich gebrauchtes Gerit, erklirt sich die Umgestaltung
zu einem gebrauchsunfahigen Gegenstand in den als Zier- und Prunk-
stiicke gearbeiteten Nachbildungen der geschichtlichen Zeit ohne weiteres.
Im iibrigen paBt diese umgestaltete Form zu dem Ladanum-Gerit, das
gleichfalls eine Art Peitsche war, genau so gut oder so schlecht wie zu
einer richtigen Viehpeitsche.




§ 8o. 81. 67

Buto), den Titel &/¢.7 ,,der zur Biene Gehorige* (%) fuhrten

und die rote Krone &/1) auf dem Haupte trugen, welche

spater die geschichtlichen Kénige mit dem Titel und der
Krone der oberigyptischen Kénige vereinigten. In welchen
Etappen sich dieser ZusammenschluB Unterigyptens aber
vollzogen hat, ist uns verborgen. Beachtenswert ist jeden-
falls, da3 gewisse enge und offenbar sehr alte Beziehungen
zwischen jenen Herrschaftssymbolen (der Biene und der roten
Krone) und der Stadt Sais, der Hauptstadt des 5. unter-
agyptischen Gaues?), und deren Géttin Néith (N#t®) bestehen;
Beziehungen, die nicht erst in geschichtlicher Zeit entstanden
sein konnen, sondern zu der Annahme zwingen, daB8 Sais,
das im 7. Jahrh. v. Chr. unter der Dynastie der Psametichiden
wieder filir fast 115 Jahrhunderte Hauptstadt des ganzen
Agypten wurde, schon in vorgeschichtlicher Zeit irgendwann
einmal eine groBere politische Rolle als Hauptstadt eines
unterdgyptischen Konigreichs gespielt haben wird. Dort in

. . - i o 5
Sais gab es ein ,,Haus der Biene K genanntes Heiligtum,

das man langst mit der Ortsgéttin Neith in Zusammenhang
gebracht hat, sowie ,,Hduser der unterigyptischen Konigs-

MWV

krone* u;u %, von denen die Texte oft reden, ohne

o
daB3 Naheres iiber ihre Art und ihren Zweck gesagt wiirde?).

1) Ihr eigentlicher Name war #.#, doch heiBit sie auch oft 4.7
»die Rote* (eig. Flamingofarbene ?), wofiir die lteren Texte auch w3 d.#
»die Papyrusfarbene‘“ haben, eine Bezeichnung, die dem Namen der
Gottin von Buto gleichlautend erscheint. Vgl. u. § 194.

2) Dieser Gau, ,,der nérdliche Pfeilgau®, stellt die Hilfte eines
urspriinglich ungeteilten ilteren Gaues dar, der als Ganzes der Pfeil-
gottin Neith (§ 19. 20. 33) gedient hatte, dessen siidlicher Teil aber
in geschichtlicher Zeit_ als selbstindiger 4. Gau dem Krokodilgotte
Suchos diente, der als Sohn der Neith galt (s. u.).

3) Aus diesen Héusern ,,der 7.#Krone“ sind spiter in geschicht-

MV
licher Zeit ,,Hiuser der beiden #.#-Kronen* (@] X é! %)

geworden, die in und auBerhalb Sais genannt werden. Hier sind die
beiden Kronen von Ober- und von Unterigypten in einem Dualis @ goziori
S*




638 Unterdgypten als ein Gesamtstaat.

Das Wort fiir die Krone, das dabei gebraucht wird (7.%),
ist moglicherweise mit dem Namen der Géttin Neith (agypt.
N.t, offenbar defektiv fiir Nj.?), die selbst stets mit einer
solchen geschmiickt erscheint, identisch!) oder hédngt mit
ihm zusammen. Neith ist dadurch jedenfalls als Koénigin
eines unterigyptischen Reiches gekennzeichnet, und es fragt
sich nur, wann dieses vorgeschichtliche Reich von Sais be-
standen hat, und wie weit es sich erstreckt hat, ob es schon
ganz Unterigypten umfate oder etwa nur das alte West-
deltareich des Falkengottes Horus oder gar nur einen Teil
davon. Es wire ja moglich, dafl der mit der Biene zusammen-

hingende Konigstitel und die Krone }/ erst nach der Ver-

einigung von ganz Unterigypten zu Symbolen dieses neuen,
groBeren Staates geworden seien, der dann freilich, was
ohnehin wahrscheinlich, von dem Westreich her gegriindet
sein miuBte.

Die Spitzenstellung der Neith tritt auch darin hervor,
daB sie unbeschadet anderer theologischer Lehren als die
ilteste aller Gotter galt, ,,die GroBe, die Gottermutter, die
zuerst geboren habe, als noch nichts anderes da war, und die
eben deshalb als mannweiblich (dpaevddnivg) wie der mem-
phitische Ptah angesehen wurde. Wie dieser nach der mem-
phitischen Lehre den Sonnengott Re® (bzw. Atum) hervor-
gebracht haben soll, so soll auch sie den Sonnengott, aber in
der Person eines ihr lokal verbundenen Krokodilgottes Suchos
(Sb%) geboren haben, der in dem als 4. Gau abgeteilten stid-
lichen Teile des alten Pfeilgaues verehrt wurde.

82 Mit dieser Rolle als Mutter des Sonnengottes tritt Neith
als Nebenbuhlerin der Himmelsgéttin Nut auf. Und diese
Rivalitit geht noch weiter, denn auch Nut soll ihrerseits
nach den von Erman in den ,,Aegyptiaca fiir G. Ebers‘

zusammengefaBt, gerade wie die beiden Gottinnen der beiden Landes-
o :
teile Geier und Urdusschlangein den beiden = 34. #-Schlangen (K \\Dﬁ B\) :

1) Wie dieselbe Krone spiter in Buto mit der dort verehrten Uraus-
Giftschlange identisch sein sollte.




§ 81—83. 69

S. 16 ff. behandelten und als Reste eines Liedes auf diese
Gottin  (Nut) angesprochenen Pyramidentexten als %

d. h. als unterdgyptische Kénigin ,,erschienen‘‘ und Herrsc}ﬁ%—
rin des Universums gewesen sein. In diesen Texten, die in
ihrer Gesamtheit so, wie sie uns vorliegen, aber erst in Helio-
polis in der Zeit von dessen Vorherrschaft redigiert worden
sein konnen?'), hat Nut ein vélliges Ubergewicht iiber ihren
Gemahl den Erdgott Geb, wie auch iiber die oben § 75 ge-
nannten Gotter Schu und Tefnut, die als ihre Eltern auf-
treten. Wir sehen uns hier also wie in dem Falle der Neith,
geradezu der Vorstellung von einem Weiberregiment gegen-
uber.

Unter diesen Umstinden ist es verlockend, den Titel, 83
den die beiden Géttinnen als Beherrscher ihres unterigyp-
tischen Reiches gefiithrt haben, als Bienenkénigin zu nehmen,
aber der Umstand, daB es auch bei den Bienen gerade eine
Konigin und nicht ein Konig ist, der sie regiert, ist den Alten
nicht bekannt gewesen?). Dagegen wird es richtig sein, daB,
wie das auch Horapollon behauptet?), die mit dem Bilde der
Biene geschriebene Bezeichnung fiir Konig mit der Tatsache
zusammenhdngt, daBl die Bienen allein unter allen Tieren
einem Individuum nach Art eines Kénigs gehorchen. Und
man wiirde schon zu einem befriedigenden Ergebnis kommen,

wenn man nur annimmt, dall das Wort \% in den obigen

Fallen der Neith und der Nut wirklich deren Geschlecht ent-

1) Sie setzen z. T. bereits die Familienbildung voraus, wie sie die
Theologie von Heliopolis (das auch selbst einmal genannt wird) in der
»groBen Neunheit“ statuiert hat. Das steht mit der Rolle der Nut in
Widerspruch, die nach &Agyptischer Auffassung als héchste Gottheit
keine Eltern haben sollte, sondern selbst die Zlteste Gottheit sein miiBte,
wie Neith. Es sind in diesen Texten also offenbar iltere Elemente, die
die Erinnerung an die einstige Rolle der Nut widerspiegeln, mit jiingeren
vermischt.

2) Sie nahmen im Gegenteil an, daBl die Herrscherin des Bienen-
staates das einzige Mannchen darin sei, und nennen sie rex (faogiied)
Plin. nat. hist. 11, 16. Horapoll. I 62 (= Hopfner, Fontes relig.
aeg. 588).

3)a. 850




70 Die zwei Reiche des Horus und des Seth.

sprechend in der weiblichen Form &7.# zu lesen ist, mit der
allgemeinen Bedeutung ,,die Biene‘?). Es konnten sich dann
unter Umstidnden die menschlichen Koénige von Unteragypten
in einer spiteren Entwicklungsphase als Nachfolger oder
Nachkommen dieser koniglichen Biene 47.%/ ,,der zur Biene
Gehorige®, ,,von der Biene Abstammende® genannt haben.

84 Es ist bemerkenswert, daBB der Gott Geb in den Wand-
bildern der spiteren Tempel, insbesondere der griechischen
Zeit, stindig mit der unterdgyptischen Konigskrone dargestellt
wird, die nach dem Vorstehenden eigentlich seiner Gattin
gebiihrt hatte, und zwar ist dabei die Krone mit dem 3#f. -
Diadem des Osiris verbunden, das selbst die oberdgyptische
Kénigskrone enthielt (§ 97). Diese Tempel lieben ja oft sehr
alte Traditionen hervorzuholen, und so werden sie auch in
diesem Falle ihre guten Griinde fiir diese Darstellung des
alten Erdgottes gehabt haben. Spezielle Beziehungen zu
Unteragypten, wie sie sich hier fiir den Gott und seine Gattin
Nut zeigten, wiirden ja auch mit seiner Rolle als Gétterherr-
scher in der Zeit der Gaustaaten (§ 74) zusammenstim-
men, wenn die Gaue urspriinglich eine Besonderheit von
Unterigypten gewesen waren, die erst spater auf Oberdgyp-
ten iibertragen wurde (s. § 39). Auf jeden Fall sehen wir, dal3
die fiir diese Periode der Gaustaaten anzunehmende Religion
der kosmischen Gétter Geb und Nut auch in der darauf-
folgenden Entwicklungsphase des agyptischen Staates, die
auf der Zusammenfassung der Gaue des Westdeltas, wenn
nicht des ganzen Deltas beruhte, fortbestanden hat.

6. Die zwei Reiche (Unter- und Oberdgypten) des
Horus und des Seth,

85 Das unterigyptische Reich, in dem Geb und Nut, sowie
frither oder spiter auch Neith als hochste géttliche Wesen

1) \A% als weibliche Gottheit im Parallelismus mit verschiedenen
a

Bezeichnungen der unterigyptischen Konigskrone und der damit identi-
fizierten Uriusschlange auch bei Erman, Hymnen an das Diadem S. 24.




§ 83—86. 71

Geltung gehabt haben, hat schlieBlich in einer abschlieBenden
Entwicklungsphase seinen Mittelpunkt in der dem Falken-
gotte Horus, dem alten Nationalgotte des Westdeltareiches,

dienenden Stadt Bid.t ( ;)

spater in neudgyptischer Redeweise auch dmj-»n-Hr ,,Heimats-

gefunden, die danach

ort des Horus‘ genannt wurde, wie wir bezeichnenderweise
aus einem Inschrifttexte des in ptolemdischer Zeit erbauten
Tempels von Edfu, der Kultstatte des nach Oberdgypten ver-
pflanzten Gottes von Bkd.t, erfahren'). Diese Benennung
erlaubt uns, die Lage des Ortes genau zu bestimmen; es ist
danach das noch heute als bedeutende Stadt bestehende
Damanhiir (kopt. 7¢minkhdr) an der Eisenbahn von Kairo
nach Alexandria, 64 km von der letzteren Stadt entfernt, ein
Ort, der in einem griechischen Reisebericht, ganz wie zu er-
warten, unter dem Namen Hierakonpolis ,,Falkenstadt® er-
wahnt wird?), und der in der Urzeit wahrscheinlich die alte
Hauptstadt des 3. unteragyptischen Gaues des Falken ge-
wesen sein wird (s. 0. § 67). Wo der Falkengott Horus, wie
das in geschichtlicher Zeit allgemein iiblich ist, als spezieller
Vertreter von Unterdgypten auftritt, wird er gern mit dieser
seiner Heimatsstadt B4d.# in Beziehung gesetzt, sei es, da3
er ,,Horus von Bkd .t (Hr-bkhd.tj) oder nur ,der von Bid.t*
(Bhd.tj) genannt wird?3).

Zu gleicher Zeit mit dem unterdgyptischen Reich von 86
Damanhur bestand in Oberigypten ein Nachbarkonigreich,
das sich gewiB aus gleichen Anfingen und vermutlich in
dhnlichen, fiir uns aber nicht mehr erkennbaren Ubergangs-
stufen gebildet haben wird. Den Mittelpunkt dieses oberdgyp-
tischen Reiches bildete die Stadt Néw.t? (mj%g),

1) Diim. Geogr. Inschr. 1 66.

2) Ann. du Serv. 22, 3. Wilcken, Archiv f. Pap. 6, 402.

3) Der Einwand von Kees (Horus und Seth II 78) gegen die Be-
ziehung dieser Bezeichnungen des unterigyptischen Nationalgottes auf
Damanhur statt auf das oberagyptische Edfu, die spateren Zeiten hitten
nichts mehr davon gewuBt, entbehrt selbst des Beweises (die oben zitierte
Edfustelle spricht stark dagegen). Und wenn es wirklich so gewesen
wire, so wiirde das auch nichts zu der Sache beweisen.




72 Die zwei Reiche des Horus und des Seth.

spater Nojt (WJQQ%@)‘), meist aber nur Nb.¢
(W\J;» geschrieben, die ,,Goldstadt im 5. oberdgyp-
tischen Gaue, beim heutigen Nekade und Ballds, von der
bereits oben § 47 die Rede war, griechisch Ombos genannt
oder wegen des in ihr verehrten Gottes Seth, den die Griechen
ihrem Typhon gleichsetzten, za Twpdrie (Strab. 17, 815);
das erste eine lautliche Wiedergabe des spiter etwa °méo
gesprochenen Namens, das letztere eine Ubersctzung ahnlich
den oben § 5 besprochenen griechischen Namenswiedergaben.
Der Gott dieser Stadt Ombos tritt in geschichtlicher Zeit allent-
halben als spezieller Nationalgott von Oberagypten, oft mit
dem Titel ,,Herr des oberagyptischen Landes‘ (zé #3 $m'.7)
auf, als Gegenstiick zu dem Gotte von BAd.¢ und in ganz

entsprechender Weise bald als ,,Seth von Ombos** (M(W\

Jg), bald nur als ,,der von Ombos* (Né.#) oder ,der
Zauberreiche, der in Ombos ist" (Wr-kk3-w imj Nb6.%)?
bezeichnet.

87 Dieser Gott Séth, wie ihn die Griechen nennen (agypt.
Sth, spiater Swtj, oder als Gott der Fremdlinder Sw?} ge-
schrieben, nach der babylonischen Wiedergabe im NR noch
mit « statt ¢ gesprochen), war wie sein Gegenstiick der Falken-
gott Horus von Bkd.t ein typischer Ortsgott fetischistischer

Natur, der urspriinglich in einem

Tier, in 'diesem Falle einem Vier-

fiiBler, verehrt wurde, mit dessen

Bild sein Name stiandig geschrie-

ben wird und dessen Kopf der

e Gott in seinen Darstellungen auf
dem tiblicherweise menschlich ge-

4 stalteten Korper zu tragen pflegt. Dieses Tier trigt Merkmale

an sich, die man bei keinem lebenden Tiere findet und die zu

&y

1) Diese volleren Schreibungen nach MR Varianten zu Pyr. 204a
auf Sargen aus Benihassan, in denen aber das Ortsdeterminativ aus
inneren Griinden fehlt.

2) Pyr. 204a und auf den Statuen Sesostris’ I. aus Lischt.




§ 86—87. 73

denverschiedenartigsten zoologischen Bestimmungen, simtlich
unhaltbarer Art, verfiithrt haben?), die aber tatsichlich nur be-
weisen, daf es sich um ein frith ausgestorbenes und daher un-
wirklich gewordenes Tier handelt, an dem die Phantasie der
Agypter allerlei Umgestaltungen vorgenommen hat. Wie die
Beinhaltung des Tieres im Liegen und die Gestalt seiner FiiBe
vollig eindeutig zeigt?) und vielleicht auch das Halsband be-
statigt, das das Tier in detaillierten Zeichnungen bekommt,
kann es nur ein hochbeiniger Hund (Jagdhund ?) gewesen
sein, dessen lange und steif emporstehende Ohren in den
Abbildungen der geschichtlichen Zeit in eigentiimlicher Weise
viereckig zugestutzt erscheinen und dessen Schwanz zu einem
gefiederten Rohrpfeil umgestaltet ist, der das Tier in den After
getroffen haben soll®). Das letztere ist gewil nichts als ein
Stigma, das religioser (im letzten Grunde politischer) Hal3 dem
Tiere gegeben hat, gerade wie das Messer, das man spiter dem
Tier in dem Wappenzeichen des 11. oberdgyptischen Gaues
in den Kopf, und auch sonst in den Riicken gebohrt sein 1483t
(§ 56. 91). Auch der Kopf des Tieres hat wohl eine Um-
wandlung erfahren, die dem etwa einem arabischen Wind-
hund dhnelnden gekriimmten Gesicht ein etwas riisselartiges
Aussehen gegeben hat. An Stelle des, wie gesagt, wohl frith
ausgestorbenen Tieres, das im MR gelegentlich mit dem
damals den Agyptern unbekannt gewordenen Elefanten unter
Fabeltieren dargestellt wird%), wird in geschichtlicher Zeit,
wo man eines lebenden Tieres im Kult des Gottes oder bei

1) Literatur bei Kees in dem Artikel Seth der Paulyschen Real-
enzyklopadie.

2) Dies ist wohl zuerst, vor vielen Jahren schon, von Heinrich
Schifer erkannt worden. Es allein zeigt schon, daB weder an das reh-
artige Okapi (Wiedemann), noch an das Kapsche Erdferkel Oryk-
teropus (Schweinfurth), noch an das Warzenschwein (Newberry),
noch an die Springmaus (Maspero), noch an die Giraffe (v. Bissing)
zu denken ist.

3) Borchardt, AZ 46, go.

4) Diese Parallele zeigt schon, daB das Tier deshalb nicht von Haus
aus ein solches Fabelwesen gewesen zu sein braucht, wie Roeder, AZ 50,
85 meinte.




74 Die zwei Reiche des Horus und des Seth.

seiner Befehdung in den Kulten anderer Gotter oder bei anderen
Gelegenheiten (z. B. in der Magie) bedurfte, der Esel gesetzt.

88 Ein handgreifliches Zeugnis fiir die Bedeutung, die diese
Stadt Ombos des Gottes Seth in vorgeschichtlicher Zeit einmal
besessen haben muf3, haben wir darin, daf3 der Ort zwischen
den heutigen Dmf(rn Nekade und Ballas die Hauptfund-
stitte fiir die archiologischen Uberreste der alteren vor-
geschichtlichen Kultur Oberagyptens ist, die hier in Tausenden
von Grédbern vertreten ist.

89 Die Tatsache, daBl der 11. oberdgyptische Gau, der in
geschichtlicher Zeit dem Widdergotte Chnum von Hypselis
(S3s-ktp) diente, als Wappenzeichen das Tier des Gottes
Seth fiihrt (§ 56), 148t diesen Gau wohl ebenso als Urheimat
dieses Gottes erscheinen, wie das Wappenzeichen des 3. unter-
agyptischen Gaues diesen als Heimat des Horus und als Kern
des Westdeltareiches erscheinen 1dBt. Vielleicht hat dieser
Sethgau also einmal eine dhnliche Rolle in dem Aufbau
des oberdgyptischen Gesamtstaates gespielt und ist sein Gott
erst sekundiar, nachdem die Einigung der oberagyptischen
Kleinstaaten unter seiner Fithrung gelungen war, nach Ombos
gekommen, wie der Horus von Bkd.t (Damanhur) nach
seinem Siege nach Heliopolis gekommen zu sein scheint (s. u.).
Es ist vielleicht kein Zufall, da3 dieser Gau des Seth an der
Grenze der Thebais, des alten ,,Kopfes von Oberdgypten
lag, Seite an Seite mit der durch ihren Namen und ihre
geschichtliche Rolle als Grenzmark charakterisierten Stadt
Siut (§ 58).

90 In geschichtlicher Zeit, wo ,,die beiden Lander Ober-
und Unterdgypten unter einem gemeinsamen Konig vereint
sind, gelten die Gotter der beiden vorgeschichtlichen Haupt-
stidte Bkd.t (Damanhur) und N&.# (Ombos) Horus und
Seth oder ,,die beiden Herren‘, wie sie auch genannt werden,
wie gesagt, als die Vertreter der beiden Reichshilften, der

,, Teile des Horus und Seth oder der ,,Statten des Horus*

q% ) und der ,,Stiatten des Seth* (q&

- 5__37) wie sie in den alten religiosen Texten stattdessen




§ 87—o91. 75

mit einem altertiimlichen Ausdruck fiir menschliche Nieder-
lassungen (#3.7) genannt werden?). Dal3 dabei gern in ihrer
Benennung oder Betitelung auf die beiden Stidte Bezug ge-
nommen wird, die einst ihre Heimat und das Zentrum ihrer
Macht gewesen war, wurde bereits gesagt.

In der Verteilung der beiden Linder zwischen den beiden 91
Géttern herrscht, mit wenigen, offenbar fehlerhaften Aus-
nahmen, durchaus RegelmiBigkeit: Horus ist der Gott von
Unteragypten, Seth der von Oberigypten. So schon im
,,Denkmal memphitischer Theologie*‘, das aus den Anfingen
der geschichtlichen Zeit stammen diirfte, und noch frither in
dem Spruch 222 der Pyr.-Texte, der einen Text fiir die Thron-
besteigung der Kénige von Heliopolis enthélt und aller Wahr-
scheinlichkeit nach noch aus der Periode des heliopolitanischen
Reiches der vorgeschichtlichen Zeit stammen wird (s. u.
§ 133 ff.). So auf den Statuen Sesostris’ I. aus Lischt, wo
u. a. die Personifikation Oberigyptens zu dem Konig sagt:

,,Seth hat dir seine Statten <: e B eben‘‘, die Unter-
[ C Tl O
igyptens aber: ,,Horus hat dir seine Throne (7;5&7;& a ) ge-

geben“?). So auf dem Jubilaumsdenkmal Amenophis’ I.,
das ich Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1921, 31 neu verdffentlicht
habe und zu dem inzwischen &ltere Parallelen aufgefunden
worden sind®). So auch im Mpythus des Horus von Edfu,
wie er in dessen Tempel aufgezeichnet ist; dort erhilt bei der
Teilung des Reiches Horus Unter-, Seth Oberdgypten (s. u.
§ 149 Anm.). So gilt denn auch (seit dem NR) der ,,Wasser-

1) So z. B. in dem alten heliopolitanischen Spruche 213 der Pyr.-
Texte, s. u. § 131, Anm.

2) Gauthier-Jéquier, Fouilles de Licht p. 33, vervollstindigt
nach eigenen Abschriften. — In der von Kees (Horus und Seth I 9)

monierten Inschrift ist das QYQ bei Horus, wie schon die Verbindung
& . .
mit QO erkennen 1iBt, ein Versehen, da der Gott bel der sym-

bolischen Vereinigung der beiden Linder die Nordpflanze bindet,
wie Seth ihm gegeniiber die Siidpflanze.
3) Drioton, Rev. de 'Egypte ancienne II 264.




76 Die zwei Reiche des Horus und des Seth.

erguB3 des Seth‘‘ (£bk.w Sth), d. i. wohl der Katarakt von
Elephantine, als siidliches Ende des Reiches, der ,,Wasser-
ergull des Horus'‘ (#64.w H7), d. h. wohl die Nilmiindungen
oder das Mittellindische Meer, als nérdliches Ende!). Der
,, Leil des Seth** (psst Stk) ist demgemal ()b(‘rdgypt(‘n, ,,der
Teil des Horus* (pss.¢ H») Unteragypten?); die ,,Stétten des
Seth mit dem oben §go erwihnten alten Ausdruck #3.z

(Q \ e g&) bezeichnen Oberigypten?), ,,die Gaue

dgsIIorus l nterdgypten?) (vgl. dazu § 39), die letztgenannten
Beispiele aus I(mpclms(,hnﬂcn dcr griechisch-rémischen
Zeit, die ja bekanntlich die alten Traditionen treu zu hegen
pflegen.

92 Diese Verteilung der Rollen zwischen Horus und Seth,
— auf der einen Seite Horus als Gott von Unterdgypten und
Seth als der von Oberagypten, auf der andern Seite die stin-
dige Voranstellung des Horus vor Seth, wo sie zusammen
genannt werden, insbesondere auch in dem Titel der ge-
schichtlichen Kénige als ,,Horus (und) Seth*%), die alleinige
Verwendung der Bezeichnung Horus als erster und vor-
nehmster Konigstitel und die Tatsache, daBl der Mythus den
Streit zwischen Horus und Seth mit dem Siege des Horus
enden 1aBt und den Seth, mit dem sich doch, wie eben ge-

AMAMAN

5} Uil IV 866 =813 -Cati~des mon- 167, "Edfu -l 457. } M

ANV
€9 geradezu als Bezeichnung Unteridgyptens Edfu I 191. II 72. 281.

Rec. de trav. 23, 73. Sethe (unverdffentlichte Abschriften thebanischer
Inschriften griech. Zeit) 6, 60 u. o.; besonders im Gegensatz zu Hn-nkhn

als Bezeichnung fiir Oberagypten, s. u. § 199. Desgl. &M fir Ober-

agypten Mammisi d’Edfou 58. Piehl, Inscr. II 976 (Edfu).

2) Brugsch, Dict. géogr. 1382. Mammisi d’Edfou 64.

3) Brugsch, a. a. O. (Inschrift des Chnum von Elephantine als
_ Anfiihrer der oberigypt. Gaue). Man beachte das Messer in dem Riicken
il des Seth-Tieres, dessen Beinhaltung hier nicht mehr genau ist.

4) EHEI %l\ €3 Diim. Geogr. Inschr. IV 105. E lrdnum-

\

papyru:, ])md(m'xl im Zusammenhang mit dem Nil von Untcriigypten.
5) In dem Titel der Koniginnen: ,,die den Horus (und )Seth schaut*
auf ihren Grabsteinen zu Abydos schon in der 1. Dyn. belegt.




§ 91—03. 77

sagt, der agyptische Kénig geradezu identifiziert, zum Erz-
bésewicht (Mérder des Osiris, s. u.) stempelt, — das alles
steht in dem denkbar schroffsten Widerspruch zu den Ver-
hiltnissen der geschichtlichen Zeit. Denn deren Staat soll
ja durch den oberdgyptischen Kénig Menes aus This (im
8. oberdgyptischen Gau) gegriindet worden sein, und dem-
entsprechend hat Oberagypten in geschichtlicher Zeit offiziell
immer den Vorrang vor Unterigypten, nicht nur in der
Nennung der beiden Lander (,,Ober- und Unterigypten‘)?),

sondern auch in den Kénigstiteln %% nsw.t-67¢ (baby-
lonisch durch #nsibia wiedergegeben) und % nb.t7, in
denen die oberagyptischen Elemente (Binse und Geier) vor
den unteridgyptischen (Biene und Uriusgiftschlange) stehen
und von denen der oberdgyptische Konigstitel l 2 sw.t
(spater nzw gesprochen) zu dem g(%\\'bhnlich(*nw\x\?ort fur
,, Konig*“ (z. B. auch in Ausdriicken wie ,,Koénigssohn,
,,Kénigshaus*, , Kénigsschreiber u. dgl.) geworden ist.
Angesichts alles dessen kann es keinen Augenblick zweifelhaft
sein, daB3 die Verteilung der beiden Linder unter Horus
und Seth aus einer dlteren Zeit {iberkommen sein muf, in
der die Verhiltnisse gerade umgekehrt lagen als in geschicht-
licher Zeit, d. h. in der Unterigypten das Ubergewicht iiber
Oberagypten hatte, und sein Gott, der Falkengott Horus, den
Vorrang vor dem oberigyptischen Reichsgotte Seth von
Ombos gewann, der aller Wahrscheinlichkeit nach eben da-
mals als Unterlegener die iibele Reputation bekam, die zu
seiner Rolle als Gott von Oberiagypten und einer im Kénige
mitverkérperten Macht sonst gar nicht paBte.

In der Tat kniipft der ganze Mythus von Horus und Seth, 93
die bald als feindliche Briider, bald als Neffe und Oheim
einander gegeniiber gestellt werden, eben an den Gegensatz
der beiden von B4d.t und Ombos aus regierten Linder
und die kriegerische Auseinandersetzung zwischen ihnen

1) Voriibergehend in Dyn. 4—5 auch in umgekehrter Folge wie
in der alten heliopolitanischen Zeit (s. u.), AZ 44, 15.




78 Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.

an, in der offenbar das unterigyptische Reich die Oberhand
behalten hatte. Es ist eine vollige Verkennung der Dinge,
wenn man in diesem Mythus den Horus zu einem ober-
agyptischen Gotte machen?!) und in dem B/d. ¢, das ihm gerade
als unteriagyptischem Nationalgott immer zur Heimat ge-
geben wird, das oberdgyptische Edfu, tief im Siiden des
Landes, erkennen wlil?).

7. Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.

94 Der Sieg des unterdgyptischen Reiches von Bid.t¢
(Damanhur) iiber das oberdgyptische von Ombos (Nekade),
den der Mythus von Horus und Seth wiederzuspiegeln scheint,
hatte eine Vereinigung von ganz Agypten, im Mythus natiir-
lich in der Hand des Horus, zur Folge, die erste, wenn ihr
nicht bereits vor dem Bestehen der beiden Reiche des Horus
und des Seth eine andere, von mehr voriibergehender Dauer,
vorausgegangen war, die sich in dem Mythus des Osiris

1) So Kees in, seiner iiberaus griindlichen, aber mit getriibtem
Blick durchgefiihrten Untersuchung iiber ,,Horus und Seth als Gotter-
paar®. Er geht von einigen wenigen Stellen aus, wo Versehen vorliegen
(des alten Schreibers, s. ob. S. 75, Anm. 2; des modernen Kopisten Ann,
du Serv. 17, 229, wo tatsichlich bei der Singerin hinter dem fiir Seth
zu haltenden Gotte nichts von Unteridgypten steht) und von der Tat-
sache, daB beide Gétter Horus und Seth gelegentlich die aus der ober-
igyptischen und der unterigyptischen Konigskrone zusammengesetzte
Doppelkrone tragen usw. Seiner These zuliebe muB er so gute alte
Quellen wie das ,,Denkmal memphitischer Theologie‘ fiir ,,sophistische
Deuteleien‘‘ erklaren (Re-Heiligtum III Text S. 14, Anm. 9).

2) Kees a. a. O. und neuerdings wieder Nachr. Gétt. Ges. d. Wiss.
1929, 58, weil der Gott Bid.# bereits im AR mehrmals neben Seth
von Ombos als oberidgyptischer Gott vorkommt. Dafl das der Gott von

! Edfu ist (der von Unterdgypten dahin iibertragen ist, s. u.), wird niemand
bestreiten, aber daB dieser oberigyptische Gott von Edfu in dem gleich-

il benannten Nationalgott von Untefigypten gemeint sein soll und daB
der mythische Kampf zwischen Horus und Seth sich also zwischen den
beiden oberagyptischen Gottern von Edfu und Ombos (Nekade) ab-
gespielt habe, das wird Kees niemandem weismachen. Der Mythus
des Horus von Edfu selbst widerspricht dem, denn er 14Bt Horus aus-
driicklich aus dem Norden kommen.




§ 93—95. 79

abzuspiegeln scheint?). Osiris ist seinem Namen nach, der
»oitz des Auges bedeutet, und ganz das Aussehen eines
Kosenamens (,,Augenfreude‘‘) hat?), sowie nach seiner ganzen
Erscheinung (rein menschlich mit Zepter und Krone) und
seiner Behandlung offenbar ein vergétterter alter Koénig, an
dessen tragischen Tod sich seine ganze, durchaus personlich
geartete Religion (Bekennerreligion) ebenso kntipfte, wie das
Christentum an das Leiden des Heilands?®). Seine Rolle in
den édlteren Texten ist vorwiegend eine ganz passive. Was
ihm geschehen ist, soll auch dem verstorbenen Koénig ebenso
getan werden u. i,

Uberall steht dabei das Konigtum des Osiris an erster 95
Stelle, aber er ist als Verstorbener gedacht, der im Jenseits
seine Konigsherrschaft als Richter iiber die Toten fortsetzt4).
Da sein Tod nach einer verbreiteten Version der Sage durch
Ertrinken im Nil erfolgt sein sollte, nach einer andern die
Glieder seines zerstiickelten Leichnams in den Strom ver-

1) Dafiir hat sich kiirzlich auch H. Junker mit aller Entschieden-
heit wieder ausgesprochen in seinem Aufsatz iiber die ,,Entwicklung
der vorgeschichtlichen Kultur in Agypten®, in der Festschrift fiir P. W.
Schmidt, S. 892.

2) s. m. Aufsatz iiber Rechts und links, Nachr. Gott. Ges. d. Wiss.
1022,- 2473

3) s. m. Artikel ,,Heroes and hero-gods (Egyptian) in Hastings,
Encyclopedia of Religion and Ethics (1913), S. 648ff, — Gardiner
in s. Besprechung von Fraser, The Golden Bough im Journ. Eg. Arch. 2,
121 ff. hat sich gleichfalls auf das Entschiedenste fiir diesen menschlichen
Ursprung des Gottes ausgesprochen. Der von modernen Zweiflern
(z. B. M. Pieper) gelegentlich erhobene Vorwurf des Euhemerismus
gegen eine solche Auffassung konnte sich nur an die alten Agypter selbst
richten, die an so etwas natiirlich aber gar nicht gedacht haben, als sie
dem Osiris Schicksale zuschrieben und Attribute gaben, die bei keinem
andern Gotte derart zu finden sind und die ihn uns im Unterschied zu
allen anderen Gottern der Agypter als einen echten Heros erscheinen
lassen miissen.

4) So bereits in dem recht alten heliopolitanischen Spruche 219
der Pyr.-Texte; dort bedeutet das einmal passivisch perfektisch mit
Negation, das andere Mal aktivisch prisentisch ohne Negation gebrauchte
Zeitwort n/ip augenscheinlich nichts anderes als ,,richten (vgl. Zp ,,Ge-
setz*, ;,Urteil®).




8o Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.

streut sein sollten, hat er ziemlich friith, wie es scheint, die
kosmische Rolle eines Gottes des Niles, der Uberschwemmung
angenommen') und damit zusammenhingend des Korn-
wuchses; beides steht ja auch in einer naheliegenden Ver-
bindung mit dem Glauben an eine Art Auferstehung des
Gottes, dessen Glieder gesammelt, durch Zauber wieder ver-
einigt und zum Leben erweckt sein sollten. In dieser Um-
wandlung des Gottes zu einem kosmischen oder Naturgott,
ebenso wie in der Ausbildung zu einem Berufsgott (Toten-
richter), haben wir die gleichen Verinderungen, die wir bei
den alten Ortsgottheiten fetischistischen Ursprunges sich
einstellen sahen (§ 24. 26).

96 Als Abzeichen seiner Kénigswiirde trigt der alte Heros
Osiris dieselben Symbole, die dem Gotte ‘zd.#; des 9. unter-
agyptischen Gaues, dem ,,Oberhaupt der 6stlichen Gaue** des
Deltas, eigneten (§ 80), und mit diesem Gotte ist Osiris augen-
scheinlich recht frith verschmolzen, so daB der ‘#d.# geradezu
als eine von den verschiedenen Kultformen des Osiris galt,
die in dem alten heliopolitanischen Texte Pyr. 182 a gleich
hinter der von Heliopolis (s. u. § 183) genannt wird. Die

Hauptstadt des 9. Gaues Dd.w {ﬁ@%é@), deren Orts-

gott dieser Gott ‘zd.# war, ist infolge davon mit der Person
des Osiris so eng verkniipft worden, daB3 sie spiter geradezu
,Haus des Osiris** hei3t, griech. Busiris, heute Abusir (s. o.
§ 79). Im AR, wo Osiris auch in den Grabinschriften der
Privatleute eine groBere Rolle zu spielen beginnt, heilt er
standig ,,Osiris der Herr von Dd. w (Busiris)‘, oder ,,der gebie-
tet in Busiris' (4n#/ Dd.w); und wo daneben auch Abydos
genannt wird, steht dies immer an zweiter Stelle und mit einer
besonderen Gottesbezeichnung verbunden (,,Hntj-imn.tj.w"
oder ,,der groBe Gott, der Herr von Abydos‘). Dadurch
erscheint Dd.w deutlich gegeniiber Abydos als idltere und
eigentliche Heimat des Gottes hingestellt. Man koénnte da-
nach denken, da3 Osiris in der Tat ein alter Kénig des Ost-
deltareiches gewesen sei, das, wie gesagt, in dem busiritischen

1) So deutlich Pyr. 1044a/b.




§ 95—098. 81

Gau (der selbst wieder in der Mitte des ganzen Deltas lag),
seinen Mittelpunkt gehabt haben mug.
Mit dem Kopfschmuck des Gottes von Busiris, den beiden 97

Federn Z] ﬁ verbindet Osiris die Koénigskrone von Oberigypten
d in dem fiir ihn charakteristischen sog. 3¢f.w-Diadem

Y), bei dem die beiden Federn an die Krone angesetzt
‘ﬁf sind und das Ganze durch ein Ziegengehérn getragen
wird. Osiris vereinigt in dieser zusammengesetzten Krone also
Abzeichen eines unterdgyptischen Herrschers mit denen des
oberédgyptischen Kénigtums und erscheint so tatsichlich
als ein Vereiniger von Ober- und Unteragypten, als ein Konig
von ganz Agypten, wie es der Mythus von ihm behauptet 2).
Folgen wir diesem Mythus weiter, so hat das Reich des Osiris
sein Ende gefunden durch Seth, der ihn ermordete und seine
Leiche zerstiickeln lieB. Daran schloB sich dann der Streit
zwischen Horus und Seth, der nach voriibergehender Teilung
des Reiches zwischen beiden schlieBlich zum Siege des Horus
und der Wiedervereinigung des ganzen Reiches in seiner
Hand fithrte. In dieser Sage von der Zerstiickelung der
Leiche des Osiris und der Zerstreuung der einzelnen Glieder,
die in den verschiedensten Orten des Landes als Reliquien
bewahrt sein sollten, glaubt man den Nachklang eines groBen
geschichtlichen Ereignisses zu héren, das in dem Zerfall des
bereits geeinten Landes in seine Bestandteile bestand.

Ubersetzen wir den Mythus ins Politische, so wiirde er 98
bedeuten, daB das ganz Agypten umfassende Reich des im
Herzen des Deltas herrschenden busiritischen Kénigs Osiris
(oder wie er nun hieB, falls es einer seiner Nachfolger war)
durch einen Aufstand der Oberdgypter unter Fithrung der
Stadt Ombos des Gottes Seth zerstort worden sei, daB in
der nun folgenden Zeit der Teilung des Reiches die Herr-
schaft iiber Unterigypten aus dem Machtgebiet des alten
Ostdeltareiches in das alte Machtgebiet des Falkengottes

1) Das Wort 3#f.w scheint ein Pluralis zu sein, also auf die Zu-
sammensetzung der Krone aus mehreren Elementen Bezug zu nehmen.
2) So richtig schon Junker, Onurislegende S. 65.

Sethe, Urgeschichte 6




99

32 Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.

Horus im Westdelta verlegt wurde und daB von dessen Haupt-
stadt Bkd.¢ (Damanhur) aus, dann die Wiedervereinigung
des ganzen Landes durchgefiihrt wurde. DaB3 der Gott Horus
damit zum Sohn und Richer des Osiris wurde, mit dem er
vorher wohl gar nichts zu tun gehabt hat (s. u. § 120), wire
dann die natiirliche Folge dieser Tat. Vielleicht liegt in dieser
Rolle des Horus, wie in der Bésewichtsrolle, die dem Seth
zugeschrieben wurde, das stirkste Zeugnis fiir die Geschicht-
lichkeit des Osirisreiches und seines gewaltsamen Endes.

Es liegt nahe, die Ubertragung des Osiriskultes von
Busiris nach Abydos im 8. oberagyptischen Gau, wo er spiter
im AR einen alten schakalgestaltigen Totengott ,,der an der
Spitze der Westlichen", ,,der iiber die Westlichen gebietet'
(Hntj-imntj.w) ebenso aufgesaugt hat'), wie in Busiris den
‘nd .tj, mit dem Ende des Osiris zusammenzubringen. Der
alte Name des nach seiner Hauptstadt This spiter thinitischer
Gau genannten Gaues lautet ,das grofle Land* (#3-wr);
er scheint sich in seiner Bildung gegeniiber den meisten ande-
ren Gaunamen deutlich als etwas Jiingeres und Kiinstliches
zu offenbaren (s. o. § 43), und bereits auf eine besondere
historische Bedeutung des Ortes hinzuweisen. Sein Wappen-

Y
zeichen erinnert in seiner Gestalt ‘is (spater ‘?i%) auf das

Allerstirkste einerseits an das alte Wappenzeichen des Ost-
deltareiches von Busiris (spater 7?(), das zur Hieroglyphe

fiir Osten geworden ist (§ 78), andererseits in den Federn,
die es trigt, an das Diadem des Gottes ‘zd.#/ von Busiris.
Die Ahnlichkeit der beiden Wappenzeichen, die sich im
Lauf der Zeit immer mehr gegenseitig einander anihneln?),

1) Ob dieser Gott, der in Abydos bereits in der 1. Dyn. nachweisbar
ist, aber wirklich urspriinglich dort zu Hause war, ist mehr als zweifel-
haft. Er konnte unter Umstinden auch erst aus dem Delta dorthin ver-
pflanzt sein. Jedenfalls begegnet man bereits in den alten heliopoli-
tanischen Spriichen der Pyr.-Texte mehrfach seinen Spuren (§ 138. 181).

2) s. m. Abhandlung iiber Rechts und Links (Nachr. Gott. Ges. d.
Wiss. 1922), S. 223. 225.



§ 98—100. 83

ist so groB, daB ein Zusammenhang zwischen ihnen kaum
zweifelhaft sein kann. Direkte Beziehungen zu dem Osiris-
mythus scheinen aber erst in geschichtlicher Zeit in das Gau-
zeichen hineingetragen zu sein, indem das Querholz unter
den beiden Federn zu den Ziegenhérnern des Osirisdiadems
umgestaltet (so schon Pyr. 627 b, N; 1665a, M) und die
davon zu beiden Seiten der Tragstange herabhingenden bei-
den Binder zu einem Kasten umgebildet wurden, der nach
der Uberlieferung den Kopf des Osiris, die kostbarste Reli-
quie des Gottes, enthalten sollte (so vielleicht schon im AR
Urk. I 118, wo das Querholz fehlt, und Der el Gebr. II By:55
wo der ,,Kasten‘‘ wie ein o aussieht und ein herabflatterndes
Band darunter ist wie beim Westzeichen)?). Dieser Kasten
ist dann schlieBlich selbst geradezu zu einem Kopfe um-
gestaltet oder entsprechend mit Stirnband und Uriusschlange
geschmiickt worden, so daBB Horner und Federn ganz passend
wie im Leben so im Tode auf dem Haupte des Gottes saBen.

Hat man in Abydos, das nicht allzuweit von Ombos ent-
fernt liegt, etwa wirklich die Stitte zu vermuten, wo Osiris
durch die Tiicke der Parteiginger des Seth, der ,,Gefolgs-
leute des Seth** (¢m/ . w-4t Sth), wie sie die alten Texte nennen,
den Tod fand und begraben wurde, die Stitte, wo die Macht
des von ihm reprisentierten Reiches einem Aufstand der
Oberagypter erlag? Der Ort, wo Osiris gestorben und be-
graben worden sein soll, wird in den Texten je nach ihrer
lokalen Einstellung an die verschiedensten Stellen verlegt?),
weil viele Stidte den Anspruch erhoben, das wahre Grab des
hochverehrten Gottes zu besitzen, gerade wie sich die grie-
chischen Stidte um die Ehre stritten, Geburtsstitte Homers
zu sein. Der Ort, an den die alten religiésen Texte (z. B.
auch die aus butischer Zeit) die Tat des Seth verlegen, das
nUfer von Ndj.t", wurde spiter in der Tat bei Abydos ge-

1) Abbildungen auf der Tafel zu dem oben zitierten Aufsatz, unter
der Nr. 27d. e.

2) Das ,,Denkmal memphitischer Theologie*“ z. B. verlegt Tod
und Begribnis des Osiris auf den Boden des memphitischen Gaues;
der alte Text Pyr. 181a scheint das Grab bei Heliopolis vorauszusetzen.

6%

100




101

84 Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.

sucht und spielte eine bedeutende Rolle bei den Mysterien-
spielen, die dort zur Erinnerung an angebliche Kampfe auf-
gefithrt wurden, die sich einst daselbst bei dem ,,groB8en
Auszug® abgespielt haben sollten?). Aber das konnte ja
sehr wohl auch auf spiterer Ubertragung beruhen. Gerade
die Texte, welche die unterigyptische Konigstadt Buto zum
Ursprungsort haben diirften, nennen mit Vorliebe diesen Ort
Ndj.t?). Andererseits enthalten aber auch andere Texte dieser
Herkunft Zeugnisse fiir den abydenischen Kult des Osiris,
deren Authentizitit allerdings bezweifelt werden kann (s. u.
§ 182).

Abydos galt den Agyptern, bis ihm Philae und das Abaton
diese Ehre streitig machten (im 4. Jahrh. v. Chr.), jedenfalls
als die Stitte. die am ehesten Anspruch auf den Besitz des
Osirisgrabes erheben konnte. Die Anlage der Konigsgraber
der 1. Dynastie bei Abydos, in deren einem man spater das
Grabmal des Gottes errichtet hat (jetzt in Kairo), konnte wohl
bereits mit diesem Glauben, sei es als Folge oder als Ursache
desselben, zusammenhingen. Denn die Konige, die sich
und ihre Weiber damals schon im Unterschied zu ihren Unter-
tanen balsamieren lieBen, wie der erhaltene Arm der Ge-
mahlin des Konigs Atothis (Horus D7) lehrt?®), werden sich
im Tode gewiB schon wie spater mit Osiris identifiziert oder
wenigstens verglichen haben, wie es in den alten Texten der
Pyramiden groBenteils geschieht und in der Pyramidenzeit
selbst selbstverstindliche Voraussetzung war?). Im MR ist
das Grab des Osiris bei Abydos dann zu einer Wallfahrts-

1) H. Schifer, Die Osirismysterien in Abydos (Unters. z. Gesch.
u. Altertumskunde Agyptens IV).

2) Pyr. 260b. 1008c.

3) Petrie, Royal Tombs II, Taf. 1. Der Ubergang der Leichen-
bestattung zur Mumifizierung zeigt sich sehr deutlich in der Umarbeitung,
die Spruch 447 der Pyr.-Texte in dem Spruche 450 erfahren hat. Der
letztere Text ersetzt das alte Pronomen 4w ,,dich® des dlteren Textes
durch die jiingere Form Zw.

4) Spuren dieser Vergleichung und Gleichsetzung mit Osiris sind
bereits in Texten der heliopolitanischen und der butischen Periode der
vorgeschichtlichen Zeit zu beobachten, s. u. §132.176.



§ 100—102. 35

statte ersten Ranges geworden; in den Inschriften, die die
Pilger dort gesetzt haben, heit es von Osiris, er sei ,,der, zu
dem alles was ist und was nicht ist, kommt“Y). Die Vor-
nehmen, die es sich leisten kdénnen, lassen ihre Leiche zu
Schiff nach Abydos fahren, um dort gewisse heilige Briauche
mit ihr vornehmen zu lassen. In gleicher Weise aber auch
nach der andern grofBen Osiris-Stitte Busiris (Dd.w) im
Delta. So sind Busiris und Abydos in den ilteren Zeiten der
agyptischen Geschichte geradezu die beiden Pole in der Ver-
ehrung des Osiris; es wiirde eine befriedigende Begriindung
und Rechtfertigung des Glaubens der Agypter sein, wenn man
in ihnen auch die Pole im Leben des alten Heros zu sehen
hitte: Busiris im Delta seine Heimat?), der Ort, wo er sein
Leben begonnen hatte, Abydos, der Ort im fernen Ober-
agypten, wo er es verlor und eventuell auch begraben wurde.
Zwischen beiden stand méglicherweise Heliopolis, wo er auf
der Hohe seiner Macht geherrscht haben kénnte (s. u. § 106).

Als Gattin des Osiris gilt Isis. Thr Name (ig. ’Zset,
kopt. mce) bedeutet offenbar ,,Sitz“, ,, Thron‘?®); sie heiBt
denn auch gern ,,Isis die GroBe" oder genauer ,,der groBe
Thron** (is.¢ wr.t), genau wie der ,,Kénigsthron‘, und
diesem (dem Konigsthron) wieder wird, um den Kreis voll-
standig zu schlieBen, gelegentlich, wo der tote Kénig am
Himmel zu ihm gefithrt wird, um sich darauf zu setzen (Pyr.
1154 b), ein Beiwort gegeben, das nur zu der Géttin paBt:
,,der die Gétter schuf, der den Horus schuf und den Thoth
erzeugte’* (ib. 1153 b). Danach scheint Isis in der Tat
nichts anderes zu sein als eine Personifikation des Kénigs-

1) Das konnte freilich auch auf den Tod bezogen werden, der
niemandem erspart bleibt.

2) Die thebanischen Tempelinschriften der griechischen Zeit lassen
ihn natiirlich nirgendwo anders als in Theben geboren sein.

3) Das Wort, dessen ilteste Form nach dem Namen Osiris ws.?
gewesen sein diirfte, ist zunichst zu js.# dann zu 7s.Z (so in Namen
der Isis) geworden. Daneben gab es anscheinend eine Form s.7# mit Ab-
werfung des 1. Konsonanten w, die in 4.7 ,,Himmel*“ (von wp; ,,schei-
den‘) und §mw ,,Sommer* eig. ,,Wassermangel* (von ws7) seine Paral-
lelen hitte.

102




86 Das ganz Agypten umfassende Reich des Osiris.

thrones, mit dem sich Osiris verméhlt haben sollte, dhnlich
wie sich der Doge von Venedig mit dem Meere vermihlte.
Solcher Personifikationen von leblosen Gegenstinden (Schiffe,
Tempel, Kronen), Teilen der Natur (Feld, Meer, westliche
Wiiste) und Abstrakten (Wahrheit, Leben, Gesundheit,
Héren, Sehen, Verstand, Willensausspruch) gibt es in der
agyptischen Religion der geschichtlichen Zeit eine Menge,
ohne daB sich in den meisten Fillen ihr Alter bestimmen lief3e.
Neben den kosmischen Gottheiten des Himmels (Nut), der
Erde (Geb), der Sonne (Re®), des Luftraumes oder der Leere
(Schu), von denen oben § 69 ff. 75 die Rede war und die
ja auch in die Kategorie dieser Personifikationen gehdren,
diirfte Isis, wenn sie wirklich, wie es scheint, den ,,Konigs-
thron‘‘ personifizierte, eine der altesten sein.

103 Bei einem See, der den Namen N?r.w (spiter :1 il

m@ oder 12@ Ntr) ,,der Géttliche* trug, hatte Isis

ihre eigene Kultstitte gleichen Namens?), griechisch schlecht-
weg Iseion, d. h. ,Isisheiligtum’ genannt (lateinisch iber-
setzt Isidis oppidum), kopt. Na-ési, d. h. ,die (Hauser?)
der Isis“. Sie lag in enger Verbindung mit einer Stadt
Hbj.t ,,die Feststadt', deren Ruinen heute Behbét el Hagar
(,,Behbet der Steine‘’) genannt werden, 13 km Nordnordost
von Busiris, von diesem durch die Stadt Sebennytos ge-
trennt, die Hauptstadt des 12. unterigyptischen Gaues von
,,Kuh und Kalb*. Zu diesem Gau koénnte die Stadt der
Isis auch gehort haben. Ja es ist garnicht unwahrschein-
lich, daB mit den beiden Tieren, auf die sich das Wappen-
zeichen des Gaues bezieht, Isis, die anstelle der Hathor-
Kuh zur Mutter des Horus erhoben war, und dieser ihr
Sohn gemeint waren. In diesem Falle wire der Name des
Gaues und der gleichnamigen Stadt Sebennytos erst nach
der Ausbildung des Osirismythos (in Heliopolis?, s. § 124)
entstanden. Uber die spiter in geschichtlicher Zeit in Sebenny-
tos heimischen Kulte s. § 63a. E.

1) Der See ist noch heute vorhanden, s. Murray’s Handbook for
Travellers in Egypt* (1873), S. 250.




§ 102—104. 87

8. Das ganz Agyptcn umfassende Horusreich von
Heliopolis.

Die Vereinigung der beiden Liander unter Fiihrung
von Unterdgypten, die auf den Sieg des unterdgyptischen
Horusreiches von B/d .t (Damanhur) tiber das oberdgyptische
Sethreich von Ombos (Nekade) folgte, ergab ein neues
groBeres Horusreich, dessen offizielle Bezeichnung uns in
dem Ausdruck 7db.w; Hr ,,die beiden Lande des Horus*
vorliegen konnte, der in geschichtlicher Zeit noch oft fiir das
ganze Agypten gebraucht wird. Dieses neue Horusreich ist
nun ohne Zweifel identisch mit der heliopolitanischen Periode
der vorgeschichtlichen Zeit!), die fiir die ganze weitere Ent-
wicklung Agyptens von der allergroBten Bedeutung ge-
wesen ist, und die in vielen Einrichtungen im Leben der
geschichtlichen Agypter ihre unverwischbaren Spuren hinter-
lassen hat. Wenn uns die vorhergehende Periode der zwei
Reiche in den Gribern von Nekade so viele Zeugnisse der
damals herrschenden materiellen Kultur der Agypter hinter-
lassen hat, so haben sich uns aus dieser Periode des Einheits-
reiches von Heliopolis viele Schopfungen der geistigen Kultur
erhalten, nicht nur Dinge, die mehr oder weniger offenbar
in jenen Einrichtungen fortleben (Religion, Nilmesser, Ka-
lender, s. u.), sondern wir besitzen, wie es scheint, auch noch
ganz direkte literarische Erzeugnisse dieser Zeit in einer Reihe
von sehr alten Texten, die in den meist zusammen {iiber-
lieferten Spriichen 213—222 der Pyramidentexte, z. T. mit
jingeren Elementen der Periode des Reiches von Buto ver-
mischt enthalten sind. Diese Texte zeigen uns die Atmosphare,
in der das heliopolitanische Kénigtum nach Uberwindung
des oberdgyptischen Sethreiches lebte, in ganz {iberraschender
Klarheit. Darauf einzugehen ist hier aber noch nicht der
rechte Ort; dies muB} einer spéteren Stelle {iberlassen bleiben

(s S randt),

1) Diese Periode mit ihren Haupterrungenschaften ist zuerst von
mir AZ 44, 26 statuiert worden. Der Gedanke ist dann hauptsichlich
von Junker aufgenommen und nutzbar gemacht worden (z. B. in seiner
Onurislegende).

104




88 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

105 Mit der Verlegung der Hauptstadt des neugegriindeten
Gesamtreiches nach Heliopolis, das in den (natiirlich posz
JSfestum in Heliopolis selbst entstandenen) mythischen Er-
zahlungen iiber den Streit zwischen Horus und Seth eine
Rolle als Ort der Entscheidungen durch ein Goéttergericht
spielt, vollzog sich ein Vorgang von geopolitischer Natur-
notwendigkeit. Die Hauptstadt kam damit an eine Stelle,
die noch auf dem Boden des obsiegenden Staates lag, aber
der Nordgrenze des iiberwundenen Staates so nahe, dal} sie
tatsdchlich den Namen verdient hitte, den man spiter der
aus &dhnlichen geopolitischen Riicksichten von Menes ge-
griindeten neuen Reichshauptstadt Memphis gegeben hat:
,,die Wage der beiden Lander‘‘. Es ist die Stelle, an der heute
Kairo liegt. Diese Gegend, stidlich von der Gabelung des
bis dahin ungeteilt im schmalen Tale flieBenden Niles in das
,,Delta‘, scheint eben von der Natur zum Herzen Agyptens
bestimmt zu sein. In sie ist im Laufe der Geschichte immer
wieder die Hauptstadt des geeinten Reiches zuriickgekehrt:
zuerst Heliopolis in vorgeschichtlicher Zeit, dann Memphis
unter Menes zu Beginn des Alten Reiches und spiter noch
einmal unter den Ramessiden (nachdem die 18. Dynastie
in Theben residiert hatte), dann die von Amenemmes I. am
Beginn des Mittleren Reiches gegriindete Residenz bei
Lischt und Daschur im Siiden von Memphis, und schlieBlich
nach der arabischen Eroberung Fostat beim alten Babylon
(§ 109) und das nérdlich daran anschlieBende Kairo.

106 Die neue Hauptstadt des vorgeschichtlichen Einheits-
staates hieB agyptisch ’Jwn.w ,die Pfeiler- oder Siulen-
stadt"’ (ﬁg, vgl. die altertiimliche Schreibung ﬁﬁﬂ%
Pyr. 823), babylonisch im NR durch Aza wiedergegeben,
assyrisch im 7. Jahrh. v. Chr. Unu, das On der Bibel (ebenso
koptisch), auch ,,Haus des Re‘, d. i. des Sonnengottes,

L genannt, von den Griechen wortlich iibersetzt Heliupolis

oder Heliopolis. Die Stadt lag in dem 13. unterigyptischen

Gau, der zu den ,6stlichen Gauen‘ gehérte und in seinem

Namen T I deutliche Beziehungen zu dem alten Oberhaupt
2% 3




§ 105—107. 89

dieser Gaue, dem Gau von Busiris zu verraten scheint. In
seiner Schreibung und seiner Bildung sich wesentlich von
den anderen Gauen mit ihren einfachen alten Namens-
emblemen unterscheidend, enthilt dieser aus zwei Wortern
bestehende, womdglich sogar einen ganzen Satz darstellende
Name %443 ‘nd ,,der Krummstab ist unversehrt oder ,,der
unversehrte Krummstab‘ einmal dasselbe Herrschaftssymbol,
das der Gott ‘nd.# im Wappenzeichen des busiritischen
Gaues vor sich hielt, und dann ein Wort ‘#d ,,unversehrt*
von demselben Wortstamm, der in diesem Gottes- und
Gaunamen ‘nd.#; vorzuliegen scheint?).

Es wire, wenn man so die Bestandteile des Gaunamens
ins Auge faBt, wohl denkbar, daB der Name noch unter der
Herrschaft des Osiris entstanden sein konnte, wenn Helio-
polis etwa schon damals voriibergehend Hauptstadt seines
ganz Agypten umfassenden Reiches gewesen wire. Wenn
sich dann nach dem Zusammenbruch dieses Osirisreiches die
unterigyptischen Konige von diesem, der Grenze gegen
Oberiagypten viel zu nahe liegenden Orte nach dem weit
entfernten Bjd.¢ im Nordwesten des Deltas zuriickgezogen
hitten, so wire das nur natiirlich gewesen und hitte eine
genaue Parallele gehabt in dem, was spiter nach dem Zu-
sammenbruch des Horusreiches von Heliopolis geschah, als
die unterigyptische Residenz nach Buto verlegt wurde.
Aber die Fassung des Gaunamens als Ganzes scheint eigent-
lich doch besser auf die Wiederherstellung eines zerstorten
Reiches, als auf die Neugriindung einer Herrschaft zu passen.
So wird man die Verlegung der Hauptstadt nach Heliopolis
und die Benennung des 13. Gaues doch wohl erst den Be-
siegern des Sethreiches zuzuschreiben haben, die sich als
Erben und Richer des Osirisreiches ansahen und dies auch
in dem Gaunamen zum Ausdruck brachten.

Die Rolle, die Heliopolis in vorgeschichtlicher Zeit ge-
spielt hat, spricht sich vielleicht am deutlichsten darin aus,

1) Die andersartige Erklirung des Gaunamens, an die ich AZ 63, 53
dachte, betrachte ich als erledigt durch die oben ausgesprochene, die
mir weitaus besser erscheint.

107




108

109

90 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

dal die Stadt noch in den spitesten Zeiten der dgyptischen
Geschichte immer mit den beiden groBen Hauptstidten der
geschichtlichen Zeit Memphis, der Hauptstadt des Alten
Reichs, und Theben, der des Neuen Reiches, in einer Linie
genannt wird, als ob die drei zusammen eine Art Triade bil-
deten?’), und ebenso die groBen Gétter der drei Stidte: Re'-
Har-achte, Ptah und Amin, die schlieBlich miteinander
identifiziert werden. Da Heliopolis in geschichtlicher Zeit
nie eine andere Rolle gespielt hat, als die einer eben durch
ihre Vergangenheit geheiligten Stadt, die Stitte alter geistiger
und religiéser Traditionen, wie etwa Rom, Jerusalem und
Mekka in neuerer Zeit, so kann es diese dominierende Stellung
nur in der vorgeschichtlichen Zeit, in der Periode seiner
Koénigsherrschaft tiber das ganze Land erworben haben,
gerade wie Rom, Jerusalem und Mekka die ihrige in der Zeit,
als Rom die Hauptstadt des rémischen Weltreiches, Jerusalem
die Hauptstadt der jlidischen Kénige und Mekka die Stadt
Muhammeds war.

Ein sprechendes Zeugnis fiir die Bedeutung von Heliopolis
und das hohe Alter dieser Bedeutung geben wohl auch die
Angaben des groBen Papyrus Harris iiber das Vermégen der
Tempel von Heliopolis im Vergleich mit denen von Mempbhis 2);
Heliopolis besafl danach unter Ramses III. fast das 16ofache
an Grundbesitz, das 4 V,fache an Vieh, das 4fache an Menschen
als Memphis, und mit dem Besitz von 103 Dérfern gegeniiber
1 Dorfe, das Memphis gehérte, iibertraf es sogar das sonst
auch ihm gegeniiber stark bevorzugte Theben, das nur 63
besaB3, erheblich.

Unter den Einrichtungen im Leben der geschichtlichen
Agypter, die augenscheinlich noch aus der heliopolitanischen
Periode stammen, ist zunichst der Nilmesser zu nennen, der
sich heute auf der Insel Roda gegeniiber von Altkairo be-
findet®). Er bezeichnet gewiBl die Stelle der alten siidlichen

2) Zum Folgenden s. Erman, Sitz.Ber. Berl. Akad. 1906, 469.
3) Zum Folgenden s. m. Unters. III 104/5.



§ 107—109. 91

Vorstadt von Heliopolis, die den Namen ,,Haus des Niles*
(Cllia—i\)% g@), griechisch Nilopolis fithrte und mit dem
benachbarten bzw. zusammenhingenden A7j-'43 ,,Ort des
Kampfes‘ 'AQ{J@) zusammen im Altertum den Schau-

platz der groBen Nilfeste von Heliopolis bildete?), wie es
heute Altkairo tut. Der Ort Hr»j-k3, dessen Name auf
den Kampf zwischen den Anhingern des Horus und Seth
Bezug nehmen diirfte?), wird oft als Ursprungstitte des
Niles von Unterigypten genannt?), der hier ebenso ritsel-
haft aus der Tiefe kommen sollte, wie der Nil von Oberagypten
bei Bige im Katarakt oberhalb von Elephantine?), unbe-
schadet der Tatsache, daB der Strom doch schon vor diesen
Platzen daherfloB%). Die Griechen haben diesem Orte
Hrj-#3 den Namen Babylon gegeben, indem sie aus einer
volkstiimlichen Bezeichnung den ihnen vertrauten Namen
der groBen Euphratstadt herauszuhéren glaubten, wie sie es
ahnlich auch sonst in derartigen Fillen getan haben. Diese
Bezeichnung 1aBt sich unschwer als *P(er)-hapu-I-on ,,das
Haus des Niles von Heliopolis‘‘ rekonstruieren®) und invol-

1) Harris 29, 7. Beide Orte miteinander genannt auch in der
Pianchi-Inschrift 117 (Urk. III 47).

2) Vgl. Pyr. 1242c, wo in Verbindung mit Heliopolis von ,,jenem
Orte, wo sie gekampft haben® die Rede ist mit Bezug auf eine Nieder-
lage des Seth als Vertreter des oberigyptischen Kénigtums, aber in
einem Text aus nachheliopolitanischer Zeit (s. § 176).

3) Leps. Denkm. Text III 92 = Champ. Not. I 298.

4) AZ 44, 17 steht dem ,,oberigyptischen Nil, der wohnt in Bige*
der ,unterigyptische Nil, der aus Heliopolis kommt* gegeniiber, wo
Heliopolis als das allgemeinere das speziellere H7j-‘/3 vertritt, das danach
wie ein Teil davon erscheint.

) Nach der von Brugsch, Dict. géogr. 622 zitierten Totenbuch-
stelle soll der aus dem Katarakt von Elephantine kommende Nil bei
Hrj-h3 stehenbleiben und dort am Nilmesser gemessen werden.

6) Diese von mir vor vielen Jahren vorgeschlagene Rekonstruktion
(s. Spiegelberg, Demotische Chronik S. 143) geht davon aus, daB uns
der alte Name des Niles, den die vokallose Agyptische Schrift /47 schreibt,
in dem nubischen Namen des Niles Aotdmovs und seines Nebenflusses
des Atbara ’Aorafdgas ,,der Zweig des Astapus‘ (Schafer, AZ 33, 97)
mit der Vokalisation apx bezeugt ist.




92 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

viert, wenn richtig, die Identitit von A7/-%23 mit dem oben
genannten Nilopolis.

DalB der Nilmesser, der noch bis in die neueste Zeit der
malgebende Pegel fiir das ganze Land geblieben ist, nach
dessen Wasserstand die Steuern festgestellt wurden, gerade
an dieser Stelle bei Heliopolis angebracht war und daB diese
Stelle als Anfang des unteragyptischen Niles angesehen wurde,
obwohl der zu Unteridgypten gehérende, nach der Uberliefe-
rung erst von Menes geschaffene und nach seinem Namen
zu urteilen in der Tat wohl jiingere Gau von Memphis bereits
fast 50 km lang den Nil begleitet hat, ist sehr bezeichnend
und findet seine Erkliarung eben darin, daBl die Einrichtung
aus einer Zeit stammt, wo Heliopolis der Mittelpunkt des
ganzen Landes war.

Dem Nilmesser bei Heliopolis tritt als ein anderes mut-
maBliches Erbe der heliopolitanischen Periode an die Seite
der dgyptische Kalender, wenn er, wie es immer noch das
Wabhrscheinlichste ist, um das Jahr 4240 v. Chr. eingefiihrt
worden ist. Mit der Ansetzung seines Ausgangspunktes, des
Fruhaufganges des Siriussternes (der sich alle vier Jahre um
einen Tag darin verschob, um erst nach 1460 Jahren wieder
mit dem Neujahrstag zusammenzufallen) auf den 19. Juli jul.
ist der dgyptische Kalender auf die geographische Breite von
Heliopolis oder Memphis eingestellt!). Die letztere Stadt
existierte um 4240 noch nicht; so kann nur Heliopolis dafiir
in Betracht kommen, das auch in geschichtlicher Zeit immer
der Sitz der astronomischen Wissenschaft in Agypten ge-
blieben ist. Die Einstellung des fiir das ganze Land bestimm-
ten Kalenders auf die Breite von Heliopolis ist aber zugleich
ein Beweis, daf3 die Stadt damals bei der Schaffung des Ka-
lenders die Hauptstadt des Reiches war?2).

1) Ed. Meyer, Agyptische Chronologie S. 23. Dazu m. Aufsatz iiber
die Zeitrechnung der Agypter I (Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1919), S. 309.

2) Schon im Altertum hat man diesen SchluB aus der Tatsache
gezogen, daBl das Fest des Siriusaufganges in Alexandria nicht an dem
Tage gefeiert werde, an dem das Gestirn dort wirklich wiedererscheine,

sondern an dem Tage, an dem das in Memphis geschehe (1 Tag friiher);
da man aber nicht an das damals praktisch bedeutungslose Heliopolis

-



§ 100—112. 93

Zugleich wird die heliopolitanische Periode dadurch 111
in gewissem MaBe zeitlich bestimmt; und zwar wiirde uns,
wenn sich Junkers ansprechende Vermutung bestitigte?),
daB diese Tat die Epoche der Errichtung des Reiches von
Heliopolis bezeichnen werde?), der Anfang der Periode, mit
einer Fehlermoglichkeit von wenigen Jahren, absolut genau
gegeben sein. Der Abstand von vielleicht goo Jahren, der
diese Epoche vom Beginn der geschichtlichen Zeit nach der
heute herrschenden Ansetzung dieses letzteren Punktes trennen
wiirde, wird in Anbetracht der ungeheuren Nachwirkungen,
die die heliopolitanische Periode gehabt zu haben scheint, und
der langsameren Kulturentwicklung, die manfiirso weit zuriick-
liegende Zeiten wird annehmen diirfen, nichtzugroBerscheinen.

Vor allem aber ist in dieser Periode des vorgeschicht- 112
lichen Reiches von Heliopolis die heliopolitanische Gotter-
lehre und Kosmogonie entstanden, die allezeit die beherr-
schende Grundlage fiir die 4gyptische Religion der uni-
versaleren Gétter im ganzen Lande auch auBerhalb von Helio-
polis geblieben sind, und die sich diese Stellung eben nur zu
einer Zeit erwerben konnten, in der Heliopolis das Zentrum
des Landes war, niemals aber in geschichtlicher Zeit, wo in
den groBen Hauptstidten andere mehr oder weniger in Gegen-
satz dazu stehende und groBenteils fortgeschrittenere theo-
logische Systeme ausgebildet worden sind?3).

denken konnte, bezog man den an sich ganz richtigen Schlu8 (vermutlich
unrichtig) auf das beriihmtere Memphis. S. Nachr. Gétt. Ges. d. Wiss.
1919, 300.

1) Junker, Festschrift P. W. Schmidt, S. 898.

2) Den gleichen Gedanken, daB die Kalenderbegriindung mit
einer Reichsgriindung, und zwar einer ,,Vereinigung der beiden Lander
zusammenhingen werde, hatte auch ich, als ich sie abweichend von
meiner fritheren These (AZ 44, 26 Anm. 1) mit Menes zusammenbringen
wollte (Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1919, 308), ein Gedanke, der auf
archaologische Hindernisse stoBt, weil damit der Abstand zwischen AR
und MR unwahrscheinlich, wenn nicht unméglich, groB wiirde.

3) Der Gedanke, daB diese Theologie von Heliopolis sich erst in
der 5. Dyn. entwickelt habe (Ad. Rusch), ist ganzlich abwegig und
wird u. a. durch die u. § 131ff. besprochenen alten Texte, die teils aus
sprachlichen teils aus sachlichen Griinden viel lter sein miissen, widerlegt.




94  Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

113 Nach der Lehre von Heliopolis gilt die Sonne als das
hochste und alteste gottliche Wesen, das ohne Vater und
Mutter zu haben — also in schroffstem Gegensatz gegen die
altere Lehre, die den Erdgott Geb und die Himmelsgottin
Nut zu ihren Eltern machte (§ 71) — ,,von selbst entstanden**
sein soll (4pr ds-f). Aus dem Urgewisser Nun, das im
Gegensatz zu dem (spiter erschaffenen) flieBenden und also
lebendigen Nil trdge und einférmig im Dunkel dagelegen
hatte, soll sie in Heliopolis auf einem Hiigel oder Stein her-
vorgegangen sein, um die gegenwirtige Welt voll Licht,
Leben und Bewegung, Gliederung und Manigfaltigkeit zu
schaffen. Und wieder soll sich, was so am Weltanfang einmal
geschehen war, alltiglich wiederholen, indem die Sonne
an jedem Morgen aufs Neue aus dem Urgewisser aufsteigt,
das sich jetzt unter der (inzwischen erschaffenen) Erde be-
findet. Diese rationalere Vorstellung vom Gang der Welt
hat sich neben der kindlicheren mythologischen, nach der
Himmel und Erde nachts miteinander die Sonne erzeugten
(§ 71), allezeit in Geltung erhalten. Sie ist in alle theologischen
Systeme, die spiter entstanden sind, tibernommen worden,
nur mit dem Unterschied, daB das als préexistent vor der
Sonne gedachte Urgewisser personifiziert und zum Vater
des Sonnengottes gemacht worden ist, wobei die Selbstent-
stehung der Sonne bewuBt oder unbewuBt aufgehoben wurde
(8w §:167..221).

114 Der Sonnengott, der in seiner alten, noch von keiner
Theologie beriihrten Auffassung einfach R&*, d. i. ,,Sonne“,
hieB und fiir das Volk auch stets diesen Namen, der eigentlich
gar kein Name war, behalten hat, gilt in der Theologie von
Heliopolis als identisch mit einem lokalen Gotte Atiim und
wird in alten heliopolitanischen Texten daher auch R&‘-
Atim genannt?). Dieser heliopolitanische Ortsgott Atim
gehort aber nach Wesen und Erscheinung nicht zu den

1) So gerade in den alten heliopolitanischen Spriichen der Pyr.-
Texte, z. B. Spruch 215. 217. Es kann keine Rede davon sein, diese
Spriiche etwa in die 5. Dyn. zu setzen, wie es nach Rusch der Fall sein
miiflte.




§ 113—115. 95

alten Ortsgottheiten nattirlichen Ursprungs, die wir oben
in Kapitel 1 betrachtet haben, sondern ist offenbar schon ein
Erzeugnis theologischer Spekulation. Hinter dem Namen
verbirgt sich augenscheinlich eine abstrakte Idee, ob er nun
,das All“, ,,das Ganze' bedeutet (von #7 ,,ganz sein‘’),
wie es seine haufige Bezeichnung #é-¢7 ,,der Herr des Alls*,
,,der Allherr* nahelegt, oder ,,das Nichts'* (von der anderen
Bedeutung ,,nicht sein‘’, ,,aufhéren’’ desselben Wortstammes
tm ,fertig sein‘‘), wie gewisse Schreibvarianten (mit dem
Zeichen der Negation .n.) glauben lassen konnten. In
beiden Fiéllen wire er eine Art Synonym seines spateren Ri-
valen Amiin ,,der Verborgene', der an anderer Stelle von
einer ortlichen Theologie erdacht worden ist.

Wie es sich fiir solche von der Theologie erdachten kos-
mischen Goétter geziemt, wird Atim rein menschengestaltig,
und zwar als ein lebender Mensch, nicht als ein Idol, dar-
gestellt?). Auf seinem Haupte triagt er die vereinigten
Kénigskronen von Ober- und Unterdgypten, wobei
dieoberdgyptische 4 indieunterdagyptische y hinein-
gesteckt ist und von deren Draht durchbohrt er-

scheint (4 Er erscheint so ganz wie ein dgyptischer

Konig der geschichtlichen Zeit, von dem ihn nur
die allgemeinen Attribute der Gétter, der unten um-
gebogene Bart, das altertiimliche Gétterkleid, die Symbole von
Leben und Heil in seinen Hinden unterscheiden. Dem ent-
spricht auch der Titel ,,Herr der beiden Lander in Helio-

1) Wie sehr diese menschliche Gestaltung fiir Atum charakte-
ristisch war und anderseits wie neuartig die Verbindung einer solchen
Gestaltung mit einem Tierkopf, das Hauptmerkmal der Vermensch-
lichung der alten Ortsgottheiten (§ 32), in der heliopolitanischen Zeit
noch empfunden wurde, zeigt der dieser Periode zuzuweisende Spruch 213
der Pyr.-Texte. Dort wird die Erscheinung des verstorbenen Konigs in
der spiter fiir den Totengott Anubis iiblichen Gestalt als Mensch mit
Schakalskopf so beschrieben: ,,deine Arme (u. Héinde) sind Atum, deine
Schultern sind Atum, dein Leib ist Atum, dein Riicken ist Atum, dein
Hinterer ist Atum, deine FiiBe (u. Beine) sind Atum, dein Gesicht (oder
Kopf) ist Anubis* (Pyr. 135a/b).

115




06 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

polis* (#6-#3 .wj ’Iwn.w), den Atum — allerdings, soviel
ich sehen kann, erst im NR — erhilt!) und der erst aus der
duBeren Erscheinung des Gottes abgeleitet sein konnte. In
dieser Erscheinung spricht sich aber deutlich, wie alt sie
auch sein mag, der staatliche Zustand der Zeit aus, in
der die Religion von Heliopolis entstanden ist; es war
eine Zeit der Vereinigung der beiden Lander Ober- und
Unteragypten.

116 Wie bei manchen anderen menschengestaltigen Géttern,
die entweder von Haus aus Ortsgottheiten einer Stadt waren
oder zu solchen im Laufe der Zeit geworden sind, sehen wir
auch bei Atum in geschichtlicher Zeit Beziehungen zu be-
stimmten lokalen Tierkulten entstehen, die den Gott in eine
fetischistische Sphére zu riicken scheinen, die seinem Wesen
eigentlich vollig widerspricht. In Heliopolis sind es die in-
dividuellen Tierkulte des Stieres Mnewis (dgypt. Mr-wr),
der zu Atum (,,die Wiederholung des Re*‘ und ,,der die
Wahrheit dem Atum berichtet') in ein @hnliches Verhiltnis
gertickt wird wie der Apis in Memphis zu Ptah, und der Bach-
stelze 47 .w, die spater zum Reiher und schlieBlich zum Phénix
geworden ist und in Heliopolis ihr eigenes Heiligtum hatte.
Von generellen Tierkulten, wie sie der Spatzeit eigentiimlich
waren (§ 37), finden wir in Heliopolis mit Atum in Beziehung
gesetzt den Kult des Ichneumons, dessen Gestalt Atum im
Kampf gegen eine feindliche Schlange angenommen haben
soll®), und der Schlange (Schlangensirge mit Nennung des
Atum). Weit alter als diese z. T. gewil3 recht jungen Bezie-
hungen ist die zu dem Kifergott Hpr» (spater Hprz), der seinem
ganzen Wesen als ,,der (von selbst) Werdende** (§ 15) nach
fur die Identifikation mit Atum geradezu pradestiniert war
und in dieser Gleichsetzung schon in alten heliopolitanischen
Texten vorkommt (Pyr. 199 a). Alle diese Tierkulte (von

1) z. B. Nav. Deirelbahari III 58 und spiter in ramessidischer
Zeit standig. Im AR heiit er (z. B. in den Gribern der Hohen-
priester von Heliopolis) nur ,,Herr von Heliopolis“. So auch noch
Urk. IV 246.

2) AZ 63, soff.




§ 115—117. 97

dem letzten Falle vielleicht abgesehen)!) haben mit dem
kosmischen Gotte Atum urspriinglich gewill gar nichts zu
tun gehabt; sie sind erst sekunddr mit ihm in Beziehung ge-
bracht, soweit sie nicht {iberhaupt erst jiingerer Entstehung
waren, wie der Widder, die Gans und die verschiedenen Schlan-
gen des Amun in Theben?2).

Nach heliopolitanischer Lehre soll der selbstentstandene
Atum dann sein Schépfungswerk damit begonnen haben, daf3
er den Luftgott Schu (§ 75) und dessen Zwillingsschwester
Tefnut, die Gottin der Feuchtigkeit (§ 124), durch Ona-
nieren in sich erzeugte und durch Aushusten (#5) auf einmal
zur Welt brachte.?) Diese beiden Gétter erzeugten dann mit-
einander in regelrechter geschlechtlicher Zeugung das nichste
Paar, Geb und Nut, d. i. Erde und Himmel, die nach der
dlteren, im Grunde auch natiirlicheren Auffassung vor der
Sonne dagewesen sein sollten (§ 71). Aus Eltern des Sonnen-
gottes und Beherrschern der Welt sind sie nun zu seinen
Enkeln degradiert. Nach dgyptischer Auffassung muBte der
Gott, der als der hochste gelten sollte, auch der ilteste, d. h.
zuerst entstandene sein. Da gab es, grundsatzlich wenigstens,
keine Ablosung einer &lteren Generation durch die jiingere,
wie im menschlichen Leben. Weil die Gotter normalerweise
ewig lebten, behielt die &lteste Generation, das Oberhaupt
der Familie, die Herrschaft immer. Die einzige Ausnahme,
Horus als Nachfolger des Osiris, ist nur eine Bestitigung
der Regel, da Osiris eben als verstorben gedacht war, denn dies
ist die Voraussetzung dafiir. Der neue Stand der Dinge wird
oft in der Phrase, daB} sich die Sonne den Himmel geschaffen
habe, um darin zu wohnen, ausgesprochen.

1) Die Beziehung des Kifergottes zum Atum koénnte schlieBlich
so alt wie die Konzeption dieses Gottes, d. h. von vornherein bei der Auf-
stellung des Atum vorgesehen gewesen sein.

2) s. m. ,,Amun und die 8 Urgétter S. 25ff.

3) Die Annahme von Rusch (Osiris im System von Heliopolis
S. 5. 13), es sei in Heliopolis zunichst eine Triade aus diesen 3 Géttern
gebildet worden, aus der erst spiter die ,,Neunheit‘ hervorgegangen sei,
schwebt vollig in der Luft (vgl. § 127). Die Pyr.-Text-Stellen, die er dafiir
zitiert, beweisen nichts derart; sie sind vonihm z. T. total miBverstanden.

Sethe, Urgeschichte 7

117




118

119

08 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

Den fiinf kosmischen Géttern, die in der Ordnung Atum
= Sonne), Schu (= Luft) und Tefnut (= Feuchtigkeit),
Geb (= Erde) und Nut (= Himmel) in ihrer Weise die
Vorgeschichte des Landes reprasentierten, das ,,aus Atum
hervorgegangen‘ sein sollte (Pyr. 199a), wurden in Heliopolis
vier andere zugesellt, die dasselbe fiir die ndhere, noch im
Bereich menschlicher Erinnerung liegende Vergangenheit
(man konnte sagen: geschichtliche Vergangenheit) tun sollten.
Diese vier letzten Gotter, die jenen fiinf kosmischen Gott-
heiten gegeniiber mehr politischer Natur waren, sind alle
miteinander zu Kindern von Geb und Nut gemacht, also zu
Geschwistern, so fern sie sich urspriinglich auch gestanden
haben mégen. Es sind Osiris, der alte Heros, der uns als Ver-
treter eines voriibergehend unter der Vorherrschaft des Ost-
deltareiches von Busiris bestehenden Einheitsreiches erschien,
und seine Gemahlin Isis, die Personifikation des Konigs-
thrones, sodann Seth, der tiergestaltige Ortsgott von Ombos,
der Vertreter des oberiagyptischen Reiches, das jenes Einheits-
reich abgeldst zu haben schien und jedenfalls nunmehr nach
seiner Uberwindung durch das unterigyptische Reich des
Horus von Bkd.t in dem neuen Einheitsreich von Heliopolis
aufgegangen war, und endlich die Gemahlin des Seth,
Nephthys (igypt. Nebthit, kopt. nehow), deren Name einfach
,,Hausherrin bedeutet, d. i. Ehefrau?), vielleicht nur eine
fir Seth kiinstlich geschaffene Partnerin ohne besondere
Bedeutung ).

Diese neun Gétter, Atum und vier Paare, die in drei
Generationen aus ihm hervorgegangen sein sollen, bilden zu-
sammen eine Familie oder Dynastie, deren Mitglieder in

1) Ein Synonym des spiter im Privatleben der Agypter iiblichen
Ausdrucks #b.¢-prj, vielleicht aber mit etwas vornehmeren Anstrich,
da das Wort Aw.Z mehr etwas wie SchloB, Gotteshaus bedeutete.

2) Wenn die Gottin spater in der Stadt Diospolis mikra (heute Hu)
heimisch ist, so diirfte das erst dann geschehen sein, als der urspriingliche
Name dieser Stadt Hw.#-shm.w ,Haus der Sistren* zu Hw.Z , Haus
(kopt. ow) abgekiirzt war und nun der Name der Gottin geradezu als
,,die Herrin von Hu* gedeutet werden konnte. Die alte Ortsgottin der
Stadt war eine Fetischgottin, die spater in Hathor aufgegangen ist.



§ 118—120. 99

einer absolut feststehenden Genealogie und Reihenfolge
nebeneinander stehen. Diese Familie ist ein ganz kiinstliches
Produkt; es sind in ihr Personen in ein verwandtschaftliches
Verhiltnis gebracht, die urspriinglich gar nichts miteinander
zu tun gehabt hatten (Osiris und Geb), es sei denn, daB sie
Feinde waren (Osiris und Seth), oder die friiher in ganz ande-
rem Verhiltnis zueinander gestanden hatten (Geb und Re").

Der offizielle Name dieser in Heliopolis zusammenge-
stellten Gotterfamilie war ,,die Neunheit* (psd.?) scil. der
Gotter (in alter Zeit rein ideographisch geschrieben mit

neunmal wiederholtem Zeichen fiir Gott: T:ﬁ j:ﬁ :ﬁ:b

oder genauer ,,die groBe Neunheit von Heliopolis“?). Diese
Neunheit ist spiter als Ganzes mit denselben Mitgliedern in
derselben Reihenfolge nach Memphis und Theben iiber-
tragen worden und hat den fest zusammenhingenden Kern
der dortigen Gotterfamilien gebildet, auf die dabei auch
der Name psd.# tiberging, obwohl sie mehr als neun Mit-
glieder umfaBten; ein Beweis, daBl dieser Ausdruck psd.?
nicht mehr als ,,Neunheit* verstanden wurde, was denn auch
durch die offizielle jiingere Schreibung <62:1:ﬁ) und ge-

legentliche lautliche Wiedergaben ( 0 clcﬁ MR. Variante
e
zu Pyr. 177 a. 178 a) bestitigt wird.

DaB} in der Neunheit von Heliopolis wirklich, wie es oben
formuliert wurde, die Vertreter der Vergangenheit des
Landes in ihren verschiedenen Phasen zusammengestellt
sein sollten, geht ganz augenfillig aus der unterschiedlichen
Behandlung hervor, die die beiden Rivalen Horus und Seth
dabei erfahren haben. Seth hat als Vertreter des {iberwundenen

1) Das ,,groB‘ war dabei gewiB nur ein ehrendes Beiwort, das die
Macht und das Ansehen der Neunheit ausdriicken sollte, wie in der Be-
zeichnung ,,der groBe Gott“ (z# ‘3). Man hat das aber friihzeitig nicht
mehr verstanden und der groBen Neunheit eine ,kleine* gegeniiber-
gestellt (so schon Pyr. 178a), von der bis heute niemand weiB3, wer dazu
gehort haben soll. Diese beiden ,,Neunheiten‘‘ kommen z. B. auch in
dem vorgeschichtlichen Spruch Pyr. 1489a vor, der die Kénige von Buto
erwahnt.

7*

120




100 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

und damit der Vergangenheit angehérenden oberdgyptischen
Reiches ebenso darin Aufnahme gefunden wie Osiris, dessen
Reich er zerstért haben sollte und zu dem er innerhalb der
Gotterfamilie in das Verhiltnis eines treulosen Bruders ge-
setzt worden ist. Dagegen ist Horus als Vertreter des ob-
siegenden unterigyptischen Reiches, das in dem nun wieder
aufgerichteten Einheitsstaat von Heliopolis seine Fortsetzung
erlebte, nicht in die Neunheit aufgenommen. Er reprisentierte
eben die Gegenwart und hatte daher keinen Platz in der
Neunheit. Und dieser Sachverhalt tritt noch bedeutsamer
hervor dadurch, daB auch Horus, ebenso wie Seth, zu Helio-
polis in ein kiinstliches Verwandtschaftsverhaltnis zu Osiris
und Isis gesetzt worden ist, mit denen er von Haus aus gewil3
ebensowenig etwas zu tun gehabt hat; jedenfalls kaum mehr,
als daB er ihr Nachbar war, und zwar woméglich ein recht
unbequemer Nachbar, solange die beiden Reiche der ,,west-
lichen** und der ,,6stlichen Gaue Unterdgyptens“ noch als
selbstindige Staaten nebeneinander standen. Horus ist der
Sohn, Erbe und Richer des Osiris geworden?), wie Seth
andererseits zum Morder des Osiris und Erzbosewicht ge-
stempelt wurde. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daB
beides nur in Heliopolis unter dem Eindruck der damals
herrschenden politischen Verhiltnisse geschehen sein kann.
Nur so ist es zu verstehen, daB dem Nationalgott Ober-
dgyptens, mit dem sich als solchem herkémmlicherweise zu
identifizieren die geschichtlichen Konige kein Bedenken
trugen, eine solche {ible Rolle zugeschrieben worden ist, die
spiter teilweise zu einer volligen Perhorreszierung des Gottes
gefithrt hat.

121 Als der Gott, der auBerhalb der Neunheit stand, obwohl
er mit zu dieser Familie gerechnet wurde, wird Horus ge-

1) Wenn gelegentlich Geb als Vater des Horus genannt wird (Pyr.
973a/b. 977d), ist das gewiB nur ungenau fiir ,,GroBvater gesagt.
Minder gewiB3 scheint es, daB auch da, wo vom toten Konige gesagt
wird, er tue im Himmel dies und das ,,wie Horus der Sohn des Atum*‘
(Pyr. 874b. 881b), ebenso ,,Sohn* fiir ,,Nachkomme* (Ururenkel)
gesagt sein soll. Vielleicht bedeutet hier ,,Horus* nur soviel wie ,,Konig‘.




§ 120. 121. 101

legentlich als ,,der 10. Gott"* bezeichnet!), und die Zahl 10
wird deshalb in ganz spiter Zeit auch spielend mit seinem
Hieroglyphenbilde geschrieben?®). In Heliopolis ist Horus
dann unter dem Namen ,,Horus vom (6stlichen) Horizonte**
(Hr-34tj) zu einem Sonnengott geworden, der in den alten
Pyr.-Texten wie ein Kollege des Re® erscheint, der sich mit
ihm am Himmel besucht?), oft aber auch schon derart in Paral-
lele mit ihm gesetzt wird, daB man an praktische Identitit
denken konnte. Spiter wird er geradezu mit ihm gleich-
gesetzt als Reé'-Harachte. In dieser, als speziell heliopoli-
tanisch geltenden Form des Sonnengottes wird er
dann als lebender Mensch mit Falkenkopf dar-
gestellt, auf dem die Sonnenscheibe mit der Urius-
schlange sitzt. Wie die alten fetischistischen Orts-
gotter nach ihrer Anthropomorphisierung die Gegen-
stinde, in denen sie einst verkorpert sein sollten, als
Abzeichen auf dem Haupte tragen, so tragt hier der
Falkengott Horus die Sonne, in der der alte Sonnen-
gott Re’ verkérpert war, als Schmuck auf dem Kopf%). So ist
Horus, der urspriinglich ein fetischistischer Ortsgott im 3.unter-
dgyptischen Gau gewesen war, zunichst durch die politische
Rolle, die diesem Gau in der Entwicklung des unterigyp-
tischen Staates zufiel, zum Nationalgott von Unteragypten ge-
worden, dann bei der Errichtung des Reiches von Heliopolis
weiter zum allgemeinen dgyptischen Koénigsgott aufgestiegen
und schlieBlich zu einem Sonnen- und Himmelsgott geworden,
der mit dem hochsten Gotte erst gleichen Ranges, dann ge-

I) jﬂ Pap. Berlin 3055, 15, 3. 16, 8/9 (die Ziffer 10 von Moret,

Rituel du culte divin irrig fiir ﬂ gehalten). Horus direkt :}@ (N genannt

in dem mythologischen Glossar eines Berliner Papyrus, dessen Kenntnis
ich Herrn Hans Felix Wolff verdanke.

2) Brugsch, Agyptologie 367.

3) Auch Pyr. 1049a kann ,,Ré* (und) Harachte* zu iibersetzen sein.

4) Auch unter seinem alten Namen Re‘ wird der Sonnengott spéter
gern in dieser Gestalt, die eigentlich dem ihm gleichgesetzten Horus
zukam, dargestellt.




102 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

radezu identisch sein sollte; diese Wandlung des Horus ist
ein klassisches Beispiel fiir das, was oben § 24. 26 {iber die
Entwicklung der Ortsgottheiten zu Berufs- und kosmischen
Gottheiten bemerkt wurde.

122 Eine Folge dieses beispiellosen Aufstieges des Gottes
Horus war, daB alle Falkengbtter, die es an den verschieden-
sten Stellen in Ober- und Unterdgypten, meist in den oben
§ 11 besprochenen Formen von Kultbildern, gab, als eine
Erscheinungsform des groBen Falken Horus gelten wollten.
So ist denn z. B. aus dem Sopdu des 20. unterdgyptischen
Gaues spiter ein Har-sopdu geworden, aus dem Chent-
echthai von Athribis ein Har-chentechthai, aus dem ano-
nymen Gott von Hierakonpolis (V4#) im 3. oberdgyptischen
Gau ein ,,Horus von Hierakonpolis*, aus dem Gotte der Stadt
Hénw im 16. oberagyptischen Gau ein ,,Horus, der gebietet
in Hbn.w' usw. Diese Gleichsetzungen mit Horus scheinen
aber bis auf die von Hierakonpolis (§ 189) simtlich erst nach
dem AR erfolgt zu sein.

123 Das gleiche Bestreben, die verschiedenen Ortsgott-
heiten mit universaleren Gottheiten gleichzusetzen und da-
durch zu heben, das in diesen Fillen zutage tritt, erstreckt
sich aber auch auf alle anderen Mitglieder der Neunheit.
Mit Schu werden der Chnum von Esne, Haroeris vom siid-
lichen Ombos, Onuris von This und sekundar auch die eben
erwahnten Gotter Horus von NVjz und Sopdu identifiziert,
mit Tefnut alle moglichen Léwengéttinnen, weil sie selbst
mit einer solchen identifiziert worden war (§ 126), mit
Geb z. B. der Chnum von Antinoe, mit der Himmelsgéttin
Nut die verschiedensten Baum- und Kuhgéttinnen, die z. T.
vorher schon zu Formen der Hathor geworden waren, aber
auch die Krotengottin A 4. ¢ als Gemahlin des eben genannten
Chnum in Antinoe und in Kus bei Koptos, mit Osiris z. B.
der Chnum von Hypselis und der Falkengott Soker von
Memphis, mit Isis zahllose Ortsgéttinnen. Selbst der ungliick-
liche Seth ward dabei nicht {ibergangen (s. o. § 51). Der
Sonnengott erleidet diese Gleichsetzung seit dem MR meist
unter seinem alten volkstiimlichen Namen R& (Sobk-ré’,




§ 121—124. 103

Montu-ré’, Chnum-re‘), nicht unter dem wohl zu lokal

)
schmeckenden Atum?).

Die aus so verschiedenartigen Elementen zusammen-
gesetzte Gotterfamilie von Heliopolis, in der Osiris doch das
eigentliche Kernstiick und die bei weitem populdrste Figur
neben dem auBlerhalb der Neunheit gebliebenen Horus bildet,
spielt in geschichtlicher Zeit eine ganz besondere Rolle im
religiosen Kultus. Sie beherrscht das ganze Ritual; alle
Kulthandlungen und Kultgerite werden, wo auch immer und
fiir welche Gottheit sie angewendet werden, in eigentiimlich
mysterienhafter Weise symbolisch aus der heliopolitanischen
Mythologie gedeutet, speziell . aus dem Osirismythus, wie
er mit seiner Abzweigung, dem Mythus von Horus und Seth,
doch wohl eben in Heliopolis ausgebildet worden ist. Wie
bei uns im Abendmahl Brot und Wein Leib und Blut Christi
darstellen sollen, so ist es das ,,Auge des Horus‘/, das der
Priester dem Gotte oder der Gottin darbietet, wenn er ihnen
Wein, Weihrauch, Brot, Friichte oder was sonst opfert;
ebenso wenn er das Gottesbild mit Ol salbt, ihm die Augen
schminkt, ein Kleid anlegt, eine Krone aufsetzt usw. Wird
das Gottesbild aber mit dem Purpurstoff bekleidet, so ist es
Osiris, mit dem es sich vereinigt. Das Rauchergerit sk#p;. 7,
das die Gestalt eines menschlichen Armes hat, ist der ,,Arm
des Horus‘. Hat der Priester sich vor dem Opfer gereinigt,
so behauptet er, ,,an Tefnut (die Gottin der Feuchtigkeit)
vorbeigegangen’ und von dieser gereinigt zu sein?); kit er
die Erde aus Ehrfurcht vor der Gottheit, so ist es natiirlich
Geb, den er umarmt. Die Tiurfligel der Kapelle, die das
Gottesbild birgt, sind die Kinnbacken des Seth; wenn der
Riegel von der Tiire weggezogen wird, ist es der Finger des
Seth, der aus dem Auge des Horus gezogen wird. Das
Schiff, in dem der Gott beim Feste ausgefahren wird, ist

1) Bemerkenswert der Unterschied in der Stellung des Re® in
diesen nicht von ihm ausgehenden Gleichsetzungen gegeniiber den
heliopolitanischen Gleichsetzungen Re‘-Atum (§ 114) und Re'-Harachte
§ 121).

2) Pap. Berlin 3055, 10, 2 = Moret, Rituel du culte divin 105.

124




104 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heilopolis.

Seth selbst, der so unter Osiris schwimmen muB3; das Korn,
das auf der Tenne von Rindern fiir das Opfer ausgedroschen
wird, ist Osiris, den die Leute des Seth schlagen, wofiir sie
der Treiber als Horus mit Hieben bestraft, und die Esel,
die das ausgedroschene Korn zur Scheuer tragen, sind wieder
die Leute des Seth, die den Osiris zum Himmel aufsteigen
lassen usw.?1).

125 Diese, einem Pilzgewebe zu vergleichende Durchsetzung
des gesamten Kultus mit dem Osirismysterium, wie man es
wohl nennen darf, ist vielleicht nirgends deutlicher zu be-
obachten als in den alten Texten, die ich unldngst in meinem
Werke ,,Dramatische Texte zu altigyptischen Mysterien-
spielen‘ behandelt habe, und die selbst nach zuverldssigen
Anzeichen aus den Anfingen der geschichtlichen Zeit stam-
men diirften. Das System, das uns dort véllig ausgebildet und
fest gegriindet entgegentritt, wird notwendigerweise aus vor-
geschichtlicher Zeit stammen miissen; es ist wohl das Wahr-
scheinlichste, daB3 es, wenn auch nicht in allen Einzelheiten,
so doch in seinen Grundlagen, in die Zeit gehort, zu der es
paBt, auf die es geradezu zugeschnitten zu sein scheint, die
heliopolitanische Periode.

126 Mit Konstituierung der Neunheit von Heliopolis erhiel-
ten auch die kosmischen Gétter, die zunichst keine besondere
Kultstitte auf Erden gehabt zu haben scheinen (§ 69), eine
irdische Kultstéitte, gleich den alten Ortsgottheiten, in oder
bei Heliopolis. Sie wurden genau genommen selbst zu sol-
chen Ortsgottheiten, ein seltsames Gegenspiel gegen die vorhin
(§ 123) festgestellte Tendenz der alten Ortsgottheiten, durch
Gleichsetzung mit diesen universaleren Gottheiten aus der
Enge ihrer értlichen Geltung hinauszuwachsen. Die Neunheit
als Ganzes erhielt eine Kultstétte in der oben § 109 erwdhnten
siidlichen Vorstadt A7j-‘43 (Babylon), die seit dem NR offiziell
,,das Haus der Neunheit* genannt wird, die selbst wieder als

1) Auch die Ausdeutung alter Gauwappenzeichen aus dem Osiris-
mythus, wie die des Krokodilgaues von Dendera (§ 49), gehdrt wohl
hierher.




§ 124—127. 10§

,,die Herren von H7j-'/#3‘‘ bezeichnet werden!). Schu und
Tefnut hatten in der ,,oberen‘ und der ,junteren mmus.#
i e K] ; o . / ¢ - i

( P | im Norden von Heliopolis ihre Kultstitte?2),
"\NWV\. .C:D 2

wo sie in einem Lowenpaar (rw.#) eine fetischistische Ver-
koérperung gefunden hatten, d. h. sie sind einem dort schon
frither ansassigen Lowenpaar gleichgesetzt worden, dem der
Ort die griechische Benennung Leontopolis (Leontdnpolis)

zu verdanken hatte®). Geb wurde ,,bei dem 43-#3“ (QO

?%\ﬁcza) angebetet, wohl einer Erdgrube, in der man
ihm durch Hacken (43) seine Verehrung bezeigte%). Nut,
seine Gattin, hatte in dem ,,Hause der Umschlingung
(B&qg) ihre Kultstitte, deren Lage ebenso unbe-

kannt ist%).

Eine besondere Rolle spielen neben Atum und seiner
Neunheit in Heliopolis die ,,Seelen von Heliopolis* (%

ﬂg), die in den Seelen von Hermopolis (Hmn.w), von
Hierakonpolis (Vj#) und von Buto (P) ihr Gegenstiick
oder richtiger wohl ihre Nachahmung gefunden haben.
Urspriinglich anonyme Wesen von unbestimmter Zahl, ver-
mutlich die Seelen der verstorbenen Kénige von Heliopolis 9),

1) Vgl. Brugsch, Dict. géogr. 218. 625ff.

2) Der Ort erscheint spiater unter den ,,autonomen Distrikten
Diim. Geogr. Inschr. I 66.

3) ,,Leontopolis im Gau von Heliopolis* (deovromodic tot ‘Hlomo-
Alrov) s. bei Kees in der Paulyschen Realenzyklopidie s. v.

4)-Var: oS @I V C—_‘ﬂg Karnak Hypostyl (Sethe 19, 41).

5) Zu allen diesen Kultstitten vgl. den von Lieblein unter dem
Titel Le livre que mon nom fleurisse publizierten Text, dessen ilteste
Version in Pyr.-Spruch 601 vorliegt. Varianten aus dem NR Thes. 725
(Dyn. 18). Rec. II 64, 1 = LD Text III 274 (desgl.). Luksor Ramses II.
(Sethe 3, 11). Karnak Hypostyl (Sethe 19, 41). Medinet Habu Ramses III.
(Sethe 15, 112); aus spiterer Zeit Thes. 730 = Dict. géogr. 1068. Ann.
du Serv. 17, 114.

6) Der tote Koénig der geschichtlichen Zeit soll ,,Seele sein® wie
die Seelen von Heliopolis, Hierakonpolis und Buto, Pyr. go4. Ebenda

127




128

106 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

sind sie infolge eines Millverstindnisses spater (nach dem
AR), und ebenso in jenen Nachahmungen, auf eine Dreiheit
von Gottern gedeutet worden?), niamlich auf die drei ersten
Glieder der Neunheit Re‘, Schu und Tefnut. DaB diese
Deutung ebenso irrig war, wie in den genannten Parallel-
fallen, liegt auf der Hand; sie paf3t ganz und gar nicht zu
der Rolle, die diese ,,Seelen‘* in den Texten spielen, denn sie
werden immer deutlich dem Atum gegeniibergestellt?).

In die Kategorie der eigentiimlichen Hypostasen, in
denen Dingen der Wirklichkeit die Rolle eines géttlichen
Wesens oder Dinges zugeschrieben wurde, die sie gewisser-
malen wie ein Schauspieler zu spielen hatten (§ 124), gehért
auch die Bezeichnung des lebenden Konigs als Horus, die
in geschichtlicher Zeit mit einem besonderen, bei der Thron-
besteigung angenommenen, den Konig von allen anderen
Konigen unterscheidenden Ehrennamen (Horusname) ver-
bunden wird und mit diesem zusammen den ersten und ver-
mutlich &ltesten Bestandteil seiner offiziellen Titulatur,
seines Protokolls (7#46.¢) bildet. Es kann kein Zweifel sein,
daB diese Bezeichnung des Konigs ebenso wie die zusammen-
fassende Bezeichnung ,,Horus (und) Seth (§ 92) mit Voran-
stellung des Horus jedenfalls noch aus der Zeit des helio-

1262b werden ,,die beiden ##7.7/ (d. i. die ideell in Heliopolis vereinigten
Reichs- oder Konigspaldaste von Ober- und Unterdgypten) der Seelen
von Heliopolis‘‘ genannt, zu deren Gebieter der tote Konig gemacht
werden soll. — Die Beziehung dieser Seelen auf verstorbene Konige
geht dann vor allem aber aus der Identitit der Seelen von Hierakonpolis
und Buto mit den ,,Horusdienern‘ hervor (s. m. Unters. III 3ff.), sowie
aus der Tatsache, dafl solche Seelen allem Anschein nach nur bei alten
Hauptstadten des Landes vorkommen.

1) Die Schreibung des Wortes 43.% ,,Seelen mit der iiblichen
Andeutung des Pluralis durch dreimalige Wiederholung des Wortzeichens

wurde fiir einen Ausdruck der Dreizahl genommen. S. m. Unter-

such. 111 48. AZ 57, 26.

2) Auf dieser spiteren und offensichtlich irrigen Deutung beruht
die These von Rusth von einer urspriinglichen heliopolitanischen Triade,
die die Vorstufe zu der Neunheit von Heliopolis gebildet habe (s, ob.
§ 117).



§ 127—129. 107

politanischen Koénigtums stammt, wenn die Einzelbezeich-
nungen ,,Horus‘* und ,,Seth‘ nicht noch éalter waren. Be-
weise dafur sind auBler dem Umstande, da3 sie am Beginn
der geschichtlichen Zeit gerade in Oberagypten angetroffen
werden und offenbar also den beiden Staaten, in die das
Reich von Heliopolis spéater wieder zerfallen ist, gemeinsam
waren (§ 168), die gleich zu besprechenden Texte, die noch
aus der heliopolitanischen Periode stammen. Ob die als
Synonym von ,,Horus (und) Seth’* anzusehende Bezeichnung
des Konigs als #b.wj ,,die beiden Herren' (geschrieben
wie ein Dualis a potiori mit zwei Falken auf Gestell %)%
oder %%} auch noch in diese Zeit gehort, ist zweifelhaft.

Dagegen wird die Sitte, auf den Denkmaélern den Namen
des Konigs oder das Bild eines Gottes iiber die Hieroglyphe
des Goldes (™) zu setzen, um ihn dadurch symbolisch als
Triumphator iiber seine Widersacher hinzustellen?), gewil in
diese Zeit des Konigtums von Heliopolis zurtickreichen, denn
die Hieroglyphe steht hier als Abkirzung fir die hiufige
Bezeichnung des Seth als ,,der von der Goldstadt (Ombos)*,

,,der Ombit" (Nb.z (W’]J\D\@) Dies geht aus der Ver-
bindung &, d. i. ,,Horus tiber dem Ombiten*, hervor, die
)

(seit der 4. Dynastie nachweisbar)?) den dritten Namen des
agyptischen Konigs in der offiziellen Konigstitulatur einzu-
leiten pflegt und in der Inschrift von Rosette im demotischen
Text mit ,,der tber (oder auf) seinem Feinde ist' (n#/ /r
p37-f d3d3j), im griechischen etwas freier mit dvrundieww
dméprepog ,,seinen Gegnern tberlegen®* iibersetzt ist3).

Dal3 diese Deutung richtig ist, ersieht man daraus, da3
die zu dem Titel gehorigen Namenselemente in dlterer Zeit
ausnahmslos mit dem Falken zusammen {iber dem Gold-

1) Alte Beispiele fiir diesen Gebrauch Petrie, Royal Tombs I 28,
73. 74. 11 7, 12.

2) Vgl. aber Petrie, Royal Tombs I 29, 83ff.

3) Den Pluralis ,,seine Feinde* hat auch das 1. Philae-Dekret
(Urk. II 199) im demotischen Text.

129




108 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

zeichen stehen, wie es auch auBerhalb der Kénigstitulatur
in den mit dem Symbol (™= gebildeten Ausdriicken (S. 107,
Anm. 1) geschieht. DaB3 die Deutung aber auch etwas sehr
Altes sein muf3, ist daraus zu entnehmen, daB das Gold-
zeichen in dem Konigstitel tatsichlich von den Agyptern
schon seit dem MR gar nicht mehr sinnentsprechend Né.#
gelesen, sondern als Genitiv des Wortes ,,Gold** (*124é > nib)
genommen wurdel), als ob der Titel wortlich ,,der Falke
von Gold bedeutete?). Wenn die Nennung des Goldes dabei
auch nur noch den Wert eines altherkémmlichen Symboles
hatte, dessen urspriingliche innere Bedeutung liangst ver-

gessen war (gerade wie die Symbole fiir Leben 317- und

Dauer ﬁ), so war seine duBere Bedeutung des Uberwinders

seines Gegners doch auch den Spiteren noch wohlbekannt3).
130 Es ist aber klar, dal eine solche Bezugnahme auf die
Uberwindung des Gottes von Ombos, noch dazu in einer so
versteckten Form, nur in die Zeit paBt, wo sie etwas Aktuelles
war, also eben in die heliopolitanische Zeit. In der Tat ist
ja auch die ganze Art des Gedankenausdruckes, wie sie
diesem Gebrauch der Hieroglyphe fiir Gold zugrunde liegt,
hochst altertiimlich, sowohl in der Verwendung des einen
einzigen Zeichens [\ fiir ein Wort, das von dem Worte
,,Gold* in zweiter Generation abgeleitet war, wie in der An-
deutung des Verhiltnisses zwischen den beiden beteiligten
Personen durch ihre relative Stellung zueinander (anstatt
die Priposition ,,auf’, ,iiber* durch ein besonderes Zeichen
auszudriicken). Das letztere ist eine Erscheinung, die fiir

1) Vgl die Schreibungen mit it bei Leps. Koénigsb. Nr. 212c.

Gauthier, Livre des Rois 2, 72. 212. 214.
2) Vgl. dazu Stellen wie Urk. IV 161, 2 und die Bezeichnung des

zu dem Titel gehorigen Kénigsnamens als ﬁw\w\(m »sein (des
Konigs) Goldname* Berlin 15803 (Inschr. I, ;7)8), Dyn. 12.

3) Anders in der Anwendung des Ausdrucks % auf den Gott
von Edfu (§ 154).




§ 120—131. 109

die Beischriften der alten religiosen Tempelbilder (z. B. im
Sonnenheiligtum von Abu Gorib) charakteristisch ist und
sich auch in primitiveren Bilderschriften (z. B. in dem mexi-
kanischen Katechismus) oft beobachten 1aBt. Natiirlich ist
aber eine Datierung fiir den symbolischen Gebrauch des
Goldzeichens in eine so frithe Zeit nur méglich, wenn die
Agypter damals bereits eine Schrift, etwa in Form einer
echten (ideographischen) Bilderschrift besaBen. Um eine
solche Annahme wird man ja aber angesichts des allgemeinen
Kulturzustandes der Zeit und insbesondere auch angesichts
von Nilmesser und Kalender kaum herum kommen?).

DaB sich die heliopolitanischen Beherrscher von ganz
Agypten als Vereiniger der Reiche des Horus und des Seth
geradezu als diese beiden Gotter bezeichnen lieBen, wie es
ihre Nachfolger in geschichtlicher Zeit nach ihrem Muster
in beschrinkterem Gebrauch getan haben (§ 92), dafiir haben
wir, wie schon angedeutet, direkte Zeugnisse in einer Gruppe
von alten Konigstexten, die ganz augenscheinlich noch aus
jener heliopolitanischen Periode selbst stammen Diese Texte,
die man in meiner Ausgabe der Pyramidentexte als Spriiche
213%)—219%) und 222 verdffentlicht findet, sind teils richtige
Totentexte, die sich von vornherein auf den Tod des Kénigs
bezogen, teils Texte, die sich eigentlich auf den lebenden
Konig bezogen und, wie das ofters geschehen ist, nur per
nefas spater als Totentexte gebraucht und deshalb in den
Pyramiden der 5. und 6. Dynastie aufgezeichnet worden
sind, nachdem sie fiir ihren urspriinglichen Zweck infolge
Anderung der ganzen Verhiltnisse unbrauchbar geworden
waren.

1) Die Sitte, die Namen der alten Ortsgottheiten mit ihren Fetischen
bezw. den Tieren, in denen sie verkorpert sein sollten, zu schreiben,
ohne auf ihre Vermenschlichung Riicksicht zu nehmen, wird ja nach
§ 31 Anm. auch bis in die heliopolitanische Periode zuriickgehen miissen.

2) In diesem Texte wird u. a. zum Kénige gesagt: ,,dir dienen
die Stiatten des Horus, dir dienen die Stitten des Seth“ Pyr. 13s5¢
(vgl. §90).

3) 219 ist aus verschieden alten Bestandteilen zusammengesetzt.

131




132

110 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

Spruch 215') enthilt zunichst ein Zwiegespriach des
toten Konigs mit Atum, den er seinen Vater nennt und den
er bittet, ihn zu sich an den Himmel zu nehmen. Dabei
beruft er sich darauf, daB Atum in ihm ,,die beiden Be-
sehe; ,,das ist Horus und Seth‘¢ ist

11

wohner des Palastes
dem wie eine Glosse zur Erklirung beigefigt. Im fol-
genden werden dann (sowohl vom Konig wie von Atum
wie auch von dem, der den Text rezitiert) immer diese
beiden Rollen des Konigs als Horus und als Seth aus-
einandergehalten und sich gegeniibergestellt. Von dem
Horus, der im Konige verkdrpert sein soll, heiBt es, daB3
Seth und dessen Vater Geb sich seiner nicht beméchtigen
kénnen, von dem im Kénige verkorperten Seth desgleichen,
daB Horus und sein Vater Osiris das nicht mit ihm (Seth)
tun konnen?). Hier stehen sich die beiden in der Person
des Konigs vereinigten Gotter wie zwei Gegner gegen-
iiber, die einander fiirchten und die Atum (Re‘-Atum) mit
Gewalt auseinander halten mufB. DaB auch die Viter der
beiden Rivalen nicht tiber den Gegner ihres Sohnes Macht
gewinnen sollen, bezieht sich auf den Wunsch des toten
Kénigs, in den Himmel zu kommen. Geb als der Erdgott,
in dessen SchoB der Leib des Toten gebettet wird (ausgespro-
chen in Spruch 214), soll den Toten, d. h. seine Seele, nicht
dem Sonnengott im Himmel streitig machen, und ebenso
Osiris, der hier bereits als Herrscher des Totenreiches und

1) Der Spruch, der durchgehends noch das alte Pronomen Aw
fiir ,,dich* (ebenso wie 214) gebraucht, setzt die ganze heliopolitanische
Neunheit mit ihrer feststehenden Genealogie voraus, sowie den Mythus
von Horus und Seth (mit ihren gegenseitigen Verstimmelungen).

2) Der Text ist, wie er uns vorliegt, verstiimmelt. In 145b. 146a
sollte Osiris und Geb nebeneinander in gespaltener Kolumne statt der
alleinigen Nennung des Osiris stehen, so daB die Sitze zweimal gelesen
wurden, das erste Mal auf Seth beziiglich, das zweite Mal auf Horus
beziiglich (in 145b fehlt die Nennung der angeredeten Person, weil man
Seth nicht vor Horus stellen wollte, wie es wegen 145c noétig gewesen
wire). In 145c. 146b sollte entsprechend Horus und Seth nebeneinander
in gespaltener Kolumne statt Horus allein stehen (Horus richtig vor
Seth gestellt).



§132.-133: 151

Totenrichter fungiert und in dieser Funktion auch schon in
den Spriichen 213. 214 (Pyr. 139d.). 217 (Pyr. 157 b/c).
218 und 219 (nkp ,richten, s. § 95) vom toten Koénig ab-
gelost wird.

Besonders bezeichnend fiir die Doppelrolle des Kénigs
von Heliopolis als Horus und Seth ist aber der Spruch 222,
der auch sonst mancherlei enthilt, was fiir die Verhaltnisse
der heliopolitanischen Periode lehrreich ist. Dieser Text
ist augenscheinlich dem Zeremoniell entnommen, das bei
der Thronbesteigung der heliopolitanischen Kénige in An-
wendung gewesen war, enthilt aber auch Stiicke, die sich
auf die Himmelfahrt des Koénigs nach seinem Tode in Ge-
sellschaft des Sonnengottes beziehen. Diese letzteren Stiicke
koénnten, nach ihrer Fassung zu urteilen, unter Umstinden
von Haus aus als Ausmalung eines Zukunftsbildes zu jenem
Zeremoniell gehort haben, wenn sie nicht erst spéter bei Ver-
wendung des Ganzen als Totentext damit vereinigt sein
sollten. Fiir uns sind hier nur die auf die Thronbesteigung be-
ziiglichen Teile von Interesse.

Der Text beginnt mit einer Aufforderung an den neuen
Konig: ,,Steh iiber ihm, diesem Land, das aus Atum hervor-
gegangen ist, dem Speichel, der aus dem Kifer Hpr» (s. o.
§ 116) hervorgegangen ist, sei iiber ihm, sei hoch iiber ihm,
damit dich dein Vater sieht, damit dich Re‘ sieht. Dann
folgt eine Anrede an den eben genannten Sonnengott, in der
ihm in Form einer Litanei von acht gleichgebauten, nur in
der Nennung des angeredeten Gottes variierenden Strophen
das Kommen des Kénigs angekiindigt wird (,,er kommt zu
dir, o du sein Vater, er kommt zu dir, o Re* usw.), und
daran kniipft sich die folgende Bitte fiir die Herrschaft des
Konigs: ,,LaBl diesen NN. die Neunheit (der Bogen, d. i.
der neun Véolker, tiber die der dgyptische Kénig herrschen
soll) beherrschen und die Gétterneunheit (mit Opfern) ver-
sehen, gib den Hirtenkrummstab (‘.z#) in die Hand dieses
NN., damit in Demut gesenkt wird das Haupt von Unter-
agypten und Oberiagypten. Er nimmt seinen Gegner an
(im Kampfe wie ein Stier), und er steht auf (als) das grofe

133




134

112 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

Oberhaupt in seinem groBen Reiche?!). Nephthys (die Ge-
mahlin des Seth, s. o. § 118) hat ihn, nachdem er seinen Geg-
ner (gefangen) genommen hat, gelobt (mit den Worten) ,du
hast dich ausgestattet (d. i. von diesem Gegner die Eigenschaft
tibernommen) als der Zauberreiche (Seth)?), der in Ombos
ist, der Herr des oberdgyptischen Landes’, es geht dir nicht
verloren, es hort dir nicht auf. Siehe, du bist ruhmvoller und
machtiger als die Goétter (d. i. die Ortsgottheiten) von Ober-
agypten und ihre Geister'. Nach einer Anspielung auf die
mysteriose Entstehung des Seth, der nicht regelrecht geboren
worden, sondern vor der Zeit gewaltsam aus seiner schwange-
renlMuttcr (bei Plutarch, Is. et Osir. 12, durch die Lende,
hier anscheinend durch den Mund beim Ubergeben) hervor-
gebrochen sein sollte, fahrt der Text so fort: ,,Wieviel gliick-
licher ist (aber), wen Isis gelobt hat (mit den Worten:) ,du
hast dich ausgestattet als Horus, indem du verjiingt bist’,
und es geht dir auch nicht verloren, und es hort dir auch
nicht auf. Siehe, du bist ruhmvoller und maéchtiger als die
Gotter des Nordens und ihre Geister'.

Manches in diesen Worten, in denen eine deutliche Diffe-
renzierung zwischen dem im Ekel seiner schwangeren Mutter
vorzeitig zur Welt gekommenen Seth und dem gliicklich zu
preisenden Horus vorgenommen ist, klingt ganz so, als sei
das Reich eben erst begriindet und die Uberwindung des
Gegners Seth erst vor kurzem erfolgt. Aber das diirfte
tauschen, denn der Text setzt doch schon die Einrichtung der
Neunheit voraus, der wir als einer durchdachten Schépfung
der heliopolitanischen Theologie eine gewisse Entstehungs-
frist zubilligen miissen. Auch weist der Text sprachliche
Formen auf, die eher auf eine jiingere Entstehung innerhalb
der heliopolitanischen Periode fithren wiirden?®). Beachtung

1) ,,sein groBes Reich*, geschrieben als ob es ein Bild aus dem Leben
auf dem Strome enthielte, wie es die Agypter spiter so gern gebrauchen
(,,sein Wasser* oder ,,sein See* fiir ,,sein Machtbereich*).

2) Diese auch sonst belegte Bezeichnung des Seth ist mit dem
Bilde des Gottes (seinem Tier) determiniert.

3) Z. B. das Pronomen #w ,,dich*.



§ 133—135. 193

verdient noch der Satz ,er steht auf, das grofle Oberhaupt
in seinem groflen Reiche*, denn in dem Ausdruck ,,das grofe
Oberhaupt*?) kénnten wir den eigentlichen, nichtreligiosen
Titel der Kénige von Heliopolis vor uns haben, der in be-
merkenswerter Ubereinstimmung mit dem Herrschertitel des
Gottes von Busiris stiinde (§ 80), d. h. eine Steigerung
dieses Titels darstellen wiirde. In der Nennung des Horus
vermit man die Erwihnung seiner Residenz Bid.¢; der
Zusatz ,,indem du verjiingt bist* (4wn.#j, von den spiteren
Abschreibern miBverstanden), den man dafiir liest, enthilt
aber seinerseits wohl eine Bezugnahme darauf, daB der alte
Horus von B/d.t in dem gegenwirtigen Horus von Heliopolis
in verjiingter Gestalt fortlebe.

Ein schones Zeugnis fiir die Ankniipfung des helio-
politanischen Reiches an das Horusreich von Bid.# im
Westen des Deltas bringt uns derselbe Text, der in seinem
weiteren Verlauf verschiedentlich den Atum (immer als
Vater des Kénigs gedacht) und auch Heliopolis selbst nennt,
dann in den folgenden Sitzen (Pyr. 211 b. ¢), die sich wieder
deutlich auf die Thronbesteigung beziehen, wobei diese als
Geburt des neuen Kénigs behandelt wird: ,,du bist geboren
wegen des Horus (in dir), du bist empfangen?) wegen des

Seth (in dir), du hast dich gereinigt im Horusgau ((&%’,
HHE

d. i. dem 3. unterigyptischen Gau, ebendem, in dem wahr-
scheinlich B/d.¢ gelegen war, s. § 67), du hast deine Reini-
gung empfangen im Gaue ,der Krummstab ist unversehrt

(TI — d. i. dem Gau von Heliopolis) durch deinen Vater,

durch Atum®. Der Fall liegt so, wie wenn heute der Kénig
von Italien bei seiner Thronbesteigung eine Weihehandlung
mit sich erst in Turin, der Residenz seiner Vorfahren, der

1) g% %, Var. des MR 30%1@ mit Personendeter-
e

minativ hinter dem ganzen Ausdruck.

2) Der gleiche Ausdruck von dem Seth im Kénig auch in Spruch 215
(Pyr. 142c. 144b), weil der Gott nicht in regelrechter Geburt zur Welt
gekommen sein soll (s. 0. § 133).

Sethe, Urgeschichte 8

135




136

114 Das ganz Agypten umfassende Horusreich von Heliopolis.

Konige von Sardinien und Piemont, danach zu Rom, wo er
nun als Kénig des geeinten Italiens sitzt, vornehmen lieBe.

Fiir die Stimmung, die in Heliopolis nach der Annexion
Oberigyptens durch das Horusreich gegen das tiberwundene
Reich des Seth herrschte, ist sehr bezeichnend die Behandlung,
die diesem in dem Spruche 217 zuteil wird. Dort wird in
einer Litanei von vier gleichgebauten, nur in Einzelheiten
variierenden Strophen dem Atum die Ankunft seines Sohnes,
des verstorbenen Kénigs gemeldet, der als ,,unvergénglicher
Geist* (wie in Spruch 215. 218) und ,,Herr der Verfiigung (?)
iiber die Stitte der vier Papyrussaulen‘ (d. h. wohl ein Palast,
in dem die vier Weltgegenden durch solche Siulen symbolisch
angedeutet waren) zu ihm komme, um mit ihm zusammen
den Himmel zu durchwandern. Darauf wird jedesmal, wohl
durch Atum, gewissen Gottern geboten, in die vier Weltgegen-
den Agyptens zu eilen und den dortigen ,,Gottern und ihren
Geistern* (derselbe Ausdruck wie in Spruch 222) die Nachricht
vom Kommen des Toten zu iibermitteln?) mit einem Hinweis
darauf, daB er iiber Leben und Tod gebiete. Bei der Meldung
an die ,,Gétter von Unterdgypten‘’, die Osiris und Isis auf-
getragen wird, sowie bei den durch Thoth und Horus auszu-
richtenden Meldungen an die ,,westlichen® und die ,,6stlichen
Gotter — wobei nur an die beiden Teile des Deltas gedacht
sein kann ,,die westlichen und ,,die ostlichen Gaue‘', —
geschieht dies iibereinstimmend in der objektiven Form:
,,von wem er will, daB er lebt, der wird leben, von wem er
will, daB er stirbt, der wird sterben®, aber die Meldung an
die ,,Gétter von Oberiagypten®, die dem alten Nationalgott
dieses Landes Seth und seiner Gattin Nephthys aufgetragen
wird, lautet abweichend so: ,,wenn er will, daB3 ihr sterbt,
so sterbt ihr, wenn er will, daB ihr lebt, so lebt iy Hier
liegt eine direkte, an die betreffenden Gotter in ihrer Ge-
samtheit ganz personlich gerichtete Drohung vor, die durch

1) Bekannt sind die Parallelen hierzu in den Tempelbildern, die
die Aussendung von 4 Vogeln (Horuskinder) in die 4 Himmelsrichtungen
zur Verkiindigung der Thronbesteigung des Horus darstellen,



§ 135—137. 115

die Voranstellung des Sterbens vor das Leben noch eine
besonders unfreundliche Note erhalt.

In dieser Sonderbehandlung Oberigyptens tritt unver-
hiillte Feindseligkeit zutage, die in geschichtlicher Zeit ganz
undenkbar wire, die aber zu den Verhaltnissen, unter depen
das Reich von Heliopolis entstanden war, vorziiglich palt.
Ja, man darf sagen: das Ganze palit nur zu dieser Zeit, auf
die ja auch die Rolle des Atum weist. In der darauf folgenden
letzten Periode der vorgeschichtlichen Zeit, in der sich wieder
Ober- und Unterdgypten als zwei selbstindige Staaten, dies-
mal aber beide dem Horus dienend, gegeniiberstanden, wiirde
man in Unterdgypten, das ja allein fiir die Entstehung des
Textes in Betracht kommen kénnte, keinen Anlaf3 gehabt
haben, Oberagypten iiberhaupt in Parallele mit Unterigypten
zu nennen, noch auch, wenn es schon geschah, gerade den
Seth damit in Zusammenhang zu bringen, noch auch den
Horus als Vertreter des Ostens auftreten zu lassen, zumal die
damalige Hauptstadt von Unterdgypten Buto, eine ganz
spezielle Kultheimat des Gottes, im Nordwesten des Deltas
lag. Zu einem Gott des Ostens war dagegen der aus dem
Westdelta stammende Horus in Heliopolis tatsidchlich ge-
worden; unter der Bezeichnung ,,Horus vom Osten* (H7-
1356.1) tritt er in den Pyr.-Texten oft als ein Gott der Morgen-
sonne mit Re* und dem oben § 121 genannten ,,Horus vom
Horizonte (H7»-3}.%) auf'), der nichts als ein Synonym oder
ein Doppelgianger von ihm sein diirfte?). Die ganze Anlage

1) Pyr. 527b. 1085e. 1132a. 1410a. 1414a. 1478b. Vgl. ferner
450c. 982a. 1258a.

2) Bemerkenswert ist noch, daB3 die Gotter des Ostens, denen Horus
die Meldung machen soll, anders als die anderen Gétter als 43.% ,,Seelen*
bezeichnet sind. — Wenn die ,,Seelen des Ostens (63.w 7356.%/.w) nach
Totenbuch Kap. 109 (= Gétt. Totb. Stud. von 1919, VII 21) aus ,,Horus
vom Horizonte (H7-34.4 in der alten Formulierung ohne Ré&‘!), einem
Kalbe (b4s kwrr) und dem Morgenstern bestehen sollen, so ist das ja
sicher etwas Sekundires, wie alle solche triadischen Erklarungen in
diesen Texten des Totenbuchs, und paBt gar nicht zu unserer Stelle,
zeigt aber die Beziehung zu Heliopolis, die man bei diesen Seelen vor-
aussetzte.

8'/.'

137




138

139

116 Die Kolonisation des siidlichen Oberigypten.

des Textes mit der Aussendung der Botschaft nach Ober-
und Unterdgypten, nach Westen und Osten, setzt ja aber auch
ganz augenscheinlich eine zentrale Stelle voraus, wie es eben
Heliopolis an der Grenze beider Lander und bei der Gabelung
des Deltas wirklich war.

Der tote Konig wird in diesen alten Texten, die nach
allen Anzeichen gewil noch aus der heliopolitanischen
Periode selbst stammen, noch nicht mit Osiris identifiziert
oder geradezu so genannt, wie es spiter geschieht, aber er
steht, wie gesagt (§ 132), schon iiberall in Parallele mit ihm.
Dabei wird er in der Gestalt des Schakalgottes Anubis vor-
gestellt, wie dieser sie in geschichtlicher Zeit zu haben pflegt,
d. h. mit einem Schakalskopf, der auf einem menschlichen
Kérper sitzt!); und wie dieser Totengott, von dem Osiris
spater im AR den Titel ,,an der Spitze der Westlichen
(Hntj-imn .tj . w) ibernommen hat, soll auch er mit demselben
Ausdruck ,,an der Spitze der Westlichen sein* (Pyr. 139 d).

9. Die Kolonisation des siidlichen Oberdgypten
wihrend der Herrschaft von Heliopolis.

Wihrend der Dauer des Reiches von Heliopolis scheint
eine weitgehende Ausgleichung zwischen den vereinigten
Lindern Ober- und Unterdgypten stattgefunden zu haben,
die bis dahin in einer gewissen AbschlieBung voneinander ge-
lebt haben mochten. Es scheint eine starke Kolonisation des
siidlichen Oberiagypten eingesetzt zu haben, das damals den
Unterdgyptern nicht minder abgelegen erschienen sein wird,
als heute den Leuten in Kairo und Alexandrien, die vom
,»Sa'id‘ reden, als sei es ein fernes, kaum betretenes Land
(vgl. dazu unten § 217). Uberall im siidlichen Oberéagypten,
dem spiteren ,,Kopf von Oberigypten‘‘ (#p-s7°.w), begegnen
wir den Spuren dieser Kolonisation aus dem Norden, die man
am wahrscheinlichsten eben in die Zeit der Einigung des

1) Pyr. 135a/b, s. § 115 Anm.; ib. 157b: ,ein unverginglicher
Geist, geschmiickt als Anubis (d. h. mit dem Kopf desselben) auf seinem
Halse, der an der Spitze der westlichen Anhohe* (Znt;j k3.t imnt.t).



§ 137—141. : 51 6

ganzen Landes unter Vorherrschaft der Unterdgypter, also,
wenn man nicht an die vermutlich nur kurze und immerhin
etwas problematische Episode des Osirisreiches denken will,
in die Periode des Horusreiches von Heliopolis setzen wird
und z. T. mit guten Griinden setzen kann.

Dieser Zug nach dem Siiden, der sich schon in der Be-
griindung dieser beiden vorgeschichtlichen Einheitsreiche
durch die Unteragypter dullert, auf dem aber auch schon die
Besiedelung Oberagyptens iiberhaupt beruht haben kénnte,
entspricht der Benennung der Himmelsrichtungen in der
agyptischen Sprache, wie sie sich méglicherweise in Unter-
agypten aus der Mischung afrikanischer und semitischer
Elemente gebildet hatte. Sie betrachtet den Siiden als vorn,
den Osten demgemilB als links, den Westen als rechts und
benennt die letztgenannte Himmelsrichtung mit demselben
Wortstamm jm#, der auch im Semitischen rechts, dort aber
zugleich den Stiden bezeichnet. Was aber vielleicht das Be-
zeichnendste ist, die dgyptische Schrift gebraucht als Hiero-
glyphenzeichen fiir den Westen und Osten die Wappen-
zeichen der beiden alten Deltastaaten, der ,,westlichen und

der ,,6stlichen Gaue‘’ “:% und 7?( (§ 77/8). Darin verrit sich

der unterdgyptische Ursprung dieser Orientierung auf das
deutlichste?).

In jener unteragyptischen Kolonisation des siidlichen
Oberédgypten, von der oben die Rede war, ist der in einem
Falkenidol verehrte und spiter dem Haroeris (,,Horus der
Altere*, eine kiinstliche Abspaltung des Horus, die als 5. Kind
von Geb und Nut galt) gleichgesetzte Gott Hntj-n-ir.t
(,,der Augenlose’) des 2. unterdgyptischen Gaues, dessen
Hauptstadt bei den Griechen Letopolis hei3t, zunichst nach
Kus bei Koptos im 5. oberagyptischen Gau verpflanzt worden,

1) s. m. Abhandlung ,,Die dgypt. Ausdriicke fiir rechts und links*,
Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1922, 241/2. Die von Junker (Festschrift
P. W. Schmidt, S. 887) demgegeniiber als méglich in Betracht gezogenen
andersartigen Erklirungen dieser Tatsachen kann ich nur fiir duBerst
kiinstlich und unwahrscheinlich halten.

140

141




142

118 Die Kolonisation des siidlichen Oberdgypten.

wo er einen Gott Nz-wn aufsaugte und Bruder und Neben-
buhler des frither in dem Gaue herrschenden Seth von Ombos
wurde, was dem Gaue den Namen der ,,beiden Gotter'* (ge-
schreiben mit zwei Falken) eingetragen haben diirfte, s. o.
§ 47. Von dort ist er dann weiter in den 1. Gau, den siidlich-
sten Oberigyptens, gekommen an einen Ort, der den gleichen
Namen wie das Kus gegeniiberliegende Ombos fiihrte, wenn
er ihn nicht vielleicht erst bei dieser Gelegenheit empfing.
In diesem siidlichen Ombos (heute Kom Ombo) stand der so
gewanderte Falkengott neben dem Krokodilsgotte Suchos
(agypt. Sé%), mit dem er ein und dasselbe, in eigentiimlicher
Weise zweigeteilte Heiligtum teilte, so daB wir ihn auch
hier, wie im Gau der ,,beiden Gétter, als Glied eines Briider-
paares wiederfinden. DaB sich die Erinnerung an die unter-
agyptische Herkunft des Gottes bis in die griechische Zeit
erhalten hatte, beweist die von Junker (Onurislegende S. 25)
mit Recht dazu angezogene Angabe des Festkalenders von
Ombos, nach der dort am 2. Tage des Monats Phaophi dem
Haroeris ein Fest gefeiert wurde zur Erinnerung an sein
., Eintreten in seine Stadt, nachdem er im Nordlande ge-
wesen war‘’.

Ebenso ist die spezifisch unterdgyptische Goéttin Neith
(Athena) von Sais mitsamt ihrer unterigyptischen Konigs-
krone nach Esne im 3. oberdgyptischen Gau gekommen
und mit einer dort in Gestalt eines Latosfisches verehrten
Ortsgottin identifiziert worden, die uns selbstidndig garnicht
mehr entgegentritt)). Die Stadt, die griechisch Latopolis
(Latonpolis) heiBt, in ihrem alteren &gyptischen Namen
; : MM e ;

Twnj . ¢ (ﬂﬂ Q@B) aber geradezu wie eine Ableitung von

Heliopolis ’Jwn.w erscheint (etwa die ,,heliopolitanische‘)?)
) 1ih

1) Fiir den Zusammenhang zwischen Neith und dem Latosfische
vgl. Strab. 17, 817 und Ausfithrl. Verz. des Berl. Mus.? S. 302.

2) In einem Text des Tempels von Esne (Rec. de trav. 27, 191)
wird mit dieser Namensihnlichkeit gespielt und die Stadt als ,,das ober-
agyptische On (Heliopolis)“ von Schu und Tefnut genannt, mit denen
die dort ansissigen Gotter Chnum und Mn/y.¢ (Lowengéttin) identi-
fiziert wurden.



§ 141—144. 119

wird deshalb spater auch geradezu als das ,,Sais (Var. ,,Haus
der Neith*) im oberdgyptischen Lande* bezeichnet?). Ahn-
lich wird Koptos, wohin der Kult der Isis gekommen ist, als
,,das oberdgyptische N#r‘ nach ihrer Kultstitte im Delta,
dem Iseion (§ 103), bezeichnet. Isis spielt dort die Rolle
der Mutter des ithyphallischen Ortsgottes Min, der von
Achmim dorthin gekommen ist (§ 48) und der selbst mit
Horus identifiziert wurde, der § 26 charakterisierten Tendenz
der Ortsgottheiten folgend, sich universaleren Machten gleich-
setzen zu lassen.

Auch der Ibisgott Thoth, dessen Name D/Aw.#/ aussieht,
als bedeute er ,,der von dem Orte Djw.#", ist nach seiner
spateren Heimat Hermopolis (dgypt. Zmn.w) in Mittelagyp-
ten erst sekundir eingewandert, vermutlich auch aus Unter-
agypten, wo wir nicht nur einen Ibisgau (der 13. unter-
agyptische Gau), sondern auch einen ,,Ort des Thoth*
( Hrj-Dhwt)) in der Gegend von Buto alt belegt haben =
In den oben besprochenen alten Texten aus heliopolitanischer
Zeit tritt er einmal als Gott des Westens (des Deltas) gegeniiber
Horus als Gott des Ostens auf (Pyr. 157 a) und mehrere Male,
ganz entgegen seiner spiteren Geltung als ein guter Gott,
als ein feindlicher Bruder. des Osiris, der an der Schandtat
des Seth teilgenommen zu haben scheint (Pyr. 163 d. 175 a).
Beides vielleicht Spuren, die auf irgendwelche Konflikte
zwischen dem in den Ostgauen des Deltas wurzelnden Reich
von Busiris und Elementen des Westdeltas deuten, von denen
wir sonst nichts wissen.

Wie Esne in seinem Namen ’Jwnj.# moglicherweise
noch seinen Zusammenhang mit Heliopolis (/wn.w) ver-
raten kdnnte, so auch Hermonthis im 4. oberagyptischen Gau,

das alt ’Jwnj (ﬂwﬁM@, spater ﬂ{(wéj; geschrieben) hie3
und spiter ganz offiziell ,,das oberagyptische On (Heliopolis)“

1) Brugsch, Dict. géogr. 365. — Auch sonst wird Sais in Esne
oft als Heimat der Neith genannt, Thes. 381, 8. Champ. Not. I 68s.
691. Mon. II 145 quinqu., 3. LD IV 82c. Text IV 33.

2) Pyr. 1271c.

143

144




145

120 Die Kolonisation des siidlichen Oberigypten.

genannt wurde, nachdem der Unterschied in den Endungen
beider Namen verschwunden war. Auch Dendera, dgyptisch
*Twn .t (ﬂ :;Aé), im 6. Gau Oberédgyptens hat einen Namen,
der wie ein Femininum zu dem von Heliopolis aussieht?).
In allen diesen Fillen kann aber die Namensihnlichkeit zu-
fallig und nicht die Folge, sondern die Ursache der etwaigen
Beziehung zu Heliopolis gewesen sein.

Etwas anders liegt es in dem letzten Falle bei Dendera
insofern, als bei dieser Stadt der Kult der Goéttin Hathor,
deren Name ,,Haus des Horus‘‘ bedeutet, in der Tat auf einen
Zusammenhang mit dem unteriigyptischen Falkengotte Horus
hinweist. Der Name bezeichnet sie als Mutter des Horus
mit einem poetischen Bilde, das bei den Agyptern die Mutter
als ,,Haus" oder ,,Stadt", aus der das Kind kam, gelten lie32).
Sie wird diesen Namen bekommen haben, ehe Isis bei der
Konstituierung der heliopolitanischen Neunheit zur Mutter
des Horus gemacht wurde, also wohl in vorheliopolitanischer
Zeit. In Momemphis, der geschichtlichen Hauptstadt des
Falkengaues, zu dem wahrscheinlich auch B%d4.#Damanhur
gehorte, bestand in der Tat ein Kult der Hathor, die dort in
ihrer urspriinglichen Gestalt einer Kuh (§ 32) verehrt wurde,
an Stelle einer alteren Baumnymphe, die, wie an vielen Orten,
in sie aufgegangen ist (§ 67). Sie war dort wohl praktisch
mit der Kuhgéttin S43.2-Hr ,,die des Horus gedenkt”, die
als Amme des Horus galt, identisch oder jedenfalls eng ver-

1) Vgl. die alte Variante ﬂa@ LD II 10b. — Nach Inschriften
a
im Tempel von Dendera soll dieses der Hathor ,,als Ersatz fiir Helio-

polis gemacht‘* worden sein (;gz— i pﬂr@; T A J \Ci %/ ﬂ g)

Mar. Dend. II 17c; dhnlich ib. 23g. 27. Diimichen, Baugesch. 48.
2) s. m. Unters. V 145. Im Tempel von Gurna sagt die Personi-

o
fikation desselben zum Konig ,,ich bin dein Haus (B '\_/B/\, deine

Mutter Champ. Not. I 702; und im Grabe des Veziers P3-s» (Dyn. 19)
sagt dieser zu seiner Mutter ,,groBe Stadt, das Land, aus dem ich ge-

(A s NESS BT '
kommen bin* | a O] <= , nach eigener
ol p A ) g
Abschrift.



§ 144—147. 121

bunden. Von dort mag sie zur Zeit des heliopolitanischen
Reiches nach Dendera gekommen sein, wo sie von der Géttin
der benachbarten Sistrumstadt Diospolis mikra stark beein-
fluBt zu sein scheint (§ 50).

Nachdem Isis in der heliopolitanischen Religion die Rolle
der Mutter des Horus iibernommen hatte, wird Hathor in
ein anderes Verhiltnis zu Horus geschoben worden sein. In
Dendera, wie auch in den Géttergesellschaften (,,Neun-
heiten’) von Memphis und Theben, die, wie gesagt, nach
dem Muster von Heliopolis gebildet sind, ist sie zur Gattin
des Horus geworden, der in Dendera mit ihr unter seinem
Namen ,,Horus von BAd.¢", zu ihrer vermutlich aus Diospolis
mikra stammenden Rolle als Sistrumgéttin passend, den klei-
nen ’/%j, den Gott der Musik, erzeugt haben soll!). Eine
eigentiimliche AufBlerung dieses ehelichen Verhiltnisses, das
trotz erheblicher rdumlicher Trennung aufrecht erhalten
wurde, ist die Sitte, daB die Gottin sich alljahrlich mit dem
Gotte Horus von Edfu besuchte, der eben jenen Namen
des alten Gottes von Damanhur ,,Horus von Bkd.#* fihrte.

Dieser Gott von Edfu ist nun selbst aber das allerbe-
merkenswerteste Beispiel einer solchen Kultiibertragung aus
dem Norden. Er ist namlich, wie schon dieser sein Name
erkennen l4Bt, nichts anderes als der siegreiche Nationalgott
Unterdgyptens, der als solcher vermutlich in der heliopoli-
tanischen Periode nach dieser weit im Stiden Oberigyptens
gelegenen Stitte verpflanzt worden ist?). Dementsprechend
tragt er in Edfu und Dendera stets die aus der Verbindung
der Konigskronen von Ober- und Unterdgypten gebildete

1) Ein anderes Kind der Hathor von Dendera soll der Gott einer
benachbarten Stadt /Z3-dj (1 A Q’Q) gewesen sein, der in Alterer Zeit

nur Zm3s-¢3.wj ,,Vereiniger der beiden Lander*, spiter ,,Horus der Ver-
einiger der beiden Lander* (H7r-sm3-f3.7j, Harsomtus) heit und bei
dem dann Hathor wieder zu ihrer urspriinglichen Rolle als Mutter des
Horus zuriickgekehrt ist.

2) Diese von mir immer vertretene, von manchen Seiten bekampfte
Auffassung ist auch von Gardiner (Journ. Eg. Arch. 5, 223, Anm. 1)
und Junker (Festschrift P. W. Schmidt S. 893) angenommen worden.

146

147




148

149

122 Die Kolonisation des siidlichen Oberigypten.

Doppelkrone!), die ihm als Kénigsgott des Reiches von
Heliopolis ebenso wie dem Atum zukam?2).

Die neue Heimat des Gottes, die die Griechen nach ihm
Apollonospolis mit dem Zusatz ,,die GroBe‘ nannten, hieB
agyptisch Dé3 (AJ@, kopt. vho:ebw)?). Dieser Name, der
sich bis heute in der Benennung Edfu am Leben erhalten hat,
bedeutete wahrscheinlich ,,Ersatz‘‘ oder »» vergeltung® (so
wenigstens spiter von den Agyptern selbst aufgefafit). Im
ersteren Falle wiirde damit die Stitte geradezu als Stell-
vertreterin der unterdgyptischen Heimat des Gottes bezeichnet
sein, der in Edfu, wie gesagt, unter seinem alten Namen ,,Horus
von Bid.t" oder ,,der von Bid.t" (Bhd.t)) verehrt wurde;
im andern Falle wiirde sich der Name auf die Rache an
Seth beziehen, der nach dem lokalen Mythus hier bei Edfu
endgiiltig besiegt worden sein soll. Auch das Heiligtum des
Horus von Edfu oder genauer ein bestimmter Teil davon,
gelegentlich auch wohl die Stadt selbst (seit dem MR) wurde
in einer ganz natiirlichen Ubertragung nach der alten Heimat
des Gottes geradezu Bjd.t genannt, dhnlich wie Esne ,,das
Sais in Oberdgypten‘‘ und Hermonthis ,,das oberagyptische
On (Heliopolis)*‘ genannt wurden, nur mit dem Unterschied,
daB hier der Zusatz ,,oberdgyptisch® wegbleibt4).

1) Gern verbunden mit den hohen Federn der Falkengétter (Junker,
Onurislegende S. 19).

2) Edfu gilt als die Stitte, von der aus der Gott die beiden Linder
beherrschen soll (Edfu I 52. 406). Es ist kein Gedanke daran, daf} es
etwa eine spezifische oberigyptische Konigsstadt sein soll, wie Ombos
oder Hierakonpolis.

3) Die volle Schreibung AJ%& bietet nach freundlicher

Mitteilung von Gardiner ein in seinem Besitz befindlicher Ramesseum-
papyrus aus dem MR. Die gute kopt. sahid. Form Tho findet sich
AZ 60, 106 (aus Edfu selbst); die korrekte boh. Form ist ©fw (Bischofs-
liste), wahrend avhw (Skala) eine durch das Arabische beeinfluBte
schlechte Form sein diirfte, da das & darin ebenso ungehorig ist wie das
nichtaspirierte .

4) Es ist bezeichend, daB bei der weiteren Ubertragung des Namens

5 o T8 T o
Bhd.t auf das als ,,unterigyptisches Edfu (AJQ@@ bezeichnete



§ 147—150. 123

Das hat in neuerer Zeit zu dem Irrtum verfiithrt, den Namen
Bhd .t iiberall mit Edfu zu tibersetzen und die Stadt Edfu an
Stelle von Damanhur fiir die urspriingliche Heimat des Gottes
Horus zu erkliren, ohne Riicksicht auf die Rolle, die er (und
speziell in der Benennung ,,Horus von Bhd.t") als Gott von
Unteriagypten gegeniiber dem Seth spielt?); womit dann alles
in sein Gegenteil verkehrt wird. In Edfu war man sich aber
der unterigyptischen Herkunft des Horus im allgemeinen
und der Einfithrung des Ortsgottes gleichen Namens aus dem
fernen Norden insbesondere bis in die spateste Zeit noch sehr
wohl bewuBt. Das zeigt der auf einer Wand des Tempels auf-
gezeichnete Mythus des Horus von Edfu auf das deutlichste.
In den Inschriften des Heiligtumes wird Edfu auch gern das
,,Buto (P) von Oberigypten* genannt, unter Ubertragung
des Namens der unterigyptischen Konigsstadt, die erst in
der nichsten Periode der vorgeschichtlichen Zeit nach der
Auflésung des Reiches von Heliopolis eine Rolle gespielt hat ?).

Aber auch der Name des Gaues von Edfu, der in der
feststehenden Reihe der agyptischen Gaue der 2. Gau Ober-
agyptens ist, ist ein Zeugnis fiir die sekundédre Besiedelung
des Ortes und fiir die unterigyptische Herkunft seines Gottes.
Im Unterschied zu den meisten Gauen ilterer Entstehung,
die ein religiéses Symbol oder ein heiliges Tier als Namen und

Sile (agypt. Z37w) bei El Kantara der Zusatz ,,unterigyptisch* zu Bid.¢
gesetzt wird (Brugsch, Dict. géogr. 1266ff. Kees, Horus und Seth II
72). DaB er bei Bid.t = Damanhur @nd zwar bei dessen Nennung
im Tempel von Edfu) nicht steht, ist eine direkte Bestatigung fiir dessen
Prioritat.

1) Auch die Texte von Edfu, die den Horus, dhnlich wie in Theben
der Amun gespalten ist (s. m. ,,Amun und die 8 Urgétter. S. 60), in
3 Personen zerlegen (Re‘-Har-achte, ,,Horus von Bid.z* und ,,Horus
Sohn der Isis®), lassen Seth Ober-, Horus Unterdgypten beherrschen
(Thes. III 610, 91/92).

2) Sehr bemerkenswert ist demgegeniiber, daB der Falkengott
des Edfu benachbarten Hierakonpolis, das gleichzeitig mit dem Reiche
von Buto die Hauptstadt von Oberdgypten bildete, in Edfu keine ent-
sprechende, fiir das Wesen des Gottes von Edfu irgendwie bedeutsame
Rolle spielt, vielmehr dort nur als ein gelegentlich zu Festen zu Gaste
gebetener Nachbar auftritt (Junker, Onurislegende S. 30).

150




151

124 Die Kolonisation des siidlichen Oberigypten.

Wappenzeichen fithren, hat der Gau von Edfu statt dessen
einen geradezu als Ortsbezeichnung gebildeten Namen, was
immer ein Zeichen jiingeren Alters ist (§ 43), und die véllig
durchsichtige und prosaische Schreibung dieses aus zwei

Worten bestehenden Namens 1% wiz.t Hr dient ihm als

Wappenzeichen, gerade wie bcioden Gauen von Heliopolis
und Memphis. Dieser Name aber bedeutet ,,der Tragsessel
des Horus‘1), und zwar bezeichnet das dabei gebrauchte Wort
wtz.t gerade die kastenférmige Sinfte des unterigyptischen

Kénigs L1 (mit Sessel i) im Gegensatz zu der korb-
formigen Sanfte des oberdgyptischen Konigs s - (mit
Sessel é), welche zp3 hieB. Das geht aus denFest-

darstellungen des Sonnenheiligtums von Abu Gorib aus
der 5. Dynastie vollig klar hervor?). So ist auch hierdurch
das unteragyptische Kénigtum des in Edfu angesiedelten
Horus in der unmiBverstindlichsten Weise und zwar sehr
alt bezeugt.

Die Verpflanzung des unterdgyptischen Kénigsgottes
Horus von B/d.# (Damanhur) nach Edfu wiirde um so be-
deutsamer sein, wenn der Gau, dessen Hauptstadt es wurde
und der dabei den eben besprochenen Namen erhielt, damals
etwa den duBersten Siiden des neuentstandenen Einheits-
staates von Heliopolis gebildet hitte und der kriegerische Gott,
der Uberwinder des Seth, zum Grenzhiiter gegen Siiden be-
stellt worden wire. Die Stromenge von Gebel Silsile, 42 km
stromauf von Edfu gelegen, stellt ja den Rest eines alten

1) So richtig v. Bissing-Kees, Untersuchungen zu den Reliefs
aus dem Re'-Heiligtum des Rathures I (Abh. Bayr. Akad. d. Wiss. 1922)
S. 16¥, Anm. 120. Kees, Horus und Seth II 71, wo das Wort wiz. ¢
vielfach belegt ist.

2) v. Bissing-Kees a. a. O. S. 92. Re’-Heiligtum II Taf. 1§50
Aus den altertiimlichen Schreibungen ohne die Femininalendung in dem
Sonnenheiligtum ist nicht minnliches Geschlecht fiir das sonst stets
weibliche Wort zu erschlieBen.



§ 150—152. 125

Kataraktes darl), der einstmals die Siidgrenze Agyptens ge-
bildet haben wird, wie spiter in geschichtlicher Zeit der
Katarakt von Elephantine. Wie dieser Katarakt in geschicht-
licher Zeit, so hat auch der Ort bei Silsile den Agyptern einst
als Ursprungsstatte des Niles gegolten, dem man dort (bis
ins NR jedenfalls) groBe Feste feierte, ahnlich wie man es
bei Heliopolis fiir den dort angeblich entspringenden ,,Nil von
Unterdgypten‘* tat (§ 109).

Die Benennung des siidlich von Silsile sich erstreckenden
Gaues, der in der Gauordnung der geschichtlichen Zeit als
1. Gau Oberédgyptens die Reihe der dgyptischen Gaue eroffnet,
als ,,das nubische Land‘ (73-z¢) bezeugt denn auch ihrer-
seits, daB er einst auBerhalb Agyptens gelegen hat, dessen
natiirliche Siidgrenze damals eben die Stromenge von Silsile
gewesen sein wird. Land und Leute haben stidlich von Silsile
in der Tat schon nubischen Charakter, und die Sprachgrenze
zwischen dem Arabisch der heutigen Agypter und dem
Nubischen befindet sich heute nur etwa 30 km stidlich von
Silsile.

Fiir das allmihliche Vordringen der von Norden her das
Niltal hinaufriickenden agyptischen Kultur und ihrer Tréager
in diese stidlichen Gegenden, sind sprechende Zeugnisse wohl
auch die Benennung der Insel Elephantine, des Hauptortes
dieses 1. oberdgyptischen Gaues, als das ,,Elefantenland‘

(agyptisch ?J%E@ 36w, griech. *Inf), d. h. das

Land, wo man allein noch im unteren Niltal den vor der
menschlichen Kultur zuriickweichenden Elefanten ange-
troffen hatte?), und das Aufkommen der Meinung, daB sich
in dem Katarakt, den diese Insel nach Norden abschloB3, die
Nilquelle befinde. Beides zeigt doch wohl, dal man von dem
eigentlichen Nubien damals noch sehr wenig Kenntnis hatte.

ANV
1) Der Name \\%] 5 Hnw ,,Ruderort* scheint noch zu verraten,

daB man dort wegen der Stromschnellen nicht hatte segeln konnen.

2) Die frither iibliche Erklirung des Namens aus dem Elfenbein-
handel ist angesichts der alten hieroglyphischen Schreibungen mit dem
Bilde des Elefanten nicht haltbar.

152




153

154

126 Die Kolonisation des siidlichen Oberigypten.

Wie der Gott von Damanhur unter seinem Namen
Bhd .t ,,der von Bid .t nach Edfu, so ist iibrigens auch sein
Gegner, der Seth von Ombos, im Lauf der Zeit, freilich wohl
viel spater, erst in geschichtlicher Zeit seinerseits an die Nord-
ostgrenze Unterdgyptens gewandert. Als ,,Seth von Ombos**
oder ,,der Ombit" (Vé.#) ist er in Tanis und in der Hyksos-
stadt Auaris verehrt worden (§ 226), ohne dal man daraus
im Kreise der Agyptologen den irrigen SchluB3 gezogen hat,
daf3 seine Heimat Ombos dort zu suchen sei. Im Verfolge
dieser Versetzung an die Nordostgrenze des Deltas hat Seth
dann im NR die Geltung als agyptisches Aquivalent der
asiatischen Goétter Ba‘al und Teschub erlangt, nachdem er
offenbar schon bei den Hyksos einen Gott dieses Volkes dar-
gestellt hatte. Dal3 sein Name dabei in einer dlteren Form

Sutech (l§®@) gebraucht wird als da, wo er als agyp-
: 3 ; ES: i : E ;
tischer Gott in gleichzeitigen Texten auftritt (l§\\@, i,
*Sute oder *Sut, die der griechischen Form X zugrunde
liegende Form), zeigt wohl, daB3 diese Rolle des Seth als Gott
der Fremden nicht ganz jung sein kann.

Der Gegensatz des nach Edfu verpflanzten Gottes von
Bkd.t (Damanhur) gegen den Seth von Ombos kommt in
eigenartiger Weise zum Ausdruck in der hiufigen An-
wendung des oben § 129/130 besprochenen Priadikates :&

S ()
,,Horus liber dem Ombiten‘* auf den Gott von Edfu (z. B.
Edfu I 108. Diim. Geogr. Inschr. I 85, 2). Der Ausdruck
ist hier nicht nur wie in dem gleichlautenden Konigstitel
spater als der ,,Falke von Gold‘ gelesen worden (Varianten

R (M{mw oder J qU R A ﬁj haufig in Edfu), sondern

das Wort ,,Gold" ist dabei, wie die Schreibung mit den Femini-

nalzeichen (RW f Wb\, z. B. Edfu I 228. 230. 351/52 u. 0.)
a

erkennen 1aBt, auf die Gottin Hathor bezogen worden (,,der

Falke der Gottin Gold“), die ja seit alter Zeit gern ,,das

Gold** genannt wird!). Aber als Eltern dieses RMOD

1) Die Fiirsten und Hohenpriester von Edfu heilen in der Spit-



S XS5 =~155, 127

gelten in Edfu ganz allgemein Osiris und Isis; Isis heiB3t
seine ,,Gottesmutter‘!) und selbst auch geradezu ,,das Gold*
(23>

Der alte Gott von Bjd.t (Damanhur) hat aber in dem
Reich von Heliopolis, zugleich mit seiner Ubertragung nach
Edfu oder bevor sie erfolgte, noch eine besondere Ver-
anderung erfahren, die mit der normalen Umwandlung des
Horus aus einem fetischistischen Ortsgott zu einem kos-
mischen Gotte zusammenhing, die ihn eben in Heliopolis
zu einem Sonnengott hatte werden lassen (s. o. § 121). Er
ist als Gott von Bjd.¢ zu der %
,,gefligelten Sonnenscheibe*’
umgestaltet worden, der eigentiimlichen Mischgestalt, die

—

7 o=

W

—
a

wir allenthalben iiber den Tiiren der agyptischen Tempel
als eine Art Schutzsymbol und so auch oft auf den Denk-
milern {iber der Darstellung oder den Namen des Koénigs
schweben sehen. Nach einem sehr alten Bilde (aus der Zeit
der 1. Dynastie), das den Sonnengott als Falken in einer
Barke iiber zwei Fliigeln fahrend zeigt, die sich in ganz ent-
sprechender Weise schiitzend tiber den Namen des Kénigs aus-
breiten, hat man schlieBen wollen, daf3 diese Mischgestalt viel-
leicht eigentlich die Sonne inmitten des Himmels darstellen

zeit Q% (Kairo 22048 = Rec. de trav. 11, 93), Q E ; (Kairo
) aQ

22013), was nach der Variante Q%QQ‘ S (Kairo 22024. 22004)

aber als ,,Diener des Horus und der Gottin Gold* verstanden zu sein
scheint. Vgl auch ,,erster Prophet des Horus von B%d.#, Diener der

Gottin Gold Q “ Kairo 22002. Der Gebrauch des Wortes Q an-
o

statt des in geschichtlicher Zeit sonst iiblichen 72 ,,Gottesdiener*

148t den Titel als recht alt erscheinen.

1) jg‘zﬁ A §gi MAMA Edfu I 101. 150; Dim. Geogr.

a
Inschr. 1II 61/62, (Dendera).
2) z. B. Edfu II 83, wo sie der Hathor gleichgesetzt ist, die ja
selbst sonst in Edfu zur Gattin des Horus geworden ist, hier aber noch
in ihrer urspriinglichen miitterlichen Rolle gedacht ist.

155




128 Die Kolonisation des siidlichen Oberigypten.

sollte?). Die ganze Komposition des Bildes und das stindige
Beiwort ,,der buntfiedrige'* (s34 Sw.#, geschrieben in sehr
altertiimlicher Weise (5 B, jedes Wort mit nur einem Zeichen),
lassen jedenfalls aber keinen Zweifel daran, daB3 die Fligel
als Korperteil der Sonne gedacht sind. Als Vorbild fir
die Gestalt der gefligelten Sonnenscheibe kénnte unter Um-
stinden das Bild des fliegenden Kifers w7 (‘p/ genannt)
gedient haben, unter dem der Sonnen- und Himmelsgott
von Edfu auch oft dargestellt wird, und das an die heliopoli-
tanische Vorstellung von der in dem Kifergotte Hprr ver-
kérperten Sonne (§ 116. 133) ankniipfen diirfte?2).

156 Im Tempel des Horus von Edfu ist die Sage von der Ent-
stehung der ,,gefliigelten Sonnenscheibe’’ aufgezeichnet, die
als eine Erscheinungsform dieses Gottes gilt, aber bei im
iibrigen ganz gleichen Titeln und Beiworten stets nur ,,der

von Bid .t 2 Bhd.t), niemals Horus von Bid.t ge-
Q ] g

nannt wird. Wie dieser Gott hat sie in Edfu ihre Heimat ge-
funden, aber sie ist dort sicherlich so wenig entstanden, wie
der Horus von Edfu. Sie ist nichts weniger als eine lokale
Schépfung fiir eine so weit vom Zentrum des Reiches abge-
legene Provinzialstadt, sondern sie ist ganz offenbar fiir das
aus der Vereinigung der beiden Linder Ober- und Unter-
agypten hervorgegangene Einheitsreich als eine Art Wappen
geschaffen, in dem die beiden Fliigel ebenso auf diese beiden
Bestandteile des Reiches Bezug nehmen, wie die beiden K&pfe
des alten ,,Doppeladlers‘ der deutsch-romischen Kaiser auf
das Ost- und das Westromische Reich.

1) Schifer, Weltgebsude der alten Agypter S. 113ff.; er denkt
sich das Bild der gefliigelten Sonne erst sekundir und verhiltnismaBig
spit aus jener alten Darstellung des Himmels als Fliigelpaar entstanden;
es fragt sich aber, ob nicht vielmehr das Umgekehrte der Fall ist. —
DaB in dem genannten alten Bilde nicht die gefliigelte Sonne selbst
dargestellt war, wie das v. Bissing, AZ 64, 112 feststellen zu konnen
glaubte, soll Engelbach, wie ich hére, zeigen (AZ 63).

2) ‘4j, die Bezeichnung des fliegenden Kifers ist auch die offizielle
Bezeichnung fiir die gefliigelte Sonne in Edfu (z. B. Brugsch, Thes. 369:
»der ‘27 aus Gold“).




§ 155—157. 129

Daher fiihrt sie gerade in den altesten Beispielen, die mit
Beischriften versehen sind (aus dem AR), die Beiworte ,,der
gute Gott, der Herr der beiden Linder* und hat schon da,
ebenso wie es spiter die Regel ist, zwei nach entgegenge-
setzten Richtungen gewandte Urdusschlangen an der Sonnen-
scheibe!), wihrend der Sonnengott sonst nur deren eine zur
Abwehr seiner Feinde trigt ((0). Jede der beiden Schlan-
gen?) ist einem der beiden Fliigel zugekehrt, von denen der
eine Ober-, der andere Unteréigypten schiitzen soll3). Die eine
Schlange trigt demgemil in den spiteren Darstellungen oft
die oberdgyptische, die andere die unterigyptische Kénigs-
krone, und es wird von ihnen auch geradezu gesagt, daf sie
die beiden (tatsichlich erst einer spiteren Periode der vor-
veschichtlichen Zeit angehorenden) Schutzgéttinnen Eilei-
thyia (von Elkab) und Buto vorstellen4). Die abgekiirzte
Form der gefligelten Sonnenscheibe s, die die beiden
Schlangen in der gleichen Anordnung zeigt, der aber die
Fligel fehlen, ist spiter geradezu zu einem Schriftzeichen
fir ,,Konig von Ober- und Unteridgypten*, geworden, das
in dieser Bedeutung, oft gefolgt von dem Priadikat ,,Herr der
beiden Lénder”, dem Namen des Kénigs vorangeht?9).

1) Beispiele aus dem AR: Borchardt, Grabdenkmal des Sahure* 11
Taf. 9; desgl. des Neuserre® S. 95. Petrie, Season 12, 312 (Schlangen).
Gardiner-Peet, Inscriptions of Sinai Taf. 6. (Schlangen u. Beischrift

jl:) 8 (desgl). Petrie, Abydos II 19 (Schlangen).

2) Sie heiBen KK\D\@\B\W‘%@ Edfu T 305; %\Z@A

®e— ib. 358. Horus von ABkd.¢ fiihrt demgemiB das Beiwort

»,der in den beiden Uridusschlangen GroBle* (% S= ]( <6 @l @\) ib. 28.

3) Vgl die Titel des Horus von Edfu: ,,der die beiden £4/ schiitzt**
( S @@ 629Edfu IT 11) und ,,der herrliche ‘47, der die beiden Linder
Py &

mit seinen beiden Fittichen schiitzt‘ (E]GE %P . R — QJ,
a <z
\ S
4) Brugsch, Thes. 37415
5) Erman-Grapow, Ag. Wb. II 331.

%o Edfu I 146).

Sethe, Urgeschichte 9

157




158

159

130 Die Kolonisation des siidlichen Oberdgypten.

Als janusartiges Doppelwesen, in der Art des oben
zitierten Doppeladlers, ist die gefliigelte Sonnenscheibe auch
durch die Art gekennzeichnet, wie ihr Name B/4d.7#/ und die
ihm eventuell beigefiigten Beiworte oder Titel zu dem Bilde
gesetzt zu werden pflegen. Nicht einmal steht diese Bei-
schrift dariiber oder daneben, sondern zweimal in verschie-
dener Richtung, bei dem einen Fliigel von links, bei dem
andern von rechts zu lesen, als ob es sich um zwei verschiedene
Wesen handele, die nach entgegengesetzten Richtungen
fliegen oder ihre Fliigel ausbreiten?). Die Beischrift unter-
scheidet sich denn auch da, wo der Gott mit vollerer Titu-
latur genannt ist, oft etwas im Wortlaut, insbesondere darin,
daB sein alter, ganz nach dem Sprachgebrauch der Pyr.-
Texte gebildeter Titel ,,der in den beiden 7#r.#-Konigs-
palisten?) gebietet* (4n#j itr.tj) derart in zwei Teile zerlegt
wird, daB der Gott auf der einen Seite ,,der in der oberagyp-
tischen 7zr.¢ gebietet" (fntj itr.t $m‘.t), auf der andern
der in der unterigyptischen ##r.z gebietet'* (4n#j itr.t
mh.t) genannt wird.

DafB diese Mischgestalt der gefliigelten Sonnenscheibe,
in der die Sonne in der Mitte zwischen den auf die beiden Lén-

1) Anders, wo der Gott von Bkd.t als Falke iiber dem Kénig
schwebt. Da steht der Name und seine Titel immer nur einmal.

2) DaB dies und nicht Heiligtum (Reichsheiligtum), wie man meist
annimmt, die eigentliche Bedeutung von ##.7 war, geht aus den Pyr-
Texten unzweifelhaft hervor. Insbesondere der Dualis iz.Z/ ,,die beiden
Paliste* bezeichnet dort oft die durch die Vereinigung der beiden Linder
bedingte Zusammenfassung der beiden Kénigspalaste von Oberdgypten

ﬁ und von Unteragypten D in einem Reichspalaste, in dem der

Konig gebietet (,,steht” oder ,sitzt* ,,als der, welcher in den ##.7 ge-
bietet), in dieser Zusammenfassung auch mit einem singularischen

Ausdruck 7. w? (lll : ﬂ) genannt. So wird dann auch
a J

der Palast im Himmel, in den Re® den toten Konig einfithrt und in dem
er sich auf den Thron des Geb oder Osiris setzt, um zu richten tiber Gotter
und Menschen, ##r.# oder i#r.% p.¢ ,die #tr.4 des Himmels* bezw.
itr.tj 3h.t ,die itr.¢j des Horizontes genannt (Pyr. 757b. 1345b. =
2172b. 1862b. 1992a. 1541D).



§ 158—160. 131

der Ober- und Unterdgypten Bezug nehmenden Fliigeln
steht, nirgend anderswo entstanden ist, als in Heliopolis,
das wirklich so in der Mitte des Reiches lag (in Unterdgypten
dicht an der Grenze gegen Oberigypten), darauf fiihrt wohl
auch ihr stindiges Beiwort ,,der aus dem Horizont hervor-
gekommen ist" (pz7 m 34.£)Y), das auf den Sonnenaufgang
Bezug nimmt und das Wort fiir ,,Horizont‘‘ noch in seiner
alten prignanten Bedeutung ohne den spiter iiblichen Zu-
satz der ,,6stliche’‘ enthilt. Das palBt wenig fiir einen in
Edfu heimischen Gott, da dieser Ort auf dem Westufer des
Niles liegt und da demgemaB in den Texten des Tempels
von Edfu von dem Gotte wiederholentlich gesagt wird, er
senke sich daselbst herab am Abend, ,,um darin zu schlafen
bis zum Morgen‘* (Edfu I 35). Dagegen palt es vortrefflich
zu Heliopolis, das nicht nur auf dem Ostufer des Niles und
dicht am Ostrande des Tales liegt, sondern fiir das, wie ich
glauben mochte, auch der Ausdruck 34.¢4, den wir mit Hori-
zont {bersetzen, urspriinglich ganz speziell gepriagt war
als Name fiir die Gegend des Himmels, wo fiir die Helio-
politaner die Sonne zwischen den benachbarten Bergen auf-
ging. Re'-,,Horus vom Horizonte ( Hr-34.¢, vokalisiert
etwa Har-achte) ist ja im Lauf der Zeit eine ganz spezielle
Namensform fiir den in Heliopolis heimischen, mit dem Fal-
kengotte Horus identifizierten Sonnengott geworden (s. o.
§ 121). Mit diesem Gotte wird in Edfu der Horus von B4d.¢
oft geradezu identifiziert, wo er nicht sein ,,Sohn‘‘ oder seine
,,oeele’* sein soll (nach der Theorie, die den Horus in drei
Formen gespalten hat, s. 0. § 149 Anm.), und wo Edfu nicht
um ihrer beider willen als ,,der Sitz der beiden Gétter‘* oder
,,das Haus der beiden Falken‘* bezeichnet ist?).

Die Benennung der so aller Wahrscheinlichkeit nach
in Heliopolis fiir das vereinigte Reich geschaffenen neuen
Gottesform der gefliigelten Sonnenscheibe als Gott ,,von
Bhd .t (Bhd.t), zeigt wieder, daBl dieses ganz Agypten

1) So schon im AR: Borchardt, Grabdenkmal des Neuserre*
S. 95. Auch der Horus von Edfu heiBt natiirlich ebenso.

2) Junker, Onurislegende S. 22.

g%

160




132 Die Kolonisation des siidlichen Oberagypten.

umfassende Reich von Heliopolis auf dem Siege des unter-
igyptischen Falkengottes von B/d.t beruhte, in welcher
Stadt wir nach Lage der Dinge nur Damanhur, den ,,Heimats-
ort des Horus'’, erkennen konnen.

161 Wenn die Verpflanzung des Falkengottes von B4d.¢
(Damanhur) und seiner Umgestaltung zur gefligelten Sonnen-
scheibe oben (§ 151) mit einer Kolonisation des siidlichen
Oberiagypten von Norden her in Zusammenhang gebracht
wurde, so wiirde dazu vortrefflich passen, daB der so ent-
standene Kult des Horus von Edfu in eigenartiger Weise
mit der Bekimpfung des Nilpferdes und des Krokodiles ver-
kniipft ist, der beiden schddlichen FluBbewohner, die heute
vor der vorriickenden menschlichen Kultur bis tief in den
Sudin zuriickgewichen sind. In Edfu soll der siegreiche Gott
von Bhkd.t seinen Gegner, den Bésewicht Seth und dessen
Leute, die die Gestalt von Nilpferden angenommen hatten,
getotet haben. Zur Erinnerung dessen wurde dort im Kulte
des Gottes Horus von gewissen Priestern, die ,die Har-
punierer‘ hieBen?), an gewissen Festen die Harpunierung
eines Nilpferdes vorgenommen. Man koénnte denken, dall
wirklich in Edfu, am damaligen Siidende des Landes, der
letzte Schlag in dem Kampf der Unterdgypter des Reiches
von Damanhur gegen die Oberdgypter des Reiches von
Ombos gefallen sei, und daB die Griindung des neuen Filial-
kultes des Horus von Bkd.t daselbst eben darauf beruht
habe. Edfu gilt als ,,Harpunierungsstatte (msn i;%) des
Horus.

162 Spiter im Lauf der geschichtlichen Zeit scheint diese
Bezeichnung mit dem eigenartigen Kult des Gottes von Edfu
nach Sile (igypt. 737w) an der Nordostgrenze des Deltas
beim heutigen El Kantara iibertragen worden zu sein, wo
der Horus von B/d.¢ mit einem dort einheimischen Lowen-
gotte verschmolzen zu sein scheint. In dieser Gestalt hat er
nunmehr die Hut der gefihrdeten Nordmark gegen die

1) AZ 54, soff.




§ 160—163. 133

Asiaten i{ibernommen, wie er zuvor in Edfu die Siidmark
gegen die Nubier gehiitet hatte. Diese Ubertragung ist so
griindlich gewesen, daB3 der Titel ,,Herr der Harpunierungs-
statte (msn) spiter (besonders in griechischer Zeit) oft
geradezu ausschlieflich fir die unterdgyptische Seite der
gefliigelten Sonnenscheibe oder fiir die unteragyptische Gel-
tung des Horus gebraucht wird?!), obwohl das Harpunieren
zu der Landschaft bei Sile recht wenig zu passen scheint.
Denkbar wire natiirlich, da3 die Beziehung des Gottes zum
Harpunieren schon in Damanhur bestanden habe und von
dort mit nach Edfu iibertragen worden sei. Auch zwischen
Buto (P), der spiteren Hauptstadt von Unterdgypten un-
mittelbar vor Beginn der geschichtlichen Zeit, und der ,,Har-
punierungsstitte’ (Msxz) des Gottes von Edfu scheinen be-
sondere Beziehungen bestanden zu haben, die in der hiu-

figen Verbindung beider Namen (P-Msn o fg}, sowohl mit
Bezug auf den Kult in Edfu, als auf den davon abgezweigten
Kult in El Kantara in den Texten des Tempels von Edfu
hervortreten. Diese Beziehungen missen natiirlich jlinger
sein, als die Begriindung des Kultes in Edfu unter der Herr-
schaft von Heliopolis, aber sie konnten alter als die Ubertra-

gung desselben nach El Kantara gewesen sein.

10. Die Auflehnung von Hermopolis gegen die
Herrschaft von Heliopolis.

Im Gegensatz zu der heliopolitanischen Gétterlehre, die
die Sonne als iltestes, von selbst entstandenes Wesen hin-
stellte, scheint sich gleichfalls noch in vorgeschichtlicher Zeit
in der mitteligyptischen, politisch zu Oberagypten gehorigen
Stadt Wn.w, die urspriinglich einer Hasengéttin gedient
hatte und spaterhin dem ibisgestaltigen Gotte Thoth (D/4w.#f)

1) Schon auf den Statuen Sesostris’ I. aus Lischt heit Horus

\jk(

>

als Nationalgott von Unteragypten ,,der gro3e Gott, der Herr von

(nach eig. Abschrift).

163




164

134 Auflehnung von Hermopolis gegen die Herrschaft von Heliopolis.

dienen sollte, von dem sie im Munde der Griechen den Namen
Hermopolis erhielt, eine neue kosmogonische Theologie aus-
gebildet zu haben?). Nach dieser Lehre sollte die Sonne da-
selbst und nicht in Heliopolis auf einem aus dem Urgewdsser
aufgetauchten Hiigel zuerst erschienen sein, und zwar nicht
aus eigener Kraft, sondern als gemeinsames Schopfungs-
produkt von vier Gotterpaaren, die vor ihr existiert hitten und
miteinander das Chaos darstellten, das mit der Erschaffung
der Sonne ein Ende nahm.

Der ilteste von diesen acht Urgdttern, die der Stadt
Wn.w den neuen Namen ,,die Acht* gaben (*&Zmdnu, kopt.
Schmiin, heute El Aschmiinén), war der Gott des Urgewdssers
Nun, der in der Kosmogonie von Heliopolis nur erst als der
tote Raum und Stoff, aus dem die Sonne aufstieg, eine passive
Rolle gespielt hatte. Nunmehr in einem Gotte personifiziert
und mit der nach ihm benannten Géttin des unterirdischen
Himmels oder der Unterwelt Naunet zu einem Paar ver-
bunden, hat er sich zwei andere Goétterpaare angegliedert,
die gleicherweise mit reduplizierten Namen behaftet waren,
Huh, den Gott der unendlichen Ausdehnung des Wassers,
und Kuk, den Gott der Finsternis, die Personifikationen zweier
Eigenschaften des Chaos, mit ihren ebenso nach ihnen be-
nannten Frauen Hauhet und Kauket. Zu diesen sechs in
gleicher Weise benannten Gottheiten war, moglicherweise
etwas spiter, ein vierter Gott hinzugetreten, der mit seiner
Gefahrtin die Achtzahl vollstindig machte, der Gott des
Lufthauches, der iiber dem Urgewéisser schwebte und dem
die eigentliche Schopferkraft innewohnte, die Fahigkeit, Be-
wegung und Leben in die trage Materie zu bringen. Amun
(alter *Amdn) ,der Verborgene*, ,der Unsichtbare’ oder
auch ANj3.w ,das Nichts" nannte man ihn anstatt eines
positiven Namens, der verborgen bleiben sollte wie er selbst.
Seine Gefahrtin Amaunet galt als der erfrischende, be-
lebende Nordwind, den der Agypter so schitzte.

1) Zum Folgenden s. m. Abhandlung ,,Amun und die acht Urgbotter
von Hermopolis* (Abh. Berl. Akad. 1929).



§ 163—165. 135

Die Ausbildung dieser in direktem Gegensatz zu der 165
heliopolitanischen Theologie stehenden') Lehre von Hermo-
polis wird wahrscheinlich in einer Zeit geschehen sein, in
der sich diese Stadt und ihr Gebiet der Oberherrschaft von
Heliopolis <’mled1g* hatte. IThre Verbreitung, die dazu ge-
fiihrt hat, daB sie spiter in die ihr so entgegenstehende Lehre
von Heliopolis eingegliedert wurde und weiterhin in ge-
schichtlicher Zeit auch in die Lehren von Memphis und .
Theben Aufnahme fand, wird zur notwendigen Voraussetzung i
haben, daB3 die Stadt damals, wenn auch nur voriibergehend,
fiir eine gewisse Zeitdauer selbst das Zentrum eines Staates
gebildet hat. Dafiir spricht denn vielleicht auch, dal3 Hermo-
polis (Hmn.w) wie Heliopolis und die beiden Stadte, die diese
Stadt in vorgeschichtlicher Zeit als Reichshauptstiddte ab-
gelost haben, Hierakonpolis (V4z) und Buto (P), seine
,,Seelen‘* (63 .w) hatte (§ 127), ,die Seelen von Hermo-
polis*, die spater die gleiche irrige Ausdeutung als Triade
gefunden haben, wie in jenen Parallelfillen®). AuBer diesen
vorgeschichtlichen Hauptstiddten des Landes, zu denen man
eben deshalb auch Hermopolis wird zéhlen miissen, hat keine
andere Stadt Agyptens eine solche Kulteinrichtung gehabt,
auch die geschichtlichen Hauptstidte Memphis, Theben,
Herakleopolis usw. nicht, so wenig wie die dlteren vorge-
schichtlichen Hauptstadte B4d.¢, Ombos, Sais und Busiris.
Dieser Kult der ,,Seelen‘ einer Stadt, in denen man, da er
sich nur bei Hauptstadten findet, wahrscheinlich die Seelen
der verstorbenen Konige, welche dort residiert haben, zu ‘
erkennen hat, ist augenscheinlich zuerst in Heliopolis auf-
gekommen und hat sich dann auf die nachfolgenden Haupt- il
stidte der vorgeschichtlichen Zeit, die alle unter starkem Ein- :
fluB von Heliopolis gestanden zu haben scheinen, weiter vererbt.

1) Dieser Gegensatz zeigt sich z. B. auch darin, daB die acht Ur- '
gotter geradezu Eltern des Atum genannt werden. i
2) Totb. 114. 116 = Gétt. Totb. Stud. IV. IVa (AZ. 57). Sie
kommen m. W. nur in diesem Texte vor, der in der Herakleopolitenzeit
als Totentext verwendet wurde, ohne irgend etwas mit dem Tode zu i
tun zu haben.




166

167

136 Auflehnung von Hermopolis gegen die Herrschaft von Heliopolis.

DaB die Textsammlung, die die ,,Seelen‘* der genannten
vier Stddte betreffen soll, in Wahrheit aber von anderen, mit
diesen Stadten zusammenhingenden Dingen handelt, die
Stiddte in einer Reihenfolge behandelte, die der chrono-
logischen Einordnung genau entspricht, welche sich uns
fiir die Aufeinanderfolge der verschiedenen Phasen der vor-
geschichtlichen Zeit als die natiirliche, durch die Verhilt-
nisse gebotene ergibt (Heliopolis, Hermopolis, Buto, Hierakon-
polis), mag doch erwidhnt werden. Wenn auch das Alter
dieser Textsammlung als solcher, d. h. als Sammlung ver-
hiltnismaBig jung ist (Herakleopolitenzeit, Dyn. 9/10 der
geschichtlichen Zeit), so kénnten hier vielleicht doch noch
Erinnerungen aus der Vorzeit im Spiele sein. Der Text selbst
mit seinen vollig dunklen Anspielungen auf ,die Feder in
der Schulter des Osiris* und die unterigyptische Kénigs-
krone, die schwarz gemacht werden soll, diirfte jedenfalls
erheblich élter sein.

Als es den Heliopolitanern oder, wie gewisse alte Texte
es ausdriicken, dem ,,Fingernagel des Gottes Atum** gelang,
,den Aufruhr in Wan.w (Hermopolis) aufhéren zu lassen*
(Pyr. 229), muB die Lehre von der Achtheit der Urgétter von
Hermopolis schon so allgemein verbreitet gewesen sein, daB
Heliopolis sie, ob nun gleich oder spiter, zu iibernehmen fiir
gut befand; der Nun, das Urgewisser, aus dem die Sonne
hervorgegangen sein sollte, gilt jedenfalls spiter allgemein
als ,,Vater des Atum‘ bzw. des Re‘, ebenso wie seine Ge-
fihrtin Naunet als Mutter des Atum, und auch die andern
Urgdtter von Hermopolis gelten als Eltern des Sonnengottes
(bzw. des Atum). Der alte Kommentar zu dem 17. Kapitel
des Totenbuches, einem Text, der selbst wohl aus herakleo-
politischer Zeit stammt, bezieht die Bezeichnung ,,der groBe
Gott, der von selbst entstanden ist*, nicht mehr, wie sie eigent-
lich gemeint war, auf Re‘, sondern auf ,,das Wasser** oder
»Nun, den Vater der GétterY). Andere, z. T. aus derselben

1) Urk. V 8. Spiter tritt dort wieder die richtige Erklirung ,,das
ist Re"‘ daneben.



§ 166—168. 137

Zeit stammende Texte fassen zwar diesen Nun und die ande-
ren Gotter der Achtheit von Hermopolis noch ganz kosmisch
auf, so wie es in Heliopolis vor dem Aufkommen der Theologie
von Hermopolis mit dem Nun geschehen war, als Bezeich-
nungen von Ort, Zeit und Zustinden, in denen Atum sich
befunden habe, aber sie lassen diesen Gott zugleich mit
dem Nun Gespriche fithren und ihn seinen Vater nennen?),
was eigentlich im Widerspruch damit steht.

11. Das unterdagyptische Reich der ,,Horusdiener”
von Buto.

Der ,,Aufruhr in Hermopolis' mag der Vorlaufer von
Ereignissen gewesen sein, in denen das Reich von Heliopolis
wieder in seine Bestandteile, ,,die beiden Lander oder ,,die
Teile des Horus und Seth®, wie sie ja gern genannt wurden,
zerfiel. Wieder stand nun ein selbstindiges oberagyptisches
Reich einem unterigyptischen gegeniiber, aber inzwischen
hatte sich vieles geindert. Beide Reiche dienten jetzt dem-
selben Kénigsgotte Horus, mit dem sich ihre Kénige ebenso
identifizierten, wie es zuvor die Konige von Heliopolis getan
hatten?). Thre Zeit gilt daher als die Zeit der ,,Horusdiener"
($ms.w Hr), auf die in Texten der geschichtlichen Zeit noch
ofters Bezug genommen wird als die Periode, die der ge-
schichtlichen Zeit unmittelbar vorangegangen war®). Aus
dem urspriinglich im Westen des Deltas heimischen, spe-
zifisch unterigyptischen Falkengotte Horus war in Helio-
polis ein allgemeiner &agyptischer Reichs- und Kénigsgott
geworden, wie sich das ja an der Person des Horus von Edfu
deutlich zeigte. Jetzt fithlen sich die oberdgyptischen Konige
ebensogut als Erben des Horuskénigtums von Heliopolis

1) So in den Texten, iiber die ich in meiner Arbeit ,,Amun und die
acht Urgétter* § 143 gesprochen habe.

2) Vgl. Pyr. 195e. 198d, sowie 192b in Texten aus Buto, die aus
dieser Periode stammen diirften (s. u. § 180. 185).

3) Vgl. m. Untersuch. III 3ff. Zu der neuerlichen Annahme von
Kees, der Ausdruck habe urspriinglich nur das Gefolge des oberigyp-
tischen Konigs bezeichnet, s. u. § 191 Anm.

168




169

170

138 Das unterdgyptische Reich der ,,Horusdiener“ von Buto.

wie ihre unterdgyptischen Rivalen, wenn nicht gar als besser
dazu berechtigt.

DaB3 Heliopolis in dieser Periode des Auseinanderfallens
des Reiche

in seine beiden Bestandteile nicht das Zentrum

des unterdgyptischen S es bleiben konnte, ist in seiner

Ld

> begriindet. Eben das, was es zur Hauptstadt des ver-
einigten Reiches bestimmt hatte, verbot nun, es als Haupt-
stadt des einen Teiles bestehen zu lassen. Die Stadt lag der
Grenze gegen das Nachbarreich zu nahe. Hauptstadt der
unteragyptischen Horusdiener wurde jetzt Buto im Nord-
westen des Deltas, dessen Ruinenstidtte heute den bezeich-
nenden Namen Tell el Fera‘in ,,der Hiigel der Pharaonen‘
fihrt, der eine letzte Erinnerung an die einstige Kénigstadt
zu enthalten scheint. Im 6. unterdgyptischen Gau gelegen?),
der nach seinem Wappen urspriinglich einem Stierkult er-
geben gewesen sein muB, dem nérdlichsten in der innern
(6stlichen) Reihe der alten ,,Westlichen Gaue‘‘ Unterdgyptens,
gehorte der etwa 31 km nordéstlich von Damanhur ge-
legene Ort zu dem alten Stammland des Gottes Horus, dessen
Geburtstitte jetzt in die Nahe, in das danach benannte 34-
bjtj ,,Papyrusdickicht des Konigs von Unterdgypten‘’ (spater
&b geschrieben, griechisch Chemmis) verlegt wurde?). Mit
dieser Ortlichkeit ist ganz naturgemiB auf das engste die
Person der Isis verkniipft®), der Goéttin des nicht allzufernen
Iseion (NV#r.w), die im System von Heliopolis zur Mutter
des Horus gemacht worden war an Stelle der Hathor, die
frither diese Rolle gehabt hatte.

Die Kénigstadt Buto selbst, in der Horus als Ortsgott
verehrt wurde, und die oft als seine Heimat behandelt wird#4),

1) s. m. Aufsatz ,,Die adgypt. Ausdriicke fiir rechts und links*
(Nachr. Goétt. Ges. d. Wiss. 1922), S. 236, Anm. 4. Dort war mir die
Identitit der Orte 2 und D&°. w# noch nicht zu BewuBtsein gekommen.

2) Pyr. 2190a (neben 2P genannt). 1214b (2 ib. 1209b). Vgl
AZ 30, 114ff.

3) ,,Isis in A% als Frauenname beliebt.

4) Daher wird denn auch Edfu anachronistisch das ,,” von Ober-
agypten“ genannt, s. ob. § 149.



§ 169. 170. 139

hieB P (g;, spater auch %{«)I geschrieben), d. i. ,,Thron“
,,SitzY. Der Name ist offenbar kiinstlich, erst nach der Er-
hebung der Stadt zur Residenz g(qchaffcn Der idltere Name
des Ortes scheint D§°. w# gewesen zu sein ( @O§@ %,
Die ,,Seelen von Buto‘ (43.w P), die als me mch( ngestaltige
Wesen mit Falkenkopf dargestellt werden, heillen in ilterer
Zeit auch noch ,,die Seelen von P-Dé‘.wt' (Borchardt,
Grabdenkmal des Sahure® I1 Taf. 23), und der alte Spruch 601
der Pyr.-Texte, von dem noch unten die Rede sein wird
(§ 181), nennt ,,Horus in D& .wt* (Pyr. 1668 a), wo die
spateren Fassungen desselben T(XT(,S ,Horus in P*‘ haben.
Das ,,Kind, das in D& . w¢-P ist’, scheint Horus in der Stelle
Pyr. 734 c genannt zu sein. Der eigentliche alte Ortsgott
dieses D& .wt war ein anonymer Gott ,,der von D& .w#
(dgypt. D& .wtj) in Gestalt eines Reibers, der auf einem
Gestell altertiimlicher Form bald stehend, bald sitzend dar-
gestellt zu werden pflegt?). Als der Sitz des Konigtums von
Heliopolis dorthin (nach Dé&°.w¢-Buto) verlegt wurde, ist
offenbar der Konigsgott Horus an seine Seite und schlieB3-
lich wohl an seine Stelle getreten, wie das Min von Achmim
in Koptos, Haroeris von Letopolis in Kus, Osiris in Busiris
und schlieBlich in geschichtlicher Zeit Amun in Theben
mit dlteren ortsangesessenen Gottern getan haben. Seit dem
NR, wo sie uns zuletzt noch unter Amenophis I. begegnen?)
scheinen der alte Reihergott von Buto und der dltere Name
der Stadt verschwunden oder ganz in den Hintergrund ge-
treten zu sein, um erst in der Saitenzeit gelegentlich, wo es
sich um die alten Symbole von Unteragypten handelt, wieder
als alte Requisiten hervorgeholt zu werden®).

1) s. m. Bemerkungen bei Borchardt, Grabdenkmal des Sahure* 11

Text S. 103 und dazu Nachr. Gétt. Ges. d. Wiss. 1921, 33.
2) Auf dem Palermostein (Rs. 2, 2) werden ,,dic Gotter des Hauses

S ;
des D&'.wi* :11:] g@ :L in Zusammenhang mit der

Errichtung ,,seines Tf‘mpel g (@j im Gaue genannt.

3) Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1921, 33.
4) Petrie, Palace of Apries pl. 2.




140 Das unteragyptische Reich der ,,Horusdiener von Buto.

171 Das handgreiflichste Zeugnis fiir das unterdgyptische
Konigtum von Buto ist der Spruch 574 der Pyr.-Texte, der
die heliopolitanische Religion voraussetztl); er enthilt eine
Anrufung an einen Baum der Unterwelt, von dem gesagt
wird, er habe seinen Schrecken geworfen ,,in das Herz der

unteragyptischen Koénige, die in Buto (2) sind* (%Q%
';\lf/ |q —H—}g)l) Der Text dokumentiert sich dadurch als
ein Erzeugnis aus dem gegnerischen Lager der oberagyptischen
Kénige von NVjn. Um so bemerkenswerter seine Einstellung
zu der Lehre von Heliopolis und der darin gegebenen Ver-
urteilung des alten oberdgyptischen Nationalgottes Seth als
des bosen Feindes des Osiris.

172 Die ,,Seelen von Buto (P)“, die, wie in dem oben § 163
besprochenen Falle ihrerseits ein Zeugnis fiir dieses Kénigtum
von Buto sein diirften, indem sie aller Wahrscheinlichkeit
nach die Seelen der abgeschiedenen Koénige dieser Stadt vor-
stellen werden?®), begegnen uns in den Pyr.-Texten oft in
Gemeinschaft oder im Parallelismus mit den entsprechenden
»Seelen von Hierakonpolis (V47z)“ in Texten, die jedenfalls
wohl erst in geschichtlicher Zeit entstanden sind%). Dagegen
ist die Nennung der ,,Seelen von Buto‘‘ in unmittelbarer Ver-
bindung mit denen von Heliopolis ohne Nennung der ,,Seelen
von Hierakonpolis* in dem Spruche 575 (Pyr. 1495 c) nur
zu verstehen, wenn sie in Buto vor der Wiedervereinigung
des Reiches ausgesprochen ist. In diesem Texte heilen die
beiden genannten Gruppen von Seelen (ebenso wie zuvor
einzeln nacheinander Horus, Seth und Geb) den Pfortner des
Himmels, den von ihm als ,,Sohn des Re® und Liebling des

1) Osiris vor der Wut des Seth geschiitzt; der Konig mit ihm ver-
glichen, als Erbe des Geb durch Atum und die ,beiden Goétterneun-
heiten*‘ (dazu vgl. ob. § 119 Anm.) anerkannt, kommt zu Horus.

2) Pyr. 1488b. Vgl. dazu AZ 38, 64.

3) An einer Stelle, die ich in m. Untersuch. III 19 dafiir als Be-
weis anfiihrte, sind sie geradezu mit der unterigyptischen Konigskrone
dargestellt.

4) Mit Voranstellung der Seelen von Buto Pyr. 478a. 942a. 1253a

(vgl. 795d/e. 1013b); desgl. derer von Hierakonpolis go4b. 1549c.




§ 171—175. I41

Re'“‘ gemeldeten toten Kénig eintreten zu lassen, worauf
Re® selbst gebeten wird, ihn mit sich zu nehmen bei der
Fahrt iber den Himmel.

DaB mit den ,,Seelen von Buto‘‘ wirklich nichts anderes
als die vorverstorbenen Kénige dieser Stadt gemeint sind,
scheint ganz klar, wenn es an anderer Stelle von dem ver-
storbenen Kénig heil}t, er sei ,,herausgekommen aus Buto ()
zu den Seelen von Buto (2), geschmiickt mit dem Schmuck
des Horus und bekleidet mit dem Gewande des Thoth*
(Pyr. 1089 a). Das kann sich doch nur darauf beziehen, da3
er als Konig von Buto zu seinen Vitern versammelt wurde.
Es ist ein Text, der sich auf das Leichenbegiangnis, der unter-
agyptischen Konige von Buto bezog, und bei dieser Ge-
legenheit gebraucht wurdel). Auch in diesem Texte treten
die ,,Seelen von Heliopolis‘‘ auf, um dem Toten beim Auf-
stieg zum Himmel zu helfen (Pyr. 1090 c).

Unter anderem Namen als ,,Geister'" (43.w) scheinen
uns die Seelen der abgeschiedenen Kénige von Buto in dem
Spruch 346 der Pyr.-Texte zu begegnen, der ebenfalls noch
aus der Zeit des butischen Konigreichs stammen mul:
,,Geister sind in Buto (P), Geister waren(?) in Buto (2),
Geister werden sein in Buto (), der Geist (£#3) des NN. ist
in Buto (P), rot (wie) die Flamme, lebendig (wie) der Kafer*
(Pyr. 561 a/c). Die letzten Worte kehren an anderer Stelle
wieder in Verbindung mit einem Satz, der an den Anfang
des vorhin zitierten Spruches erinnert: ,,NN. ist gekommen
aus Buto (2), rot (wie) die Flamme, lebendig (wie) der Kéfer
(Pyr. 570).

Und wieder unter anderem Namen, nadmlich als ,die
vier Geister (3%.w) der Hauser'* scheinen sie oder einige von
ihnen genannt zu sein, wenn es in einem Totentexte (Pyr.-

1) Eine Umarbeitung dieses Textes fiir den geschichtlichen Konig
des wiedervereinigten ganzen Reiches ist Spruch 555. Dort sind die
,,Seelen von Buto* zu ,,Géttern von Buto* umgewandelt. Wie man
sich dabei die Rolle von Buto gedacht hat, ist die Frage; vermutlich
nur als die eines fiir den Totenkult wichtigen Platzes, der vielleicht durch
irgendein Gebiude wie in einer dramatischen Vorstellung dargestellt wurde.

173

174

175




142 Das unterigyptische Reich der ,,Horusdiener von Buto.

Spruch 452), der die Balsamierung der Leiche noch nicht
voraussetzt, aber schon das jiingere Pronomen fw fiir Saich”
gebraucht, heif3t: | deine Reinigung ist die Reinigung der
vier Hauser-Geister, sie jubeln zu (Anjnj) in Buto (P)“.
Denn das bezieht sich auf die Handlung, die die Seelen von
Buto und von Hierakonpolis immer auf den Denkmilern
der geschichtlichen Zeit vor dem lebenden Kénige voll-

ziehen, das huldigende Zujubeln /nw gg‘j in der Haltung,

die das Ideogramm in dieser Schreibung zeigt. Die Zahl 4
scheint freilich schon zu der spiteren Auffassung hiniiber-
zufithren, nach der diese Seelen von Hierakonpolis und Buto
mit den vier Horuskindern identisch sein sollen, die dann
schlieBlich wieder zu zwei und zwei auf diese beiden Stidte
verteilt und in jeder mit dem Gotte Horus zu einer Triade
ebenso kiinstlich wie sinnlos verbunden wurden, wie das ja
auch mit den élteren ,,Seelen von Heliopolis* geschehen ist.

o

176 Das Nebeneinander von Buto (é) und Heliopolis, das

oben verschiedentlich festzustellen war, kommt in den Pyr.-
Texten auch sonst noch mehrmals vor. Zu dem als Osiris
gedachten (aber nicht so genannten) toten Kénig wird gesagt:
,,steh auf du, der du in Ndj.¢ bist, dein schénes Brot ist be-
reitet in Buto (2), empfange deine Macht in Heliopolis‘
(Pyr. 260 c), und an anderer Stelle heiBt es von dem Konige,
er habe das Auge des Horus (d. i. die Krone) in Buto )
gesucht und in Heliopolis gefunden, er habe es aus dem
Haupt des Seth genommen ,,an jenem Orte, an dem sie ge-
kimpft haben (Pyr. 1242). An beiden Stellen, besonders
deutlich aber der letzteren, ist ein zeitliches Nacheinander
von Buto und Heliopolis vorausgesetzt, das der wirklichen
Aufeinanderfolge der Reiche von Heliopolis und Buto zu
widersprechen scheint. In Wahrheit werden hier aber die
beiden Stddte als nacheinander besuchte, aber gleichzeitig
bestehende Endpunkte eines und desselben Reiches von Buto
genannt sein, etwa so wie in der ilteren geschichtlichen Zeit
Buto und Hierakonpolis genannt werden (§ 206). Fiir den
butischen Ko6nig bedeutete Heliopolis den AbschluBl seines




Voe
~1
v
~3
~

143

Reiches gegen die Oberagypter, gegen die er es woméglich
nach den Worten der zweiten Pyramidentextstelle im Kampf
hatte behaupten miissen. Erst mit seinen Besitz war oder
wurde sein Reich vollstindig. Aus dieser Sachlage werden die
beiden Stellen zu verstehen sein. Daneben wird natiirlich
aber der Besitz von Heliopolis wegen seiner bisherigen Rolle
auch einen hohen moralischen Wert fiir die Unterdgypter
gehabt haben, deren Konigtum sich viel enger mit dem vorher-
gehenden, auf unterdgyptischer Grundlage ruhenden Kénig-
tum von Heliopolis verbunden fithlen muf3te?), als das Kénig-
tum der Oberdgypter von Hierakonpolis, fiir das denn auch
ein dhnliches Nebeneinander mit Heliopolis nicht nachzu-
weisen ist?). Das Konigtum von Buto wird die eigentliche
legitime Fortsetzung des heliopolitanischen Koénigtums ge-
wesen sein, wiahrend die Oberdgypter im Grunde Abtriinnige
waren, die ohne sich dessen bewullt zu werden, geschweige
denn es zu wollen, doch tatsichlich in die Praxis des Seth-
reiches zuriickgefallen waren.

In diesem Zusammenhang gewinnt der Text an Interesse,
der in der oben § 166 erwahnten Textsammlung von den
Seelen der alten Landeshauptstidte unsere Stadt Buto (2)
betrifft3). Er beantwortet die an sich schon bezeichnende
Frage, ,,weshalb Buto dem Horus gegeben worden sei‘,
damit, da3 Re' es ihm als Entgelt fiir die Verletzung an
seinem (des Horus) Auge gegeben habe, und zwar soll diese
Verletzung, die den Seth zum Urheber hatte, eine zweite ge-
wesen sein. Horus zog sie sich zu, als er den Re' sein krankes
(d. h. bereits von Seth beschiadigtes ?) Auge besehen liel3.
Wie ein richtiger Augenarzt veranlaBte ihn der Sonnengott,

1) Auch die Tatsache, daB die butischen Spriiche 220/1 der Pyr.
Texte zwischen den alten heliopolitanischen Spriichen 213—219 und
222, mit ihnen eine Art Corpus bildend, iiberliefert sind, ist bezeichnend
dafiir.

2) Die ob. § 127 (S. 105 Anm. 6) zitierte Stelle Pyr. 9o4, wo neben
Heliopolis und Hierakonpolis auch Buto vorkommt, kann nicht als Aus-
nahme von dieser Regel gelten.

3) Totb. 112 = Gott. Totb.-Stud. V (AZ 58, 1ff.).




178

144 Das unteragyptische Reich der ,,Horusdiener“ von Buto.

zur Erprobung seiner Sehkraft auf einen schwarzen Strich
und, als dies erfolglos war, auf ein schwarzes Schwein zu
blicken. In dieses hatte sich aber ohne ihr Wissen der alte
Bosewicht Seth verwandelt; daher empfand Horus beim An-

blick des Tieres sogleich einen heftigen Schmerz, wie nach

4 [ ) o

;o den Seth gegen
O\\K\Q, U,r)’ x o Bt
sein Auge getan hatte. Wenn sich dieser ,,erste Schlag®,

,,jenem ersten Schlage (P

wie es nicht anders méglich ist, auf den groen Kampf
zwischen Horus und Seth bezog, der zum Siege des Horus
und der Errichtung des vereinigten Reiches von Heliopolis
gefiihrt hatte, so 148t sich die zweite Verwundung oder Scha-
digung des Horusauges, die nach dem in Rede stehenden
Texte die Aufrichtung der Konigsherrschaft in Buto zur
Folge gehabt haben soll, nur auf die Auflosung des helio-
politanischen Reiches durch die Schuld der Oberagypter
deuten. So scheint sich denn auch hier wieder der Mythus
als ein Spiegel der geschichtlichen Vorgiange zu erweisen.
Der Stadt P des Gottes Horus lag eine andere zur Seite,

namens 0 Dp, ein Name, der von den Agyptern spiter

mit dem Worte dp ,kosten‘‘ zusammengebracht worden ist.
Diese Stadt war die spezielle Kultheimat einer Gottin, der
,,Jraus'‘-Giftschlange, die man sich an der Stirn des Sonnen-
gottes als sein feuriges ,,Auge’’ (dies urspriinglich die Sonne
selbst) befindlich und gegen seine Feinde sich aufbiumend
vorstellte!); eine Vorstellung, die danach auch auf Horus
und Seth tibertragen wurde, wie auch auf den lebenden Koénig,
der eine Nachbildung des Tieres in Gold als Diadem auf sei-
nem Haupte trug. Diese Géttin, die auBler ihren stidndigen
Beiworten ,,die von Dp und P*‘‘, noch eine Menge ehrender
Beinamen fiithrte (u. a. ,,die mit den vielen Wesen‘‘), hiel mit
ihrem eigentlichen Namen W34 . ¢, spiteretwa *Udogesprochen
(kopt. exw), griechisch wiedergegeben U#5 oder £#52); davon
hat der Ort den Namen Buto, d.i. ,,Haus der Udo‘‘, bekommen,

1) Fir die besondere Zusammengehorigkeit der Goéttin gerade
mit Dp vgl. Pyr. 1107. 1111 und die unten § 181 erdrterte Stelle.
2) Vergl. AZ 55, 89ff.



§ 177—179. 145

der dann irrig auch auf die Géttin selbst iibertragen worden
ist, die die Griechen im iibrigen ihrer Leto gleichsetzten.
Thren Namen, der mit dem Bilde des Papyrusstengels, dem
Zeichen des Wortstammes w34 ,,griin*, geschrieben wird
(alt KQ@), mag die Goéttin von dieser Pflanze bekommen
haben, der Wappenpflanze von Unterigypten, die selbst
auch w34 hieB3; er kénnte sie, wenn nicht als die ,, Papyrus-
farbene*, wie die Kénigskrone, die mit ihr identifiziert wird,
als ,,die zum Papyrus gehérige“ bezeichnet haben; wird
doch die Géttin gern in Zusammenhang mit dieser Pflanze
dargestellt, sei es, daB sie sich als Schlange um den Papyrus-
stengel K herumwindet oder auf einem Korbe, der iiber

der Pflanze steht, emporbidumt. Sie ist die Schutzgéttin
von Unterdgypten, die in dem unterigyptischen Konigs-

palast, der ##r.¢ mh.¢t (§ 158) mit Namen Prj-nw (?D)
. ezl oo 0 :
oder Prj-nzr (<w> D) gebietet?).

Es ist bemerkenswert, daB es gerade die Bilder dieser
beiden Gottheiten von Buto, des Falken Horus und der Urius-
schlange Buto, sind, die in der Hieroglyphenschrift als all-
gemeine Deutzeichen fiir Gott und Géttin dienen, und spiter
bei der Ersetzung der alten speziellen Wortzeichen auch an
Stelle der mannigfachen Gétterbilder treten, mit denen ur-
spriinglich die einzelnen Gétter, jeder nach seiner Weise,
geschrieben wurden. Der Falke hat dabei die jiingere Ge-
stalt eines tragbaren Gétterbildes (§ 10) an Stelle eines
lebenden Falken, wihrend die Schlange als Ideogramm fiir
Géttin sehr gern ohne den Korb geschrieben wird, auf dem
die Gottin Buto meistens zu stehen pflegt (g) Wenn man
bei dem Bilde des Falken auch denken kénnte, daB es schon
in Heliopolis diese Geltung als allgemeines Gotterdeterminativ
bekommen habe, so ist das bei der Uriusschlange doch wohl

1) Diese Doppelnamigkeit ist sehr auffallend und kénnte sich
vielleicht daraus erkliren, daB der eine Name aus Damanhur oder Helio-
polis, der andere aus Buto stammte.

Sethe, Urgeschichte 1o

179




180

146 Das unterigyptische Reich der ,,Horusdiener* von Buto.

ausgeschlossen. Sie spielt in Heliopolis keine so hervor-
ragende Rolle wie in Buto, und diese Stadt gilt {iberall als
ihre eigentliche Heimat. So wird man die Entstehung dieses
Gebrauches der beiden Gétterbilder als Determinativa fiir
alle moglichen Gétter- und Géttinnennamen doch wohl mit
gutem Gewissen in die butische Periode setzen diirfen.

Wie sich uns in dem Spruche 222 der Pyramidentexte
augenscheinlich ein Text auf die Thronbesteigung der vor-
geschichtlichen Kénige von Heliopolis erhalten hatte, so
hat sich uns in den vorhergehenden Spriichen 220. 221 das
Ritual fiir die Kréonung der unterdgyptischen Kénige von
Buto erhalten. Der zu krénende Konig wird darin bei der
unteragyptischen Konigskrone (z.7), die zugleich als Verkor-
perung der Uréusschlange von Buto gilt, durch einen Priester?)
eingefithrt, mit der Bitte, mit ihm und mit den Worten, die
er zu ihr sagen werde, zufrieden zu sein, d. h. den neuen
Konig zu akzeptieren. Der festliche Akt, bei dem sich dies
alles vollzieht, wird sehr bezeichnend als eine neue Geburt
der Krone angesehen. Der ,,Vater der Gotter®, d. i. der Erd-
gott Geb, der auch sonst als Vater der Urausschlange (wie
iibrigens aller Schlangen) gilt, hat sie ,,geboren‘’, d. h. hervor-
gebracht. Der Koénig wird der vergétterten Krone empfohlen
als (ein) Horus, der zum Schutze seines ,,Auges‘, d. i. eben
der Krone und der Urdusschlange (als seines Diademes) ,,ge-
stritten habe®. Hierauf folgt das Gebet des Konigs an die
Géttin (als Krone und als Urausschlange), sie moge Schrecken
und Furcht vor ihm, Achtung und Liebe zu ihm sein lassen,
wie sie sie selbst einfloBe, sie moge ihn als Kénig herrschen
lassen im Diesseits, wie spiterhin im Jenseits, sie moge sein
Schwert scharf machen gegen seine Feinde. Wieder nimmt
nun der einfiihrende Priester das Wort, zundchst an die
Gattin, der ersagt, sie sei aus dem Konige (scil. als sein Auge)?),

1) GewiB der in der nichsten Anm. genannte Bedienstete.

2) Vgl. m. Agypt. Lesestiicke S. 75, 11, wo es von der Kronung
des Konigs durch den ,,Diener der unteragyptischen Kénigskrone im

/ ANV [‘
Prj-nw' (2 % ﬂ) heiBt, dieser ,,gebe das Auge
o DL



§ 179—181. 147

er aus ihr (scil. als ihr Sohn)!) hervorgegangen, hernach an
den Kénig, dem er wohl fiir die Gottin bestitigt, daB3 er von
ihr geboren sei. Er begriindet das mit den Worten: ,,denn du
bist ja Horus, der zum Schutze seines Auges gestritten hat*,
also wértlich ebenso, wie er vorher der Géttin gegeniiber den
Konig bezeichnet hatte.

Als ein literarisches Erzeugnis der Periode des unter-
agyptischen Konigreiches von Buto hat man wohl auch den
Spruch 601 der Pyr.-Texte anzusehen, eine Litanei, die
spiter im Laufe der Zeit vielfache Erweiterungen erfahren
hat und in ihrer jiingsten Ausgestaltung von Lieblein unter
dem Titel Le lLivre que mon nom fleurisse behandelt worden
ist. In der Fassung, wie sie uns in den Pyramiden vorliegt,
wird die ,,groBe Goétterneunheit, die in Heliopolis ist ge-
beten, den Namen des verstorbenen Konigs, wie auch seine
Pyramide (dies offenbar ein fiir den besonderen Zweck spiter
zugefligter Zusatz) so ,,fest sein zu lassen, wie der Name
einer ganzen Reihe von Géttern in ihren Kultorten fest sei.
Dabei werden zunichst die Mitglieder der Neunheit, selt-
samerweise mit Ubergehung von Isis und Nephthys ?) auf-
gefiihrt; die ersten fiinf kosmischen Gotter Atum, Schu,
Tefnut, Geb, Nut, die erst in Heliopolis eine Kultstitte auf
Erden bekommen haben, mit diesen ihren in und bei Heliopolis
gelegenen Kultstitten, von denen oben (§126) die Rede
war; dann folgt Osiris zweimal, einmal ,,im thinitischen Gau’,
d. h. in Abydos, das zweite Mal mit dem Beiwort ,,an der
Spitze der Westlichen®, das demnach nicht auf seinen aby-
denischen Kult zu beziehen sein diirfte; dann folgt ,,Seth in
Ombos*‘; dann als erster auBerhalb der Neunheit stehender

N T e p
q&&&) Der Ausdruck ,hervorgehen aus jemand“ bzw. ,,aus
dem Haupte jemandes“ wird auch sonst oft von den Augen gebraucht,

1) Der agyptische Konig ist immer der Sohn der Gottheit, der er
gerade dient (durch Besuch, Gebet oder Opfer).

2) In den spiteren Redaktionen des Textes sind sie meist eingefiigt

(Isis in Vgr.w und ,,Nephthys im Hause der Haarlocke*), aber nicht
immer an richtiger Stelle.

dem, aus dem es hervorgegangen ist (

10%

181




182

148 Das unterigyptische Reich der ,,Horusdiener von Buto.

Gott ,,Horus in Dé&".w?, wofiir, wie oben bemerkt (§ 170),
die spiateren Fassungen ,,Horus in P* haben; dann folgen
,,Re‘ am Horizonte* (¥» 34.%), ,,Hntj-ir.tj bei Letopolis*
(4 Hm) und schlieBlich die Urdusschlange ,,W3dj.¢ in Dp".
Hierakonpolis wie Elkab, die als die oberdgyptischen Gegen-
stiicke zu den beiden Buto-Stadten zu erwarten wiren, sind
hier also gar nicht beriicksichtigt; das wire bei einem Text
der geschichtlichen Zeit ganz unbegreiflich. Aber noch mehr:
auBer Seth von Ombos, der als Glied der Neunheit von
Heliopolis genannt werden mufte, und Osiris von Abydos,
der selbst ein nach Oberdgypten verpflanzter unteragyptischer
Gott war und ebenfalls zur Neunheit gehérte, sind iiberhaupt
ausschlieBlich unteriagyptische Kulte beriicksichtigt.

Kann es danach keinem Zweifel unterliegen, daB3 der
Text, wie er uns vorliegt, in Buto oder in der Zeit des Konig-
reiches von Buto redigiert ist, so scheint es doch offenbar,
daB auch diese butische Redaktion schon ebenso eine Er-
weiterung eines ilteren, aus heliopolitanischer Zeit stammen-
den Kernes darstellt, wie die spiteren Redaktionen meist
Erweiterungen des in den Pyramiden vorliegenden Buto-
Textes sind!). Die Anrufung der Neunheit von Heliopolis
mit ausdriicklicher Nennung dieser Stadt am Anfang des
Textes und die Nennung ihrer Glieder bis zu Seth gehort
diesem alten Textkern an. Was darauf folgt, beginnend mit
,,Horus in Buto’ und endigend mit der ,,Buto in Buto*
ist Zusatz des butischen Redaktors. Das Auftreten des Re'
in diesem Annex, ohne Riicksicht darauf, daBl der Sonnen-
gott schon vorher im Anfang des Textes als Atum genannt

1) Das geht aus der Nennung der beiden butischen Gétter, aus
der Doppelnennung des Osiris (so in Luksor unter Ramses II. und in
Medinet Habu unter Ramses II1.) bzw. seiner einfachen Nennung mit
Zusammenfassung der beiden im alten Text g‘ctrennt erscheinenden
Beiworte, aus der eigentiimlichen Nennung des Re* (,,Re® am Horizonte

in seinem Horizonte* O @ q asa & in Luksor)
| e e

hervor. In dem Lieblein’schen Texte folgen die Gotter Oberdgyptens
wohlgeordnet in ihrer Reihenfolge von Siiden nach Norden am Schlufl
des alten Textbestandes als jiingster Zusatz.



§ 181—183. 149

war, macht das ganz evident. Fiir die Frage nach dem
Alter des abydenischen Osiriskultes wire es natiirlich sehr
bedeutsam, wenn seine Nennung in unserm Texte als ur-
spriinglich oder auch nur zu der butischen Fassung gehérig
anzusehen wire. Leider ist aber, zumal angesichts der Doppel-
nennung des Osiris, mit der Méglichkeit zu rechnen, daB hier
eine spitere Interpolation aus geschichtlicher Zeit vorliegt.

Was fiir diesen Text anzunehmen war, die Aufpfropfung
eines butischen Stiickes auf einen heliopolitanischen Grund-
stock, das scheint auch bei dem Spruche 219 der Pyr.-Texte
vorzuliegen, der wie das oben besprochene butische Kré-
nungsritual in die zusammen {iberlieferte Masse alter helio-
politanischer Texte (Spriiche 213—222) eingeschlossen vor-
liegt. Dieser Text beginnt mit einer litaneiartigen Anrufung
der einzelnen Mitglieder der Gétterneunheit von Helio-
polis mit Ausnahme des Osiris, fiir den Thoth in der Rolle
eines Boésewichtes gleich Seth hinzutritt (§ 143); ihnen wird
der verstorbene Konig als eine Art Wiederholung des Osiris
vorgestellt, mit dem er die Unsterblichkeit gemein habe und
die Funktion eines Richters der Toten teile (Pyr. 167—180).
Daran schlieBt sich eine Anrufung des Osiris selbst, wieder
in Form einer Litanei, deren Glieder mit den stereotypen
Worten ,,in deinem Namen: der ist in .. .*“ beginnen, wobei
dann nur die Ortsangabe am Schlusse jedesmal eine andere
ist (Pyr. 181—187). Genannt sind als Kultstellen des Osiris
zundchst Heliopolis, dann der Gau von Busiris, wobei Osiris
mit dem Ortsgotte desselben geradezu identifiziert ist (,,in
deinem Namen: der ist in “#d.#, das Oberhaupt seiner Gaue*),
dann verschiedene weniger belangreiche Bezeichnungen, die
z. T. auf die EinschlieBung der Leiche des Osiris in Kasten
oder Sicke Bezug zu nehmen scheinen, endlich der Orion, der
bekanntlich als Stern des Osiris bzw. als Sitz seiner Seele galt.
Hier haben wir also Heliopolis neben Busiris, zu dem es ja auch
oben § 106 Beziehungen zu zeigen schien und dessen politische
Rolle es ja in der Tat aufgenommen zu haben scheint.

In dieser Anrufung des in Heliopolis verehrten Osiris
wird dann der Konig als sein ,,Same*, d. h. als Horus be-

183




150 Das unteragyptische Reich der ,,Horusdiener von Buto.

zeichnet (Pyr. 186 ¢)1), und so tritt er auch in dem, was sich
als ein butischer Zusatz daran anschlielt, auf (Pyr. 192 b).
Dieser Zusatz besteht wieder in einer Anrufung des Osiris,
die in gleicher Weise mit einer Litaneiformel ,,in deinem
beginnt (Pyr. 188—192). Die Orte,
die hier als Kultstitten des Gottes genannt werden, sind Dp,

11

Namen: der ist in ...

also Buto selbst, und vier andere Orte, die in nichster Nach-
barschaft davon gelegen haben, namlich ,,das Haus des
groBen Stieres‘ (Hw.t-wr), ,,das studliche’ und ,,das nérd-
liche Wn.w' und die ,,Stadt der Seen* (Nw.?-5.w).

184 Alle diese Namen sind uns als eng zusammengehorig
mit Buto wohlbekannt?), insbesondere aus den Titulaturen
der Urausschlangengéttin von Buto, die in diesen Orten
wohnend genannt wird3), vor allem aber auch, was fiir unsern
Fall bedeutsam ist, aus den Beischriften zu den Darstellungen
der Begribniszeremonien in den oberdgyptischen Gréibern
des MR (Bersche, Theben) und des NR (Theben)*). Dort
treten die Leute von Buto und den in unserm Text genannten
Nachbarorten, zu denen sich oft auch Sais und Iseion (V7. w)
gesellen, als Mitspieler oder vielmehr als gespielte Rollen auf;
ein deutlicher Beweis, dafl alle diese Begrabniszeremonien,
bei denen auch altertiimlich gestaltete Bilder unterdgyptischer
Kénige mit auftreten®), einst in Buto entstanden sein miissen.
Von dort haben sie sich als ein Erbstiick der butischen
Kénigszeit spater iiber ganz Agypten verbreitet, gerade so wie

die heliopolitanische Religion als ein Erbstiick der Zeit des

1) Nach der Auffassung des Pyr.-Textes der Verstorbene, fiir den
der Text als Totentext gelten soll (also Kénig Wnys), in Wahrheit ur-
spriinglich wohl aber sein Sohn und Nachfolger, der lebende Konig,
s. u. § 185.

2) Ein ,,Vorsteher von Dp, Vorsteher von Wn.w, Vorsteher von
der Stadt der Seen usw. (das Folgende zerstort)‘ aus der 3. Dyn. Louvre
B. 1/2 (Weill, Monuments de la 2™¢ et 3™€ dynastie pl. VI).

3) Borchardt, Grabdenkmal des Sahure® II Text S. 128. Erman,
Hymnen an das Diadem S. 29. Schiaparelli, Libro dei funerali IT 89.

4) Vgl. Kees, Totenglauben S. 365ff. hierfiir und iiberhaupt
zum Folgenden. — Bersche: Newberry II pl. 9.

5) Gardiner-Davies, Tomb of Amenemhet pl. 11; Davies,
Tomb of Antefoker pl. 21.




§ 183—186. I51

Reiches von Heliopolis. Die Verbreitung religioser Ideen
eines bestimmten Ortes ist fiir die Verhiltnisse des alten
Agyptens immer ein Zeugnis fiir die politische Bedeutung,
die er einmal gehabt hat. Sehr bemerkenswert ist, daf3 dieser
bedeutenden Rolle, die Buto in der Ausgestaltung des
Totendienstes in vorgeschichtlicher Zeit gespielt hat?), nichts
Oberagyptisches an die Seite zu stellen ist. Das oberdgyp-
tische Gegenstiick zu 2 (Buto), die Stadt V4~ (Hierakonpolis)
spielt in den Pyr.-Texten keine nennenswerte eigene Rolle;
sicht man von dem gelegentlichen Vorkommen ihres Gottes
ab, so tritt sie eigentlich nur im Parallelismus zu Buto auf,
nicht selbstandig.

DaB die Anrufung des Osiris in dem butischen Zusatz
unseres Textes (Pyr. 188—192) als Gott, der in den genannten
Orten in und bei Buto wohne, d. h. einen Kult habe, mit
diesen Begribniszeremonien zusammenhing, wird man nicht
bezweifeln, zumal Buto (2) und seine Seelen auch ander-
wirts in den Pyr.-Texten ganz direkt mit der Totenklage um
Osiris zusammengebracht werden (Pyr. 1004/05 = 1973/74).
Osiris ist auch hier wieder unverkennbar schon als Toten-
gott aufgefaBt. Im iibrigen ist das in Rede stehende Text-
stiick (Pyr. 188—192) tatsdchlich wohl ein Opfertext, den
ein Priester vor dem Totengotte Osiris in Buto im Auftrage
des lebenden Konigs fiir das Seelenheil seines verstorbenen
Vaters aufzusagen hatte; denn er betrifft das ,,Auge®, das
dem angeredeten Osiris von seinem Sohne Horus zum Ver-
speisen iiberlassen werde (Pyr. 192 b), d. i. das beriihmte
,,Horusauge, das in allen méglichen guten Dingen des
Opferdienstes verkorpert sein soll (§ 124).

Zu den Texten aus der Zeit des Konigtums von Buto,
die auf uns gekommen sind, wird man schlieBlich aller Wahr-
scheinlichkeit nach auch den Text rechnen miissen, den ich
Text der , Hausweihe* getauft habe. Dieser, nach seiner
Sprache sehr alte und groBenteils in Einzelheiten noch un-
klare Text, der sich in dem kleinen, von Thutmosis I11. erbau-

1) Vgl. dazu auch Schiaparelli, Libro dei funerali II 206.

185

186




152 Das unteragyptische Reich der ,,Horusdiener‘ von Buto.

ten Tempel von Medinet Habu neben anderen auf das unter-
agyptische Konigtum beziiglichen Texten?), sowie in dem
Tempel Amenophis’ III. bei Luksor aufgezeichnet findet?),
soll ein Haus, das Horus seinem Vater Osiris erbaut habe,
betreffen und nun auf den Tempel, in dem er sich aufgezeichnet
findet, Anwendung finden. Er beginnt mit einer Anrede an
das Volk von Buto (7), das zum Schweigen aufgefordert wird
(q A hwﬂ ,,geschwiegen werde von P ?), und enthilt
= S

u. a. auller Nennungen der ,,Gotter der Lagune des Papyrus-
dickichts (43 .¢ idk.w)", der ,,Neith in Sais“, der ,,Isis in

Iseion®, alles spezifisch unteragyptischer Gottheiten, auch die

Erwihnung des 3¢ w-Stieres” (%53 © om0 Luksor,
m®1p§@ Medinet Habu), d. i. des eigentlichen

Gaugottes des 6. unterdgyptischen Gaues , zu dem Buto
gehorte (§63. 170) und dessen Hauptstadt selbst A3 sww

(IP§§ 6‘3) hieB3). Die einzige ernstlichere Schwierig-
keit, der die Datierung des Textes und seine Herleitung be-
gegnen konnte, liegt darin, dal an einer Stelle die ,,Seelen
von P' und die ,,Seelen von Nj#n‘ im Parallelismus neben-
einander als Mithelfer am Bau vorkommen, was an und fiir
sich auf geschichtliche Zeit schlieBen lassen wiirde#). Aber
dieser Punkt, wie er sich auch erkliren moge (ob aus freund-
nachbarlichem Verhiltnis zu Oberdgypten im gegebenen
Fall®), oder auf spaterer Interpolation der oberagyptischen

1) Diitm. Hist. Inschr. II 36e (,,schweigt, hort die Stimme des
unteragyptischen Konigs®).

2) Dim. Hist. Inschr. IT 36d. Mém. Miss. franc. 15, pl. 12, beides
nach eigenen Abschriften zu berichtigen.

3) Brugsch, Dict. géogr. 557.

4) Wenn an einer Stelle der Kénig nicht wie sonst iiberall als Horus
(z. T. auch mit Horusnamen), sondern mit der urspriinglich oberigyp-
tischen Bezeichnung 7-sw.# genannt ist, so ist das gewil eine erst nach-
traglich in geschichtlicher Zeit vorgenommene Variierung.

5) Hierfiir konnte geltend gemacht werden, daB an einer Stelle
davon die Rede ist, daB das Holz fiir die Pfosten des offenbar als leichter

Holzbau der Form D gedachten Hauses aus dem anscheinend noch



§ 186—188. 153

Seelen), kann wohl gegeniiber dem offenkundig unterigyp-
tischen Charakter des Textes und der Nennung von Buto
am Anfang nichts besagen.

DaB sich in den Insignien, Titeln und Zeremonien, die
mit dem unteragyptischen Kénigtum zusammenhingen, vieler-
lei Altes, wenn nicht alles, aus der Periode von Buto in die
geschichtliche Zeit hiniibergerettet hat, ist selbstverstindlich.
Auf dem aus der 5. Dynastie stammenden Annalenstein,
von dem ein Stiick zu Palermo ist (Palermostein), waren
sogar noch die Namen einer Reihe unteragyptischer Konige
vor der 1. geschichtlichen Dynastie verzeichnet. Auch in
spateren Zeiten wird auffallend haufig auf die alten ,,Kénige

o & \ bt o
von Unterdagypten‘ (% %@} bjtj.w) Bezug genommen,
wo von ferner Vergangenheit die Rede sein soll und man an
und fiir sich ebensogut die ,,Konige von Oberigypten*

a A " ?
(l Q Q § Nﬂz ) erwarten konnte, zumal dieser Aus-
MAAA I/

druck in geschichtlicher Zeit aus guten Griinden das gewdhn-
liche fiir ,,Kénige” ganz allgemein geworden ist. Es zeigt
sich darin doch wohl, dal Unterdgypten eine altere und
reichere Vergangenheit gehabt hatte als Oberigypten und
daf sich das Gefiihl dafiir bei den Agyptern nie ganz verloren
hat. Vgl. dazu auch § 213.

12. Das oberdgyptische Reich der ,,Horusdiener‘"
von Hierakonpolis.
Die Konigsstadt des oberdgyptischen Reiches, das gleich-

zeitig mit dem von Buto bestand, war die Stadt Njn (g)

auf dem Westufer des Niles, nérdlich von Edfu, von welcher
der 3. oberagyptische Gau Namen und Wappenzeichen gg
hatte?), sich dadurch wohl als eine verhiltnismiBig junge
Gaubildung erweisend (§ 43). Nach der Schreibung @2) zu

ungeteilten Gau des #df.#Baumes (13. und 14. oberigypt. Gau) komme,
wobei eventuell an das Holz eben dieses Baumes gedacht sein kénnte.
1) Steindorff, Die agyptischen Gaue S. 12.
2) Die beiden Striche in dem Ringe stehen in #lterer Zeit immer
senkrecht, was wesentlich ist, s. u. S. 154 Anm. 2.

187

188




189

154 Das oberigyptische Reich der ,,Horusdiener von Hierakonpolis.

urteilen, insbesondere auch nach den jungeren Varianten

N ) ( \\) . ~ .
kl und | , scheint der Name eine Rundbauanlage

zu bezeichnen, bzw. einen mit Ringwall umgebenen Platz,
shnlich wie das Zeichen der ,,Stadt ; es scheint also wie in
dem Falle von P (Buto), das das unteridgyptische Gegenstiick
zu Njin bildet und immer in Parallele damit gesetzt wird,
eine appellativische Ortsbezeichnung zu sein. Als Bezeich-
nung oder Name von religiésen Gebiduden kommt das Wort
auch spiter in der Tat, wenn auch selten, vorl). Aber im
Unterschied zu Buto ist kein Anzeichen dafiir vorhanden, daf3
der Name etwa ein sekundirer Ersatz fiir eine altere Be-
zeichnung gewesen sei, vielmehr ist umgekehrt eine gewisse
Wahrscheinlichkeit dafiir da, daB der Name, urspriinglich
an dem Orte haftend, erst durch dessen Erhebung zur Kénigs-
stadt zu einem Apellativum fiir Gebiudeanlagen gleicher
Form oder Bedeutung geworden ist. Dies wiirde ganz sicher
sein, wenn es sich bestitigte, daB das, was in dem Innern
des Umfassungsringes erscheint und wie die Zahl 2 aus-
sieht?), ebenso wie vermutlich in der Hieroglyphe fiir den

Konigspalast ‘% B, ,,die beiden Bewohner‘‘ desselben (#7227 . 2y
gsp " 20

Py rand); namlich Horus und Seth oder, wie sie so oft
genannt werden, ,,die beiden Herren‘ (#6.wy), andeuten soll,
mit denen sich der oberigyptische Kénig gewil3 nicht weniger
identifiziert haben wird, als seine Vorginger in Heliopolis
und seine Nachfolger in geschichtlicher Zeit.

In Njn, das von den Griechen Hierakonpolis genannt
wurde (wie Damanhur, das alte B/d.¢, und andere Falken-
gottern dienende Orte), ist auch kein eigentlicher Wechsel
der Ortsgottheit bei der Erhebung zur Hauptstadt einge-
treten, wie bei Buto, sondern der Ortsgott war hier von Haus
aus schon ein Falkengott, der in der Gestalt eines hockenden
Falkenidols, oft mit hohen Federn oder der oberidgyptischen

1) AZES3pett

2) In ilterer Zeit, wie gesagt, stets ||, nicht \\, wie die Drucktype
hat. — Die AZ 53, 57 von mir ausgesprochene andersartige Erklirung
der beiden Striche als Bauteile halte ich jetzt fiir unrichtig.



§ 188—109o0. 155
Krone auf dem Kopfe?), verehrt wurde und urspriinglich nur
die anonyme Bezeichnung ,,der von Njn “(Njhnj.7) fiihrte,
unter der er auch in geschichtlicher Zeit noch vorzugsweise
auftritt. Als nach dem Zerfall des heliopolitanischen Reiches
die Residenz der wieder selbstindig gewordenen oberidgyp-
tischen Koénige dorthin (nach Nj#) verlegt wurde, konnte
seine Gleichsetzung mit dem koniglichen Falkengotte Horus
nicht ausbleiben, wenn sie nicht gar schon vorher erfolgt war,
denn alle lokalen Falkengotter haben ja dieses Schicksal
frither oder spiter erfahren. Als ,,Horus von Nj#»‘‘ begegnet
uns der Gott bereits mehrmals in den Pyr.-Texten (Pyr.
295/6 a. 1293 d = 2011 d)?). Aber er scheint nicht wie in
Heliopolis und Buto als Sohn der Isis aufgefaf3t worden zu
sein, sondern als ,,der altere Horus‘‘ (Haroeris), eine kiinstliche
Verdopplung des Horus (§ 141), die zunichst als Bruder des
Seth und Sohn der Nut galt (so in Kus bei Koptos, § 47),
dann aber spiter ganz gegen die heliopolitanische Gotter-
genealogie dem Luftgott Schu gleichgesetzt wurde?). Dies
ist auch bei dem Gotte von N}z (Hierakonpolis) geschehen.

Gerade wie bei dem Ombos des Gottes Seth die Auf-
findung eines ungeheuren Friedhofes aus der Zeit der dlteren
vorgeschichtlichen Kultur Oberagyptens die schlagende Be-
statigung dafiir erbracht hat, daB3 dieser Ort, wie wir es ldngst
aus der Rolle des Ortsgottes in den Texten geschlossen hatten,
wirklich in vorgeschichtlicher Zeit eine hervorragende Be-
deutung gehabt hat, so haben auch die Ausgrabungen von
Quibell und Green in den Ruinen des Tempels und in
der Totenstadt von Hierakonpolis bei dem heutigen Kom el
Ahmar, gegeniiber von Elkab, bedeutsame Zeugnisse aus vor-

1) Das letztere natiirlich eine Folge der Erhebung des Ortes zur
Konigs- und Hauptstadt.

2) Die Variante ,,der Stier von Nj#n‘“ Pyr. 276a (Parallelstelle
zu 295a) ist wohl nur als poetischer Ausdruck fiir ,,der Herr von Njn‘
aufzufassen, wie ,,der Stier von Kzs.#‘ (Re"), ,,der Stier des Himmels* u. 4.

3) Es scheint, daB diese Differenzierung mit der Idolgestalt des
Falkengottes zusammenhing, da sie gerade bei den ebenso gestalteten
Gottern von Letopolis, Kom Ombo, Saft el Henne (Sopdu) ebenfalls
zu beobachten ist.

190




191

156 Das oberagyptische Reich der ,,Horusdiener* von Hierakonpolis.

geschichtlicher Zeit (Felsgrab mit Malereien) und aus den
Anfangen der geschichtlichen Zeit zutage geférdert. Die letzte-
ren, meist Weihgeschenke der Konige, lassen die hohe Ver-
ehrung erkennen, welche die Kénige der beiden ersten ge-
schichtlichen Dynastien dem Gotte von Hierakonpolis ent-
gegenbrachten, und riicken die Bedeutung des Ortes in diesen
Zeiten in ein helles Licht.

Die Koénige von Hierakonpolis betrachteten sich ebenso
als ,,Horusdiener‘’, wie ihre unteragyptischen Rivalen in
Buto. Die Bezeichnung ,,Horusdiener (sms.w Hr) wird
in den Pyr.-Texten mit dem Bilde des Wolfsgottes Wp-
w3 .wt ,,Offner der Wege* geschrieben, der in der Stadt
Siut (Lykopolis) im 13. oberagyptischen Gau seine Kult-
heimat hatte (s. o. § 58). Es ist offenbar als Feldzeichen ge-
dacht, denn es werden ihm die altertiimliche Keule der
Steinzeit, Bogen und Wurfholz, ohne Zweifel die kriegerische
Ausristung der ,,Horusdiener, beigefiigt. Da die ,,Seelen
von Hierakonpolis‘, die dort ebenso wie in den anderen alten
Landeshauptstadten aller Wahrscheinlichkeit nach die ver-
storbenen Konige reprdsentierten, im Unterschied zu den
,,oeelen von Buto'’, die falkenkopfig wie ihr Gott Horus dar-
gestellt werden, in Schakals- oder Wolfsgestalt vorgestellt
wurden?), so scheint darin eine besondere nahere Beziehung
dieser oberagyptischen Horusdiener zu jenem Feldzeichen mit
dem Bilde des Wolfsgottes hervorzutreten, und es wire wohl
moglich, daB sich jene Schreibung der Pyr.-Texte nur auf sie
beziehe?). Andererseits wire es aber auch denkbar, daf3

1) Pyr. 1294a = 2011d sind sie gemeint, wenn es dort heilt, Horus
von Njin habe dem verstorbenen Konige ,,seine Geister (34.w), die Scha-
kale (236.w)‘‘ gegeben zum Dienst (bei der Balsamierung?). DaB ,,die
Schakale von N4z dem Horus von Edfu ,,den Weg 6ffnen‘ zu seiner
Kapelle (Edfu I 580), ist fiir die hier zur Erorterung stehende Frage
nicht ohne Interesse.

2) Diesen Gedanken, den ich in meiner Untersuchung iiber die
Horusdiener ausgesprochen hatte (Untersuch. III 16), hat kiirzlich
Kees (Nachr. Gott. Ges. d. Wiss. 1927, 1961f.) aufgenommen mit der
Modifikation, daB3 unter den Horusdienern urspriinglich nicht die Konige
zu verstehen seien, wie es die spateren Texte und die frithzeitige Identi-



§ 1g0—192. 157

dieses Feldzeichen der Horusdiener gar nichts mit deren
eigener Kérpergestalt zu tun gehabt habe und sowohl von
den ober- wie von den unterdgyptischen Horusdienern ge-
braucht worden sei, wenn es nimlich schon etwas Alteres,
etwa in Heliopolis Gebrauchtes gewesen sein sollte.

In geschichtlicher Zeit kennen die Agypter in der Tat
zwei Wolfsgotter in der Gestalt und mit dem Namen des
., Wegoffners Wp-w3.wt, einen ober- und einen unter-
agyptischen?), aber das konnte auf nachtriaglicher Gleich-
macherei beruhen, zumal die in Pfeil und Bogen verkérperte
Gottin Neith von Sais ihrerseits als ,,Wegoffnerin‘’ fiir die

fikation mit den ,,Seelen‘‘ von Hierakonpolis (und Buto!) voraussetzen,
sondern das Gefolge des mit Horus identifizierten Konigs, das Horus-
geleit, wie K. es nennt, das uns in geschichtlicher Zeit in dem meist von
dem Wolfsbilde des Wp-w3.wt angefithrten Aufzug von Goétterstandarten
vor dem Konig im Bilde entgegentrete. Er stiitzt sich dabei auf die

Beischrift S; ajj:} zu diesen Darstellungen, die er ,,die Géotter

des Horusgeleites* iibersetzen will, die aber wohl eher die dargestellte
Handlung, nimlich ,,das Geleiten des Horus (d. i. in der Tat des Konigs)
durch die Gotter* bezeichnen, ganz analog der Angabe des Palermo-

steines Rs. 1, 2: 1 ajz‘:lcg »das Geleiten des Konigs
a a—s

durch die Gotter, Vereinigung der beiden Linder*. Wenn Kees in
den Gotterstandarten Abbilder der Gaue sehen will, die dem oberigyp-
tischen Konig im Kampf gegen Unteriagypten bei der Errichtung des
geschichtlichen Staates geholfen hitten, so spricht dagegen m. E. alles.
Es wiirde, wenn richtig, kein festes Konigreich Oberigypten mit der
Hauptstadt Hierakonpolis, sondern eine Koalition von mehreren kleineren
Staaten voraussetzen, was schlechterdings nicht zu den Verhiltnissen
paBt, unter denen augenscheinlich der geschichtliche Staat mit seiner
Personalunion des Konigs von Ober- und Unterigypten entstanden ist.
Aber die Gotterstandarten sind auch keineswegs samtlich oberdgyptische

Gauabzeichen, sondern es sind auch unterigyptische darunter (E,

‘,%‘, 7?‘), und dieselben Bilder gehen alle dem Konig der geschicht-

lichen Zeit auch da voran, wo er als unterigyptischer Konig erscheint.
Sie sind also mit viel mehr Wahrscheinlichkeit als heliopolitanisches,
beiden Reichshilften gemeinsames Erbgut zu betrachten.

1) Palermostein Rs. 1, 2. Vgl. auch m. Dramat. Texte S. 195.

192




193

158 Das oberigyptische Reich der ,,Horusdiener von Hierakonpolis,

Unteragypter da war?). Was am stirksten fiir die besondere
Beziehung des Wolfsgottes zu Oberidgypten spricht, ist seine
Lokalisierung zu Siut, dem er den Namen Lykopolis ver-
schafft hat, und dessen Fiirsten und Hohenpriester sich in
ihren Grabinschriften geradezu rithmen, den Dienst an den
wSeelen von Hierakonpolis‘ bzw. den ,,Schakalen, den Gét-
tern Horusdienern ausgelibt zu haben?). Vielleicht darf
man auch das dafiir geltend machen, daB in ilteren Texten
der geschichtlichen Zeit der Koénig gerade in der alten Be-
nennung der oberdgyptischen Koénige (7-sw.Z) oft mit dem
Gotte Wp-w3 .wt identifiziert oder verglichen wird3), wobei
dann gern dessen Bezeichnung ,,oberdgyptischer Schakal
bzw. ,,Wolf*“ (2346 §m'j) zur Anwendung kommt?), ein Aus-
druck, der auch sonst haufig ist und fast so klingt, als ob der
Wolf fiir die Agypter {iberhaupt ein spezifisch oberigyptisches
Tier gewesen sei, wie der Leopard, den sie im Unterschied zu
dem als Jagdhund verwendeten Gepard (,,unteridgyptischer
Panther’) den ,,oberdgyptischen Panther nannten?®).

Wie der unterdgyptischen Konigsstadt 2, die dem Horus
diente, eine zweite Stadt Dp zur Seite stand, die der als
Schutzgottin des Reiches und des Kénigs geltenden Uréus-
schlange W3dj.¢ (Buto) diente, so stand auch in Ober-
agypten der Konigs- und Horusstadt Njz (Hierakonpolis)
eine zweite Stadt zur Seite, die ihr gegeniiber auf dem Ost-

ufer gelegene Stadt Njé (lj@), deren Name sich bis
heute als Elkab erhalten hat. Auch diese Stadt diente vor-
zugsweise einer Gottin, die nach ihr NV44(7).# ,,die von Elkab‘
benannt war€), von den Griechen aber wegen eines neben-

1) Wp-w3.wt soll der tote Konig werden Pyr. 1009c = 1979b
in einem Text, der mit der Totenklage in Buto beginnt. — Eine Stadt
Lykopolis im Delta im sebennytischen Gau ist in griechischer Zeit be-
zeugt, ohne das wir irgend etwas sonst iiber sie wiiten.

2) S. m. Untersuch. III 16.

3) Pyr. 1374a. 1638b.

4) Denkmal memph. Theologie 16b (s. m. Dramat. Texte S. 30).

5) S. AZ 44, 25/26.

6) Gerade in alteren Texten heiBt sie statt dessen auch ,,die in
Npb gebietet' (nt.t Npb) Quibell, Hierakonpolis I 38 (Dyn. 2), ,,die



§ 192—194. 159

sichlichen Berufes als Geburtshelferin, den sie im Lauf der
Zeit angenommen hatte?), der Eileithyia gleichgesetzt wurde,
daher die Stadt bei ihnen Eileithyiaspolis hie. Diese Gottin,
die iiberall als Gegenstiick zu der Schlangengéttin Buto
von Dp auftritt?) und wie diese als Schutzgéttin ihres Reiches
und Kénigs wirkte, war eine echte alte Ortsgéttin, die in
ihrer urspriinglichen Gestalt als Geier noch oft iiber dem
Haupt des Konigs schwebend dargestellt wird (s. o. § 35)3).
Wie ihre unterigyptische Partnerin gebot auch sie in dem
,,oberagyptischen Kénigs- oder Reichspalast”, der i#r.#
$m'.t, die den Namen Prj-wr ,das groBe Haus" (g
\

ﬁ} fithrte und damals wohl in Elkab selbst stand?), als
Nachahmung eines ilteren ebenso gestalteten Palast-Heilig-
tumes des Gottes Seth von Ombos, das vor der heliopoli-
tanischen Periode die gleiche Bedeutung (als #z7.f) fiir das
damals bestehende oberigyptische Koénigreich gehabt hatte,
und das in den Texten der alteren geschichtlichen Zeit noch
oft in hervorragender Weise erwahnt wird?).

Auch die Geiergottin von Elkéab gilt wie die Schlangen-
gottin von Buto als identisch mit der Konigskrone, die in

Oberagypten die Form 4 hatte (§ 97) und von weiBler Farbe

in Nkbé wohnt** (hr-ib.¢ Nhb) Pyr. 91ob. 1107b. 1111c; ,,die in V4b ist*
(¢m.t Njb) Pyr. goob. Erman, Hymnen an das Diadem S. 43; ,,Herrin
von NAb‘ (nb.t Nhb) passim.

1) Vgl. Urk. IV 225, wo die Krotengéttin /7.7, die geborene
Geburtshelferin, offenbar mit unserer Gottin identifiziert ist.

2) Vgl. z. B. Pyr. 1107b. 1111b/c. 910—9I1.

3) In den Pyr.-Texten wird an einigen Stellen als Mutter des ver-
storbenen Konigs, die ihn siugt, ,die groBe Wildkuh (s73.72 wr.?),
die in ElkAb wohnt (/r-ib.¢ NAb) genannt (Pyr. 729a. 1566a. 2003a),
offenbar eine andere Gottin, die mit der Geiergdttin verschmolzen ist,
da auch sie als ,,die weiBe Krone*“ (%d.#) bezeichnet wird (s. u.). Es
konnte die ueplory Sed Zuidic sein, die eine griechische Inschrift
zu Elkab erwahnt (LD VI 82, 181).

4) Vergl. LD II 117 s. v.

5) Pyr. 370b (oberagypt. Text aus nachheliopolitanischer Zeit ?).
Murray, Saqqara Mastabas I 1 (Dyn. 3). V. Bissing-Kees, Re-
Heiligtum II 18. 19. (Dyn. 5).

194




195

160 Das oberidgyptische Reich der ,,Horusdiener* von Hierakonpolis.

war: igd ,die WeiBle‘‘?), so benannt im Unterschied von
der roten unterdagyptischen Krone é/, die alt, wie die Géttin
Buto w3d.#, (,,die Papyrusfarbene‘'?), spiter &s7.z ,,die
Rote'* (eig. die Flamingofarbene ?) hie$2). Die Gottin fihrt
daher auch den Beinamen ,,die Weile von V%' und wurde
kosmisch als Mondgéttin (XZedsyny) gedeutet?)

), wahrend ihre
unterdgyptische Schwester, die feuerspeiende Uriusschlange,
das glithende ,,Auge‘* des Sonnengottes, in chrcinstimmung
mit der roten Farbe der Konigskrone, in der sie verkorpert
sein sollte, das Wesen einer Sonnen- und Feuergéttin hatte
und wie alle derartigen Gottinnen spater gern auch als Lowen-
gottin dargestellt wird?).

Dal3 zwischen den beiden Reichen von Hierakonpolis
und von Buto wiahrend ihres Bestehens nicht immer allzu
freundliche Beziehungen bestanden haben, war in den Ver-
hiltnissen, unter denen sie entstanden sein diirften, begriindet.
Wir lernten oben (§ 171) einen augenfilligen Beweis dafiir in
einer Stelle der Pyr.-Texte kennen, die von dem Schrecken

1) Dem ,,Diener der roten Krone (7.£) im Prj.nw'* der ob. S. 146
Anm. 2 zitierten Stelle Agypt. Lesestiicke S. 75 cntsprlc it ebenda ein

,,otiitzer der weilen Krone im Prj-wr’ \\Q { j %; ?
: ); andererseits hie3 der Oberpriester der Gottin von Elkab

offiziell, jenem unterdgyptischen Titel ganz entsprechend ,,Diener der
weiBen Krone* <2&§), Brugsch, Dict. géogr. 1361.

2) Der mit dem Bilde des Papyrus || geschriebene und wie dessen

Bezeichnung w3d lautende Wortstamm bedeutet spiter ,,griin®, wird
aber in dlterer Zeit auch gerade auf rote Gegenstinde angewendet (Zunge,
Fleisch, Ochsen, Sonne).

3) Porphyr. bei Euseb. Praep. evang. III 12; vgl. AZ 13, 72,
wo sie verehrt wird, wenn die Sonne untergeht (NR).

4) In den Tempeln der griechischen Zeit ist das Verhiltnis beider
Gottinnen umgekehrt; die Geiergdttin gilt als rechtes Auge des Sonnen-
gottes, d. h. als Sonne, die Schlangengéttin als sein linkes Auge, d. h.
als Mond, obgleich ihr nach wie vor die Eigenschaft einer Feuergéttin
zugeschrieben wird, was nur zur Sonne, nicht zum Monde paBt.



§ 194—196. 161

redete, der in das Herz der unterigyptischen Kénige von Buto
gefahren sei. Eine andere Stelle, die dieser an die Seite ge-
stellt werden kann, enthilt vielleicht der Spruch 255 (Pyr.
295/96): ,,der Horizont (3%.#) rauchert dem Horus von N}z,
die Glut seines (des Horizontes) Flammenhauches ist gegen
euch, die ihr um die Kapelle seid, die Flut seines Flammen-
hauches ist gegen euch, die ihr die GroBe aufgesetzt habt
(wtz.w wr.?)," d. h. die ihr die Krone dieses Namens auf
dem Haupte tragt oder truget?). Die ,,GroBe‘ (sei es wie hier
ohne Ideogramm geschrieben, sei es %?% bzw. ;(?;?9
geschrieben) ist einer der vielen Ehrennamen der unteragyp-
tischen Krone und der Uriusschlange von Buto, die mit ihr
identifiziert wird (z. B. Pyr. 194 c. 196 a in dem oben § 180
zitierten Kronungsritual von Buto). Ebendiese Bezeich-
nung fir die Urdusschlange finden wir in einer anderen
Version desselben Textes (Pyr. 276 a) an Stelle des Wortes

»Horizont‘* als Subjekt des Riucherns: ,,die GroBe (% g)
o

rdauchert dem Stier von Nj#»'‘ usw. Als feuerspeiendes Wesen
ist die Urdusschlange in der Tat sehr geeignet, das Rauchern
zu vollziehen?). Wenn sie diesen Akt der Huldigung oder Ver-
ehrung vor dem oberagyptischen Reichsgott ausfithren soll,
wie der Text behauptet, so liegt darin eben auch, daB das
unterdgyptische Konigtum von Buto einen bedeutenden
Respekt vor den Oberiagyptern haben sollte, die ihm ja
wirklich nachher den Garaus gemacht haben.

Man konnte denken, daB3 alle diese Stellen uns schon
in die Zeit der Kampfe fithrten, die dieses Endergebnis gehabt
haben. Dasselbe gilt in verstirktem MaBe auch von den im
folgenden zu besprechenden Stellen, die von einem Ver-
schlucken der unteragyptischen Krone durch die oberidgyp-

1) Zu dem Ausdruck vgl. die unten § 211 Anm. zitierten Beispiele
mit wiz nb.1.

2) Vgl. das Ritual fiir die Raucherung bei Schiaparelli, Libro
dei funerali II 87ff., wo die Géttin allerdings die Raucherung als etwas
ihr besonders Eigenes empfangt, nicht ausfiihrt.

Sethe, Urgeschichte 11

196




162 Das oberigyptische Reich der ,,Horusdiener* von Hierakonpolis.

tische bzw. deren Triger zu reden scheinen. Pyr. 243 lesen
wir den folgenden kurzen Spruch, der dort unter Zauber-
texten aller Art steht und wie ein Triumphgeschrei klingt:
,,die weiBe Krone ist ausgezogen, sie hat die Grol3e C>g

o
verschluckt, die Zunge der weiBen Krone hat die GroBe
verschluckt, ohne daB eine Zunge gesehen wurde. Und wie
ein Gegenstiick zu dem heliopolitanischen Text, der den
Seth durch einen Ekel, den er seiner Mutter erregte, zur
Welt kommen lieB, klingt es, wenn in dem wegen seiner
kannibalischen Schilderungen bekannten Spruch 274 von dem
verstorbenen Kénige gesagt wird, er sei ,,aufs Neue (als Kénig)
erschienen am Himmel, mit der oberdgyptischen Krone ge-
kront (swbn PJMMM é}) als Herr des Horizontes* (Pyr.
409 a) und er habe ,die rote Krone (7.7 )

EXTS %
gegessen', er habe ,die Papyrusfarbene (w3d.Z KQ) ver-
schluckt‘* (Pyr. 410 a), ,er ekele sich, wenn er die Erbrechen
verursachenden Stoffe (sb5.w p [ ooo) die in der
roten Krone (dsr.¢ wie vorher) sind, beiBe’ (Pyr. 411 a).

197 Augenscheinlich in bewuBtem Gegensatz zu der Be-
zeichnung der unteragyptischen Krone als ,,die GroBe*
(wr.?) wurde die oberigyptische mit einer anderen Form
desselben Wortstammes (w77) ,,die groB werdende genannt

(wrr.t S = ); ja man kénnte vielleicht sogar iiber-
setzen: ,,die groBer werdende'’. Jedenfalls charakterisiert

dieser Name sie als die jiingere, aufstrebende gegeniiber der
in altem Besitze ihrer GroBe, ihres Ansehens stehenden unter-
agyptischen Krone.

198 Die Erinnerung an die Rolle, die Hierakonpolis und Elkab
in vorgeschichtlicher Zeit als Sitz des Konigtums von Ober-
agypten gespielt haben, tritt auch spiter in der Tradition
noch oft hervor. So bringt der 3. oberigyptische Gau der
alten sakralen Gauordnung, dem die beiden Stidte ange-
horten und der urspriinglich von N4z seinen Namen hatte,
in den herkdmmlichen Darstellungen der Gauprozessionen




§ 196—199. 163

der ptolemiischen Tempel der jeweiligen Ortsgottheit als
seine spezielle Gabe die oberagyptische Konigskrone
(Dtm. Geogr. Inschr. I 42. I1II 4), und der Kénig soll ,,erschie-
nen (d. i. gekrdnt) sein mit der oberdgyptischen Krone in
Njn'* (Edfu I 64) oder es soll ihm das ,,oberidgyptische Konig-
tum in NVjn' iiberantwortet sein durch die Geiergéttin von
Elkab (Edfu I 96). Selbst den mit dem memphitischen Gotte
Ptah-73-fnn identifizierten Amun, der alle 10 Tage sich in
Luksor zeigen sollte, lassen die Texte der griechischen Zeit
,erscheinen, um oberigyptischer Kénig zu sein in Elkab‘‘?).
Als ein Uberbleibsel aus der Zeit des oberdgyptischen
Reiches von Hierakonpolis-Elkab ist auch die Bezeichnung
von Oberigypten als AZn-Njn ,der Bereich(?) von Hiera-
konpolis‘‘ anzusehen, die sich zwar zufillig erst in Inschriften

der 10. und 11. Dynastie belegen 140t (7}% Siut 11138,

W @ Petrie, Abydos I 54), die aber gC\\IB alt ist?).

Der Ausdruck ist besonders beliebt in der Verbindung ,,die
Gaue des An-Njpn' fiir die oberagyptischen Gaue?). In den
Texten der ptolemdischen Tempel steht er gern im Gegensatz
zu fkbh-Hr ,der WassererguB des Horus“4), das Unter-
agypten bezeichnet (s. 0. § 91). Man kénnte denken, daf3 die
Bezeichnung eigentlich ,,das Innere von NV/#* bedeutet habe
im Sinne von ,,das innerhalb von NVj# gelegene Land* (vom

1) s. m. ,,Amun und die 8 Urgétter“ S. 58 Anm.

2) Vgl auch ,,die, welche im H7-Njn ist‘ «H— k )

als Beiname der Geiergéttin von Elkab in den von hrman Hymnen
an das Diadem‘* veroffentlichten, groBtenteils sehr alten Texten (ib. S. 50).

%) Petvie, Abydos I 54 (s.0b) . Uk 1116 (3‘55 @ ::)

\ AV
Mar. Pap. de Boulaq 3, 5, 20 (%W O%@). Philae I 88.
AN AV
Ombos I 60, 62. Mammisi d’Edfou 86. Dict. géogr. 1358. Diim. Geogr.
0 )
Inschr. III 14. 58 (%*‘T ). Edfu T s10.
\mav @ 2
4) Brugsch, Dict. géogr. 1358. Edfu I 196. 406. II 52. 72. 8I.
( enen
281. Sethe 6, 80 ( O N )
‘wva a®

I1%

199




164 Das oberigyptische Reich der ,,Horusdiener** von Hierakonpolis.

Standpunkte des von Norden Kommenden!) und daB3 damit
urspriinglich nur der von Hierakonpolis aus sich nach Norden
erstreckende Teil Oberigyptens gemeint gewesen sei, ohne
die beiden ersten Gaue, ,,das nubische Land‘ siidlich von
der Stromenge von Silsile (1. Gau) und ,,den Tragsessel des
Horus* mit der Gauhauptstadt Edfu (2. Gau), die in der Tat
in begriindetem Verdacht standen, erst von den Heliopoli-
tanern kolonisiertes AuBen- oder Grenzland zu sein (§ 148 ff.).
Fiir die Texte der griechischen Zeit ist An-Njn aber jedenfalls
eine Bezeichnung von ganz Oberdgypten ,bis nach Ele-
phantine‘‘?).

200 Nach den Gaulisten der ptolemiischen Tempel ist Hiera-
konpolis (Vj#) ebenso wie Damanhur (B%d.£) und Ombos,
aber auch manche andere Stadt, spiter nicht mehr als Glied
des Gaues, zu dem es einst gehorte und dem es im vorlie-
genden Falle sogar den Namen gegeben hatte, betrachtet
worden, sondern es hat einen ,,autonomen Bezirk‘* gebildet,
wie Brugsch es genannt hat. Dieser autonome Bezirk fithrte
als Wappen das Bild des Falkengottes der Stadt, die jetzt

selbst Mpm (¢ © ) hieb: X%, Das alte Abzeichen
des Gaues verblieb zwar, ebenso wie sein Name Njz in
seiner alten Form %; (in den Tempelinschriften wenig-

stens), bei dem Gaumer zunichst in Elkab, spater in Esne
eine neue Hauptstadt erhielt (§ 45), aber es erfuhr im Laufe
der Zeit, nachdem der Gau seine Beziehung zu der Stadt
Hierakonpolis verloren hatte, eine allméhlich immer starker

werdende Umgestaltung. Aus dem gg wurde ein

(Diim. Geogr. Inschr. III 63/64. I 3), 3Qe (Thes. IV 619).
m (Diim. Geogr. Inschr. I 42), DS (Newberry, Ambherst
Pap. pl. 15/16) u. 4.3), in dem das Wesentliche (@) von den

1) Edfu I 406: ,,ich gebe dir den H#n-Njin bis Elephantine, den
kbh-Hr bis zu den Nehrungen (der Mittelmeerkiiste)‘‘.

2) Brugsch, Dict. géogr. 708. Ombos II 258.

3) Alle diese Abzeichen stehen natiirlich iiber dem aus “™§ und
FHF kombinierten Zeichen fiir ,,Gau.




§ 199—201. 165

Federn iiberwuchert und selbst zu einem Teil des Diadems
wurde, das aus diesen geworden war?).

Die Wappenpflanze des oberdgyptischen Reiches von
Hierakonpolis-Elkéab, die dem Papyrus Unteragyptens immer
gegeniibergestellt wird, war eine noch nicht mit Sicherheit
bestimmte Art Binse, die den Namen szw.?# (1 I 'ﬂfﬂ fiihrte,
und nach der der Kénig #-sw.#, d. i. ,,der zur sw.#-Pflanze
Gehorige oder ,,der Besitzer der sw.#Pflanze“ hie (ge-

. a ’ >
schrieben l mit respektvoller Voranstellung des Pflan-

MM
zennamens vor das Wort # in der Schrift). Daneben gab es
einen zweiten Namen fiir die Wappenpflanze, der wie der
Name des Landes (s7°.w) lautete und wie dieser mit dem de-
taillierter (gewissermaBen mit mehr heraldischer Treue) ge-

zeichneten Bilde .. geschrieben wurde. Dieses Bild, das
die Neigung hat, sich den unterdgyptischen Symbolen der
Papyruspflanze i}i und K anzudhneln (als ilf‘\ und T), wird
zunichst nur Zeichen fiir den Landesnamen . ge-
wesen sein?), und von diesem wird der entsprechende Name
der Pflanze erst sekundir abgeleitet und §7:°.7 ,,die oberidgyp-
tische (Wappenpflanze)** zu lesen sein®). DaB der andere
Name sw.t jedenfalls der dltere von beiden ist, ist nicht nur
aus der Tatsache zu schlieBen, daB die Benennung des
Konigs von ihm abgeleitet ist, sondern auch daraus, dafB3 er

1) Vgl. das ahnliche Schicksal der Zeichen fiir Wahrheit Yﬁ’ das zu
ﬁ, und fiir Westen %%, das zu % geworden ist.

2) Dazu wiirde die Basislinie passen, die es im Gegensatz zu l

hat. Sie kann ja nichts anderes als die Erde, das Land darstellen und
sieht ganz wie das Zeichen dafiir == en miniature aus.
3) Wie zwischen den beiden Zeichen fiir die oberégyptische Wappen-

pflanze l und %, so mochte man auch zwischen ihnen und dem

Zeichen :l" mit dem der Name der Stadt Elkab geschrieben wird, einen

Zusammenhang annehmen. S. dazu AZ 44, 24/25.

201




202

166 Oberigyptische Zwischenstufe.

wirklich als Pflanzenname ohne Beziehung auf Konigtum
oder Oberigypten vorkommt (z. B. in der Medizin), und da3
das in seiner Schreibung als echtes, den Gegenstand selbst
darstellendes Wortzeichen (wie der Strich | zeigt) verwendete
Bild 1 zu einem der gewdhnlichsten Lautzeichen der Hiero-

glyphenschrift mit eben dem Werte sz geworden ist, wihrend
£
das Zeichen % so gut wie nur in Worten, die mit dem geo-

graphischen Begriff Oberagypten irgendwie zusammen-
hingen, gebraucht wird.

13. Oberagyptische Zwischenstufe zwischen den
Reichen von Heliopolis und von Hierakonpolis?

In der alten religiosen Literatur tritt der mit dem Idol
cuss geschriebene Gott Min bzw. */34s7*), den wir oben § 48
als Gott der oberagyptischen Stidte Achmim (Min) und
Koptos (Min, alt */3/%s/) kennen gelernt haben, 6fters in einer
Weise mit dem Koénigtum verbunden auf, die eigentlich nur
zu verstehen ist, wenn der iibrigens schon durch seine Ge-
staltung mit hoch erhobener Geilel als Herrscher gekenn-
zeichnete Gott?2), auch einmal Gott der Reichshauptstadt
und damit eines Reiches gewesen ist. So, wenn in den Pyr.-
Texten zu dem verstorbenen Kénig gesagt wird: ,,du durch-
ziehst deine Horus-Stitten, du durchziehst deine Seth-
Stitten wie Min‘“ (1928 b—c); oder: die Gétter ,,sehen dich
wie Min, der gebietet in den beiden #zr.z-Palasten* (256 a),
d. i. dem aus der Vereinigung der alten Reichspaldste von
Ober- und Unterigypten gebildeten Doppelpalast der Kénige
Agyptens (§ 158 a. E.); oder, was dasselbe bedeutet: ,,du
stehst da gebietend in der sww¢ wie Min‘“ (1998a), ,,zu dir
kommen die beiden Gétterneunheiten unter Verbeugungen,
du befiehlst den Menschen wie Min, der in seinem Hause

1) Wo im folgenden Min gesagt wird, ist immer mit der Mdglich-
keit zu rechnen, daB vielmehr ’734s; zu lesen ist.

2) So, worauf mich H. Schifer aufmerksam machte, schon auf
einer Scherbe aus frithgeschichtlicher Zeit in Berlin (Nr. 15454).



§ 201—203. 167

¢

ist, wie Horus von D& .w¢ (Buto) (1993 a/c). Wie in
allen diesen Stellen, die iibrigens meist offenbar erst aus ge-
schichtlicher Zeit stammen, erscheint der Gott auch weit
iiber die Bedeutung einer beliebigen Ortsgottheit erhoben,
wenn zu den Géttern, unter denen der tote Konig als ,,Lenker
der Erde und Richter der Gétter' sitzen soll, gesagt wird:
,tragt ihn wie Re, dient ihm wie dem Horus, laBt ihn hoch
sein wie Wp-w3.wt (der ob. § 191 ff. erwéhnte Wolfsgott),
liebt ihn wie Min‘“ (953). Auch die Art, wie im 17. Kapitel
des Totenbuches der Tote sich erst mit Re, dann mit Min
(bzw. ’I3}s7) ,bei seinem Auszug“ identifiziert; die Rolle,
die dieser Auszug des Min‘“Y) im agyptischen Festkalender
der Tempel und Graber spielt; das offenbar sehr alte ,,Fest
der Treppe' des Min von Koptos, ein Erntefest, in dem
der Kénig personlich die Hauptrolle spielte, und das in den
Totentempeln der thebanischen Konige des NR (Ramesseum,
Medinet Habu) in Bild und Wort verewigt ist; der Um-
stand, daB die geschichtlichen Kénige der 4. und 5. Dynastie,
wie es scheint, wenn sie ihren Séhnen theophore Namen
gaben, auBer den Géttern Re' und Horus®) dabei nur noch
den Min beriicksichtigten®); und schlieBlich die Tatsache,
daB Min schon im MR den Titel ,,Konig der Gotter erhilt,
den im NR dann der Amun von Theben bekommen bzw.
von ihm erben sollte®); das alles zeigt, daB der Gott fiir das
agyptische Kénigtum eine ganz besondere Bedeutung gehabt
hat, mit der sich nur die des Re® und des Horus messen konnte.

Fiir ein Koénigtum des Min, wie es danach mit ziemlicher
Wahrscheinlichkeit zu postulieren ist, wire in dem Rahmen

1) Dieser ,,Auszug‘ erinnert an den ,,grofen Auszug‘‘ des Osiris,
dessen Auffithrung das Kernstiick der Mysterien dieses Gottes zu Abydos
bildete und offenbar kriegerischer Natur war.

2) Vgl. Borchardt, Grabdenkmal des Sahure’ II Text S. J19.

3) Zwei S6hne des Cheops hieBen Dedef-min und Cha‘f-min, ent-
sprechend ihren nach Re® (die nachmaligen Kénige Dedef-re* und Cha‘f-re’)
und Horus (Dedef-hor, % 3-f-hor) benannten Briidern.

4) In meiner Arbeit ,,Amun und die 8 Urgdtter war ich noch
geneigt, dies auf ein Kénigtum von Koptos kurz vor der I1. Dyn. zu-
riickzufiithren.

203

|
?
|
|

T T e i s 5 e S TR




168 Oberagyptische Zwischenstufe.

der agyptischen Urgeschichte, wie sie sich uns oben dar-
gestellt hat, wohl nur als Ubergangsphase zwischen dem
Reich von Heliopolis und dem oberdgyptischen Reich von
Hierakonpolis Platz. Man kénnte sich denken, daB beim
Zusammenbruch des heliopolitanischen Reiches das wieder-
erstehende oberdgyptische Konigtum zunichst in den Gau
des Seth von Ombos, wo es vorher gesessen hatte, zuriick-
gekehrt sei, ehe es weiter nach Siiden nach Hierakonpolis
und Elkab ging, dal3 es dabei aber, nunmehr selbst dem Dienst
des Horus ergeben wie seine heliopolitanischen Vorginger,
die Stadt des inzwischen verketzerten Seth gemieden und
statt dessen zu seinem Sitz die neue Hauptstadt desselben
Gaues Koptos gewdhlt habe, wo der dem Horus gleich-
gesetzte Min (’/3/s7) mitsamt seiner aus Unterdgypten ein-
gefithrten Mutter Isis verehrt wurde.

DaB dieses eventuelle Reich des Min spiter als das Reich
von Heliopolis anzusetzen wire, geht denn auch wohl aus der
besonderen Verbindung des Min mit dem Doppelpalast der
itr.tj oder snw.t hervor, die sich an mehreren Stellen zeigte;
denn dieser Doppelpalast scheint so recht eine Schépfung fiir
das heliopolitanische Koénigtum gewesen zu sein (vgl. § 158
a. E.), wenn auch die in geschichtlicher Zeit iibliche Schrei-
bung mit Voranstellung des Bildes des oberigyptischen
Palastes jiingerer Entstehung sein diirfte (vgl. § 213). Nach
jenen Stellen wére es sogar denkbar, daBl das Konigreich
von Koptos noch die Herrschaft {iber ganz Agypten bean-
sprucht habe, bis das unterdgyptische Kénigtum sich in
Buto konsolidiert hatte. Im iibrigen erhilt aber der Gott
I3%sj, an dessen Stelle in Koptos zu einer gegebenen
Zeit der wesensgleiche Min von Achmim getreten zu sein
scheint, in den alten Texten das Beiwort ,,Herr des ober-
agyptischen Landes‘, das vor ihm erst der Seth von Om-
bos als Reichsgott der vorheliopolitanischen Zeit und dann
nach diesem der Haroeris von Kus als der ihm vielleicht
in heliopolitanisicher Zeit entgegengesetzte Rivale, beide
im nidmlichen Gau von Koptos, gefiihrt hatte. Auch dieses
Beiwort darf bei dem /3/s/-Min wohl als eine gewisse Be-



§ 203. 204. 169

statigung flr das postulierte Konigtum dieses Gottes an-
gesehen werden.

Eine merkwiirdige Parallele zu diesem eventuellen Konig-
tum des Gottes von Koptos als Ubergangsphase beim Zer-
fall des heliopolitanischen Reiches kénnte man in dem
Spruche 439 der Pyr.-Texte erkennen. Dort behauptet der

Sy FA gy g .
verstorbene Konig, er sei ,,die S£.# (p 4 = o\, Var. mit

dem Zeichen des Gottes an Stelle des Gebirgslandes p\),
welche die beiden Lénder (#3.wy) in Besitz nahm, die Bren-
nende, welche ihre beiden Lande (#d4.wj-s) empfing*‘; das
Letztere in unverkennbarem Gegensatz zu dem gewdohnlichen
Ausdruck #dé.wj Hr ,,die beiden Lande des Horus®, in dem
oben (§ 104) gerade die offizielle Bezeichnung fiir Agypten
im Reiche von Heliopolis vermutet wurde. Die Gottin St7.7,
mit der sich der Kénig identifiziert, ist gewill keine andere als
die Goéttin Satis, die urspriinglich auf der Katarakteninsel
St.¢ (agypt. geschrieben wie die Gottin an unserer Stelle,
griech. Z7rig, heute Sehél) im Siiden von Elephantine hei-
misch und danach benannt, in geschichtlicher Zeit Ortsgéttin
von Elephantine geworden ist und ihre Insel der Géttin Anukis
iiberlassen hat. Das Aussehen, das sie in den Darstellungen
hat, ein menschliches Weib, auf dem Haupt die oberdgyptische
Koénigskrone, flankiert von zwei machtigen Antilopen-
hérnern, dem letzten Uberrest ihrer iltesten Form als Anti-
lopengéttin (§ 38), verrdt schon besondere Beziehungen zum
oberagyptischen Koénigtum, die durch unsern Text augen-
scheinlich illustriert werden. Als ,,Brennende’ wird sie der
Urausgiftschlange von Unterigypten, dem ,,Auge des Re®“,
angeglichen und gegeniibergestellt sein?).

Die Kataraktengéttin im duBersten Siiden Agyptens soll
also einmal das ganze Land, Ober- und Unteragypten, in
Besitz genommen haben. Der Kénig, der sich mit dieser Sie-
gerin gleichsetzt, erklirt in dem Text weiter, er sei zum Himmel
aufgestiegen und habe den Sonnengott Re® dort angetroffen,
der sich bei seinem Kommen erhoben habe; er habe sich an

1) Vgl. m. Unters. V 125.

204

i
E
|
|
!
i
§
i
1
|
!

IR T ———




170 Oberagyptische Zwischenstufe.

die Seite des Gottes gesetzt, der nicht geduldet habe, daB er
sich auf den Boden niederlasse, da er wuBte, daB3 der ver-
storbene Konig groBer sei als er selbst; eine geradezu blas-
phemisch klingende Behauptung?), durch die sich der Kénig
iiber den héchsten Gott der Agypter, speziell aber der Helio-
politaner, stellte. Es folgen dann (nach einem deutlich als
Einschiebsel erkennbaren Passus) noch einige bezeichnende
Satze: der Konig habe, wohl in seiner angeblichen Eigen-
schaft als die Kataraktengéttin, itiber eine gewisse Gottin
Nb.t-htp .t triumphiert, d. i. eine im Norden von Heliopolis
ansdssige Ortsgottin, die spiter der Hathor gleichgesetzt zu
werden pflegt und fiir die ,,Hand" des Atum gilt, mit der er
seine Selbstbegattung ausgefiithrt haben soll; ferner habe er
(der Kénig) sich mit dem Sonnengott zusammen im Norden
des Himmels aufgestellt 2), was eigentlich nur Sinn hat, wenn
man an die ndrdliche Lage von Heliopolis oder Unteragypten
vom Standpunkte des Oberagypters bzw. des Verehrers der
Katarakteng6ttin Satis denkt; und schlieBlich heif3t es, der
Konig habe (ganz folgerichtig bei seiner angeblichen Identitat
mit der Erobererin Satis) die beiden Lander (#3.27) in Besitz
genommen?®) wie der (oberdgyptische) Konig der Gotter
(nsw.t ntr.w)"‘%). Hier vergleicht er sich also mit einem
oberagyptischen Gotte, der das ganze Land erobert haben
soll (wie es der Begriinder des geschichtlichen Staates getan
hat), und der ebenden Titel hat, den wir bei Min von Koptos
tatsachlich in geschichtlicher Zeit finden. — Will man diesen

1) Sie hat denn auch bei dem Redaktor der jiingeren Pyramide
des Neferkere® AnstoB3 erweckt; er 1aBt den Sonnengott wissen, daf3 der
Tote sein ,,grofer (d. i. altester) Sohn* sei.

2) Die jiingeren Paralleltexte haben ,,im Norden des Himmels
und der Erde®, die hier gesperrt gedruckten Worte statt des ,,mit ihm*
des alteren Textes.

3) Derselbe Ausdruck &5 ~, der vorher in dem Beiwort

]

der Kataraktengéttin gebraucht war.

4) Die jiingeren Paralleltexte haben hier nur ,,wie ein (oberdgyp-
tischer) Konig was offenbar sinnlos ist, da ja der Handelnde selbst
ein solcher Konig war.



§ 204—200. 171

Text mit dem Koénigtum des Min direkt in Verbindung brin-
gen, so miiBte man eine besondere Rolle der Katarakten-
landschaft bei Elephantine bei dessen Errichtung annehmen.

14. Die Begriindung des geschichtlichen Einheits-
staates von Memphis durch den Oberédgypter
Menes.

Den AbschluB der letzten Periode der vorgeschichtlichen
Zeit, der Zeit der zwei Reiche von Hierakonpolis und Buto,
brachte eine ,,(Wieder)-Vereinigung der beiden Lander®, auf
der der Staat der geschichtlichen Zeit beruhte. In der Be-
nennung dieses Aktes, der symbolisch bei der Thronbestei-
gung eines jeden Kénigs wiederholt wurde, ist beachtenswerter-
weise die jedes mythologischen Gehaltes bare Bezeichnung
,,die beiden Linder* (#3.wyj) gebraucht, die im Unterschied
zu den dlteren mythologischen Bezeichnungen (,,die Stétten*
oder ,,die Teile des Horus und des Seth* und ,,die beiden
idb-Lande des Horus*) fiir die eben abgelaufene Periode der
zwei Reiche iiblich gewesen sein wird und auch hinfort die
gewohnliche bleiben sollte.

In den ersten Zeiten dieser zweiten, wenn nicht dritten
,,Vereinigung der beiden Lander ist begreiflicherweise die
Erinnerung an die vorhergehende Periode noch eine sehr
lebhafte gewesen. So begegnen wir denn unter den Titeln
der hohen Beamtenschaft des AR noch einem ,,Mund aller
Leute von Buto (2)%, dem ein ,,Mund von Hierakonpolis
(Ng#)* als ein auch spiter noch viel gebrauchter hoher richter-
licher Titel entspricht. Ein /3 .¢j--Fiirst und Hiiter von
Npn' und ein ,,Oberhaupt von Elkab* (%7j-tp Njb, geschrie-
ben mit respektvoller Voranstellung des Ortsnamens)?),
erscheinen als hohe Hoftitel unendlich hiufig. Auch in den
alten religivsen Texten werden noch ofters die beiden Haupt-
stiadte Hierakonpolis und Buto in Gegeniiberstellung mit-
einander genannt, wo die Macht des geschichtlichen Konigs,

1) Vgl. die jiingere Sinnvariante ,,Oberhaupt im Hause der Géttin
g ) p

Nib. 1 (%& Cl_jjrjg) LD III 13bh.

205

206




07

172 Die Begriindung des geschichtlichen Einheitsstaates von Memphis.

des ,,Herrn der beiden Liander' iiber beide Bestandteile
seines Reiches geschildert werden soll. ,,Du gehst nach Buto
(P) und findest deinen Widersacher dort, du kommst nach
Hierakonpolis und findest deinen Widersacher dort®, scil.
um ihn zu vernichten und dort zu triumphieren (Pyr. 624 b/c),
oder: ,,Buto (P) fahrt zu dir stromauf, Hierakonpolis (Nin)
fahrt zu dir stromab‘ (Pyr. 725 d). Hier scheint an der ersten
Stelle eine niahere Verbundenheit des Kénigs mit Hierakon-
polis als mit Buto durch die Verteilung der Verben ,,gehen‘
und , kommen‘ angedeutet zu sein, wihrend die zweite
Stelle deutlich als Sitz des Kénigtums einen Ort in der Mitte
zwischen den beiden Stidten voraussetzt. Beides paBt zu
den Verhiltnissen, auf denen das neue Konigtum der ge-
schichtlichen Zeit beruhte bzw. unter denen sich seine Griin-
dung vollzog.

Diese neue Vereinigung des ganzen Agyptens in der
Hand eines Herrschers ging niamlich nicht mehr wie ihre
Vorgéngerin von Unteridgypten aus, sondern von Oberigyp-
ten. Der Konig, der die Kronen von Ober- und Unterigypten
als sgm.tj ,die beiden Michtigen (griech. ¥Yyérr)Y) auf
seinem Haupt vereinigte, fithrte daher neben dem alten, von
Heliopolis her iiber die zwei Reiche von Hierakonpolis und
Buto ererbten géttlichen Titel Horus, der immer mit einem
besonderen Ehrennamen verbunden an erster Stelle der
Koénigstitulatur steht (§ 137), sowie den damit zusammen-
hangenden Bezeichnungen, die auf die Vereinigung der Reiche
des Horus und Seth hinwiesen (,,Horus und Seth‘ und

,%_% nb.wj ,die beiden Herren?)), nunmehr zwei neue

Doppeltitel, die ebenfalls auf die Vereinigung der beiden
Liander Bezug nehmen, in denen aber das oberdgyptische

1) Ist das ein Dualis von dem Namen der memphitischen Loéwen-
und Feuergéttin Sachmet, die ja nach dem Beispiel der Schlangengéttin
von Buto und der Geiergéttin von Elkab gleichsam ex officio mit der
Konigskrone ihrer Zeit identisch sein muBte ?

2) Das Bild des unterdgyptischen Gottes Horus auch auf den ober-
agyptischen Seth iibertragen wie in dem Abzeichen des Gaues von Koptos
(§ 47), als ob ein Dualis a potiori vorliege.



§ 206—208. 173

Element vor dem unteragyptischen steht, in geradem Gegen-
satze zu diesen &lteren Bezeichnungen (s. o. § 92). Es sind
die beiden Titel, die spiter in der voll ausgebildeten Titulatur
der agyptischen Kénige mit ihren fiinf Namen die zweite und
die vierte Stelle einnehmen, nachdem seit der 4. Dynastie
der sog. Goldhorusname (§ 219) als dritter dazwischen ge-
treten ist, die aber in den &lteren Zeiten gern in umgekehrter
Folge (Nr. 4 vor Nr. 2) direkt miteinander verbunden werden:
N8 |

Der erste dieser beiden Doppeltitel %% n-sw.t-by.t%)
,,Konig von Ober- und Unterdagypten®’, ist eci)ncoZusammcnset-
zung aus den beiden nichtreligidsen Konigstiteln der beiden
Reiche von Hierakonpolis und Buto #-sw.# ,,der zur Binse
gehorige’ und 47.4 ,,der zur Biene gehérige. Dabei ist der
letztere Titel des unterdgyptischen Kénigs dem voranstehen-
den oberigyptischen Titel angepalt, indem an Stelle der Form
des Nisbe-Nomens auf ; die Unterordnung unter das Wort-
chen #» (urspr. #j) ,,zugehorig’, das das Wort sw.# regierte,
getreten ist®). Der ganze Titel bedeutet also eigentlich ,,der
zu Binse und Biene gehérige. Durch diese Verbindung
erscheint die Biene, nach der die unterdgyptischen Konige
benannt waren, als ob dieses Tier ihre Stammmutter gewesen
sei (§ 83), mit der Wappenpflanze Oberigyptens in eine
Parallele gestellt, die eigentlich ganz schief war. Statt der

1)°s. AZ 35, &

2) DaB so und nicht z-sw.Z 47.4 zu lesen ist, wie es oft irrig ge-
schieht, zeigt die babylonische Wiedergabe znsibia. Aus ihr ersieht man,
daB damals beide Feminina (sw.Z und &;.#) die Femininalendung ein-
gebiiBt hatten, was fiir sw.# aus der lautlichen Wiedergabe des Konigs-

A ANV z <
titels #-sw.# durch zzw ( %) bereits fiir die 6. Dyn. bezeugt ist.
SETHEE

3) Andererseits ist der oberagyptische Titel dem unteragyptischen,
da beide symmetrisch in gespaltener Kolumne nebeneinander stehen
sollten, in der Schreibung angepafBit, indem das mwwm 7, mit dem der
Titel in der Schreibung schloB, in der Sprache aber begann, wegge-
lassen ist. Dies ist aber auch sonst, namentlich in Zusammensetzungen,
nicht selten der Fall. Dieses Wortchen 7 (< 77) war eben doch ein fiir
die Form zwar wichtiges, fiir den Begriff aber nebensichliches Element.

208




174 Die Begriindung des geschichtlichen Einheitsstaates von Memphis.

Biene hitte sich logischerweise der Papyrus als die Wappen-
pflanze Unterdgyptens neben das sw.¢ stellen sollen, aber die
altherkdmmliche Benennung des unteragyptischen Konigs
nach der Biene stand dieser Logik im Wege und bot ihr
ganz begreiflicherweise mit Erfolg Trotz.

209 Der Titel n-sw.¢-67.¢ ist, da auch der fiinfte und jlingste,
erst in Dynastie 4 hinzukommende Titel der vollen Koénigs-

titulatur ,,Sohn des Re**‘ religiéser Natur ist, der einzige welt-
liche Titel des agyptischen Koénigs der geschichtlichen Zeit
und gehért demgemal zunéchst zu dem eigentlichen Personen-
namen des Konigs, seinem Geburtsnamen, der spiter (seit
Dynastie 4) in einen ovalen Ring eingeschlossen wird. Als
schlieBlich die Konige (seit der 5. Dynastie) dazu noch
i einen zweiten, in der Regel auf Ré‘ endigenden Ringnamen
annahmen, gehort er zu diesem (dem ,,Re‘-Namen’, wie wir
sagen), wahrend der eigentliche Personenname zu dem
jingsten Titel ,,Sohn des Re*‘ trat und damit wie vordem
die volle Namenreihe beschlo. Der oberagyptische Bestand-
teil dieses Doppeltitels, zsw.# ,, Konig von Oberigypten®,
ist in geschichtlicher Zeit bezeichnenderweise ebenso das
gewdhnliche Wort fir ,,Konig" geworden (§ 92), wie es
in Heliopolis mit der Bezeichnung Horus gegeniiber dem
Doppeltitel ,,Horus und Seth* geschehen war. Der unter-
agyptische Konigstitel findet sich dementsprechend allein
verwandt, ohne den Parallelismus mit #z-sw.#Y), eigentlich
nur noch in dem Titel ,,Schatzmeister(?) des Konigs von

Unteragypten (%a@), der aber kein Amt mehr be-

zeichnet, sondern nur eine Art Adelstitel geworden ist, der im
; allgemeinen hinter den oben (§ 6. 74) angefiihrten alten Fur-
8B stentiteln 7p°.# und £3.#-° und vor dem Hoftitel ,,einziger

5 Freund“ ($mr w'.#) rangiert, in &lterer Zeit aber auch

1) Ein solcher Parallelismus liegt z. B. in Ausdriicken wie ,,die
Augen des Konigs von Oberigypten, die Ohren des Koénigs von Unter-
agypten oder ,,groB beim Konig von Oberagypten, geehrt beim Konig
von Unteragypten* und ahnlichen Priadikaten koniglicher Beamter oder
Giinstlinge vor.




§ 208—210. 175§

gern noch mit dem § 206 genannten Titel ,,Mund aller Leute
von Buto‘‘ verbunden auftritt.

Der andere neue Doppeltitel &@ nb.t ,,die beiden

Herrinnen*1) stellt inhaltlich eine Parallele zu der alten Be-
zeichnung ,,Horus und Seth‘ dar und in der Form ein ge-
naues Gegenstiick zu dem gleichbedeutenden #é.w; ,,die
beiden Herren*. Wie diese Ausdriicke den Konig als den
bezeichnen, der in seiner Person die beiden rivalisierenden
Gétter von Unter- und Oberagypten Horus und Seth vereinige,
so bezeichnet der neue Titel #4.# ihn nun als Vereiniger der
Schutzgottinnen der beiden eben vergangenen Reiche, der
Geiergottin von Elkdb und der Uriusschlangengéttin von
Buto. Zweifeln kann man in diesem Falle vielleicht, ob der
Konig in dem Titel wirklich, ebenso wie mit Horus und Seth,
mit den beiden Goéttinnen geradezu identifiziert oder nur in
Beziehung gesetzt sein sollte. Die Verbindung mit dem andern
Titel ,, Konig von Ober- und Unteragypten’ (§ 207 a. E.),
die bis in das AR in der groBen Mehrzahl der Fille ange-
troffen wird %), sowie gewisse Erscheinungen in der Fassung
des besonderen Namens, den die Konige seit der 4. Dynastie
zu unserm Titel annehmen?), und die Ubersetzung ,,Herr der
Kronen* (xdptos Pacilewdv), die die Inschrift von Rosette
von dem Titel in der Konigstitulatur gibt?), lassen es in der

1) Fiir die jetzt allgemein angenommene Lesung 74.# (Proc. Soc.

bibl. arch. 20, 190. AZ. 36, 132ff.) gibt die Variante (Ann. du

T
a\\
Serv. 6, Taf. 6) zu dem &g der Stelle Pyr. 263b die volle Bestitigung.

2) Das #6.# konnte dabei ebenso wie das &7.7 von dem 7 (< 7)),
das sw.? regiert, abhingig zu verstehen sein: ,,der zu Binse und Biene
und den beiden Herrinnen Gehérige** bzw. ,,sie Besitzende®.

3) AZ 62, 1ff. (das ‘&Q in der 1. Spalte auf S. 2 oben ist Druck-

fehler fiir ): ,,erschienen in den #4.#*, d. h. mit ihnen gekront

(vgl. Urk. IV 280, unten S. 176 Anm. 2), ,,der Stier der 75.%*, ,,anhdng-
lich ( ?) an die #4.%/*, ,,der Herzenssitz der »4.%, d. i. ihr Liebling usw.

4) Urk. II 169. Ananderer Stelle desselben Textesib. 193 ist ereinfach
durch ,,der Konig* wiedergegeben im Griechischen wie im Demotischen.

210

%
i
!
i
!
4
i

B T———




211

176 Die Begriindung des geschichtlichen Einheitsstaates von Mempbhis.

Tat nicht unwahrscheinlich erscheinen, daB3 dabei urspriing-
lich noch nicht an eine direkte Identifikation gedacht war, die
ja auch bei der Verschiedenheit des Geschlechtes zwischen
dem Konig und den beiden Goéttinnen nicht gerade nahe ge-
legen haben wird, wenn sie auch in dem oben § 204 be-
sprochenenen Texte ein Gegenstiick hitte.

Aber ebenso sicher ist, daf3 der Titel spater geradezu als
eine Bezeichnung fiir Kénig gebraucht worden ist?), wie das
die Ubersetzung der Rosettana ja auch voraussetzt. Dieser
liegt die Tatsache zugrunde, daB3 die beiden Schutzgéttinnen
mit den Koénigskronen der beiden Reiche von Hierakonpolis
und Buto identisch sein sollten (§ 180. 194/195), und daB3
auch die zusammenfassende Bezeichnung #é.# ,,die beiden
Herrinnen, geschrieben wie in unserm Titel, gerade in diesem
Sinne durchaus gebrauchlich war?). Eine solche Beziehung
des Ausdrucks auf die Kronen lieBe sich denn auch mit den
oben erwihnten Erscheinungen im Gebrauch des Titels in
der iltesten Zeit®) wohl vereinigen. Es ist daher wohl méglich,
daB die Ubersetzung der Rosettana gerade wie im Falle des
Goldhorustitels (§ 129) eine alte Tradition iiber den Sinn des
Titels bewahrt hat, ohne daB sich die Agypter dariiber klar
waren, wie dieser Sinn aus seiner Schreibung oder Form (wenn
sie diese nicht schon ganz anders lasen) herauszubringen war?).

1) Erman-Grapow, Ag. Worterb. 11 233. Eine Paraphrase des

so gebrauchten Titels stellt wohl das §Q %J@ ,,die beiden
BraNER S

Tochter des Geb* dar, das sich z. B. Urk. IV 14, 14 als Beiwort des
Konigs findet.

2) Vgl E %1 ] ;&g ,,die, welche die #4.Z/ getragen
—— 111

haben*, d. h. Konige von ganz Agypten, Urk. IV 8j5; <%1::5

&g = ::q %R ,,du setzest die #6.# auf, du erscheinst in
ithnen* ib. 280; und die Stellen ib. 250/1 (= AZ 36, 134).

3) S. 175, Anm. 2 und 3.

4) Die demotische Wiedergabe durch #4 73 ‘7‘j.w ,,Herr der Schutz-
gottinnen‘‘ (vgl. dazu die Stellen Urk. II 193, 2/3 desselben Textes)
legt es nahe zu glauben, daB der Agypter das Zeichen des Korbes, auf
dem die Gottinnen stehen, fiir 76 ,,Herr gehalten habe.



§ 211—214. 177

Wie die Koéniginnen der geschichtlichen Zeit noch den
Titel ,,die den Horus und Seth schaut‘‘ fiithrten, der auf die
heliopolitanische Vereinigung der beiden Reiche Bezug nahm,
so heiBen sie mit Bezug auf die neue Vereinigung auch ganz
entsprechend ,,die mit den beiden Herrinnen Vereinigte und
von ihnen Geliebte‘‘Y). Dabei bezeichnet der Ausdruck ,,die
beiden Herrinnen in seiner gew&hnlichen Schreibung &g
ohne Zweifel ebenso wie dort das ,,Horus und Seth* jcn
Kénig selbst, und zwar eben mit Bezug auf seinen in gleicher
Weise geschriebenen Titel, wie auch der Name Horus in dem
meist damit verbundenen Titel ,,Freundin des Horus* und
in dem entsprechend gebildeten ,,die mit dem Horus Ver-
einigte und von ihm Geliebte* offenbar den offiziellen Kénigs-
titel Horus darstellt.

Bemerkenswert ist nun aber, da3 im Gegensatz zu diesen
neuen Konigstiteln, die der Entstehung des geschichtlichen
Staates entsprechend das Oberagyptische vor das Unter-
agyptische gestellt zeigen, auch in geschichtlicher Zeit noch
andere Fille vorkommen, wo das Umgekehrte zu beobachten
ist. So geht z. B. 2 ,,Buto‘‘ eigentlich immer vor V4 ,,Hiera-
konpolis* voraus, wo beide miteinander genannt werden,
wie in den oben § 206 zitierten Pyramidentextstellen (wo frei-
lich die Voranstellung von Buto auch durch die Wahl des
darauf bezliglichen Zeitwortes gegeben war). In den oben
S. 67 Anm. 3 angefiihrten Beispielen eines Dualis a potior:
in den Ausdriicken fir die beiden Kronen und die beiden
Schutzgéttinnen ist der unterdgyptische Ausdruck fiir den
oberagyptischen mitgebraucht, aber in der Schreibung der
beiden Kronen ist das Bild der oberigyptischen vorangestellt,
wie in der Schreibung fiir den Doppelpalast ##7. ¢/, die in ge-
schichtlicher Zeit ublich ist (§ 203). Dieses unerwartete
Uberwiegen des Unteragyptischen hat in dem, was oben
§ 187 festgestellt wurde, sein Seitenstiick.

Als erster geschichtlicher Kénig von ganz Agypten wird
Menes (agyptisch M#nj) genannt, der aus This im 8. oberidgyp-

1) Naville, AZ 36, 132ff.

Sethe, Urgeschichte I2

212

213

214




178 Die Begriindung des geschichtlichen Einheitsstaates von Memphis.

tischen Gau stammen sollte (M2jvns @wirne) und wahrschein-
lich mit dem auf den Denkmailern seiner Zeit als machtvoller
Herrscher unter dem Horusnamen N‘r-m7» auftretenden
Kénig identisch war. Seine Dynastie wird demzufolge von
den Agyptologen allgemein als thinitisch bezeichnet, wie das
fiir ihre Nachfolgerin, die 2. Dynastie, auch in der Uber-
lieferung des Manethos ausdriicklich gesagt ist. In der Tat
liegen denn auch die Gréber dieser beiden ersten geschicht-
lichen Dynastien auf dem Gebiete des thinitischen Gaues, bei
Abydos, an der Stitte, wo sich das Grab des Osiris befinden
sollte, das man spater geradezu in einem dieser alten Konigs-
griber wiederzufinden geglaubt hat (s. o. § 101). Es ist nun
die groBe Frage, ob sich die Konige jener Zeit, die im Tode
sich vermutlich schon mit diesem allverehrten Gotte identi-
fizieren lieBen, wie die Kénige von Buto (§ 176. 183), eben
dieses Umstandes wegen dort haben begraben lassen oder ob
umgekehrt der Ort erst deshalb, weil die im thinitischen Gau
beheimateten Konige ihn sich als letzte Ruhestatte erwihlt
hatten, zu seiner besonderen Rolle im Osirisglauben und zu
seiner Heiligkeit gekommen ist. Daf} beides (Osiriskult und
Konigsgriaberanlage bei Abydos) jedenfalls miteinander zu-
sammenhing, diirfte nicht zweifelhaft sein. Dafiir, daB Abydos
und der thinitische Gau schon iltere Beziehungen zu Osiris
und speziell zu seinem Ende gehabt haben, scheint manches
zu sprechen, doch nichts einen entscheidenden Beweis zu
bieten (s. o. § 99 ff.).

215 Wenn es im allgemeinen in Agypten auch iiblich ge-
wesen ist, daB die Grabbauten der Kénige in der Néhe ihrer
Residenz angelegt wurden, so ist bei den beiden ersten
Dynastien doch kaum anzunehmen, daB sie wirklich zu This
residiert haben, wie es ebensowenig wahrscheinlich ist, daB
sich die Residenz der oberigyptischen Koénige vor der Ver-
einigung der beiden Linder durch Menes oder einen seiner
letzten Vorginger, etwa den Koénig mit dem Namen ,,Skor-
pion“, dort befunden habe. Denn iiberall tritt in den Denk-
milern und Texten der iltesten geschichtlichen Zeit nur die
Beziehung auf Hierakonpolis-Elkdb als Sitz des oberagyp-




§ 214—216. 179

tischen Kénigtums vor dieser Zeit auf, nirgends wird der Stadt
This oder ihres Gaues in dhnlicher Weise gedacht.

Die Griindung der Stadt der ,,WeiBen Mauern* (Aevxoy
Teiy0g), des spateren Memphis, auf unterigyptischem Boden,
wenig oberhalb von Heliopolis auf dem jenseitigen (west-
lichen) Ufer des Niles, durch Menes (§ 42) und die Erbauung
der Konigsburg darin ‘durch seinen Nachfolger Atothis?)
hat nur Sinn, wenn die Residenz des Kénigs dorthin an die
Stelle, die tatsachlich das Herz Agyptens und Gleichgewichts-
zentrum seiner beiden Teile, ,,die Wage der beiden Lin-
der‘ bedeutete (§ 105), verlegt werden sollte; und dies ist
denn auch ganz gewil wirklich damals geschehen. Wenn
bei Manethos erst die Kénige der 3. und der 4. Dynastie im
Unterschied zu jenen ilteren Dynastien direkt als memphi-
tische bezeichnet werden, so kann das #uBerlich eben nur
darin seine Erklidrung finden, daB sie bereits bei Memphis,
jene ,thinitischen Konige aber noch bei This begraben
waren. Das kann natiirlich aber seinen tieferen Grund darin
gehabt haben, daB die einen wirklich aus This stammten oder
sich noch enger damit verbunden fiihlten, die andern aber
keine derartigen Beziechungen mehr dazu hatten.

Jedenfalls ist aus der Lage der Griber der beiden ersten
Dynastien bei Abydos so wenig wie aus der Bezeichnung
»»thinitische Konige* bei Manethos irgend etwas fiir die
Residenz dieser Kénige zu schlieBen. Es gibt verschiedene
Parallelfille, die zeigen, daB beides sich durchaus mit der
Verlegung ihrer Residenz nach Memphis vertrigt. Die
12. Dynastie, die bei Manethos als thebanisch bezeichnet ist
und wirklich aus Theben stammte, residierte bei Daschur
oder Lischt im Siiden von Memphis und hat sich dort und
am Eingang des Faijum ihre Pyramiden erbaut. Die 19. und
die 20. Dynastie, die erst in Memphis, spiter weiter nérdlich
im Delta residiert haben, werden bei Manethos gleichwohl
als thebanisch bezeichnet und haben, dem eine gewisse Recht-
fertigung gebend, ihre Graber wie die wirklich in Theben resi-

1) s. m. Dramat. Texte S. 41.
12*

216




217

180 Die Begriindung des geschichtlichen Einheitsstaates von Memphis.

dierende 18. Dynastie bei Theben in den sog. Biban el molik
gehabt, in weitester Entfernung vonihrer wirklichen Residenz?).
In der Griindung des geschichtlichen Einheitsstaates von
Oberagypten her haben wir einen Vorgang zu erkennen, der
sich im Verlauf der agyptischen Geschichte, ebenso wie die
Verlegung der Hauptstadt in die Gegend siidlich der Delta-
gabelung, mehrmals wiederholt hat, weil er wie diese auf ge-
wissen zwingenden geopolitischen Griinden beruhte. Ober-
agypten ist ebenso wie Nubien tatsichlich ein diinner Schlauch,
der sich in den afrikanischen Erdteil hineinzieht. Je tiefer
man hineinkommt, um so mehr entfernt man sich vom Leben
der Welt, das eben doch eng mit der Nihe des Mittelmeeres
zusammenhingt. Wer heute von Kairo aus den Nil mit dem
Segelschiff hinauffihrt, empfindet das sehr lebhaft. Sobald
man iiber Siut hinaufkommt, wird der Verkehr auf dem
bis dahin noch stark belebten Strome von Tag zu Tag immer
spirlicher Das siidliche Oberagypten erscheint dem heutigen
Kairiner und Alexandriner wie eine abgelegene Provinz,
wie ein fernes Kolonialland. Den gleichen Eindruck gewinnt
man beim Lesen der Selbstbiographie des W#j, der unter der
6. Dynastie Oberigypten als Statthalter des Konigs (,,Vor-
steher von Oberagypten) zu verwalten hatte, wie aus den etwas
jiingeren Konigsdekreten, die am Tempel von Koptos aufge-
zeichnet waren, wenn sie von ,,diesem Oberdgypten‘‘ und den
koniglichen Sendungen dorthin reden. Und nicht anders
dachte man in griechisch-romischer Zeit iber die ,, Thebais,
die man ebenso wie die Oasen der libyschen Wiiste als Ver-
bannungsort fiir misliebige Personen gebrauchte?).

1) DaB die Kénige der 19. Dynastie zu Memphis residierten, wo
ihr Vorginger Haremhab unter Tut‘anchamun als Statthalter regiert
hatte, geht aus den historischen Inschriften der Kénige Sethos’ I. und
Menephthah wie aus deren Benennung nach dem Gotte Ptah deutlich
hervor. Ramses II. residierte in der nach ihm benannten Stadt ,,Haus
des Ramses” (das Ramses der Bibel) in der Gegend von Pelusium.
Ramses III. redet im Pap. Harris geradezu davon, daB er nach seinem
Tode nach Theben komme (Erman, Sitz. Ber. Berl. Akad. 1903, 457).

2) So wurde schon Arsinoe I. nach Koptos verbannt, und &ic 7oV
vnép Kdénrov témovg verbannt zu werden, war eine noch hirtere Strafe



§ 216—219. 181

Diese Abgelegenheit des siidlichen Oberagypten ist die
Ursache gewesen, daB3 es immer wieder die Quelle der Re-
generation des dgyptischen Staates geworden ist, wenn dieser
wieder einmal auseinander gebrochen war. So unter der
11. Dynastie und unter der 17./18. Dynastie, die beide von
Theben aus die Herstellung der Reichseinheit unternahmen;
dhnlich auch unter den Athiopenkénigen der 25. Dynastie.
Eben diese Weltabgeschiedenheit, die Oberdagypten vor den
meist von Norden kommenden Fremdherrschaften (der
Babylonier unter Naramsin ?, der Hyksos, und der Assyrer
unter Assurbanipal) mehr oder weniger bewahrte, hat aber
auch zur notwendigen Folge gehabt, dall mehr oder weniger
bald das Schwergewicht des wiederhergestellten Staates wieder
nach Norden an jene von der Natur dazu bestimmte Stelle
an der ,,Wage der beiden Liander riickte. So unter der
12. Dynastie, nachdem kurz zuvor der groBe Mentuhotp der
11. Dynastie die Vereinigung der beiden Linder vollzogen
hatte, nach der er seinen Horusnamen umbildete; so unter
der 19. Dynastie, nachdem die 18. Dynastie bis auf Ameno-
phis IV. in Theben ausgehalten hatte. Ebenso war also
auch Menes dorthin gegangen, nachdem ihm oder einem
seiner Vorgéanger (wie spiter dem Mentuhotp) die Vereini-
gung des Reiches gelungen war.

Der ,,Umzug* um die neue Stadt der ,,Weilen Mauern*
gehorte seitdem zu der Feier der ,,Vereinigung der beiden
Linder, die mit der Thronbesteigung des Koénigs verbunden
war und zu Memphis gefeiert wurde. Der 1. Tag des 1. Mo-
nates der 2. Jahreszeit des dgyptischen Kalenders, der spater
1. Tybi genannte Tag, galt als das Normaldatum fiir diesen
,Umzug um die Mauern“ von Memphis und fiir das
30jahrige Jubildum der dgyptischen Koénige, das sog. /b-sd,
das unter den Auspizien des Gottes Ptah, des Ortsgottes von
Memphis, gefeiert wurde. Es ist nicht unwahrscheinlich,
daB dieser Tag, der als Kalendertag den Namen ,,erster des

(Wilcken, Archiv f. Papyrusforschung 6, 373ff.). Ich verdanke den
Hinweis auf diese Dinge H. Kees.

218

219




182 Die Begriindung des geschichtlichen Einheitsstaates von Mempbhis.

Jahres (#p7 rnp.¢) fihrte, wirklich eben der Tag war, an
dem Menes zum ersten Male den ,,Umzug um die Mauern*
vollzogen hatte, wie Cortez nach der Eroberung von Mexiko
am 13. Aug. 1521 einen solchen Umzug um die eroberte Stadt
vollzog, der alljahrlich am namlichen Tage (13. August)
wiederholt wurde, solange die Spanier Herren in Mexiko waren.

220 Das Beispiel des Konigs Amenemmes’ 1., des Begriinders
der 12. Dynastie, der unter dem letzten Konig der 11. Dynastie
als ein tibermachtiger Vezier gewirkt hatte, und des Harem-
hab, der unter Tut‘anchamun als General und Statthalter
in Memphis geherrscht hatte, ehe sie Konig wurden und
die Residenz in die Gegend von Memphis bzw. geradezu dort-
hin verlegten, lehrt iibrigens, daB auch der Thinit Menes
sehr wohl ein hoher Minister oder Feldherr eines in Hierakon-
polis residierenden Konigs gewesen sein koénnte, bevor er
selbst Konig wurde und eventuell eine neue Dynastie begriin-
dete, und daB es schon um dessentwillen nicht notig ist, ein
Kénigtum zu This weder fiir die Zeit vor noch nach Menes
anzunehmen (s. o. § 213).

221 Infolge der Griindung von Memphis durch Menes und
der Verlegung der Hauptstadt dorthin wurde der dort hei-
mische oder dabei dort heimisch gewordene Ortsgott Ptah,
der in einem menschengestaltigen Idol verehrt wurde und
im AR bereits den Beruf eines Gottes der Kiinste, speziell
der Goldschmiedekunst hatte (griechisch dem Hephaistos
gleichgesetzt, § 24), zum hochsten Gotte des Landes, zum
,,(oberdgyptischen) Konig der beiden Liander (nsw .t #3 .wy)
und zum Weltschépfer. Als solcher wurde er von der memphi-
tischen Theologie mit den Urgéttern von Hermopolis (§ 163 ff.)
gleichgesetzt und demgemiB als ein doppelgeschlechtiges
Wesen (Ggoevddnivs) zum Vater und zur Mutter des Sonnen-
gottes, und zwar geradezu in dessen heliopolitanischer Form
Atum gemacht. Dieser (Atum) soll, seiner abstrakten Grund-
natur (§ 114) gut entsprechend, als ein Gedanke seines (des
Ptah) Herzens entstanden sein und iiber seine Zunge den
Weg gefunden haben, durch den ,,Mund, der alle Dinge be-
nannte‘‘, in dem die Neunheit der Goétter als Zihne und




§ 210—~222. 183

Lippen die Zeugen dieser Tatigkeit der allmichtigen Zunge
waren. Diese memphitische Lehre, die in ihrer vergeistigten
Auffassung einen gewaltigen Fortschritt gegeniiber der roh
materialistischen Kosmogonie von Heliopolis darstellt, ist
mit einer pantheistischen Auffassung des Gottes Ptah ver-
bunden, die unleugbar etwas GroBartiges hat. In allen Lebe-
wesen, Menschen und Tieren, soll der Gott in ihrem Herzen
und ihrer Zunge als das bestimmende Prinzip fiir alle ihre
Gedanken und Handlungen wohnen, indem er sie zugleich
von dieser seiner Existenz in ihnen tiberzeugt. Auf Einzel-
heiten dieser hochstehenden Religion kann hier nicht ndher
eingegangen werden. Es sei dafiir auf meine neue Ausgabe
des berithmten Textes, der uns diese Theologie iiberliefert
und der allem Anschein nach noch aus der Zeit der 1. Dynastie
stammt, verwiesen?).

In dem Beinamen 73-#x#n ,,das sich (aus dem Urgewisser)
erhebende Land‘ ?), den Ptah in dieser seiner kosmischen Rolle
gern erhilt, ist er ein Erdgott bzw. mit einem solchen identi-
fiziert und gewissermafBen ein Aquivalent des Geb, der ja
urspriinglich gleichfalls der Vater der Sonne gewesen war
(§ 71). Mit ihm teilt Ptah dann auch den Titel ,,Vater der
Gotter*, den er aber auch seiner Gleichsetzung mit dem Gott
des Urgewissers Nun der Lehre von Hermopolis (§ 167) ver-
danken konnte.

Der Name 73-t#z und die Darstellung des so benannten

Gottes ,ﬁ in der Hieroglyphenschrift mit Hérnern und Federn

des Gottes von Busiris, die uns auch in dem Wappenzeichen
des Gaues von This (dgyptisch 7%j) entgegentraten und die
spiter geradezu als Hieroglyphe fiir £z gebraucht worden sind?),
lassen es nicht ausgeschlossen erscheinen, dafl dabei ein Zu-
sammenhang mit dieser Stadt This, der Heimat des Menes,
bestand. Die Uberlieferung, da3 Menes den Gau von Mem-

1) Dramatische Texte zu altigyptischen Mysterienspielen (Unters.
X) S. 1—8o.

2) A. a. O. S. 34. Daselbst alles Néhere zu den folgenden Ausfiih-
rungen dieses Paragraphen.

3) Z. B. in der sogenannten ,inigmatischen* Schreibweise.

222




184 Epilog.

phis, der nach seiner Benennung (’/né-4d ,,Weile Mauer*")
in der Tat offenbar eine jlingere Schopfung in der Reihe

der dgyptischen Gaue darstellt (§ 42), erst durch Eindeichung
aus seinem urspringlichen Sumpfzustande zu festem Lande
umgeschaffen habe, 143t daran denken, den Namen des
Gottes 73-#nn, der nach seiner Bedeutung ,,das sich erhebende
Land (s. 0.) ganz dazu palt, mit dieser Tat in Zusammen-
hang zu bringen, so daB3 der Name des Gottes zunichst eigent-
lich nur dieses Neuland um Memphis bezeichnet hitte.

15. Epilog.
223 Nachdem wir somit an das Ende der vorgeschichtlichen
Zeit Agyptens gelangt sind und ihren Ubergang in die ge-
schichtliche Zeit noch verfolgt haben, ist das Endziel unserer
Betrachtungen erreicht, und es bleibt uns nur noch, einen
Blick auf die weiteren Schicksale einiger Goétter zu werfen,
die uns im Vorstehenden in hervorragendem MaBe be-
schaftigt haben.

Der Sonnengott Re® behielt unter diesem seinem ur-
spriinglichen Namen allezeit im Glauben des adgyptischen
Volkes seine hohe Stellung als Weltschopfer, -erhalter und
-regierer, auch neben der Religion des Ptah von Memphis,
die ihn offiziell theologisch an die zweite Stelle riickte. In
| der 4. Dynastie wird es Sitte, daB3 die Konige sich ,,Sohn des
Re*“‘ nennen, einer Auffassung folgend, die sich schon in
‘ der alten heliopolitanischen Periode beobachten lieB3 (§ 132 ff.
136). Diese Neuerung hingt offenbar damit zusammen, daf3
die zur Thronfolge berufenen Mitglieder dieses Konigshauses
seit der Zeit des Kénigs Cheops in der Regel nach dem Sonnen-
gotte benannt waren; so die Kénige Dedef-ré‘, Cha‘f-ré',
4 Men-kew-ré° und die als alteste leibliche S6hne des Konigs
betitelten Prinzen Ni-kew-re* (V-£3w-7°) und Sechem-ke-re’
(Shm-k3-r"), Sohne des Cha‘f-re’, die nicht auf den Thron
gekommen sind?). Diese Beziehungen des Konigtums zu Re*
' steigern sich in der 5. Dynastie so weit, daB jetzt die Konige,

1) Graber Nr. 87 u. 89 bei Gize nach Lepsius’ Ziahlung.




§ 222~—224. 185

wenn sie nicht bereits von Anfang an einen solchen mit dem
Namen des Sonnengottes gebildeten Namen hatten, einen
zweiten derartigen Namen zu ihrem Eigennamen hinzu an-
nahmen (s. 0. § 209). An die Herkunft der drei ersten Konige
dieser Dynastie, die Drillingsbriider gewesen sein sollen,
kniipfte sich eine Sage, die sie zu Kindern des Gottes Re’
und der Frau seines Priesters in der Stadt Sa-chebu (S3/4éw)
machte. Zwei von diesen Konigen und einige ihrer Nach-
folger erbauten dem Sonnengotte bei ihrer Pyramide ein be-
sonderes Heiligtum, dessen Mittelpunkt und eigentlicher
Kultgegenstand ein Obelisk mit der Sonnenscheibe auf seiner
Spitze bildete. Wieweit bei dieser Verehrung des Re® Ein-
fliisse der Priesterschaft von Heliopolis mit im Spiele waren,
der der erste Konig der 5. Dynastie vor seiner Thronbesteigung
als Hoherpriester angehért haben soll, wissen wir nicht. Be-
merkenswert ist aber, da3 der Gott bei allen diesen Erschei-
nungen immer nur Re‘ genannt wird, nicht mit den spezifisch
heliopolitanischen Namen Atim oder Har-achte (,,Horus
vom Horizonte®).

Nach der 6. Dynastie ist das von Menes begriindete ,,Alte
Reich von Memphis in einer groBen sozialen Umwailzung
zugrunde gegangen. Seine Wiederherstellung in dem ,,Mitt-
leren Reich ging vom 4. oberdgyptischen Gau, dem spiteren
Theben aus, dessen Kleinkonige im Kampf mit der in Hera-
kleopolis in Mittelagypten residierenden 10. Dynastie ihre
Macht erst bis Abydos, dann wie es scheint bis Siut und
spiter iiber ganz Agypten ausdehnten und die 11. Dynastie
begriindeten. In diesen Kdmpfen erwarb sich der thebanische
Ortsgott Montu, ein Falkengott, den Beruf eines Kriegs-
gottes (s. 0. § 24). Andererseits wurde damals den Herakleo-
politen zum Trotz der Kult des Gottes Amin, des unsicht-
baren Lufthauches, der urspriinglich zu den acht Urgéttern
von Hermopolis gehérte, kraft seiner besonderen Rolle bei
der Weltschépfung aber frith aus ihrer Gemeinschaft heraus-
gewachsen war, in Theben eingefiihrt; es wurde ihm dort ein
neues Heiligtum erbaut, das an der Stelle des nunmehr dort
zu suchenden ,,Urhiigels der Schopfung stehen und als

224




186 Epilog.

Orakelstitte des Gottes gelten sollte: der Tempel von Karnak.
Im Unterschied zu den anderen Urgéttern, die nach der Welt-
schopfung als Vertreter des tiberwundenen Urchaos zu Got-
tern der Vergangenheit und gleich Toten in der Unterwelt
lebenden Wesen geworden waren, sollte Amun, so wie er in
Theben nun verehrt wurde, in ihrem gemeinschaftlichen
Schopfungsprodukt, der Sonne, in der gegenwirtigen Welt
fortleben als Amon-ré‘. Durch den Sieg der Thebaner iiber
die Herakleopoliten wurde das Ansehen der neuen Kult-
statte und ihres Gottes fiir alle Zeiten begriindet. Aus dem
Amon-re‘, dem ,,Herrn der Throne der beiden Linder*, wie
der Gott offiziell genannt wurde, um seine Anspriiche auf
die Herrschaft iiber alle Teile des Landes (,,die Throne des
Geb* § 74) auszusprechen, wurde der ,,(oberdgyptische)
Konig der Gotter* (wsw.# ntr.w) des Neuen Reiches, den die
Griechen ihrem Zeus gleichsetzten (s. o. § 23).

225 Hinter diesen Herrschaftsanspriichen des Gottes Amun
standen die Anspriiche der thebanischen Kénige der 11. und
der 18. Dynastie ganz ebenso, wie hinter den Herrschafts-
anspriichen der Gotter Horus, Seth und Osiris der vorge-
schichtlichen Zeit die Anspriiche der Kénige von Damanhur
(Bhd.t), von Ombos, von Heliopolis und eventuell auch
von Busiris gestanden haben.

Der Begriinder der herakleopolitischen Kénigsherrschaft
aber, der Konig Achthoes I. (agyptisch Z#j7) wurde, ganz dhn-
lich wie es einst dem Gotte Seth nach der Begriindung des
Reiches von Heliopolis ergangen war, fiir alle Zeiten als Bose-
wicht gebrandmarkt. So erscheint er denn bei Manethos, der
unter Ptolemaios Philadelphos seine adgyptische Geschichte
schrieb. Der Verlierende hat eben immer Unrecht.

226 Der Gott Seth selbst hat trotz der iiblen Rolle, die ihm
in Heliopolis zugeschrieben worden ist, nicht nur als Ortsgott
verschiedener Stiadte, sondern auch als Nationalgott Ober-
agyptens, der in dem Konig ,,Horus und Seth* mit verkérpert
war, und als Helfer des Sonnengottes in seinem Schiffe?)

1) G. Nagel, Bullet. Inst. frang. d’archéol. orient. 28, 33ff. und
dazu Gétt. Totb. Stud. VIII (= AZ 59, 73f).




§ 224—226. 187

immer seine Verehrung in gewissen Grenzen weiter genossen.
Dazu erlebte er eine besondere Restitution, als ihn die Hyksos-
konige in ihrem Herrschaftszentrum zu Tanis und Auaris
zu ihrem Gotte erwihlten, indem sie in ihm das Aquivalent
ihres Gottes Ba‘al erkannten (s. o. § 153). Damit scheint dann
auch irgendwie zusammengehangen zu haben, daB mehrere
Kénige der 19. Dynastie den Eigennamen Sethos (igyptisch
Stj7 ,,der zu Seth Gehérige') trugen, der sie als dem Seth
ergeben kennzeichnete und sie z. T. veranlaBte, an gewissen
Stdtten, wo sie in besondere Beziehung zu Osiris traten, ihren
Namen ohne das Bild des Seth schreiben zu lassen. Der
unter Ramses II. zu Tanis gesetzte Denkstein mit dem
Datum des 400. Regierungsjahres des anscheinend als Vater
seiner Viter bezeichneten Gottes Seth, d. h. als Ortsgott
dieser ebenso lange bestehenden Stadt?), und die Griindung der
Stadt Ramses an der Stitte der alten Hyksosstadt Auaris lassen
ja ebenfalls diese im iibrigen noch dunklen Zusammenhinge
erkennen. Die vollige Verpénung des Gottes Seth, die zur
Tilgung seines Namens auf Denkmilern und in Hand-
schriften, zu seiner Ersetzung durch andere Gétter (z. B.
Thoth, wo Seth eigentlich als oberigyptischer Partner des
unterdgyptischen Nationalgottes Horus aufzutreten hatte)
und schlieBlich zu der Entstehung der merkwiirdigen Ver-
wiinschungsliteratur fithrte, die uns S. Schott kiirzlich er-
schlossen hat?), soll nach Lepsius erst unter der 22. Dynastie
eingetreten sein.

1) Das Denkmal ist offenbar zur Erinnerung an die Feier des 400-
jahrigen Bestehens der Stadt Tanis gesetzt worden, die in der Hyksos-
zeit etwa um 1730 v. Chr. gegriindet sein sollte (7 Jahre nach Hebron,
Num. 13, 22). Diese Feier war von einem Vorfahren Ramses’ II., ver-
mutlich seinem Vater Sethos I. vor der Thronbesteigung von dessen
Vater, Ramses’ I. geleitet worden. Der Denkstein sollte dieses bedeut-
same Ereignis nachtriglich verewigen. S. m. Aufsatz {iber das Denkmal
in der AZ 65.

2) Urk. des agypt. Altertums VI, Heft 1.




Register

A = Anmerkung, G. = Gott, Gn. = Géttin, St. = Stadt.
Die Ziffern verweisen auf die Paragraphen.

Abaton 101

Abutig, St. 51

Abydos, St. 96 99 ff 214 224

Achmim, St. 19 48

Acht Urgotter von Hermopolis 164

Achthoes, Kg. 225

All, das 114

Alphabet 47A 52A 70A

Amaunet, Gn. 164

Amme des Horus 11 67

Amun, Urgott von Hermopolis 114
164 224; in Theben 25 28 46
107 116 198 224; in Diospolis
mikra 50A; in Xois 63

‘nd.?j, G. von Busiris 22 79 96 99
106 183

Anonyme Gotter 13 16 189

Antaios (‘ntj.wj), G. 51 53

Antaiupolis, St. 51 53

Antinoe (Hr-wr), St. 9 17 23 26
28 61 123

Antilope 32 204

Anubis, G. 9 10—12 17 19 24 32
52 62 138

Anukis, Gn. 28 204

Aphroditespolis, St. 54

Apis-Stier 31

Apollonospolis, s. Edfu u. Kus

Arabia = 20, unterig. Gau

35, G. 30

Asien 78

Asphynis, St. 11

Astapus, Name des Niles 109A.

Atfih, St. 16 26

3tf.w, Diadem des Osiris 84 97

Athribis, St. 11 26 63 122

Atum, G. 114 167; urspr. abstrak-
tes, Wesen 114 22I;
Sonnengott 114; Gestalt 22 115;
Sohn der 8 Urgotter 165; des
Ptah 221; Vater des Konigs 132
135/36; des Horus 120A; s.
Hand Hathor 204; Beziehung
zu Tieren 31 116

Auaris, St. 153 226

Auferstehung des Osiris 95

Auge der Sonne 178 184 204; des
Horus 124 176/77 180 185

Auszug des Osiris 100; des Min
202

Autonome Stadtbezirke 45 47 67
200

dann

Ba‘al = Seth 153 226

Babylon (H7j-‘43) 109 126

Bachstelze 31 116

Bahr Jusuf 58

Balsamierung 24 101 175

Biander als Schmuck 19

Baumgottheiten 18 33 57 59 66 67
123 145

Begribniszeremonien 184

Berufe der Gottheiten 5 24 25 52
58/9 95 121 193 221 224

Bhd.¢t (Damanhur), Konigsstadt
des Horus 67 85 9o 106 135 145



Register.

149; Gott von B. nach Edfu
iibertragen 146 ff 151 154 159 ff

Biene 81 83 92 208

,,Bilder* der Gottheit, ihre heiligen
Tiere 37

Binse, Wappenpflanze von Ober-
agypten 92 201 208

Bock v. Mendes 31 64

Bogen der Neith 19 33

Bosewichtsrolle des Seth 47 92 98
120 225/26

Botschaft an die Gotter 136/37

Briiderpaar im Streit 47 51 93 141

Bubastis, St. und Gn. (Katze) 9 16
17 23 37A 65

Buchis-Stier 31

buntfiedrig, Beiwort der gefliigelten
Sonnenscheibe 155

Busiris (Dd.w), St. 22 79 8o 96
99 101 106 183 222

Buto 1) 2 und Dp Konigsstadt
im 6. unterdg. Gau 52 162 169 ff
176 ff 206 209; Gn. s.
schlange; Seelen 170 172ff;
Texte 170—176 180—186;
Name auf Edfu iibertragen 149
— 2) ’Im.¢, Nebésche, St. im
19. unterag. Gau 65

Hssww (Xois ?), St. 63 186

H3-dj, St. 146 A

Chemmis, St. 169

Chmunu s. Hermopolis

Hn-nhn = Oberagypten 199

Chnum, G. 8 10—12 17 23[24 26
28 56 59 61 123

Chonsu, G. 22 28 34

Hntj-imn.tj.w ,,der iiber die West-

" lichen gebietet’, G. 62 79A 96
99 138

Hntj-n-ir.4; ,,der Augenlose®, G.

g 13 141 181

Chentechthai, G. 11 26 63 122

Chepri (Hprr), G. 8 9 15 26 116
133 156

G 1

Urius-

189

Damanhur s. Bid.t

Db .wt, alterer Name von Buto
170 202

Dd-Pfeiler 19

Delphin 16 32 64

Deltagabelung 105 217

Dendera, St. 24 28 49 144 ff

Denkmal memphitischer Theologie
14 30 91 93A 100A

Diospolis = Theben 68; mikra (Hu)
19 50 118 A 145/46

Doppelkrone 93 A 115 147 207

Doppeltitel des Konigs 92 207/08
210 212

Doppelwesen 158

Dp = Buto 178

Dualis a potiori 81A 128 207A
213

Dw3, Fetisch 19

Dwn-‘n.wj, Falkengott 10 62 67 A

Edfu (Déd3), St. 67 A 93 146 ff 149 ff
156 ff 161; Name auf Sile iiber-
tragen 148A

Eidechsen 37A

Eileithyia 193, Gn. von Elkab, s. d.

Einheitsreich, s. Vereinigung.

»Einzelgaue‘‘ in Unteragypten 41 A
76

Elefant 87

Elephantine, St. 17 24 26 28 32
37A 68 151/2

Elkab (WV4b, Eileithyiaspolis), St.
45 193 206: Geiergéttin von E.
9 32 35/36 45 157 198 210

Erde, miannlich 70; Gott Géb, s.
d.; Ptah 222

Ertrinken des Osiris 95

Esel 47

Esne (Latopolis), St. 15 17 26 28
45 123 142

Euhemerismus 94 A

Fabeltiere 87
Fahne 10




190

Falke 9 ff 1526 32 35/36 37 A 45 47
51 53 61—63 66/67 122 154
179; s.a. Horus

Familie 28 69 82 A 117; s. a. Triade,
Neunheit

Feder als Schmuck 10/11 19 20
45/46 49 52 77 81 97 189 200

995

Feldzeichen 43 191

Fetisch 19 33 48

Fetischismus 7 35

Feuchtigkeit, Gn. Tefnut, s. d.
Feuergéttin 23A 194; s. a. Lowin
Fische 5 15 37A

Fortpflanzung 15

Gans im Namen des Geb 70; Gn.
Sr.t 1623

Gaue 38ff; ihre Namen 43

Gaue v. Oberagypten, 1: 43 68 141
152; 2: 43 150; 8: 43 45 142
188 198 200; 4: 43 A 46 68 144
224; 5: 47/8 141; 6: 49 144;
7: 50; 8: 43 99 214 222; 9: 45
48; 10: 51ff 54; 11: 56 87 89;
12:5355; 13: 43A 57/58 186A;
14: 43A 57 60 186 A; 15: 43A
60;-16:-43 A 761 122::.37::62;
18: 62; 20/21: 43A 359

Gaue v. Unteragypten 39; west-
liche und 6stliche 76; 1 (Mem-
phis): 42 109 222; 2: 141; 8:
67 77 85 135; 4: 81A; 5: 81:
6; 43A 63 169 186; 7: 20 41A;
8: 41A; 9: 22 79 96 106; 10:
43A 63; 12: 43A 63 68 103;
13: 68 106 135; 14: 78; 15:
143; 16: 43A 64 68; 18/19:
43A 65; 20: 66 68 122

Gaufiirsten 38 74

Gazellen 37A

Geb (K7jp), der Erdgott 26 70ff
74 82 84 113 117/18 120A
123/24 126 132 141 180 211 A
222

Register.

Geburtshelfer 24 193A; Gn. HZ.¢,
s. d.

Geburtsstatte des Horus 169

Gefliigelte Sonnenscheibe 155 ff 160

Geier 10 15 23 35/36 92 193; s. a.
Mut u. Elkab.

GeiBlel 10 11 80

Geister 174/5

Geopolitische Griinde 105 217

Giftschlange s. Urdus

Gold 47 86 129 154

Goldschmiedekunst 221

Gosen, Land 68

Gotterattribute, allgemeine 115

Gotterneunheit s. Neunheit

groB (‘) als ehrendes Beiwort 120 A

GroBe (wr.f), die, Name der
unterdg. Krone und der Uridus-
schlange 195—197

GroBwerdende (w7».7) Name der
oberidg. Krone 197

H3, G. der Wiiste 20

k3.4-°, Firstentitel 6 74 206

Hand des Atum = Hathor 204

Har-achte s. Horus

Haroeris, G. 47 48A

Haroeris, G. 47 48 A 122 141 189

Harpunieren 161/62

Hase 13 16 23 32 60

Hathor, Gn. ,,Haus* d. i. Mutter
des Horus 67 145; spater s.
Gattin 146 154A; Hand des
Atum 204; Himmelsgottin 8 27;
Baumgottin 18 26 33 57 123;
Kuhgattin 17 26/27 32 36 67 103
123; Liebesgottin (Aphrodite)
24 54; ,,Gold‘“ 47 A 154; lokale
Formen 49 50 61; Symbol 19;
Hathorsaulen 50

Hausweihetext 186

Hon.w, St. 61 122

Heliopolis, Konigsstadt des ge-
einten Horusreiches, Name 106;
Ableitungen davon? 142 144;



Register. 191

Reich 47 104 ff; H. neben Buto
176; Religion 112ff, s. a. Neun-
heit, Atum, Horus, Seelen;
Tierkulte 9 16 31: Texte 19A
31A 82 90A 95A 96 99 A 104
I14A 115A 116 131—138 176 A
181—183

Heptanomis 58

Herakleopolis 59

Hermonthis, St. 19 31 46 68 144

Hermopolis (Chmunu) 13 16 19
23/24 28 32 60 143 163 ff 224

Herrschaftsabzeichen 8o

Herrschertitel 6 74 8o 134

Hierakonpolis 1) Konigsstadt im
3. oberag. Gau (Viz) 45 58 67 A
188 ff 200 206 213; Gott von H.
IT 13 26 45 122/23 149 A 189;
Seelen, ~s.d.; Texte -195/6;
2) St. im 12. oberig. Gau 53;
3) im 3. unterdg. Gau (Daman-
hur) s. Bid.t

Hieroglyphe des Namens von Got-
tern auf dem Kopf getragen
70A

Himmel weiblich 70; als Kuh 8;
Gottin Nut s. d.

Himmelfahrt 133

Himmelsrichtungen 41 140

Hipponon, St. 10.

Hirtenwesen des Konigs 8o

Hk.¢, Krotengottin 9 15 24 26 28
32 61 123 193A

k3, G. 28

Hmn, G. 11

Hoftitel 206

Horizont 159

Hornviper 53 55

Horus, Falkengott 17 32 35/36; als
lebendes Tier 9 12 14; als Bild
10; s. Heimat im 3. unterig.
Gau 67 85, in Bhd.t 85 159;
Gott des Westdeltareiches 77;
dann von ganz Unterigypten
91; in Heliopolis Sonnengott

geworden: ,,Horus vom Hori-
zonte*‘(Har-achte)27 107121 137
149 A 159; desgl. Gott des Ostens
136/37;s. Augen Sonne u. Mond
8; allgem. Konigsgott 121 168;
nach Edfu iibertragen, s. B4d.¢;
in drei Personen zerlegt 149A;
in Heliopolis aufBlerhalb der
Neunheit stehend 120; ,,der
10. Gott‘‘ 121; in Buto 63 170;
im Konig verkérpert 92 128 180
207; andere Falkengétter mit
ihm identifiziert 26 61 142; s.
Mutter Hathor 8 67 145; seit
Heliopolis Sohn des Osiris (s.
Récher) und der Isis 32 117
146; Gatte der Hathor 146;
s. Amme Siks3.¢2-Hr 11 67

Horus und Seth 47 51 53 92/93
129 131—133 135 188

Horusauge s. Auge

Horusdiener 128 A 168 191

Horuskinder 175

Horusname des Konigs 35 128

Hr-wr = Antinoe

Hrj-5f, G. 59

krj-tp ,,Oberhaupt‘ 8o 134 206

Huh, Urgott 164

Hund 15 37A 87; G. Anubis, s. d.

Hundskopfaffe 15

Husten des Atum 117

Hyksos 153 226

Hypostasen im Kultus 124 128

Hypselis, St. 17 26 37A 56 123

i2.2 - ;,Statte,
90/91

*I3m.w = Momemphis

I3%s7, G. = Min 48

Ibis 15 32 37A; G. Thoth, s. d.

Ibisgau 143

idb.wj Hr ,,die beiden Lande des
Horus“ = Agypten 104 204

Ichneumon 116

Idole 11 13/14 20 22 34 189

»»Niederlassung‘‘




192

*Ihj, G. der Musik 28 146

*Im.t St. = Buto im 19. unterdg.
Gau 653

im.4 ,unterig. Konigskind* 65

Imuthes, G. 29

Iseion, St. 103 169 184 186; auf
Koptos iibertragen 142

Ithyphallische Gestalt 21

Isis 28 32 102 118 123 134 136 142
145/46 154 169 181 186; von der

Kuhgottin Hathor beeinflult
63 103

itr.t ,,Konigspalast“ 158 178 193
202/03

Jubilaum 219

Kiafer (Skarabius), G. s. Chepri;
fliegender Kifer (‘#7) 155

Kafr Ammar im 21. oberag. Gau 59

Kalb 16 63

Kalender 110.

Kantara 78 148 A 162

Kasten unter Gotterbildern 10

Katarakt von Elephantine 28 109
151/2

Katze, s. Bubastis

Kau el Kebir = Antaiupolis

kbh.w Hr ,Unteragypten’ 91 199

kbh.w Stk ,,Oberagypten® 91

Kbh.wt, Schlangengéttin 52

Km-wr, Gau von Athribis 63

Koniginnentitel 92 A 212

Konigsgriber 214 ff

Konigstitel 81ff 92 118 129 154
207—211 223; von Goéttern 25
202—204 221

Kolonisation des siidlichen Ober-
agypten 139

Komir, St. 37A

Kopf von Oberiagypten 58 89 139;
des Osiris 99

Koptos, St. 19 21 28 47 142 202
217A

Kornwuchs, Osiris 95

Korb unter Gotterbildern 10 178/79

Register.

Kosmische Gottheiten 8 26/7 69
95 115 118 121 126 194 222

Kosmogonie 71 112 163 222

Kriegsgott 24 58

Kronung 180

Krote 32; Gn. s. Hk.t

Krokodil 13 17 32 37A 49 50 161;
G. Suchos s. d.

Krone 81 84 97 157 166 180 189
194—198

Krummstab 8o

ksb.t Baum des Sopdu 66

Kiinstler 24

Kuh 8 11 15/16 26/27 35 63 67
123 145; s.a. Hathor

Kuk, Urgott 164

Kunstformen der Gotterbilder 12 14

Kus (Apollonospolis mikra) 9 11 47
123 141

Kusai, St. 19 23 57 60

Linder, die beiden = Agypten
104 205
Latopolis = Esne, s. d.

Latosfisch 142

Leben 21 31

Leere = Luftraum 75

Leichenbesorger 24

Leontopolis 23 27 126

Leto 178

Letopolis (Hm) 11 48A 141 181
189A

Libysche Wiiste, personifiziert 20

Liebesgottin 24

Lischt 37 A 105 216

Livre que mon nom fleurisse 126 A
181

Lowe 15 23 162; G. Miysis, s. d.

Lowenpaar (Rw.Zj) 27 126

Léwin 9 10 15 23 28 32 53 60/61 63
123 194

Lotusblume 18 28 33

Luft, G. Schu, s. d.

Lufthauch = Amun 164

Lykopolis = Siut



Register.

Ma‘abde, Krokodilmumien 37A

Msfd.t, Gn. 16 32 36

mannweiblich 81 221

M3stj.t Gn. 53

Memphis, St. 107/8 219; Griindung
42 105 215 222; Religion 10
15 18/19 22—24 26 28/29 31
37A 120 123 221

Mendes, St. 16 31 64

Menes, Kg. 42 92 105 214

Menschengestalt 22 115A., s. Ver-
menschlichung

Messer im Bild des Seth 56 87 91

MPEj.t, Gn. 9 23 63

Min, G. 19—21 28 34 47/48 142
202/03

Miysis (M37-hz3), G. 9 16

Mnewis-Stier 31 116

Mnkj.t, Gn. 15 28

Momemphis (Z3m.w), St. 18 26
33 67 145

Mond, G. Thoth 26; Gn, NAé;.¢
194

Montu, G. 24 46 224

Morgensonne, G. Chepri 8 26

Mumien von Tieren 37

Mumienartiges Aussehen der Idole
11222738

Mund als Titel 74 206 209

Mut, Geiergéttin von *ZI7.w 9 16
23 28:32

Mutter der Gotter 72 81 102

Mysterien 124/5

n'r.?, Baum 59
Naunet, Urgottin 164
nb.wj ,,die beiden Herren‘* 128
nb.tj ,,die beiden Herrinnen‘ 210
nbs Baum des Sopdu 66
Nhb = Elkab
N/An = Hierakonpolis
ndf.t Baum 57
Ndj . ¢, Statte des Todes des Osi-
ris 100
Nebesche = Buto
Sethe, Urgeschichte

193

Nefertéem, G. 18 28 33

Neith, Gn. 19 20 33 81 142 186 192

Nekade = Ombos

Nephthys, Gn. 118 133 136 18I

Neunheit (Gotterneunheit) 73 A 120
126 133 181 183 221

Nfr.wj-sj, St. der Hathor 61

Nhm . t-*w3j7, Sistrumgottin 19 28 33

Nichts, personifiziert Atum? 114;
Nj3.w 164

Nil, personifiziert 70; Osiris 95

Nilmesser 109

Nilopolis 109

Nilpferd 13 161

Nilquelle 24 109 151/52

Nn-wn, G. 11 47 48A 141

Nordwind 164

Numerus clausus der Gaue 40

Nun = Urgewisser, s. d.

Nut, die Himmelsg6ttin 18 26/27 33
47 70 72 82 113 117/18 123 126
141

Obelisk 223

Oberhaupt, Titel 8o 134 206

Oberagypten, Eigenart 217/8;
Stadte 39; Besiedelung von Nor-
den 140; schlecht behandelt in
Heliopolis 136; Herr von O. 48
91 203; Nationalgott Seth, s. d.

,,Ostliche Gaue*“ des Deltas 76
78—80 96 120 137

Ombos, 1) Konigsstadt des Seth
(Nekade) 25 47 86 88 9o 128
153/54 193; 2) das siidl. O. (Kom
Ombo) 26 37A 68 123 189A

Oniu, St. 68

Onuris, G. 22 26 63 123

Ortsgottheiten 4 ff

Osiris, G. 22 26 49 79 94ff 100ff
118 120 123 132 136 138 154
166 181 183 185 214; Identifi-
kation des toten Konigs mit
ihm 101 132 176, vgl. a. 79A

Osten, Zeichen f. d. 78 99 140

13




194

Ps3f.t, Gn. 9 10 15 61

Panther 192

Pantherkatze, Gn. M3fd.? s. d.

Papyrus, Wappenpflanze von Un-
teragypten 178 201 208

Papyrusfarbene, Name der unterag.
Krone 194; desgl. der Gottin
Buto (s. d.)

Papyrusstab, G. W4 19

Pathyris, St. 68

pe.t ,Himmel*“ 70A 75A 102A

Pelusium, St. 18 65

Personifikationen 102

Pfeil im After des Seth 87

Pfeile der Néith 19 20 33

Pfeiler Dd 19

Pflanzen 18

Phakussa, St. 68

Philae 101

Phénix 31 116

Piktographische Darstellung 36

Pripositionen durch relative Stel-
lung der Schriftzeichen ausge-
driickt 130

Prj-wr, die oberag. itr.Z 193 194 A

Prj-nw, die unterig. it7.2 178 180 A

Prj-nzr desgl. 178

g8t Teil* o1

Ptah, G. 22 24 28 34 107 219 221/22

Pyramidentexte 104 116 120A
131—138 170—176 180—185
195/96 202 204 206; im Einzel-
nen: Spruch 213: 115A 131A
132; 214: 132; 215: 114A 132
135A 136; 217: 114A 132
136/7; 218: 132 136; 219: 95 A
131 A 132 183ff; 220/21: 180:
222; o1 133—135; 239 (Pyr.
243): 196; 254/55: 195; 274:
196; 346: 174; 365 (Pyr. 624):
206; 412 (Pyr. 725d): 206; 439:
204; 447: 101A; 450: 101A;
452: 175; 805 : 173; 556: 173 A;
574: 171; 575: 172; 601: 126 A
170 180ff

Register.

r-p° .t Herrschertitel der Gauzeit 74

Richer des Osiris, Horus 98 120

R3hs, G. 48 202

Re®, der Sonnengott 27 70 107 114
12T 3337159 181 204 22354,
Sohn der Konig 172 209 223,
Horus v. Edfu 159

Reiher 15 31 63 116 170

Reliquien des Osiris 97

Richter der Toten 95 132 183

Riegel, Fetisch des Min 19

Rinderkulte des Deltas 63 8o

Ritual, durchsetzt von den Myste-
rien 124

Roda, Insel 109

Rote, die unterig. Krone 194

Rundbau 188

Sibelantilope 61

Saft el Henne, St. des Gottes Sopdu,
s. d.

Sais, St. 19 81 142 184 186; auf
Esne iibertragen 142

Satis, Gn. 28 32 204

Shs.t-Hr, Kuhgottin, Amme des
Horus 11 35 67 145

Schaf 37A 58A

Schakal 11; G. Anubis und Wp-
w3.wt, s.d.

S3s-htp St. 56 = Hypselis

Schild der Néith 20

Schlange 1) Atum 116; 2) Uraus-
schlange s. d.

Schreibkunst 24

Schrift, ihr Alter 130
Alphabet

Schu, G. der Luft 26/27 75 82 117
123 126 189

Szm.w, G. 23

Sachmet, Gn. 15 23 28 207A

Sebennytos, St. 16 63 68 103

,,Seele des Re‘-Harachte*, Horus
von Edfu 159

Seelen der Tiergotter 37; des
Ostens 137 A; der alten Haupt-

179; s.a.



Register.

stidte 127 165 170ff 177 186
191/92

Sehél, Insel 28 204

Seth, G., sein Tier 9 14 56 A 87;
Heimat Ombos 47 86 129 141
154 193; Hypselis 56 89; Gott
Oberiagyptens 8 25 91 136; in
der Neunheit von Heliopolis 118
120 123; der bose Feind 49 61
02 120 124 148 171 177 226;
dementsprechende  mysteridse
Entstehung 133; G. der Asiaten
153 226; Horus und Seth s. u.
Horus

Sethos, Kg. 226

Sile, St. 78 148 A 162

Silsile, EngpalB3 151/52

Siriusstern 110

Sistrum 19 28 50

Siut (Lykopolis), 37A 58 192 224

Skarabius, G. s. Chepri

Skorpion 15 32

Smithis, Gn. 193 A

Sohn des Ortsgottes der Gaufiirst
38; der Sonne s. Re’

Soker, G. 10 123

Sonne, G. Re‘ 27 32 71 113/14 221;
s.a. Re‘, Horus, Atum, Auge

Sonnenscheibe auf dem Haupt der
Sonnen- und Feuergottheiten
32 121; gefliigelte S., s. d.

Sopdu, G. von Saft el Henne 11 13
19 21 26 66 68 80 122/23 189 A

Speos Artemidos 9 15 61

Sprachmischung 78

S§3.¢, Gn. 19 33

,,Stadtgott 4/5

Stadtstaaten 6

Stadte nach Gottern benannt 5;
St. Oberagyptens 39

Standarte s. Traggestell

Stier 15 31 63 186

Stigma des Seth 56 87 91

Suchos (S4%), der Krokodilgott
I0/11 18,17 32 49 82 141

195
Stiden, Zug nach dem 140
Sykomore 18 26 33
Symbole 19 129
tds3 ,,Erde 70A
t3.wj ,die beiden Lander

;\gypten 205§

Tanis, St. 65 153 226

TausendfuBB (Zp3) 9 15/16

Tefnut, Gn. der Feuchtigkeit 23
27 75 82 117 123/24 126; ihr
Koénigtum 75A

Teile des Horus und Seth 91

Teschub, G. 153

Thebais 58 89 217

Theben, St. 107/08 224; Religion
22—25 28 32 120

This (Z7j), St. 9 22 26 43 63 65
123 - 214/15 222

Thmuis, St. 68

Thoth (DAw.?j), der Ibisgott 10 13
24 26 28 32 60 136 143

Thron, Isis 102

Thronbesteigung 133 205

Throne (7zs.wt) des Geb 74; des
Horus 91 ; der beiden Lander 224

Tiergottheiten 5 8ff 21 23ff 31/32
35ff 116

Titel s. Herrschertitel,
Konigstitel

Inn.t, Gn. 19 33

Topfer 23

Traggestell (Tragstange, Stan-
darte) der Gétterbilder 10/11 20
35 43 47

Tragsessel des Konigs 150

Treppe, Fest der 202

Triade (Dreiheit) 28 69 107 117A
127 165 175

Triumphator 129

Typhonia = Ombos 86

Hoftitel,

Uberschwemmung, Osiris 95
Umzug um die Mauern als Sieges-
fest 219
g5r




196

Universale Gottheiten 4 26
Unteragypten, altere Vergangen-
187; 39; Nil 109;
Nationalgott Horus, s. d.

heit Gaue

Uraus-Giftschlaneg (Buto) 9 10 15
23 25 30 32 52 54 63 92 121 157
178—180 184 194/95 210 213

Urgewiasser (Nun) 70 113 163/64
167 222

Urgotter von Hermopolis 164

Urhiigel 113 163 224

Vater der Gotter 72

beiden Liander
d. h. ganz Agyptens 94 104 115
156 205 219

Vermenschlichung 30—32 59 87

Vereinigung der

,Wage der beiden Lander
215 218

Wald 18 67

Wappenpflanzen der beiden Lin-
der 178 201 208

Wappenzeichen der beiden Delta-
staaten 77/78; der Gaue 43—67

Wasserergu3 (&6%.w) des Horus
und des Seth 91

Wasserspende 52

Wh, G. 20 23

105

Register.

Weiberregiment 82

Wein- und Olpresse 23

Weille, Name der oberiag. Krone 194
Weile Mauern
Wesensianderung 23

= Memphis

Westen, Zeichen f. d. 77 140

,, Westliche Gaue‘‘ des Deltas 76/77
120

Widder 15 17 37A 58; G. Chnum,
s.d.; Hr.tj 11; Hrj-$-f 59

Wildkuh 193A

Wolf (Schakal) 37A 192; G. Wp-
w3.wt, s.d.

Wp-w3.wt, der Wolfsgott 10 35 58
191/92

Xois, St. 63

Zihne = Sopdu 19
Zauiet el Meitin, St. 61
Zehnter Gott = Horus 121
Zepter als Fetisch 46
Zeremoniell 133
Zerstiickelung der Leiche des Osi-
ris 95
Ziegengehorn 97
Zms-t3.wj, G. 28 146 A
Zujubeln (Znw) 175
Zwiebel 18




s
W
"t
o

Damanhur oy,

w ! Naukratis
it e a ~sNS \\~~\-~ L__u_
M omemp‘ui-s“l o

(Kom el Hisn) \‘

30°

.
>

Die Karten sind nach Arch.Report
1902/3 hergestellt vom Verfasserm.p.
---= bezeichnet den Talvanc,

A Wassarlau-f oder u{u‘.
Moderne Namen sind wsterstrichen,
Rémische Ziffern nennen den Gax,

zu cdem der betr. Ovt gehorie .

: polis o o,«'lHelioPoliszT_,-l
C /s
LRS\;SA\ o',

Kairo

(¥}
32;1 nsrdl. C:: E- g..?ﬁ' 3y Q.Trojd«
: £) dgts oL
3_&:’ 2&_‘—#{% M Ph:s
& o Daschir I¢:
L S H
i H
Lischt! :
%
§ XXIL
a
R
Hemkleop_bﬁs% Ry

Fortsetzu ng auf nachster Karte

Liche Grenze zwischen

X

wund Oberd

A_tﬁ_b (A hroclifes,oo\'.
o i

b, ¥

Unter -
5y()ten.

&

sstl.

Unterigypten und das nérdliche Ende von Oberédgypten.

I ayey]



Karte 2

31°|:
chra.}d.eor:a‘li,s (o]

’ F-offﬂtl“ﬂj u vorherjdtmuler Karte
magna | z
9° = e 235
il } nsvdl.
s y |ELHibe
I’l
!
/I
. Oxyrh
- xyrhynchos
©v g
% %E' o
‘\. ‘(_ynopolls e
¢ XV
“
‘
]
{
? Xvi
S, - (Zauiet el Meitin)
2 L X o
nordl. + XVI Srdl.
‘-\ Speos Artemidos b
Hermopolis "“‘}j"‘o yAnd ‘;%IE (Hr-wr)
Al
(Chrnu.nu.),’ E

/
.
)

°
wordl.

.
irdl,

\\:,Autau'opolis
A4 (Kauel kzbir)
! X

Er‘tsa’:zunj auf nadhster Karte e

sstl.

Der mittlere Teil von Oberdgypten.




Karte 3
. 32°| setl.

Panoglolis (Acumin)

33°|ostl.

For‘f.‘se’tzunj 2w vorkerjckemler Karte

idotonpolls
S *«*\_ChenobosKion

\ o~
Kb‘nijsgriﬂ:cr\Qf
dert. «.2.Dyn. = “Dios alz;f:;r:a
o Ha) Vi

2

novrdl.

- Kaptop 26°
v Weq zum Roten Meer nordl.
(Wadi Hammamat)

pollonospolis parva)
Kéni sgnﬂ:u/'
der 418.1is 20..7
Dyn
Hermont,‘li/b
v

.

ofﬁ_/eben, (Diospolis magna)
Puihjrié
HierakonFo[(s = ™

5 (_Kom el Ahmar, Nl(rg l.\‘
25e
wordl.

255
nordl,

beathle™

Insel Elephastine !
140 Ketarakt !
o gronsd 3

AR

evl.e_(ASSu&AL
sel Sehél T
| o < g 24°

330 | 541, M

Y

P

Das siidliche Ende von Oberiagypten.







e g S A Y




DLL”I SCHE \[()R(TLKLL\\DJ\( JH Lﬁ-Ii;\iLLT,,SCH./.XFT

Nachstehende Publikationen sind soeben zur Ausg

BIBLIOTHECA ISLAMILA

Im Auftrage der D. M. G. herausgegeben

von
HELLMUT RITTER

Bd. 1a: Die dogmatischen Lehren der Anhdnger des Islam
(Magqalat al-islamijin wa-htilaf al-musallin). Herausgeg.
von Hellmut Ritter. Erster Teil. XXVII u. 300 Seiten.

Bd. 1b: Dasselbe. Zweiter Teil. V u. 315 Seiten.

Im Druck befinden sich:

Bada’i‘ al-zuhar fi waqa’i‘ al-duhar von Muhammad b. Ahmad b.
Ajas al-Hanafi, herausgegeben in Gemeinschaft mit M. Sobern-
heim von Paul Kahle und Muhammed Mustafa. Teil IV, ent-
haltend die Liicke fiir die Jahre go6—g22 = 1500—1516.

Kitab firaq al-$i'a von abi Muhammed al Hasan b. Misa al-

4 Naubahti, herausgegeben von Hellmut Ritter.

Das Lehrbuch der Sieben Koranlesungen von 1!;11 Amr ‘Utman ibn
Sa‘id al-Dani, herausgegeben von Otto Pr

Al-wafi bil-wafajat, von as-Safadi, ]u‘r;’xusg«-g«iwn von Hellmut
Ritter und Klisli Rifat.

Der Subskriptionspreis betrigt pro Band RM 15—, fiir Mitglieder der

D. M. G. RM 12.

ABHANDLUNGEN FUR DIE KUNDE DES MORGEN-
LANDES
BAND 18, )95))—1()3‘1)
1. Grundziige der nubischen Grammatik im christlichen Frithmittelalter
(\Itnubl%ch) Grammatik, Texte, Kommentar und Glossar. Heraus-

gegeben von Ernst Zyhlarz. 1928. XVI, 192 S. RM 17.
2. RUBEN, W.: Die Nyayasitra’s. Text, Ubersetzung, Erliuterung
und Glossar. 1928. XVIII, 269 S. RM 15—

3. NEISSER, Walter: Zum Worterbuch des Rgveda Heft 2. A. Nach-
trage zum ersten Heft. B. Die mit Guttural anlautenden Worter.
1930. 95 S. RM 5.50

LEIBOVITCH, J.: Die Petrie’schen Sinai-Schriftdenkmaler. Mit 18Tafeln.
(Sonderdruck aus der Z. D. M. G. Neue Folge. Bd. IX (Bd. 84),

Heft 1.) 1930. 14 S. RM 5.—
Verzeichnis der Mitglieder der Deutschen Morgenlandischen Gesell-
schaft. Nach dem Stande am 1. Mai 1930. 23 S. RM 1.

Druck von August Pries in Leipzig

e













P — e
R <oy ST T
e ——




Abhandlungen

fiir die

Kunde des Morgenlandes

herausgegeben von der

Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft

unter der verantwortlichen Redaktion

calibqr)ite colorchecker cLAssIC
. , Georg Steindorff

a = ;
REN HE GESELLSCHAFT

|m|I|m|m|lm|||m|mllunhmhmlmﬂ vt A. BROCKHAUS



	Urgeschichte und älteste Religion der Ägypter
	Vorderdeckel
	[Seite 1]
	[Seite 2]
	[Leerseite]
	[Leerseite]
	[Seite 5]
	[Seite 6]
	[Seite 7]
	[Leerseite]
	[Seite 9]
	[Leerseite]
	[Seite 11]
	[Seite 12]

	Titelblatt
	[Seite 13]
	[Seite 14]

	Inhaltsübersicht
	[Seite 15]
	Seite VI
	Seite VII
	Seite VIII
	Seite IX
	Seite X
	Seite XI
	[Leerseite]

	[Einleitung.]
	[Seite 23]
	Seite 2

	1. Die Städte, ihre lokalen Religionen (die Ortsgottheiten) und deren Entwicklung.
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Illustration 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Illustration 17
	Illustration 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Illustration 25
	Seite 26
	Illustration 27
	Seite 28
	Seite 29

	2. Die Gaue und ihre religiöse Geschichte (die Gaugottheiten).
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55

	3. Die Anfänge kosmischer Religion.
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62

	4. Der Zusammenschluß der westlichen und der östlichen Deltagaue zu zwei Staaten in Unterägypten.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	5. Unterägypten als ein Gesamtstaat.
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69

	6. Die zwei Reiche (Unter- und Oberägypten) des Horus und des Seth.
	Seite 70
	Seite 71
	Illustration 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77

	7. Das ganz Ägypten umfassende Reich des Osiris.
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86

	8. Das ganz Ägypten umfassende Horusreich von Heliopolis.
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Illustration 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Illustration 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115

	9. Die Kolonisation des südlichen Oberägypten während der Herrschaft von Heliopolis.
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132

	10. Die Auflehnung von Hermopolis gegen die Herrschaft von Heliopolis.
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136

	11. Das unterägyptische Reich der „Horusdiener“ von Buto.
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152

	12. Das oberägyptische Reich der „Horusdiener“ von Hierakonpolis.
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165

	13. Oberägyptische Zwischenstufe zwischen den Reichen von Heliopolis und von Hierakonpolis?
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170

	14. Die Begründung des geschichtlichen Einheitsstaates von Memphis durch den Oberägypter Menes.
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183

	15. Epilog.
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187

	Register
	[Seite 210]
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196

	[Landkarten]
	Karte 1
	Karte 2
	Karte 3
	[Leerseite]
	[Leerseite]
	Seite 202
	[Leerseite]
	[Leerseite]

	Rückdeckel
	Seite 205
	Seite 206
	[Colorchecker]



