


e o e R A et e e A R e

e







e e MU S —




NELLY NAUMANN

KUME-LIEDER UND KUME




B e e e e A o S o

ABHANDLUNGEN
FUR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

IM AUFTRAGE DER DEUTSCHEN MORGENLANDISCHEN GESELLSCHAFT
HERAUSGEGEBEN VON EWALD WAGNER

XLVI, 2




KUME-LIEDER UND KUME

ZU EINEM PROBLEM
DER JAPANISCHEN FRUHGESCHICHTE

VON
NELLY NAUMANN

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER GMBH
WIESBADEN 1981




e e e I

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Naumann, Nelly:
Kume-Lieder und Kume: zu e. Problem d. jap. Frithgeschichte , von Nelly
Naumann. — [Marburg]: Deutsche Morgenlindische Ges. ; Wiesbaden : Steiner,
1981.

(Abhandlungen fir die Kunde des Morgenlandes; 46,2)

ISBN 3-515-03413-7

NE: GT

Alle Rechte vorbehalten
Ohne ausdriickliche Genehmigung des Verlages ist es auch nicht gestattet, das
Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder auf photomechanischem
Wege (Photokopie, Mikrokopie usw.) zu vervielfiltigen. © 1981 by Franz
Steiner Verlag GmbH, Wiesbaden. Gedruckt mit Unterst ttzung der
Deutschen Forschungsgemeinschaft.
Gesamtherstellung: Rheingold-Druckerei GmbH, D-6500 Mainz

Printed in W.-Germany



vé

i
1
1
]
]

INHALTS

VERZEICHNIS
Abkurzungen
Vorbemerkung

Die Kume-Lieder ..........
Die einzelnen Lieder

Auswertung der Lieder i
Charakterisierung der Lieder

Charakterisierung der Kume anhand des Liedinventars

Die Kume in der Uberlieferung

Der Urahn der Kume ; :

Die Kume in den Uberlieferungen um l\\ are 3)11\0

Die Teilnahme der Kume am Feldzug des Iwarebiko
Okume, der Brautwerber des Iwarebiko .........
Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko (4.-7. Jh.)

Alter und Tradierung der Kume-Lieder

Das Alter der Kume-Lieder

Die Tradierung der Kume-Lieder . .. ... ..o o
Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell

Kume-Lieder und Kume-Tanz . ... ... ...

Die Kume A T s

Die Kume in der h]\lw rigen Forschung P s
Abweichungen und Ubereinstimmungen in (l(‘r' B(‘l ic hn rstat-
tung itber Kume und Kume-Lieder — Spekulation, Uberliefe-
rung und geschichtliche Wirklichkeit in der Darstellung des
[warebiko und seines Eroberungszuges S

Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse :
Iwarebiko und die Kume Grundschicht der Kume-U hm-
lieferung . .
Otomo und I\'nnv l)\' die Militarisierung der Kume

Kume no Atai und Okume-nushi die Idealisierung und
Heroisierung der Kume . ...

SchluBbemerkung
Literaturverzeichnis

Register

VII

31
31
33

39
39
41
41
48
53

63
63
67
74
83

90
90

95
102

102
112




e e A S N S




KJ
KGDJ
KGS
KJK
KJKD
KKGJ
KKS
KL
KSDJ
KST
MNZ
NKBT
NMK
NSK
NSMJ
SHS
SKH
SNG
SNMG
SSWRS
STS
YKS
Yt
ZZGR

ABKURZUNGEN

Encyclopedia Japonica

Nihon kokugo daijiten

Kégaku s6sho

Kojiki

Kojiki-den

Zukai Koékogaku jiten

Kodai kay6 shii

Kume-Lieder

Kokushi daijiten

Shintei z6ho Kokushi taikei (fukyti-ban)
Motoori Norinaga zensht
Nihon koten bungaku taikei
Nihon minzoku no kigen
Nihonshoki

Nihon shakai minzoku jiten
Shimpojiumu Hytiga shinwa
Sendai kuji hongi
Shoku-Nihongi

S6gd Nihon minzoku goi
Shohon shiisei Wamy6 ruijushé
Shimpojiumu Takamagahara shinwa
Yanagita Kunio shi

Yoshida Togo

Zokuzoku gunsho ruij







0. VORBEMERKUNG

Als kume-uta, ,,Kume-Lieder” (= KL), bezeichnet das Nihonshoki (
NSK) eine Gruppe von acht Liedern (davon sechs auch im Kojiki (
KJK) enthalten), die sdmtlich in den Bericht iiber den legendiren
,,Ostfeldzug des Kaisers Jimmu” eingebaut sind!. Sie wurden demzufolge
in den Ubersetzungen dieser beiden Werke mit erfaBt und dort dem
jeweiligen Forschungsstand entsprechend iibertragen. Doch sowohl die
jiingste dieser Ubersetzungen (Philippi 1969: 172 ff.) wie auch die letzte
wissenschaftliche Untersuchung, die sich speziell mit den KL befaBt
(Ueda 1971: 315 ff.), zeigen, daBl wesentliche Fragen, die sich auf die
Lieder wie auch ihre Tréager beziehen, bisher nur unbefriedigend gelost
wurden. Uberdies beschrinkten sich die bisherigen Arbeiten entweder auf
Teilaspekte der KL oder es ging ihnen nur um die Bestitigung von
Theorien oder das Aufzeigen von Standpunkten und Meinungen. Eine
Betrachtung der KL in ihrer Ganzheit scheint daher ebenso wiinschens-
wert wie die Klarung einzelner Probleme, auch in bezug auf die Urheber
der KL. Dies soll die Aufgabe der vorliegenden Untersuchung sein.

1 Die Lieder sind enthalten in Fasz. 3 des NSK und im mittleren Faszikel
des KJK. (Beide Werke werden hier, wenn nicht ausdriicklich anders ver-
merkt, stets zitiert nach der Ausgabe Nihon koten bungaku taikei (= NKBT),
d. h. das KJK nach NKBT 1, das NSK nach NKBT 67 und 68. Sofern bei
NSK-Zitaten nur die Seitenzahl angegeben wird, beziehen sich diese auf
NKBT 67.) Die Lieder sind aulerdem zusammengestellt in Kodai kayé shi
(= KKS8), NKBT 3: Kojiki kayé Nr. 9-14 (S. 44-48) und Nihonshoki kayé
Nr. 7-14 (S. 127 133).

Das NSK weist zweimal: 198/199 und 208/209 darauf hin, daB man die

betreffenden Lieder kume-uta nennt.







1. Die Kume-Lieder

Die Bezeichnung kume-uta nimmt laut NSK 3 : 208/209 ,,auf diejenigen
Bezug, welche diese Lieder singen”, d. h. auf die Kume bzw. Kume-be,
die man als eine Berufsgruppe (be) von Kriegern anzusehen pflegt. Die im
Urtext durchgehend phonetisch mit manyégana aufgezeichneten Lieder
werden indessen in der Erzahlung selbst als Werke des Kamu Yamato
[warebiko (d. h. des legendéren ,,Jimmu Tennd’’) angesehen und teils
diesem selbst teils seinem Heerfiithrer Michi no Omi, Urahn der Otomo no
Muraji, in den Mund gelegt. Sie erscheinen in den genannten Werken in
unterschiedlicher Reihenfolge.

Da die bisherigen Arbeiten, die sich mit den KL befafiten, im allgemei-
nen nur Einzelaspekte herausgegriffen haben, ohne die Lieder sowohl in
ihrer Gesamtheit wie auch im einzelnen in ihrem ganzen Umfang zu
beriicksichtigen, sollen hier zunichst die Lieder im einzelnen behandelt
werden, wobei wir in der Reihenfolge des NSK vorgehen. Fragen sprach-
licher Natur, deren befriedigende Kliarung durch die japanische For-
schung sich bereits in den allfilligen Kommentaren und in Worterbii-
chern niedergeschlagen hat, werden dabei im allgemeinen nicht erneut
aufgegriffen.

1.1 Die einzelnen Lieder

Lied 1 (NSK 3: 198/199; KJK 2: 156/157)2

1 Uda no In Uda’s

2 takaki ni Hochgehege

3 sigiwana Faru spann’ ich Schnepfenschlingen.

4 waga matu ya Die ich erwarte,

5 sigi Fa sayarazu die Schnepfen, fangen sich nicht —
6 isukuFasi ein gar prachtiger /?/

2 Die Umschrift der Liedtexte folgt dem alten Lautsystem ; der h-Laut wird
durch F wiedergegeben, die Vokale der ofsu-rus sind durch zwei Punkte
gekennzeichnet. Kursivschrift wird fiir die Umschrift (Hepburn-System)
semantisch gebrauchter Zeichen verwendet. Erginzungen sind in Klammern /
| gesetzt. Im dibrigen wird die heute iibliche Umschrift nach dem Hepburn-
System verwendet, soweit nicht kleinere Modifikationen notwendig erschei-
nen, um Verwechslungen vorzubeugen (z. B. Wohodo statt Ohodo).




e T —————————

4 Die Kume-Lieder

7 kudira sayari (KJK: sayaru) Wal fingt sich darinnen!

8 konami ga Wenn die Erstfrau

9 na koFasaba um Zukost bittet:

10 tati-soba no Vierkantholz, gepflanzt,

11 mi n6é nakeku wo trigt an Frichten nichts — so
12 kokisi Fiwene viel schneid’ diinn ihr doch ab!
13 uFanari ga Wenn die zweite Frau

14 na koFasaba um Zukost bittet:

15 itisakaki der Sakaki-Baum

16 mi n6 oFokeku wo trigt der Friichte viele — so

17 kokida Fiwene viel schneid’ diinn ihr doch ab!

[m NSK endet hier das Lied; das KJK fiigt noch an:

18 ee siyago siya ee siyago siya
ko wa in6gdFu s6 das ist Prahlerei!
19 aa siyago siya aa siyago siya
ko wa azawaraw s6 das ist Spottgelachter!

Die beiden eingeriickten Zeilen nach Vers 18 und 19 gelten als erkliren-
der Kommentar zu den betreffenden Versen. Sie sind im Gegensatz zu den
Liedzeilen nicht phonetisch geschrieben (nach ,,in6g6Fu s6”” wird daher
eigens vermerkt, daB die betreffenden fiinf Schriftzeichen ,,dem Laut
nach” zu lesen sind).

Drei Elemente dieses Liedes: der Ortsname Uda, die Schnepfenschlin-
gen als eine Art Jagdfalle und die im Rahmen eines Festschmauses
denkbaren Bitten der Frauen um Zukost, bildeten die offenkundige
Veranlassung fiir die Verbindung des Liedes mit der Geschichte des
Kampfes zwischen dem Eroberer Iwarebiko und den Briidern Ukashi in
Uda. Ukashi der Altere errichtete in seinem Haus eine Falle fiir Iware-
biko, den er dann zu einem Gelage laden wollte. Da Ukashi der Jiingere
den Plan verriet, trieb man Ukashi den Alteren in seine eigene Falle.
Iwarebiko singt das Lied bei der Siegesfeier, zu der Ukashi der Jiingere
die bereitgestellten Speisen darbot.

Trotz der Unméglichkeit, den logischen Widerspruch aufzulésen, der
hierdurch zwischen der Person des Siingers und dem ,,ich” als Subjekt des
Liedes entsteht (der Sanger Iwarebiko ist ja gerade das Objekt, dem die
Falle galt, und nicht der Fallensteller), ist man nicht miide geworden, das
Lied nicht aus sich selbst, sondern aus dem Kontext zu erkliren. Auch
Tsuchihashi Yutaka, der Wert auf die Feststellung legt, dafl es sich bei
diesem wie bei den iibrigen KL um unabhingige, selbstdndig entstandene
Lieder handelt?, 148t sich letzten Endes hiervon beeinflussen, wenn er es

3 Tsuchihashi 1974 : 221. Siehe auch den Kommentar Tsuchihashi’s zu den



Die einzelnen Lieder 5

zum Irrtum erkléirt, dieses Lied als Jagdlied zu betrachten. Seiner- Mei-
nung nach handelt es sich um ein Kriegslied, das die Jagd als Metapher
verwendet (Tsuchihashi 1974 : 228, 230). Tsuchihashi’s Beweisfiihrung ist
indessen unbefriedigend und seine SchluBlfolgerung beruht auf einem
eindeutigen ZirkelschluB.

Versuchen wir, das Lied aus sich selbst heraus zu verstehen, so sehen
wir uns zundchst in das Gebiet von Uda versetzt: ein Bergland im
ostlichen Yamato, an die Provinzen Iga und Ise grenzend, das im
Wamydsho (6: 4b SSWRS: 613) als kéri (Distrikt) erscheint, im
Kontext des NSK jedoch noch als agata (Bezirk) bezeichnet wird. Uda ist
rings von Bergen umstellt, deren Wisser sich in den Oberlauf des Nabari
ergieflen — hier urspriinglich Uda-gawa benannt (heute laut YT 2: 398 f.
Hagiwara-gawa). Es besteht die Tendenz, das Lied speziell auf die Gegend
des heutigen Fleckens Takaki (Grofflecken Sakura, Stadt Utano) zu
beziehen (Ueda 1971: 322), wenn auch das takaki des Liedes (Z. 2) nicht
als Ortsname sondern als sachliche Bezeichnung aufzufassen sein wird.
Die Grundbedeutung von ki als ,,Ort, der durch eine Einfriedung abge-
grenzt ist’’4, 148t fir takak: mehrere Interpretationen zu — sei es eine
,,Burg” primitivster Art, eine umwallte Siedlung oder einfach ein auf der
Hohe angelegtes Gehege. Da man wohl kaum innerhalb einer bewohnten
Siedlung Schnepfenschlingen anbringen wird, andererseits aber auch ein
Gehege tief in den Bergen einen Zweck erfilllen mufl, kommt dem
Gedanken an eine primitive ,,Fliehburg”, d. h. an eine durch Palisaden
oder durch einen Erdwall mit oder ohne Graben geschiitzte Anhohe fiir
den Verteidigungsfall (etwa dem chasi der Ainu vergleichbar) gréfere
Wahrscheinlichkeit zu.

Ein ,,ich” als Subjekt des Liedes stellt auf der umfriedeten Anhohe
Schnepfenschlingen. Schnepfenschlingen, wie man sie z. B. in Deutsch-
land noch zu Beginn dieses Jahrhunderts verwendete®, sind einfachste
Hiéngeschlingen. Sie entsprechen den Schlingen zum Fang von Waldvé-
geln, die Sirelius (1934: 62) fiir die Finnen beschreibt und abbildet, wie
auch den ,,auf dem Weg der Tiere angebrachten Schlingen aus Draht o. 4.
zum Fang von Hasen, Hirschen, Hirschantilopen”, die das Nihon min-
zokw shiryé jiten (1969 : 129) unter wana (2) tir Japan erwahnt. Da solche
einfachen Schlingen ,,sicher auf die dltesten Kulturformen” zuriickgehen
(Birket-Smith 1946: 154), diirften auch die Schnepfenschlingen dieses

einzelnen Liedern in KKS sowie seine grundsétzlichen AuBerungen zu den
»selbstdndigen” Liedern in seiner Einleitung zu KKS: 9ff.

4 Zur Bedeutung von ki vgl. KGDJ 5: 456f. sowie Ono 1975: 349.

5 Vgl. Meyers Konversations-Lexikon 5. Bd., 1905: 84 s.v. Dohnen; dazu

Fig. 2, Laufdohne.




R S ——
- =z o e e e e e ——

6 Die Kume-Lieder

Liedes dieselben einfachen Hingeschlingen aus Hanf oder Brennessel
(nach Sirelius 1934: 62 das dlteste Schlingenmaterial) gewesen sein, an
einem Biigel befestigt, der aus einem bogenférmigen, im Boden veranker-
ten Ast oder aus einer in die gespaltenen Enden zweier Plocke gesteckten
Querstange bestehen kann.

Statt der Schnepfen, die der Fallensteller erwartete, geriet jedoch ein
kudira, ein ,,Wal”, in die Schlingen — ein unméglicher Vorgang, nihme
man dies wortlich. Am Verstindnis des altjapanischen Wortes kudira (Z.
7) hiingt indessen das Verstindnis des ganzen Liedes, da auch der zweite
Teil des Liedes, der vom Verteilen der Zukost handelt, auf kudira zu
beziehen ist.

Unbefriedigend bleibt zwar auch die Erklirung des isukuFasi (Z. 6), ein
makurakotoba zu kudira. Man wird es in jedem Falle als ,,rithmendes”
Beiwort ansehen konnen (vgl. altjapan. kuFasi = ,,schon”), zum Ver-
standnis des Liedes kann es indessen nicht weiter beitragen.

Die absurde Vorstellung des groBten Meerestieres als Fang in einer
Vogelschlinge in den Bergen fiihrte zum Versuch, kudira als kuti-ra,
., Falke”, zu interpretieren, und zwar unter Hinweis auf NSK 11:408/409,
wo vom Fang eines fremdartigen Vogels die Rede ist, der schlieBlich als
Falke erkannt wird und die Bemerkung veranlaft, in Paekche nenne man
diesen Vogel kuti. Diese Interpretation findet nur geteilte Zustimmung.
Tsuchihashi (KKS: 111) verwirft sie, indem er sich auf das von Takaki
Ichinosuke vorgebrachte Argument, ein Falke als Jagdbeute eigne sich
kaum zum Verteilen als Zukost, stiitzt und indem er die andere Lautung
(ti statt di) sowie das Fehlen von Belegstellen in einem japanischen
Kontext als weitere Minuspunkte anfiihrt. Er bleibt demnach bei kudira
— Wal, doch ist ihm der ,,Wal” nur Metapher fir ,,Feind”. Nach
Meinung Tsuchihashi’s (1974 : 228 £.) ist das im Liede gebotene Bild des in
der Vogelschlinge gefangenen Wals nur fiir denjenigen widersinnig, der
das Lied aus einer falschen Perspektive, ndmlich aus lyrizistischer und
empiristischer Sicht betrachtet. Denn daB es sich hier schlicht um die bei
Volksliedern iiblichen Formen einer Gefiihlsdarstellung durch Metaphern
und des Kontrastes handle, werde bei einem Vergleich mit den von ihm
angefiihrten Beispielen ,,von alleine” klar.

Seine beiden ersten Beispiele:
1. ein Volkslied von Yaeyama

Ein Netz mit groben Maschen legte ich iiber den Arm,

ein Netz mit feinen Maschen legte ich iiber die Hand:
als auf den mizo-Fisch ich zielte und es warf,
als auf den hatara-Fisch ich zielte und es warf,

da ging der mezo-Fisch nicht hinein,




Die einzelnen Lieder /
da ging der hatara-Fisch nicht hinein —
ein Madchen ist hineingekommen,
ein liebes Médchen ist hineingekommen !

2. ein NSK 2: 145 angefiihrtes Lied
Wo himmelsfernen
Landes Madchen die
Enge iiberqueren, des
Steinbachs tiefe Seite, an der
tiefen Seite, da
spann’ ich ein Netz hiniiber —
sind die Maschen dicht,
dann kommt niher, kommt doch,
an des Steinbachs tiefe Seite!

dienen ihm dazu, einen Umschwung von A zu B - vom Fangen eines
Fisches zum Ergreifen eines Madchens — zu demonstrieren, woraus her-
vorgehen soll, daB} es sich hier um ein Lied der ,,Gefiihlsdarstellung durch
eine Metapher”, beruhend auf der Form ,,negativer Umkehrung”, handle.

Beispiel 3, ein Auszug aus dem Harima fudoki, Distrikt Sayo (NKBT 2:
312/313):

Ueto. Als der GroBe Gott aus der Provinz Izumo kam, machte er den
Hiigel des Dorfes Shima zum Stuhl und setzte sich hin, und er stellte
Reusen in diesen FluB. Daher nennt man diesen Ueto (= Reusentiir).
Es ging jedoch kein Fisch hinein, ein Hirsch ging hinein. Aus diesem
bereitete er roh Eingelegtes (namasu), und als er es aB, ging es nicht in
seinen Mund sondern fiel zu Boden. Daher verlieB er diesen Ort und
wandte sich anderswohin.

und Beispiel 4, eine Stelle aus dem T'aketort monogatari (NKBT 9: 49):
Damals fragten die Leute: ,,Hat der Oberkabinettsrat Otomo den
Edelstein vom Hals des Drachen bekommen ?”’ — , Nein, keineswegs. Er
hat Edelsteine wie Pflaumen auf seinen beiden Augen mitgebracht!”
antwortete man da . . .

sollen dagegen Beispiele einer ,,scherzhaften Methode” sein, ,,die den Reiz
als solchen, der in einer Umwandlung von A zu einem unerwarteten A’
fithrt, zum Ziele hat”. Seine unmittelbare SchluBfolgerung lautet: ,,Bei
dem KL handelt es sich um eine Umwandlung von ’Schnepfe’ (A) zu "Wal’
(A’, aber da in Wirklichkeit der Feind gemeint ist, zu B).”

Dieser Logik ist nicht leicht zu folgen. Nehmen wir mit Tsuchihashi an,
daB der Wal eine Metapher fiir Feind ist, so stehen wir vor der befremd-
lichen Erscheinung einer Metapher, die durch eine andere Metapher




e £ o et e e M R e I B e a—

8 Die Kume-Lieder

dargestellt werden soll. Ubertragen auf seine Beispiele 1 und 2 wiirde das
bedeuten, daB statt eines Fisches etwa ein Vogel oder ein anderes Tier
gefangen werden miite, wihrend ,,in Wirklichkeit” ein Mddchen gemeint
ist. Die Beispiele sprechen jedoch einfach davon, dafl ein Madchen ,,wie
ein Fisch im Netz” gefangen wird (ein auch uns tiberaus vertrautes Bild).
Wiirde man umgekehrt das KL diesen Beispielen entsprechend interpre-
tieren, hieBe das, daB ein Wal ,,wie eine Schnepfe in der Schlinge”
gefangen wurde — ein zumindest ungewohnliches, fiir eine Metapher
denkbar untaugliches Bild.

Beispiel 4 bringt eine Anziiglichkeit, deren Witz in einer fiir den Fall
sehr passenden Metapher liegt — wie dieses Beispiel aber zum naheren
Verstindnis unseres Liedes beitragen konnte, ist nicht zu ersehen.

Anders Beispiel 3. Hier konnte in der Tat ein Analogon zu dem
fraglichen KL vorliegen. Die Erzidhlung konstatiert ein Faktum: in die
Fischreuse des Gottes ist ein Hirsch geraten, aus dem der Gott sich eine
Speise bereitet. Dies als Beispiel einer ,,scherzhaften Methode” zu be-
trachten, heiBt wohl den Charakter der Erzihlung verkennen, die sich im
Rahmen ihrer eigenen Logik durchaus an der Wirklichkeit orientiert —
warum sollte sich in der Reuse eines als Riese gedachten Gottes (ein Berg
ist sein ,,Stuhl”’) nicht ein Hirsch fangen kénnen ? Der Hirsch, der ein
Gewisser durchschwimmt, ist ein Topos, der nicht nur unsere Jagdbilder
belebt, sondern auch in Japan sein Gegenstiick findet, wie z. B. eine
Geschichte aus dem Konjaku monogatari zeigt®. Der Zufall konnte den
Hirsch also auch in eine Reuse fiithren, wenn diese nur grofl genug ist. Ein
solches Ereignis ist unwahrscheinlich und iberraschend und daher des
Aufzeichnens wert, doch ist es keineswegs ginzlich undenkbar. Analog
der Sachverhalt unseres Liedes: ein Wal ist in eine Vogelschlinge geraten
und sein Fleisch wird verteilt. Ein Wal allerdings ist an das Wasser
gebunden, eine Vogelschlinge in den Bergen kann ihm nicht zum Ver-
hingnis werden. Also doch nur eine vermeintliche Analogie ?

Aston (1956, 1: 118 Anm. 1) hatte seinerzeit zu kudira angemerkt:
“The wild boar is now called yama-kujira or mountain-whale and is
perhaps the animal intended here”. Wir wissen nicht, worauf Aston seine
Bemerkung stiitzt; das KGDJ (19: 550) gibt fiir yama-kujira die Bedeu-
tung ,,Wildschweinfleisch, auch Fleisch von Vierfiillern allgemein’ mit
Belegen fiir die Edo-Zeit. Zwischen diesen Belegen (die sich zudem auf
Wildschweinfleisch und nicht auf das Wildschwein beziehen) und den KL
liegen mehr als tausend Jahre; sie sind damit praktisch wertlos, um

8 Konjaku monogatari 23/23 = NKBT 25: 266f. Ubersetzung in Die
Zauberschale 1973: 168ff.: ,, Wie der Ringer Kisaichi no Munehira ein
Seeungeheuer hochschleuderte’.



=~ Uw

=

"

Us

= L b w

9

8}

Die einzelnen Lieder 9

verbindliche Riickschliisse zu ziehen. Dennoch sehe ich in Aston’s Bemer-
kung einen wichtigen Fingerzeig, der uns der Losung des Problems
naherbringen kann.

Die Verwendung des Wortes yama-kujira, wie sie das KGDJ anfiihrt,
diente der eher spaflhaften Verschleierung eines nicht gerne eingestande-
nen Tatbestandes, ndmlich des durch den Buddhismus verponten Fleisch-
genusses. Nehmen wir aber yama-kujira im Sinne Aston’s, so scheint es
mir, dal wir in den Bereich einer ganz anderen Tabu-Sprache eintreten.
Ich meine die ,,Bergworte”’, yama-kotoba, die Tabu-Sprache der Jéger.
Auf die Existenz einer solchen Tabu-Sprache wurde schon in der Edo-Zeit
gelegentlich hingewiesen (vgl. Yanagita 1941: 369); weitere Einzelheiten
sind bekannt geworden, seit sich die volkskundliche Forschung des
altertiimlichen Jagdbrauchtums angenommen hat, das vor allem bei den
matag: Nord-Honsh@’s, aber auch noch in anderen Riickzugsgebieten in
Resten zu finden ist. Eine Untersuchung des Phinomens steht noch aus,
ebenso eine Sammlung des Wortschatzes, allerdings aus verstandlichen
Griinden. Noch 1960 weist Sakurada Katsunori (in NSMJ 4: 1494) darauf
hin, daB die ,,bis in die letzten Jahre als heiliges Geheimnis gehiiteten
Bergworte nur zu einem Teil offenkundig” seien, Genaueres sei immer
noch unbekannt. Yanagita (a. a. O.) bemerkt, dafl die Bergworte der
matagt aus veralteten Wortern, Ainu-Woértern, gewohnlichen Geheimwor-
tern und aus von ihnen selbst geschaffenen Wortern zu bestehen scheinen.
An anderer Stelle (Yanagita 1938: 107) hilt er fest, dal die Auswahl der
Bergworte in alter Zeit wie auch jetzt nicht so sorgfiltig bedacht worden
sei, daher sei ihr Gebrauch ziemlich freiziigig, und zudem lidgen ihnen
Dinge einer wesentlichen Wahrnehmung zugrunde, die heute kaum mehr
zu erfragen seien.

Fiir unsere Uberlegungen ist von Bedeutung, daB die Namen aller fiir
die Jagd wichtigen Dinge, vor allem aber die Namen der Jagdtiere tabu
und durch andere Wérter zu ersetzen sind (vgl. Naumann 1963: 176 f.).
Dabei geht es nicht um das Wort als solches, sondern um den ,,eigent-
lichen. Namen”. So darf der Béir, kuma, nicht bei diesem seinem Namen
genannt werden — man nennt ihn daher im Distrikt Aizu in Fukushima
nabire, in Minami-Tsugaru (Aomori) kuroge (,,Schwarzpelz”) oder itach:
(,,Wiesel’’); doch in der Bedeutung ,,Wiesel” ist das Wort itachi durchaus
tabu, wihrend das Wort kuma (Bér) seinerseits in Niigata als Deckname
fir ,,Pfanne” verwendet wird (Yanagita 1938: 109 s. v. nabire). In Gifu
nennt man sowohl den Biren wie den Affen yama no oyaji (,,Bergmei-
ster”’), und auch yama no hito (,,Bergmensch”) ist Deckname fiir beide
Tiere”. Diese Beispiele sollen nur die Vielfalt der Moglichkeiten und den

? Vgl. SNMG unter den jeweiligen Stichworten.

o




10 Die Kume-Lieder

von Yanagita erwiahnten ,freiziigigen Gebrauch” der Bergworte veran-
schaulichen®.

Fiir unsere Uberlegungen ist weiterhin von Bedeutung, daB die ,,Berg-
worte” und die mit ihnen verbundenen Vorstellungen nur Teil eines
umfangreichen, altertiimlichen Jagdbrauchtums sind, das weder mit der
Jagd als dem , ,koniglichen Vergniigen” der Yamato-Herrscher und ihrer
Nachfahren, noch mit den feudalen Treibjagden des MA in Beziehung
steht, sondern offensichtlich der Volksiiberlieferung angehort. Seine Ge-
schlossenheit und Folgerichtigkeit rechtfertigen es, wenn wir seinen Ur-
sprung in einer eigentlichen Jéagerkultur suchen, denn dieselben Vorstel-
lungen und Bréuche, darunter auch die Verwendung einer eigenen Jagd-
sprache, in der die Hauptjagdtiere (vor allem der Bér) mit ehrenden
Bezeichnungen bedacht werden, treffen wir z. B. auch bei den nordeurasi-
schen Jégervolkern an. Es ist nicht denkbar, daf} sich solches Brauchtum
erst sekunddr im Rahmen einer Ackerbauerkultur neu herausgebildet
hatte. So bleibt nur die Annahme, dafl wir die letzten Ausliufer einer
Jagerkultur vor uns haben, die vor die Anfinge des Ackerbaus in Japan
zuriickreicht. Selbstversténdlich haben sowohl die geographischen Gege-
benheiten wie auch der aulerordentliche Wald-und Wildreichtum Japans
das Fortbestehen einer solchen Tradition begiinstigt (vgl. Naumann 1963 :
183 £., 192).

Wir sehen uns damit in einer schwierigen Lage. Einerseits koénnen wir
annehmen, dafl auch der Gebrauch von Deckwortern fir die tabuierten
Namen der Jagdtiere in sehr frithe Zeiten zuriickreicht, doch wird es nie
moglich sein, den direkten Beweis zu fithren, daB es sich bei kudira um ein
solches Deckwort fiir ein Jagdtier handelt. Andererseits scheint mir diese
wohlbegriindete Annahme die einzige Moglichkeit zu einem Verstdndnis
des Liedes zu bieten, und zwar ohne Riicksicht darauf, ob wir das Lied als
Jagdlied gelten lassen, oder ob wir in ihm mit Tsuchihashi ein Lied sehen
wollen, in dem die Jagd nur eine Metapher fiir den Krieg darstellt. Denn
auch in diesem Falle muf} das Lied zuerst in sich schliissig und verstéind-
lich sein.

Wurde in der oben erwihnten Geschichte der Fang eines Hirsches in
einer Reuse als unwahrscheinliches und daher iiberraschendes Ereignis
berichtet, so wiirde in diesem Liede demnach der Fang eines groBen

8 Um weiterreichende Schliisse zu ziehen, ist das Material zu diirftig: das
Minzokugaku jiten von 1951 : 641f. gibt an, daB bislang etwa 70-80 Ausdriicke
bekannt seien, davon die meisten Decknamen fiir Jagdtiere. Diese Deckna-
men sind nicht zu verwechseln mit Fachausdriicken der Jégersprache wie
besondere Bezeichnungen fiir Frischlinge, fiir ein-, zwei- oder dreijihrige
Bérenjunge usw.




o

Die einzelnen Lieder 11

Jagdtieres in einer Schnepfenschlinge als gleicherweise unvorhergesehene
Begebenheit besungen. Abgesehen davon, daB das Jigerlatein gewill
nicht erst heute erfunden wurde, ist die Moglichkeit eines solchen Fanges
nicht ganz auszuschlieBen. Sirelius (1934: 62) erwiihnt die Anwendung
einer ,,Viehstange”, d. h. einer horizontalen Stange, die iiber dem Biigel
mit den Héngeschlingen befestigt wurde, ,,damit der Vogel nicht dariiber
hinwegflog und das Vieh nicht mit den FiiBen in die Fangvorrichtung
geriet”. Das zeigt deutlich genug, daB ein groBeres Tier sich in den
Schlingen verfangen kann. Kommt der gliickliche Fallensteller hinzu, ehe
es diesem gelingt, sich mit Gewalt freizumachen, nun, dann kénnte es der
Zufall wirklich einmal mit sich bringen, daB auf diese Weise ein gréBeres
Jagdtier erlegt wird — so unwahrscheinlich dieser Fall auch sein mag.

Mit der Feststellung, daB sich ein kudira gefangen hat, schlieBt gewis-
sermaflen der Erlebnisbericht des Ich-Erzihlers. Wir miissen eine Zisur
annehmen, denn das Folgende, der zweite Teil des Liedes somit, stellt sich
insgesamt als eine (verfithrerische) Aufforderung dar, in die Form einer
Hypothese gekleidet. Da die Verteilung der Beute angeregt wird, er-
scheint das ,,ich” des ersten Teils als angesprochene Person. Damit hat
ein Subjektwechsel stattgefunden. Der Aufforderung zur Verteilung geht
jeweils — parallel gestaltet — ein hypothetischer Nebensatz voraus: ,,Falls
die Erstfrau um Zukost bittet” (Z. 8-9), ,,Falls die zweite Frau um Zukost
bittet” (Z. 13-14).

Es scheint, dal mit konami (Z. 8) und uFanari (Z. 13) nur das zeitliche
Nacheinander des Erwerbs der Frauen zum Ausdruck gebracht wird:
konami, die urspriinglich, als erste zur Gattin genommene Frau, und
uFanari, die danach, als zweite dazugekommene. Ein Rangunterschied
,»Hauptfrau — Nebenfrau” ist offensichtlich nicht impliziert. Dem wiirde
auch die zuriicksetzende Behandlung der ,,Verflossenen’ und die Bevor-
zugung der in Gunst stehenden ,Neuen” nicht entsprechen. Weit eher
spiegelt sich in diesem Lied die im Belieben des Mannes stehende Méglich-
keit, eine zweite Frau ins Haus zu holen, sowie die Willkiir in der
Behandlung der Frauen.

Die Frauen bitten um Zukost. Na, ,,Zukost”, ist nicht niher bestimmt,
es kann Gemiise, Fleisch, Fisch sein, doch im Zusammenhang des Liedes
kann sich die Bitte um Zukost nur auf kudira beziehen, den unerwarteten
Fang. Die Bitten der Frauen und die ins Belieben des Mannes gestellte
Zuteilung kénnten erneut bestitigen, daB wir in kudira das Deckwort fiir
ein Wildpret zu sehen haben. Normalerweise ist es doch gerade die
Aufgabe der Frau, das Essen zu bereiten und auszuteilen. Nur vom
Jagdgeschehen ist sie so sehr ausgeschlossen, daB sie unter Umstéinden
(vor allem bei den groBen Jagdtieren, besonders beim Biren) auch mit
Fleisch und Haut des erlegten Tieres nicht in Berithrung kommen durfte,




e e P e N e e R SO
~ e omemee e e . TS Dy

12 Die Kume-Lieder

d. h. also, daB auch die Zubereitung den Ménnern oblag (vgl. Naumann
1963: 175 ff., 191 ff.). In diesem Zusammenhang wire eine solche Bitte
verstindlich, ebenso die Art der Zuteilung: Fiwe bedeutet ,,in diinnen
Streifen abschneiden””’, und dem Zusammenhang ist zu entnehmen, daf es
sich wohl um das bereits zubereitete Fleisch handeln miiite.

Dem auffordernden kikisi Fiwene von Z. 12 entspricht das kokida
Fiwene von Z. 17, beide Male: ,,schneide doch in dimnen Streifen ab [so/
viel /wie/ ...”, und in gleicher Weise sind auch die zugehorigen Ver-
gleichsobjekte streng parallel angeordnet. Doch in bezug auf diese scheint
die Interpretation seit Motoori in einer Sackgasse zu stecken; die Aufhel-
lung durch spitere Bearbeiter, auf die Motoori wartete (KJKD 19 =
MNZ 10: 380), ist nicht erfolgt.

Wir wollen vom zweiten Glied: itisakaki mi né oFokeku wo (Z. 15-16)
ausgehen, da sich dieses dem Versténdnis leichter erschliel3t und daher
auch in den Kommentaren entsprechend erliutert wird. Wértlich wire zu
iibersetzen : ,,das Zahlreichsein der Friichte des itisakaki”, bzw. in Ver-
bindung mit der nachfolgenden Aufforderung: ,,schneide doch in diinnen
Streifen ab [sof viel, /wie/ die Friichte des itisakaki zahlreich sind”. Man
streitet sich, ob unter itisakaki der eigentliche sakaki, Cleyera japonica
Thunb., zu verstehen sei (iti konnte dann im Sinne von ,heilig”, ,.ge-
weiht” genommen werden), oder ob es sich um den hi-sakaki, Eurya
japonica Thunb., handle, der dialektal auch als chi-sakaki bezeichnet
wird. Letzterer, der in ganz Honshfi, Shikoku und Kyfishti vorkommt,
wird von Ohwi (1965: 630) als “very common” bezeichnet, wihrend der
echte sakaki erst von Zentraljapan an westwirts gedeiht. Beide Arten
bringen iiberall in den Blattachseln jeweils mehrere Bliiten hervor, aus
denen sich schwarzviolette, kugelformige Beerchen entwickeln, beim
sakaki mit einem Durchmesser von ca. 7 mm, beim hi-sakaki von 4-5
mm?®. Hieraus ist zu ersehen, daB sich der Vergleich nur auf die Vielzahl
der Beerchen beziehen kann; zudem zeigt es sich, daB fiir das Verstindnis
des Liedes die Streitfrage sakaki oder hi-sakaki gegenstandslos ist.

Das erste Glied : tati-soba no mi né nakekw wo (Z. 10-11) diirfte nun ohne
weiteres zu verstehen sein. Dem zweiten Glied entsprechend wire zu
iibersetzen : ,,.Das Nichtvorhandensein der Friichte des fati-soba’, bzw. in
Verbindung mit der Aufforderung: ,,schneide doch in diinnen Streifen ab
[so] viel, /wie/ Friichte des tati-soba nicht vorhanden sind”, d. h. schneide
nichts ab. Geht man von dieser ganz am Text bleibenden Interpretation
aus, so bietet auch tati-soba kein Problem mehr. Daf taft im Sinne von
,,einsetzen”’, ,einpflanzen” zu verstehen ist, tati-soba somit ,eingesetz-

9 Zu sakaki und hi-sakaki vgl. Ohwi 1965: 629, 630. Siehe auch EJ 8: 36
und EJ 15: 145.



Die einzelnen Lieder 13

ter”’, ,eingepflanzter séba’” bedeutet, hat schon Motoori (KJKD 19 =
MNZ 10: 376 f.) ausfiihrlich begriindet. Uber die Bedeutung von soba gibt
das Wamydshé (20: 27 a-b SSWRS: 793) beste Auskunft: es handelt
sich um ein Vierkantholz, ein viereckig behauenes Bauholz. Ein Vierkant-
holz mag man einpflanzen, solange man will — es bringt keine Frucht, und
genau so viel, ndmlich nichts, ,,wirst du doch wohl” oder ,,solltest du”
-ne)10 fiir die Erstfrau abschneiden.

Die Schwierigkeit in der Interpretation dieser Stelle riihrte daher, daf3
man in soba unbedingt den Namen eines Baumes sehen wollte. In der Tat
ist soba mo ki ein alter Name fiir Buche (buna no ki, Fagus crenata bzw.
Fagus sylvatica var. sieboldii Maxim.), auch das Pfaffenhiitchen (nishiki-
gi, BEuonymus alata) sowie weitere Straucher bzw. Baume wurden spéter
mit diesem Namen bedacht, und selbst der Gedanke, dafl mit tati-soba
hier der Buchweizen (soba, Fagopyrum esculentem Moench.) gemeint sei,
hat Anhiinger gefunden!!. Alle diese Pflanzen tragen den Namen soba zu
Recht, denn die Grundbedeutung von soba ist ,,Ecke”, ,,Kante”. Davon
ist soba (no ki) = ,,Vierkant(holz)” ebenso abgeleitet wie soba no ki =
,,Buche”, letzteres im Hinblick auf die scharf dreikantigen Friichte der
Buche, die wir ja auch Bucheckern nennen. Von hier ist es nicht weit zu
soba ,,Buchweizen”. Er hat bei uns seinen Namen erhalten aufgrund
seiner ebenfalls dreikantigen Friichte, die exakt den Bucheckern gleichen,
sie sind nur etwas kleiner. Man kann sich leicht vorstellen, daB er seinen
japanischen Namen der gleichen Tatsache verdankt. Im iibrigen wurde
der Buchweizen in Japan erst wihrend der T’ang-Zeit (7.-10. Jh.) aus
China iiber Korea eingefiihrt; sein Anbau wurde zu Beginn der Nara-Zeit
wiederholt befohlen. Allgemein angebaut wird er erst seit dem 10. Jh.
(vel. EJ 11: 214). Schon deshalb kann der Buchweizen fiir unser Lied
nicht in Betracht kommen. Das Pfaffenhiitchen, und zwar gerade Euony-
mus alata, hat ausgesprochen vierkantige Zweige. Dafl aber auch Buche
und Pfaffenhiitchen nicht als Vergleichsobjekte gemeint sein koénnen,
geht aus dem Kontext des Liedes hervor. Das oFokeku des zweiten
Gliedes kann sich aufgrund der Art der Friichte von sakaki oder hi-sakak:
nur auf deren Vielzahl beziehen ; ein zu oFokeku parallel stehendes nakeku
muB damit notgedrungen das Gegenteil, den vollstindigen Mangel in
bezug auf die Anzahl der Friichte zum Ausdruck bringen. Da sowohl
Buche wie Pfaffenhiitchen im Herbst voller Friichte hingen (wobei die
Bucheckern noch dazu eBbar, nahrhaft und wohlschmeckend sind), wiirde
der Vergleich somit seinen Sinn vollkommen verlieren.

10 Zu -ne sieche Ono 1975: 1458.
11 8o z. B. der Zusatzkommentar zu NSK: 579, doch auch Ueda bringt in
STS: 246 die Rede hierauf.




T — e S

14 Die Kume-Lieder

[m NSK ist hier das Lied zu Ende. Es besteht damit aus zwei Teilen:
Teil 1 = Bericht einer Person (,,ich”) iiber einen aullerordentlichen Fang;
Teil 2 = an diese Person gerichtete Aufforderung, beim Verteilen des
Fangs in bestimmter Weise zu verfahren.

Triige nicht die KJK-Version ein Anhéngsel, so hitte es damit sein
Bewenden. Das KJK jedoch fiigt zwei Zeilen hayashi-kotoba, Fiillworter
ohne Bedeutung!?, an, neben denen eine Erlduterung zu finden ist: ko wa
wmogoFu s6, ko wa azawaraw so, ,,dies ist Prahlerei”, ,,dies ist Spottgelich-
ter”. Die Interpretation von altjapan. indgéFu ist indessen nicht einheit-
lich. Das KGDJ (2: 312) sieht darin eine Haltung, die von feindlichen
Absichten erfiillte HaBgefiihle zum Ausdruck bringt; Ono 1975: 122
erklart das Wort als ,,sich schrittweise ndhern, sich im Angriff nihern”.
Beide fithren als Belege obige Stelle sowie das Nihon ryéiki, Fasz. 1, No. 2
(NKBT 70: 68/69) an. Diese Interpretation 1aft sich m. E. auf obige Stelle
nicht anwenden. Hisamatsu 1974 : 118 gibt indessen zwei Bedeutungen: 1.
prahlen (¢baru), seine Kraft zeigen — mit Hinweis auf obige Stelle; 2.
feindliche Absicht zum Ausdruck bringen, Angriffshaltung einnehmen —
mit Hinweis auf die fragliche Stelle des Nihon rydiki. Mir scheint jedoch,
daBl sich beide Belegstellen durchaus in gleicher Weise interpretieren
lassen, wenn man von einer (neutralen) Grundbedeutung ,,sich in Positur
stellen”, ,,sich in die Brust werfen’’ ausgeht. Von hier aus 148t sich sowohl
die eine wie die andere modifizierte Interpretation rechtfertigen, wie sie
Hisamatsu vorschligt. ,,Prahlen” wire ein treffender Hinweis auf Teil 1
des Liedes: dem Ich-Erziahler wird sein Jégerlatein vorgehalten. Mit
azawarau, ,,Spottgelichter”’, wire dann Teil 2 zu charakterisieren: dem
Aufschneider wird voller Spott ein Verteilungsmodus fiir seinen angeb-
lichen ,,Fang’ nahegelegt, der wohl seinen geheimen Wiinschen ent-
spriche, in Wirklichkeit aber nicht durchfithrbar wire. In diesem Falle
wiirde sich zudem der Eindruck verstirken, daf} dieses Lied einen Wech-
selgesang darstellt, bei dem zuerst ein prahlerischer Erzihler von einer
unglaublichen Begebenheit berichtet, worauf der Partner die entspre-
chend spottgeladene Antwort erteilt. Damit wiirde aber das ganze Lied
auf eine rein scherzhafte Ebene gehoben, und hier wire dann selbst der
,»Wal” noch am rechten Platz, namlich als Ausdruck des Unglaubhaften
und génzlich Unméoglichen.

Hier wire zu fragen, warum das NSK dieses Anhéiingsel wegliBt. Ich
kann darin nur den Versuch sehen, den ernsthaften, ,,sachlichen’’ Charak-
ter des Liedes zu wahren, der durch das KJK-Anhingsel gefihrdet
erscheint.

12 Ono 1975: 199 erklirt allerdings das siyago stya als siya ago siya und 1a8t
nur stya als Ausruf gelten. Demgemé wire etwa zu iibersetzen ,,heiBBa, ihr
Sohne, heilla’.



Die einzelnen Lieder 15

Diese Situation erschwert eine allgemeine Aussage zu Charakter und
Inhalt des Liedes. Festzuhalten wire: gleichgiiltig, ob scherzhaft oder
sachlich — die beiden Teile des Liedes stehen sich als Bericht und als
(verfiithrerische) Aufforderung an den Berichtenden gegeniiber; gleichgiil-
tig, ob der Bericht ernst genommen wird oder nicht — den Hintergrund
liefert eine Jagdszene sowie eine Sozialordnung, die dem Ehemann zwei
Frauen erlaubt.

Faf3t man das Lied ernsthaft-sachlich auf, so wird es nur verstindlich,
wenn kudira als Deckwort fiir ein groBeres Jagdtier begriffen wird. Es
suggeriert zudem eine willkiirliche Behandlung der Frauen bei der Zutei-
lung des vom Manne erlegten Wildprets; zu der allzumenschlichen Bevor-
zugung der einen und Zuriicksetzung der anderen Frau wird mehr oder
weniger direkt aufgefordert. Der Rollen- und Subjektwechsel von Teil 1
zu Teil 2 erscheint allerdings wenig motiviert. Man kénnte dieses Lied
zwar auf den Krieg umdeuten: statt einer kleinen Beute hat einer einen
unerwartet reichen ,,Fang” gemacht und er soll den Frauen auf deren
Bitten willkiirlich von der Kriegsbeute zuteilen — doch fragt man sich
vergeblich, wo der Reiz oder Sinn dieser Metapher liegen soll3,

FafBit man das Lied indessen scherzhaft auf, so ist es sogar moglich, den
,,Wal” wortlich zu nehmen, als vollig unglaubhafte Aufschneiderei & la
Miinchhausen — dann eriibrigen sich unsere Uberlegungen zu kudira als
yama-kotoba, die befiirchtete zuriicksetzende Behandlung der Erstfrau
wird zur Farce (nicht umsonst hat sich — wenn auch reichlich spéter — der
Ausdruck wwanari-uchi, das ,,Verpriigeln der zweiten Frau”, nimlich
durch die Erstfrau und ihren Anhang, herausgebildet!). Das Lied eignet
sich in keiner Weise mehr als Metapher fiir ein Kriegslied. Umso besser
allerdings nimmt es sich aus als Scherzlied bei einem Gelage. Sein
Charakter als Wechselgesang tritt besonders deutlich hervor: die Prahle-
rei des Ich-Erzihlers verlangt einfach nach einer Antwort.

Alles in allem wirkt diese zweite, das Scherzhafte beriicksichtigende
Interpretation sehr viel einleuchtender, ganz abgesehen davon, daB da-
durch das Lied ganz aus sich selbst heraus verstindlich wird. Unser
Umweg war dennoch nicht umsonst, denn auch dem Scherz liegt eine
Wirklichkeit zugrunde, die noch in der Ubertreibung sichtbar wird: der
Wal erscheint zumindest in der Rolle des Jagdtieres, das zur Doméine des
Mannes gehért und entsprechend zu behandeln ist.

Die japanische Forschung hat — vor allem seit Takaki’s Postulat eines
,-heroischen Zeitalters” als Hintergrund der KL (vgl. Takaki 1971:

13 Interessanterweise ist in den zugehérigen Kampfberichten nie die Rede
von Kriegsbeute, so daB3 auch von dieser Seite her betrachtet einer solchen
Interpretation wenig Wahrscheinlichkeit zukommt.




= e e £ R e A e e e R e G B e P 3 P——L

16 Die Kume-Lieder

282 ff.) — auch in diesem Lied wenn nicht einen ,,Helden” so doch einen
,,Hauptling” der Kume am Werk sehen wollen. Hieraus zieht z. B.
Tsuchihashi (1974 : 230 f.) weitreichende Schliisse nicht nur in bezug auf
den Charakter dieses Hiauptlings selbst sondern auch in bezug auf den
Charakter der Kume, ihr Gemeinschaftsleben und ihr Verhéltnis zu ihrem
Hauptling, und hieraus erwachsen ihm weitere Spekulationen iiber den
Zeitpunkt, zu dem dieses Lied entstanden sein muB. Ich kann jedoch in
diesem Lied keinen Hinweis erkennen, der auf einen Hauptling als das
,ich”-Subjekt im ersten Teil schliefen liefe, und dem gleichzeitig die
Rolle des Befehlenden im zweiten Teil zufiele. Noch weniger scheinen mir,
allein aufgrund dieses Liedes, Spekulationen gerechtfertigt, die iiber die
Feststellung hinausgehen, daB wir mit einer Jagdszenerie, real oder irreal,
konfrontiert werden.

Lied 2 (NSK 3: 202/203; KJK 2: 158/159)

1 Kamukaze no Wo Gotterwind /weht/,
2 Ise n6 umi no im Meer von Ise, um

3 oFoisi ni ya (KJK: oFisi ni)  die groflen Steine, ja
4 iFaFi motoForu (KJK: FaFi da kriechen sie rund herum,
motoForoFu)

5 sitadami no die Uferschnecken —

6 sitadami no6 (fehlt in KJK) wie Uferschnecken,

7 ago yo (fehlt in KJK) ihr Sohne,

8 ago yo (fehlt in KJK) ihr Séhne,

9 sitadami n6 (fehlt in KJK) wie Uferschnecken

10 iFaFi motéFori werden wir rundum kriechen,
11 utite si yamamu werden wir sie erschlagen,

12 utite si yamamu (fehlt in KJK) werden wir sie erschlagen!

Dies ist das erste von vier Liedern, die sich durch denselben Schlufivers
als zusammengehorig ausweisen. Sein wutite si yamamu, ,,wir schlagen sie,
und sie werden aufhéren”, ,, . .. es wird mit ihnen aus sein’’'4, offenbart
den kriegerischen Charakter der ganzen Gruppe. Vor allem das obige Lied
ist ganz auf diesen SchluBvers hin ausgerichtet.

Doch diesem Lied hiangt nicht nur — ganz im Gegensatz zu dem vorigen
— der Ruch eines gnadenlosen Krieges an, es fithrt auch in seiner klar
ausgedriickten Metapher in eine ganz andere Landschaft und Situation.
Schauplatz sind nicht mehr die waldigen Hohen von Uda, sondern die
Meereskiiste des ,,gotterwindigen Ise”. Yoshida Tégo (YS 2: 775) macht
darauf aufmerksam, daB Ise mo wms nicht nur die heutige Ise-Bucht
meine, die fast schon ein Binnenmeer bildet. In alter Zeit habe man Shima

14 Zu si vgl. Ono 1975: 1450.




Die einzelnen Lieder 17

als ,,Ise-shima’ bezeichnet, somit sei auch das Meer siidlich von Shima,
d. h. der Nordostteil der Kumano-See, als ,,Meer von Ise” zu begreifen.
Aston (1956, 1: 122 f. Anm. 6) falite die Moglichkeit ins Auge, die ,,groflen
Steine’” konnten die berithmten Felsen von Futami sein, doch scheint mir
eine solche Festlegung zu weit hergeholt. Nicht lyrische Stimmung mit
dem Blick auf eine besondere Naturschonheit bestimmen diese Verse,
sondern eher scharfe Beobachtung des Lebens in der Natur. Mit anderen
Worten: die ,,groflen Steine”’ oder die Uferschnecken an sich sind von
untergeordneter Bedeutung fiir die Metapher — es ist die Bewegung der
Schnecken um die Steine, auf die es ankommt. Daraus geht hervor, daf3
der Ort der Beobachtung in jedem Falle ein flacher Strand sein muf}, denn
die sitadams (Umbonium costatum) — heute im allgemeinen kisago oder
kishago genannt — lebt in Kolonien im Sandboden des seichten Meeres, aus
dem sie, sobald die Flut sich zuriickgezogen hat, zur Nahrungssuche
hervorkommt (vgl. EJ 5: 375). Sie fallt dabei wohl durch ihr hiibsch
gezeichnetes Héauschen auf, doch ist dieses so klein (Hoéhe ca. 1 em,
Durchmesser 1.5 cm, sehr grole Exemplare bis zu 3 cm), dafl erst die
Betrachtung aus der Néhe ein Bild vermittelt, wie es die Metapher
nahelegt. Es ist also wohl auch nicht der Fischer, dem ein solcher
Vergleich einfallen wird, sondern eher der Sammler, der die Ebbe am
flachen Sandstrand niitzt, um eBbare Meeresfriichte aufzulesen?®.

Das Schleichen der Schnecken um die Steine — lautlos, langsam,
vorsichtig, wer hat es nicht schon beobachtet — wird dem Umzingeln des
Feindes gleichgesetzt, das (wenn der Vergleich nicht sinnlos sein soll)
ebenso lautlos und vorsichtig vonstatten gehen miite, denn es ist durch-
aus nicht ein eigentlicher Kampf mit dem Feind beabsichtigt (davon ist
gar keine Rede), sondern seine totale Uberrumpelung, bei welcher ihm
sofort der Garaus zu machen ist: er wird erschlagen, ehe er sich’s recht
versieht. Zwar konnen wir noch nicht niher erkennen, welcher Schlag-
oder Hiebwaffe man sich bei diesem Nahkampf bedient, doch schlieBt das
Wort utite jedenfalls die Verwendung einer SchuBlwaffe von vornherein

15 Vgl. hierzu auch Manydshii 16, 3880 NKBT 7: 162/163: ,,Bei Kashi-
mane/ auf der Insel Tsukue/ die Uferschnecken/ sammle ich und nehme sie
mit ;/ mit einem Stein/ zerschlage ich sie, und/ im schnellen Bache/ wasche
ich sie rein; mit/ bitterem Salze/ knet’ ich sie knirschend,/ hauf’ sie auf hohe
Schalen/ und stelle sie auf den Tisch./ Biet’ der Mutter ich sie dar,/ unserer
lieben Hausfrau ?/ Biet’ dem Vater ich sié dar,/ unserem lieben Hausherrn ?”

Bei den hier erwihnten sitadams, ,,Uferschnecken”, soll es sich zwar um
die koshidaka-gangara handeln, doch den Abbildungen nach zu schlief3en,
besteht kein groBer Unterschied zur kisago. Auch die kisago ist eBbar. (Vgl.
auch Sasaki 1956: 564).




T UL ———

18 Die Kume-Lieder

aus. Die Kampfweise, wie sie hier impliziert wird, schliet m. E. auch aus,
daB wir es mit einer groBeren, organisierten Truppe zu tun haben.

Das Z. 7-8 eingestreute ago 39, ,,meine Sohne”’, wirft indessen die Frage
auf, ob dieses Lied urspriinglich als das Lied eines einzelnen zu gelten hat,
als das Lied eines Anfiihrers, der seine Manner aufruft. Dies liegt im
Bereich der Moglichkeiten. Ago mufl nicht unbedingt im Sinne einer
realen Verwandtschaftsbeziehung verstanden werden ; das KGDJ (1: 193)
fithrt das vorliegende Lied an, um die Bedeutung von ago als Pronomen
der 2. Person, als liebevolle Anrede gegeniiber einer Person von ,,niedrige-
rem Rang” zu belegen. Das Wort hat indessen einen so familidren
Unterton, da — wenn nicht an eine verwandtschaftliche — so doch an eine
mehr kameradschaftliche als an eine streng hierarchische Beziehung zu
denken ist.

Lied 3 (NSK 3: 204/205; KJK 2: 158/159)

1 Osaka no In Osaka

2 oFomuroya ni im Groflen Grubenhaus,

3 Fito saFa ni der Menschen viele

4 iri wori t6 mo (KJK : ki iri wori) sind zwar eingetreten,

5 Fito saFa ni der Menschen viele

6 kiiri wori to mo (KJK:iri wori sind hineingekommen, doch
t0 mo)

7 mitumitusi die gewaltigen /?/

8 kumé no ko-ra ga (KJK:kumé Sohne der Kume mit
no ko ga)

9 kubututu-i ihren Kopfschligeln,
10 isitutu-i moti mit den steinernen Schligeln
11 utite si yamamu werden sie sie erschlagen!
Das KJK fiigt an:
12 mitumitusi Die gewaltigen /?/
13 kumé no ko-ra ga Sohne der Kume, mit
14 kubututu-i ihren Kopfschliageln,
15 isitutu-i moti mit den steinernen Schlageln,
16 ima utaba yorasi jetzt zugeschlagen, dann ist’s gut!

Das vorige Lied hat uns mit seiner Metapher an die Meereskiiste
gefiihrt; wo die eigentliche Kampfhandlung zu denken ist, bleibt offen.
Umso deutlicher nennt dieses Lied — das zweite mit dem SchluBvers utite
st yamamu — den Ort der Handlung: Osaka. Das auch weiterhin gut
belegte Osaka (auch Oshisaka > Ossaka) soll mit dem heutigen GrolB-
flecken Osaka (Shikishima-mura, Distrikt Shiki) identisch sein (YT 2:
385), der siidostlich von Sakurai und 6stlich des Tomi-Berges liegt. Von
dem im Zusammenhang mit Lied 1 genannten Utano aus gesehen,



Die einzelnen Lieder 19

befindet sich Osaka im Westen, und zwar jenseits der Wasserscheide zur
Yamato-Ebene hin. Das ,,GroBe Grubenhaus von Osaka’ mag ein dhnlich
fester Begriff gewesen sein wie das ,,Hochgehege von Uda’. Wir kénnen
uns ein solches ,,Grofhaus” als Versammlungsort vorstellen, wie es das
Lied selbst nahelegt. Ich gehe dabei von dem Begriff des Grubenhauses
und nicht eines Hdéhlenhauses aus (unter muro kénnte man beides verste-
hen), weil das Grubenhaus als Wohnhaus durchgehend von der Jémon-
Zeit bis iiber die Nara-Zeit hinaus archéiologisch belegt ist?6.

Dall unter Fito nicht irgendwelche , Menschen’ oder ,,Leute” zu
verstehen sind, sondern solche, die von den Kume als Feinde betrachtet
werden, geht aus dem Zusammenhang hervor.

Gewisse Schwierigkeiten bieten der Interpretation die Zeilen 7-8, denn
zuvor miiBlte eigentlich feststehen, wer (oder was) die Kume sind. Ist die
iibliche Ubersetzung kumé = ,,Krieger” vertretbar ? Diese Frage laBt sich
nicht anhand der Lieder allein kliren und soll daher weiter unten erneut
aufgegriffen werden. Die Ubernahme des Wortes Kume auch in die
Ubersetzung verlangt dennoch nach einer vorliufigen Erkliarung. Das
Wort altjapan. kumé als solches erscheint iiberall nur phonetisch geschrie-
ben. Es fehlt zwar nicht an etymologischen Erklirungen, doch sind diese
teils unbefriedigend, teils abwegig, und alle sind sie nicht ausreichend
belegbar. Philippi (1969: 503) meint, kumé konnte urspriinglich ein
Ortsname gewesen sein, der zum Familiennamen wurde. Diese Hypothese
hat einiges fiir sich, denn kumé tritt uns auBer in den wenigen Fillen, wo
von ,,den Kume’ (wie in den Liedern) oder von ,,den Kume-be”’ die Rede
ist, nur als Name oder Namensbestandteil entgegen. Es scheint mir daher
gerechtfertigt, zumindest vorldufig, in Anlehnung an Philippi auch in
diesem Zusammenhang das Wort Kume wie einen Eigennamen zu behan-
deln.

Mitumitusi (Z. 7), offensichtlich ein zu kumé gehériges makurakotoba,
entzieht sich ganz unserem Zugriff. Die Ubersetzung folgt zwar (mit
Vorbehalt) der meist vorgebrachten Interpretation, mitu sei eine Kon-
traktion von mi-itw in der Bedeutung ,erlaucht und gewaltig”, ,,von
grofler Kraft” usw. (vgl. KGDJ 18: 612), doch bleibt das Wort letzten
Endes so unverstindlich wie das tsukuFasi von Lied 1, Z. 6.

Die ,,Sohne der Kume” sind das in diesem Lied wortlich genannte

16 In der Gegend von Suwa wie auch in den Bergen von Kanagawa bauten
sich die Burschen bis in unsere Zeit im Winter ein Grubenhaus als gemeinsa-
mes Quartier (Nthon minzoku jiten 1972: 730). Munro (1971: 75ff.) schrieb
noch 1911: “Curiously enough, pit dwelling is still carried on in Japan . ..
Some of the former pariah or Eta folk still continue to use such dwellings from
October to March or April and occasionally even later. Sometimes they are
used as workshops throughout the year . ..”




20 Die Kume-Lieder

Subjekt zu der Satzaussage des Schlulverses; sie haben analog auch als

Subjekt des vorigen Liedes zu gelten. Mit der Nennung des Subjekts des
Liedes erhebt sich indessen die Frage nach dem (den) urspriinglichen

Sanger(n) des Liedes. Ist das Lied als ,,Anrede’, Z. 7 ff. demnach im Sinne
von ,,ihr . .. Sohne der Kume . . .” zu verstehen ? Oder haben wir es als
Gemeinschaftsgesang im Sinne eines ,,wir ... Sohne der Kume
anzusehen ? Der Text la3t beide Interpretationen zu; die Frage muf offen
bleiben.

Aber nicht nur die handelnden Personen, auch die Waffen, mit denen
zugeschlagen werden soll, werden jetzt (Z. 9-10) genannt. Die Gleichset-
zung von kubututu-i mit kabutsuchi, von wsitutu-i mit wshitsuchi steht
auller Frage!”; sollten kubututu-iv und isitutu-v nicht Synonyme sein, so
muf es sich zumindest um gleichartige Waffen handeln: ,,Kopf”’-Schligel
oder , Kopf’-Hammer, hammerartige Waffen aus Stein. Unter kubu,
kabu, ,,Kopt”’, ist ein knollenformiges Gebilde zu verstehen, ein Klumpen,
Auswuchs, Kropf.

Das Bestreben, den realen Gegenstand ausfindig zu machen, der sich
hinter diesen Bezeichnungen verbirgt, wurde auch hier durch den Blick
auf den Kontext der Erzdhlung, in die das Lied in NSK und KJK
eingefiigt wurde, mehr behindert als gefordert. Das KJK bemerkt zwar
im Anschlufl an das (von Iwarebiko gesungene) Lied nur: ,,so sang er, und
sie zogen die Schwerter und schlugen alle auf einmal tot”’, doch das NSK

(hier ist Michi no Omi, Feldherr des Iwarebiko, der Sanger) prézisiert:
,»»Als nun unsere Krieger das Lied horten, da zogen sie gemeinsam ihre
kubutsuchi (no) tsuruge und alle auf einmal toteten sie die Feinde.”” Mit
kubutsuchi no tsuruge wird ein Begriff eingefiihrt, der vom ,,Hammer”’ weg
zum ,,Schwert” fithrt, ein ,,schlagelkopfiges” Schwert.

Zieht man die verschiedenen Worterbiicher und Kommentare zu Rate,
so findet man entsprechend unter kubututu(-:) ausschlieBlich den Hinweis
auf die ,,schligelkopfigen” Schwerter!8. In bezug auf isitutu(-i) teilen
sich die Meinungen etwas — entweder soll es ebenfalls ein ,,schligelkopfi-
ges” Schwert sein, oder aber ein Schwert mit Steinknauf, ein ,,Stein-
schwert”, eine ,,Schwertbezeichnung”1?. Nur Ono 1975: 93 erklirt isitutu-
¢ kurzweg als eine Art Steinhammer, wihrend Tsuchihashi im Kommen-
tar zu KKS: 46 immerhin auf eine ,,andere Erkldrung” hinweist, derzu-
folge es sich um eine Art Steingerit handeln konnte.

17 Zur Postposition -7 als Suffixkompositum vgl. Ono 1975: 80.

18 Siehe die Kommentare NSK: 204; KJK: 158; KKS: 46; NSK Ausgabe
Asahi-shimbun-sha, Rikkoku-shi 1: 90; Maruyama 1966, 4: 82; Ono 1975:
414; Hisamatsu 1974: 394; KGDJ 5: 79.

9 Hisamatsu 1974: 92; KGDJ 2: 46; Maruyama 1966, 4: 25.



3,

Die einzelnen Lieder 21

Alle Erklarungen, die kubututu-i und isitutu-i mit den ,,schlidgelkopfi-
gen” Schwertern gleichsetzen, lassen den archiologischen Kontext auBer
acht. ,,Schligelkopfige” Schwerter sind — wie sich jedem archéologischen
Handbuch entnehmen 148t — erst im 6./7. Jh. (spite Periode der Kofun-
Zeit) angefertigt worden20, d. h. zu einem Zeitpunkt, der fiir die Entste-
hung der KL aus mehreren Griinden nicht mehr in Frage kommt, wie wir
weiter unten sehen werden. Die Schwerter, die man aufgrund ihrer
Knaufform mit dem der alten Literatur entlehnten Namen kabutsuchi no
tsuruge (bzw. tachi) bezeichnet, sind zudem, wie Kobayashi Yukio
(KKGJ: 173) bemerkt, ,,eher fiir den zeremoniellen Gebrauch als fiir den
wirklichen Kampfgebrauch” geeignet; sie sind laut Mori Kéichi (STS:
248) ,,viel groBer, als man sie zum Kampf verwendet”. Daher meinte
denn auch schon Kobayashi (a. a. 0.), man miisse annehmen, daB entwe-
der die Mythologie etwa um die Zeit, als solche Schwerter in Gebrauch
waren, ,,geschont” worden sei, oder aber daB die ,,schligelkopfigen”
Schwerter des KJK und NSK etwas anderes seien als die von den
Archiologen so benannten Schwerter der Kofun-Zeit.

[ch mochte diese Bemerkung etwas modifizieren. Es scheint mir sehr
wahrscheinlich, dafl die schligelképfigen Schwerter erst zu dem von
Kobayashi angedeuteten Zeitpunkt in die Erzihlung geraten sind, die das
fragliche Lied umrahmt; ich halte es sogar fiir méglich, da8 diese Erzih-
lung, die in KJK und NSK nicht ganz iibereinstimmt, tiberhaupt erst
aufgrund dieses Liedes, und zwar zu seiner niheren Erliduterung, in der
uns tberlieferten Form zusammengestellt wurde. Dabei sind dann —
vielleicht weniger um der Verschénerung willen als vielmehr um die
kubututu-i des Liedes zu aktualisieren, dem Zeitempfinden anzupassen, ja
womdglich erst verstindlich zu machen — im erzihlenden Kontext , schli-
gelkopfige” Schwerter an ihre Stelle gesetzt worden. Die Aktualisierung
hat dann, sozusagen riickwirkend, auch den Urahn der Kume no / tai,
Ama-tsu Kume (KJK 1: 128/129), bzw. der Kume-be, Ame-kushi-tsu no
Okume (NSK 2: 156/157), erfafit, die fiir den Abstieg vom Himmel mit
»schligelkopfigen” Schwertern ausgeriistet werden.

Bleiben wir bei den kubututu-i und isitutu-i des Liedes, so miissen wir
von einer aus Stein gearbeiteten Waffe ausgehen, die einem Hammer oder
hammerartigen Gerdt dhnlich ist, d. h. von einer Waffe, die an einem
hélzernen Stiel ein entsprechend geformtes Kopfteil aus Stein tragt. Die
Vermutung, daB es sich hierbei um ,,Keulen mit Steinkopf oder Keulen
mit verdicktem Ende” handeln kénne, sprach Obayashi Tary6 im Rah-
men eines Symposions zur japanischen Mythologie aus (STS: 247); wiih-
rend desselben Gesprichs bemerkt Mori Koichi zu den isitutu-i, in der

0 KKGJ: 172f.; Kidder 1959: 158f.




n S e s A e e e S e e

22 Die Kume-Lieder

Yayoi-Zeit giibe es als Waffe die ringformige Steinaxt, eine Streitaxt, bei
der am Ende eines Stockes ein Steinring befestigt sei, ,,aber das ist etwas
zu alt” (STS: 248). Allerdings
Frage ein, warum dies ,,zu alt”

Aston (1956, 1: 123 Anm. 2) hatte seinerzeit “little doubt . . . that stone

weapons are referred to”’, wobei er auf “‘stone mallets” verweist, wie er sie

yeht niemand bei diesem Gespréich auf die
sein miisse.

als ,,Donnerkeile” abgebildet gesehen hatte. Aber auch Munro (1971:
118 f.) bemerkt in seinem erstmals 1911 erschienenen ‘‘Prehistoric Japan”
bei der Besprechung von ‘‘mallet and hammer” aus Stein: ‘“The battered
ends indicate service as an instrument of percussion. The depression in the
centre with the ridge on either side show that it was hafted in the middle.
These objects are carefully finished and give rise to the idea that they may
have been used in battle. I understand that they are not always found in
the primitive sites: it is possible that they are the ‘mallet weapons’ of the
ancient classices . ..”

Munro (1971: 164) erwihnt auch Keulenkopfe (mace-heads). Sie seien
selten, meint er, es sei denn, man schlieBe “such specimens” ein, wie in
“No. 1, Fig. 23" abgebildet, wo offensichtlich eine Ringaxt dargestellt ist.
“Till quite recently”’, fahrt er fort, ‘“the Ainu of Yezo have used stones to
give weight to their war clubs and, rather significantly, a stone resembling
No. 1, Fig. 23 is sometimes a prominent ornament in the festival of the
bear”’. Die in seinen Fig. 69 und 70 abgebildeten Keulenkopfe haben
jeweils drei Vorspriinge, der eine ist in der Mitte durchbohrt, der andere
hat lediglich eine Vertiefung in der Mitte.

Da inzwischen das Material angewachsen ist, lassen sich z. T. genauere
Aussagen machen. Ich stiitze mich hierbei der Einfachheit halber aus-
schlieBlich auf das KKGJ, wo Kobayashi Yukio fiir die uns interessieren-
den Stichworte zeichnet. Die ,,typischen Donnerkeile’ (dokko-ishi, S. 735;
ihnen entspricht weitgehend auch Munro’s Beschreibung unter ‘“‘mallet
and hammer”’) treten seit der spiaten Jomon-Zeit in Erscheinung, sind
jedoch offenbar auf Ostjapan beschrinkt. Kobayashi spricht auch von
,,Steinhdmmern™ (wshizuche, S. 43), polierten Steingerdten von unter-
schiedlicher Gestalt, die iiber Jémon- und Yayoi-Zeit hinweg Verwen-
dung fanden. Sie erhalten in der Yayoi-Zeit im Kinki-Gebiet eine spe-
zielle, langlich-kugelige Form mit grabenartiger Vertiefung um die Mitte.
Ausfiihrlicheres erfahren wir auch tber Ringixte (kanjé-sekifu, S. 203)
sowie iiber sternférmige Keulenkopfe (fatd-sekifu, ,,Vielkopf-Steinaxt”, S.
628). Hervorgehoben wird die relativ geringe Zahl von Ringaxt-Funden
bei gleichzeitiger Verbreitung iiber ganz Japan, sowie ihr gemeinsames
Auftreten mit Yayoi-Keramik. Man nimmt an, daf die japanische Ring-
axt in die gleiche Tradition gehort wie entsprechende Funde in Korea and
Nordost-China. In Nord-Korea wurden zusammen mit Ringéxten auch




Die einzelnen Lieder 23

sternférmige Keulenkopfe gefunden. Innerhalb Japans ist indessen die
Beziehung zwischen Ringixten und sternférmigen Keulenképfen, die hier
nur im Chtibu-Gebiet auftreten, ungeklirt. Man weist die sternférmigen
Keulenképfe der Endphase der J6mon-Zeit zu. Insgesamt sind laut
Kobayashi die mit 3-8 Vorspriingen ausgestatteten sternférmigen Keu-
lenk6pfe Japans jedoch ,,Steingerite mit vielen ungelosten Punkten’.
SchlieBlich werden auch ,,steinerne Keulenképfe, deren Rand nicht zur
Schneide geschliffen ist”, als ,,Steinring” oder ,,Ringstein”” angefiihrt.

Was wir den Feststellungen der Archiologen entnehmen kénnen, ist
(von den ungelosten Problemen abgesehen) die Tatsache, daB wihrend
der Yayoi-Zeit durchgehend Steinwaffen verwendet wurden, die unter die
Begriffe kubututu-i oder isitutu-i fallen kénnen, und daB solche Stein-
waffen in der geographischen Region anzutreffen sind, in welche dieses
und die anderen KL fiihren. Nichts hindert uns daher, die hammer-,
keulen- oder axtartigen Steinwaffen der Yayoi-Zeit und die Bezeichnun-
gen des obigen KL in Verbindung zu bringen. Das heiBt nicht un bedingt
(obwohl die Moglichkeit ins Auge gefalt werden sollte), daB obiges Lied in
der Yayoi-Zeit entstanden sein muf, aber es bedeutet mit zwingender
Notwendigkeit, dal eine mit solchen Waffen verbundene Tradition der
Kume, die in diesem Lied ihren Ausdruck findet, bis in die Yayoi-Zeit
zuriickreicht.

Die zeitliche Diskrepanz, die sich in der Verwendung des kubutsuchi no
tsurugi im Begleittext gegeniiber dem kubututu-i des Liedtextes aus-
driickt, 1iBt einen weiteren Schlu3 zu. Die Beibehaltung des nicht mehr
aktuellen, vielleicht nicht einmal mehr verstandenen archaischen Begriffs
im Liedtext sollte uns hellhérig machen gegeniiber der z. B. von Tsuchi-
hashi (1974 : 225, 227) vorgetragenen Meinung, bei den Liedern mit dem
SchluBvers utite si yamamu (seine ,,Gruppe B”’) handle es sich um ,,hofische
Zeremoniallieder”’, um Lieder, die im Rahmen des Hofzeremoniells ent-
standen seien. Nachrichten, die derartiges — und sei es nur eine Bearbei-
tung der Lieder durch den Hof — nahelegen, fehlen. Welches sind aber
dann die textimmanenten Kriterien, die eine solche Annahme rechtferti-
gen ? Kubututu-i und isitutu-i des Liedtextes im sichtbaren Gegensatz zu
den kubutsuchi no tsurugi des Begleittextes konnen geradezu als Indizien
fiir den gegenteiligen Sachverhalt gelten, nimlich daB hier ein archaischer
Liedtext, der in dieser Form gewiB nicht dem Hofzeremoniell verpflichtet
ist, eher unverindert tradiert wurde.

Fassen wir das Lied als Ganzes ins Auge, so spielt sich vor uns eine
Handlung ab, die trotz der sparsamen Worte keiner weiteren Erlduterung
bedarf. Insgesamt zeigt sich hier, leicht abgewandelt, dieselbe Taktik wie
im vorigen Lied — eine Taktik, die das Risiko meidet, die im Ausweichen
vor dem eigentlichen Kampf besteht. An die Stelle der lautlosen Umzin-




24 Die Kume-Lieder

gelung des Feindes tritt nur eine andere Art der Uberrumpelung: der
Feind wird in Sicherheit gewiegt, und sobald er sich arglos, im Vertrauen
auf die Friedensbereitschaft des Gegners, zur gemeinsamen Versammlung
oder zum Gastmahl einfindet, wird er hinterriicks niedergemacht. Der
Menschen viele sind hineingekommen — heraus kommt keiner mehr!

Lied 4 (NSK 3: 204/205)

[ma Fa yo Jetzt — !
2 ima Fa yo Jetzt — !
3 aa siya wo aa siya wo
4 ima dani mo Und wenn auch nur jetzt,
5 ago yo ihr Sohne!
6 ima dani mo Und wenn auch nur jetzt,
7 ago yo ihr Sohne!

Im KJK fehlt obiges Lied, das im NSK fast unmittelbar dem vorigen
folgt. Das ,kaiserliche Heer” ist iiber die Vernichtung des Feindes
erfreut, man blickt zum Himmel auf und lacht, und man singt . . . Doch
nicht nur in dieser legendiiren Form wird der Gesang mit dem Lachen in
Verbindung gebracht, denn im Anschlufl an den Liedtext heiit es: ,,Dal}
jetzt die Kume-be, nachdem sie gesungen haben, laut lachen, hat hierin
seinen Ursprung.”” Diese Bemerkung kénnte sich generell auf den Gesang
der Kume beziehen, da sie aber gerade im Hinblick auf dieses vom Inhalt
her unergiebige Lied erfolgt, ist ein innerer Zusammenhang naheliegend.

Gesang wie Gelichter sind nur nack dem Kampf denkbar, d. h. auch als
Realtion auf den Kampf (selbst wenn dieser nur im Totschlagen besteht).
Die Worte des Liedes werden als Siegesgeschrei angesehen; zumindest
konnen sie als eine Art SchluBsignal des Kampfes gelten — fiir eine andere
Interpretation fehlen die Anhaltspunkte. In dieses Schema muf auch das
zum Ritus gewordene Gelichter passen. Kann und darf man ein solches
Gelichter nur als Hohn- und Spottgelichter iiber den erschlagenen Feind
sehen? Lachen ist schlieBlich (und wohl zuerst) auch AuBerung der
Lebenslust in einem tieferen Sinne — es gibt das Lachen, das den Bann des
Todes brechen und Leben bewirken kann (vgl. HdA 5: 868 ff.), es gibt das
Lachen, das der Angst entgegensteht, das Lachen, mit dem eine Lebens-
ordnung wieder ins Gleichgewicht gebracht wird (Lévi-Strauss 1976, 5:
772). Und wenn beim Menschen das Ritual die Funktion erfillt, ,,das
Kontinuum durch praktische Operationen zu rekonstruieren, ausgehend
von dem spekulativen Diskontinuum, welches die Ausgangsbasis liefert”
(Lévi-Strauss 1976, 5: 802), so konnen wir das dem Siegesgeschrei zuge-
ordnete, zum Ritus gewordene Lachen durchaus in einer solchen Funk-
tion sehen. Das Lachen als Ritus der Befreiung gibt erst den Blick frei auf
den Zwang der vorausgegangenen Situation.



- S

Die einzelnen Lieder 25
Lied 5 (NSK 3: 204/205)
1 Emisi wo Der Emishi
2 Fidari kiam’ einer
3 momo na Fito auf hundert Leute,
4 Fito Fa iFédomo sagen die Leute zwar, doch
5 tamukaFi mo sezu die wehren sich nicht einmal!

Auch dieses Lied ist im KJK nicht enthalten. Im NSK folgt es direkt
auf die oben zitierte Bemerkung zum Gelichter der Kume: ,,Ferner sang
er ...”. s ist ohne Schwierigkeit als Spottlied zu erkennen.

Kénnte man dem vorigen Lied aufgrund seiner Primitivitit und man-
gelnden Aussage den Charakter eines Liedes itberhaupt absprechen und
dies als moglichen Grund fiir sein Fehlen im KJK anfiithren, so stehen wir
hier vor einem schwierigeren Problem. Als Charakteristikum der anderen
bisher besprochenen KL ist neben den unregelméBigen Verslingen von
archaischem Zuschnitt als formalem Kriterium vor allem die bildhafte
Sprache hervorzuheben, die mit einfachsten Mitteln und in duBerster
Kiirze Situationen und Handlungsabliufe von geballter Kraft vor unser
Auge zu zaubern vermag. Diese Kraft glaube ich — trotz Primitivitit und
Aussagearmut - selbst im vorigen Lied zu verspiiren. Doch hier, in Lied 5,
fehlt sie. Anstelle von Bildern bietet dieses Lied einen kraftlosen Aus-
spruch, der auf einem Gedankengang beruht: die Leute sagen zwar . . .,
doch nach meiner Erfahrung ... — und im einen wie im andern Fall
bleiben dies leere Worte. Dem von den iibrigen KL abweichenden Charak-
ter dieses (und auch des folgenden) Liedes tragt Tsuchihashi insofern
Rechnung, als er sie in einer eigenen Gruppe (seine ,,Gruppe C”’) zusam-
menschlief3t.

Ein weiteres Problem, das unsere Aufmerksamkeit erfordert, ist die
Erwihnung der Emishi. Sie stellen, selbst wenn wir im vorgegebenen
Rahmen des NSK bleiben, an dieser Stelle einen Anachronismus dar. Das
NSK (7: 297) berichtet unter dem Datum Keikd 27/2/12 von der Riick-
kehr des Takeshi-uchi no Sukune aus den Ostlanden, wohin er zur
Erkundung geschickt worden war. Er meldet: ,»Bei den Ostbarbaren gibt
es ein Land namens Hitakami. Die Menschen in diesem Land, Ménner wie
Frauen, binden das Haar in Form eines Hammers auf und tatauieren
ihren Korper. Als Menschen sind sie furchtlos und grausam. Man nennt sie
allesamt Emishi. Das Gebiet ist zudem fruchtbar und gerdumig. Wir
sollten sie angreifen und es einnehmen.” Wenig spater bilden die ,,rebel-
lierenden’ Emishi einen Grund fiir die Entsendung des Prinzen Yamato-
takeru in die Ostlande zu ihrer Unterwerfung. Freilich verweist man nicht
nur diese, sondern auch noch spitere Nachrichten in das Reich der
Legende. Interessant ist in diesem Zusammenhang, daf die Schilderung

3




e 2 A RS on o

26 Die Kume-Lieder

dieser Expedition in den Osten im KJK den Ausdruck Emishi vermeidet,
hier sind es einfach ,,unbotméBige Menschen’’ der Ostlande, die der Prinz
béndigen soll. Der Kommentar NSK: 597 zu ,,Emishi”’ meint, dies zeige
das Desinteresse der (die Grundlage des KJK bildenden) ,,Kaiseranna-
len” (teiki) und ,,Alten Worte” (kydj:) des 6. Jh. an den Emishi. Die
Hervorhebung von Berichten iiber die Unterwerfung der Emishi im NSK
stelle hingegen eine Weiterentwicklung und Ausschmiickung der vorhan-
denen Uberlieferung dar; die Tendenz hierzu sei aber erst mit dem 7. Jh.
entstanden, als das Interesse an den Emishi gestiegen war. Uns beschiif-
tigt hier weniger die Historizitit einzelner Berichte als vielmehr die
Frage, wann kann — aus der realen historischen Situation heraus — dieses
Lied frithestens entstanden sein? Auch hier fiihrt ein Vergleich der
Emishi-Berichte des NSK selbst zu der Uberzeugung, da das Lied auf
keinen Fall vor dem Ende des 6. Jh., weit wahrscheinlicher aber erst im 7.
Jh. verfait wurde. Damit sind wir aber wiederum tiber einen Zeitpunkt
hinausgelangt, zu dem — aufgrund der notwendigen Voraussetzung einer
Existenz der Kume als Gruppe - die Entstehung eines KL iiberhaupt
noch moglich ist.

Fassen wir unsere obigen Uberlegungen zusammen, so erscheint es
berechtigt, dem vorliegenden Spottlied auf die Emishi die Zugehérigkeit

zu den eigentlichen KL abzusprechen. Das schlieBt nicht aus, daBl das
Lied zu irgendeinem Zeitpunkt vor Abfassung des NSK in das Repertoire
der KL eingefiigt wurde; sein Fehlen im KJK, dazu die unmotivierte, um
nicht zu sagen deplacierte Einordnung im NSK legen allerdings die
Vermutung nahe, dafl das Lied seine Aufnahme an dieser Stelle (und
somit auch seine Einbeziehung in die KL) weit eher dem speziellen
Interesse des NSK an den Beziehungen zu den Emishi verdankt.

Lied 6 (NSK 3: 206/207; KJK 2: 160/161)

1 Tata naméte Die Schilde gereiht,

2 Inasa nd yama no am Inasa-Berg — wie da

3 ko n6 ma yu (KJK: yo) mo zwischen den Baumen

4 i-yuki mamorakFi hervor wir gehen, wachen,

5 tatakaFéba im Kampf uns schlagen,

6 ware Fa ya wenu wie sind wir doch hungrig!

7 sima tu tori Vogel der Inseln —

8 ukaFi ga tomo Kormorane-Halter :

9 ima suké ni kone Leute, jetzt kommt zu Hilfe!

T'ata namete ist makurakotoba zu I(nasa), doch fiigt es sich hier einiger-
magen sinnvoll ein. Uber die Lage des Inasa-Berges ist man sich nicht
vollig im klaren. YT 2: 402 nimmt offensichtlich an, daB die Angaben des
Yamato-shi (die Motoori anzweifelt) korrekt sind. Der Inasa-Berg miiBte



23

Die einzelnen Lieder a7

demnach siidwestlich von Uda-mura liegen, oberhalb des GroBfleckens
Yamaji (Inasa-mura, Distrikt Uda).

Tsuchihashi (1974 : 222) faBt, wie schon erwihnt, die Lieder 5 und 6 als
eine eigene ,,Gruppe C” zusammen, da sie »,vom Charakter her unklare
Punkte” aufwiesen. Diese Einteilung macht er aber wieder zunichte,
indem er (1974 : 225) erklirt, als Spottlied iiber die Emishi stehe Lied 5
(unsere Zéhlung) in Ubereinstimmung mit den (von ihm zu Spottliedern
deklarierten) Liedern 1 und 4: seine ,»Gruppe A”. Das Subjekt des Liedes
sel zwar schwer auszumachen, dennoch kénne man das Lied wie die
tibrigen KL als Lied des Kume-Hi uptlings ansehen und es somit auch aus
dieser Sicht der Gruppe A beiordnen. In Lied 6 wiederum »ruft der
Kume-Héuptling die ukai ga tomo herbei; diese kann man als dem Tennd
dienende bumin ansehen, aber man kann sie auch als eine Unterabteilung
der Kume-Sippe betrachten. Im ersteren Fall wiire das Lied Gruppe B
(die wutite si yamamu-Lieder) zuzuordnen, im letzteren Fall Gruppe A”
(denn die Lieder der Gruppe A fiigen sich seiner Meinung nach in den
Rahmen des Sippengeschehens, die der Gruppe B in das vom Yamato-Hof
dirigierte Geschehen). Tsuchihashi’s Fazit lautet: ,,Daher geht es an, die
Probleme der KL (ausschlieBlich) anhand der sechs Lieder der Gruppen A
und B zu iiberdenken, denn in bezug auf die SchluBfolgerungen wird sich
auch unter Verzicht auf die Lieder 5 und 6 (unsere Zahlung) kaum ein
Unterschied ergeben.” Damit umgeht Tsuchihashi auf elegante Weise die
Schwierigkeit, die ,,unklaren Punkte im Charakter” dieser beiden Lieder
aufzuzeigen bzw. zu ihrer Klirung beizutragen.

Die rein intuitive Feststellung, daB dieses Lied aus einem anderen Geist
entstanden sei als die wtite si yamamu-Lieder, niitzt uns nicht viel, solange
wir diesen Geist nicht konkret fassen kénnen. Von der bildhaften Sprache
der utite si yamamu-Lieder und ihrer geballten Kraft war schon die Rede.
Ein Blick auf die bereits behandelten Lieder 2 und 3 zeigt weiterhin, daf3
diese nicht eine Schilderung, nicht einen Riickblick auf Geschehenes
bieten : das Lied fiihrt vielmehr jeweils mitten hinein in die Spannung des
Geschehens selbst. Man kann sich dieser Spannung nicht entziehen, man
wird von ihr erfaBt. Diese Tendenz wird sich auch bei den noch ausstehen-
den beiden Liedern bestitigen. Wie distanziert und kiihl unterrichtet
dagegen obiges Lied 6 vom Geschehen ! ,» Weil wir zwischen den Biumen
hervor gehen, wachen und kdmpfen, sind wir so hungrig” — Feststellun-
gen, denen jede Spannung fehlt, die weder den vorauszusetzenden Feind
ahnen lassen noch dem Kampf selbst Leben und Farbe verleihen. Ein
ausgesprochen hiibscher Einfall einer dichterischen Phantasie, der man
die Erfahrung eines grausamen Kriegsgeschehens nicht glaubt: Kampf
hochstens als Spiel, als Manéver, als Bewegung in frischer Luft, die
hungrig macht. Dies ist wohl tiberspitzt formuliert, macht aber den




28 Die Kume-Lieder

eigentlichen Unterschied deutlich : dort das unmittelbare Beteiligtsein an
der Dynamik des sich Ereignenden, hier eine Schilderung, die zwar
festhiilt, daf etwas geschehen ist, ,,man hat gekampft”, die aber gerade
das unmittelbare ,,wie”’ des Kampfes ausspart und damit die Szene der
Bildhaftigkeit beraubt

Auch die Aufforderung an die ukai ga tomo, jetzt ,solltet ihr doch” zu
Hilfe kommen, erscheint nicht an der Realitdt orientiert, sondern als
dichterisches Gedankenspiel. In einer wirklichen Kampfsituation miilite
eine solche Aufforderung reines Wunschdenken bleiben. Oder soll man
annehmen, daB die Kormoranhalter abwartend daneben s tanden und auf
Befehle warteten, wenn irgendwo gekdmpft wurde? Als dichterischer
Einfall dagegen wirkt die Gegeniiberste sllung iiberaus reizvoll.

Wir kénnen die wkai ga tomo dennoch nicht komment: arlos iibergehen.
Tsuchihashi faBte zwei Moglichkeiten ins Auge: bumin oder ,,Unterabtei-
lung der Kume-Sippe”. Fiir letzteres fehlt jeder Anhaltspunkt, wihrend

z. B. das KGDJ (15: 21) gerade die betreffende Stelle des obigen Liedes
An‘(ul.lt um die spezielle Bedeutung von fomo im Sinne von tomo-be zu
belegen, d. h. als ,,Gruppe, die wihrend der Zeit des Yamato-Hofes unter
Fiihrung eines fomo no miyatsuko durch eine bestimmte Funktion dem
Hofe dient”’. Inoue Mitsusada (1972: 22) zufolge gehoren die ukai-be zur
iltesten Schicht der shina-be, der Dienstleistungsgruppen, die als Horige
durch ihre Produkte oder ihre Arbeitskraft dem Yamato-I Lof dienten. Ein
solches Horigkeitsverhéltnis kann man in obigem Lied ausgedriickt se-
hen. Hier hiitten wir dann moglicherweise ein Lied vor uns, das am
Yamato-Hof entstanden ist und das dazu dienen konnte, sc shon von seiner
Intention her, dieses Abhéingigkeitsverhéltnis zu bekréaftigen. Aber die
hiervon eigentlich Betroffenen sind die Kormoranhalter. Da sowohl im
KJK (2: 152/153 ff.) wie im NSK (3: 198/199) kurz zuvor erzéhlt wird, wie
Twarebiko am Yoshino-FluB einen Mann trifft, der sich Nie-motsu-no- ko
(oder Nie-mochi-no-ko, ,,Opferspeisen-T riger-Sohn”’) nennt und der mit
Reusen Fische fingt, wobei eine Glosse ihn als , ,Urahn der ukai(-be) von
Ada” ausweist, ist es naheliegend, das fragliche Lied auch im Zusammen-
hang mit dieser Episode zu sehen. SchlieBlic 'h bleibt vollig offen, ob es sich
bei den Kéampfern dieses Liedes um Kume handelt. Dies alles verstirkt
eher den Verdacht, daB auch dieses Lied kein KL im eigentlic shen Sinne
ist. Formal gesehen zeigt dieses Lied mit Ausnahme der Zeilen 6 und 8
(jeweils 6 statt 7 Silben) den regelméfigen Bau eines Langgedic 11105 Dies
wiirde ebenfalls darauf schlieBen lassen, daB es einer ,,jiingeren”’ Schicht
angehort als die Lieder 1-4.



Die einzelnen Lieder 29

Lied 7 = NSK-Version (NSK 3: 208/209)

1 Mitumitusi 3 Am Ful} des Zaunes

2 kumé no6 ko-ra ga 2 der S6hne der Kume,

3 kakimoto ni 1 der gewaltigen [?/,

4 aFaFu ni Fa 4 im Hirseacker,

5 kamira Iitd6 moto 5 ein Stengel stinkender Lauch —
6 sOno6é ga motod 6 von der Wurzel her,

7 s06 ne mé tunagite 7 Wurzel und Schosse zusamt

8 utite si yamamu 8 werden wir sie erschlagen!

Lied 7 = KJK-Version (KJK 2: 158/159)

1 mitumitusi 3 Im Hirseacker

2 kumé no ko-ra ga 2 der Sohne der Kume,

3 aFaFu ni Fa 1 der gewaltigen /?/,

4 kamira Fit6 moto 4 ein Stengel stinkender Lauch —
5 80 ne ga moto 5 von der Wurzel her,

6 sO ne mé tunagite 6 Wurzel und Schosse zusamt

7 utite si yamamu 7 werden wir sie erschlagen!

Ein Vergleich dieses Liedes mit dem folgenden Lied 8 zeigt, dal} die
KJK-Version wohl die richtige ist, wihrend Zeile 3 der NSK-Version aus
Lied 8 entlehnt wurde. Ebenso diirfte Zeile 5 der KJK-Version korrekt
sein gegeniiber Zeile 6 des NSK. Ich beziehe mich deshalb auf die KJK-
Version, die der besseren Uberschaubarkeit halber gesondert angefiihrt
ist.

Wieder tritt ein neuer Lebensbereich der Kume lebendig vor unser
Auge: ihr Hirseacker. Awa, die Kolbenhirse (Setaria italica), gehort zu
den Kornerfriichten, die in Japan fiir den Brandrodungsbau typisch sind,
d. h. fiir eine im Bergland iibliche Anbauweise. Die Kolbenhirse ist eine
der iltesten Kulturpflanzen Japans, die selbst in der Mythologie ihre Spur
hinterlassen hat. Im Hirseacker wichst ein Unkraut, ein Stengel ,,stin-
kender Lauch’ — wir wissen nicht, welche Allium-Art mit kamira gemeint
sein kann; alle Allium-Arten enthalten ein dtherisches Ol, das ihnen den
charakteristischen Lauch- oder Zwiebelgeruch verleiht. Moglicherweise
ist mit ka-mira einfach eine starkriechende, wungenieflbare Lauchart
gemeint, im Gegensatz zu kuku-mira, dem im Manybshd genannten
,,Stengel-Lauch”, der als Wildgemiise gesammelt wurde®'. Unkraut rottet

21 Vol. Manydshi, 14, 3444 — NKBT 6: 430/431: ,,In Kiwatsuku/ auf dem
Hiigel: Stengellauch,/ den pfliicke ich wohl,/ doch mein Korb, er fallt sich
nicht — /ach pflackt’ ich mit dem Liebsten!” -

Ohwi 1965: 294ff. fithrt fiir Japan im einzelnen 11 Allium-Arten mit

Varietéiten an.




NU— a—

30 Die Kume-Lieder

man mit Stumpf und Stiel, ,,Wurzel und Schosse zusammengebunden”,
aus. Den Feind, ein Unkraut im Hirseacker — ein einziger Stengel Unkraut
im Acker! — wird das gleiche Schicksal erreichen. Die Bildhaftigkeit auch
dieser Metapher muf zu denken geben. Wir kommen darauf zuriick.

Lied 8 (NSK 3: 208/209; KJK 2: 158/159)

1 mitumitusi 3 Am Fuf} des Zaunes

2 kumé no ko-ra ga 2 der Sohne der Kume,

3 kakimot6 ni 1 der gewaltigen /?/,

4 uwesi Fazikami 4 gepflanzt, der scharfe Pfeffer,

5 kuti biFiku (KJK: FiFiku) 5 er brennt mir im Mund,

6 ware Fa wasurezu 6 ich hier vergesse es nicht
(KJK: ware Fa wasurezi) (KJK: ich will es nicht

vergessen)

7 utite si yamamu 7 wir werden sie erschlagen!

Das einzige Problem, das dieses Lied bietet, die Frage, ob Fazikami
Pfeffer oder Ingwer ist, scheint beigelegt. Ingwer (Zingiber officinalis
Rosc.) ist in Japan ,,introduced from tropical Asia’
cultivated in our area for the pungent rhizomes” (Ohwi 1965: 317). Dem

wiirde auch die im Wamydshé (16: 22 b SSWRS: 738) gegebene

, wenn auch ,,widely

japanische Bezeichnung kure-hajikami, ,,China-hajikam:”, fir den fri-
schen Ingwer entsprechen. Dabei wird zwar iibersehen, da schon das
Wei-chih unter den Nutzpflanzen des westlichen Japan im selben Satz
sowohl Ingwer B wie Pfeffer $f{ nennt (Mishina 1970a: 39); doch ob die
eher wirmebediirftige Pflanze damals auch in den Bergen von Yamato
kultiviert wurde, ist eine andere Frage. Der Pfefferbaum (Zanthoxylum
piperitum DC., auch in der dornenlosen Varietat Z. piperitum var. inerme
Makino) wichst indessen wild in den Bergen von Hokkaid6 bis Kyfishi
und ist ,,rather common and frequently cultivated” (Ohwi 1965: 582).
Dies konnte m. E. den Ausschlag geben, im hajikami unseres Liedes nicht
Ingwer, sondern Pfeffer zu sehen.

Mit dem Pfefferbaum am Zaun werden wir vom Acker weg in die
nichste Nihe der Kume-Héuslichkeit gefiihrt.

Die Parallelitiat im Aufbau der Lieder 7 und 8 ist offenkundig. Hétte
nicht Zeile 2 nur 6 statt 7 Silben, wiren es formal perfekte Langgedichte.
Also auch hier eine ,,jiingere” Schicht? Kédme es nur auf die Form an,

rire die Frage moglicherweise mit ja zu beantworten. Aber nicht nur der
SchluBvers utite si yamamu, auch der Geist dieser beiden Lieder ist
derjenige der Lieder 2 und 3. Unversehens wird man hineingerissen in den
Strudel der Gefiihle, die keineswegs beschrieben, sondern in der Metapher
unmittelbar zum Ausdruck gebracht, zur Aktion dringen. Keinerlei
Distanz wie etwa in Lied 6, keine blutleere Zeile wie in Lied 5.



Die einzelnen Lieder 31

Trat in den vorangegangenen KL immer wieder das Familidre zutage,
so begegnen wir hier dariiber hinaus dem ganz Personlichen. Noch brennt
ihm der Pfeffer im Mund — dieser Kume mag fiir die anderen mitsprechen,
dennoch bleibt dies sein ganz personliches Gefithl. Dem personlichen
Gefiihl des Hasses, des Rachedurstes, wie es hier in Lied 8 offenbar wird,
entspricht wiederum die personliche Sicht des Feindes in Lied 7: ein
Stengel stinkender Lauch, den man mit ,,Wurzel und Schossen’’ vernich-
ten will — ein Feind mit Kind und Kindeskindern. Gibt es ein deutlicheres
Bild, durch das sich eine als Feind betrachtete Familie oder Sippe
darstellen lieBe ? Die Parallelitiat der personlichen Aspekte, die hier zum
Ausdruck kommt, ist sowenig zufillig wie die dullere Parallelitit der
beiden Lieder, sie sind aufeinander bezogen, erginzen sich zum Paar. In
diesem Kontext an ein Heer, an Truppen, an Eroberungsziige oder
Befriedung eines Gebietes zu denken, erscheint verfehlt. Blutrache, Fami-
lien- oder Stammesfehde sind die Stichworte, die sich hier aufdringen.

1.2 Auswertung der Lieder
1.2.1 Charakterisierung der Lieder

Versuchen wir, riickblickend einige Ergebnisse zusammenzufassen und
sie zu erginzen. Es hat sich gezeigt, dal nicht alle im NSK pauschal als
KL bezeichneten Lieder in gleicher Weise als KL angesehen werden
konnen, da sie sich in ihrem Charakter z. T. wesentlich unterscheiden.
Hierbei nimmt Lied 1 in mehrfacher Hinsicht eine Sonderstellung ein.

Lied 1 wird zundchst unabhingig von den iibrigen KL fiir sich allein
eigens als KL bezeichnet. Das Lied selbst unterscheidet sich von den
iibrigen KL in drei Punkten: 1. nur Lied 1 hat die Jagd zum Thema; 2.
Lied 1 ist das einzige KL, das — wenn wir von der vollstindigen Fassung
des KJK ausgehen — als Scherzlied erscheint; 3. es ist das einzige KL, das
als Wechselgesang konzipiert ist. Im Gebrauch der Metaphern, ihrer
unmittelbaren, auf jedes ,,wie” oder ,,als ob” verzichtenden Eingliede-
rung in den Text (die in der Ubersetzung nicht in diesem MaBe nachvoll-
ziehbar ist), sowie in ihrer ausgepriagten Bildhaftigkeit unterscheidet sich
Lied 1 dagegen in keiner Weise von den Liedern 2, 3, 7 und 8.

Ein weiterer Hinweis hebt Lied 1 deutlich von den iibrigen KL ab:
,»Wenn jetzt das Amt fiir Musik (% Jf} ) dieses Lied darbietet, dann gibt
es immer noch groB und klein des Handmafes, sowie laut und leise der
Stimme. Dies sind von alters her verbliebene Regeln.”” Dies zeigt, daf} sich
zu dem genannten Zeitpunkt (,,jetzt”) auper dem Lied selbst auch eine
Auffiihrungspraxis erhalten hatte, und es zeigt zudem, daf} die Awuffiih-
rung dieses Liedes nicht mehr bei den Kume lag, sondern bei dem Amt fiir
Musik. Auf diese beiden Punkte werden wir spiter eingehen.




32 Die Kume-Lieder

Ahnlich wie Lied 1 wird nur noch Lied 4 durch einen eigenen Hinweis
auf die Auffithrungspraxis herausgehoben, doch hier sind es die Kume-be,
die in ein groBes Gelichter ausbrechen, nachdem sie gesungen haben. Auf
diesen Punkt sind wir bereits bei der Besprechung des Liedes eingegan-
gen. Andere Merkmale des Liedes: die Verwendung des eher familiiren
ago yo, ,,ihr S6hne”, auch die Gewalt, die in dem Aufschrei des ima wa yo,
,,jetzt — 17, zum Ausdruck kommt, stellen es trotz seiner Aussagearmut in
eine Reihe mit den Liedern 2, 3, 7 und 8.

Die eben genannten vier Lieder: 2, 3, 7 und 8, die unter die pauschal als
KL bezeichneten Lieder fallen, sind durch denselben Schluivers als
zusammengehorige Gruppe erkennbar. In dreien, den Liedern 3, 7 und 8,
werden die kume no ko-ra, ,,die Sohne der Kume”, direkt als Subjekt des
Liedes genannt, so da8 hier kein Zweifel an der Korrektheit der Benen-
nung aufkommen kann. Das heiBt aber auch, dal vor allem diese Lieder
das Vorbild liefern, an dem die verbleibenden, ebenfalls unter der Pau-
schalbezeichnung KL gefiihrten Lieder zu messen sind. Schon bei der
Besprechung der einzelnen Lieder hat sich herausgestellt, daf} die Lieder 5
und 6 diesem Vorbild nicht entsprechen, da es ihnen gerade an den
Eigenschaften fehlt, welche die iibrigen KL wesentlich bestimmen. Im
Gegensatz zu diesen, die wir als eigentliche KL ansehen kénnen, mochte
ich die Lieder 5 und 6 daher nur als sogenannte KL gelten lassen. Damit
tragen wir dem Umstand Rechnung, daB diese beiden Lieder im NSK
unter die Pauschalbezeichnung KL fallen (die Feststellung, ,,alle diese
Lieder nennt man Kume-Lieder”, folgt auf Lied 8) wihrend sie vom
Charakter her mit den eigentlichen KL wenig oder gar nichts gemein
haben22. Sie diirften entweder nachtriglich einem ,,Repertoire” von KL

22 Fin Vergleich mit den wenigen Kampfliedern, die NSK und KJK im
iibrigen enthalten, zeigt, dafl die Lieder 5 und 6 diesen néher stehen als den
eigentlichen KL:

(1) NSK 5: 252/253 (KJK 2: 210/211 ist identisch bis auf Zeile 1)

Yakumo tatu Acht Wolken steigen

(KJK: Yatume sasu) (Acht Knospen sprief3en)
idumo takeru ga in Izumo - sein Héuptling
Fakeru tati trigt ein Schwert, das ist
tudura saFa maki von Ranken viel umwunden,
sami nasi ni aFare doch wehe, es fehlt die Klinge!
(2) NSK 9: 346/347

Wotikata no Dort zu der fernen

arara matubara rauhen Kiefernheide, zu
matubara ni der Kiefernheide,

watari yukite dort gehn wir hiniiber,
tukuyumi ni dem Tsuki-Bogen

mariya wo taguFé gesellen wir den Ball-Pfeil,



Auswertung der Lieder

eingegliedert oder von den NSK-Kompilatoren filschlich den KL zuge-
ordnet worden sein. Letzteres ist aufgrund des Kontextes wahrschein-
licher. Wenn wir uns im Folgenden auf die eigentlichen KL beschrinken.,
so heiBlt das, dal wir von den beiden auszuscheidenden Liedern 5 und 6
keinen AufschluB3 in bezug auf die eigentlichen KL und die Kume als
deren Trédger erwarten konnen. Lied 1 hingegen und die restlichen,
eigentlichen KL kénnen als Verwirklichung zweier Ausdrucksméglichkei-
ten der Kume im Lied angesehen werden — einmal im scherzhaften
Wechselgesang, zu dem hier eine Jagdszenerie den Hintergrund liefert,
einmal in Gesdngen von verhaltener Wildheit und todlichem Ernst. die
das Erschlagen des Feindes zum Thema haben.

1.2.2 Charakterisierung der Kume anhand des Liedinventars

Die Kume als Subjekt der Lieder, als deren Singer und Bewahrer
riicken damit stirker in unser Blickfeld. Bezog sich schon bei der Analyse
der einzelnen Lieder die eine oder andere Beobachtung auf die Kume

umakF'ito Fa edle Méinner ihr,

umakF'it6é doti ya edle Méanner und inde!
itoko Fa mo Und auch ihr Lieben,

itoko doti ihr lieben Freunde!

iza aFana ware Fa Auf denn, kimpfen lasset uns!
tama kiFaru

uti noé asoé ga Der Uchi no Aso

Faranuti Fa hat er im Leibe

isago are ya denn etwa gar Kiesel ?

iza aFana ware Fa Auf denn, kdmpfen lasset uns!
(3) NG 9: 348/349

[za agi Auf denn, mein Freund,

isati sukune Isachi Sukune,

tama kiFaru

uti no asé g Des Uchi no Aso

kubututi né Kopfschlidgels bosen

itate oFadu Fa Schlag wollen wir nicht leiden:
niFodoéri no wie Wasservogel

kaduki sena lasse uns tauchen!

(4) KJK 2: 234/233

[za agi Auf denn, mein Freund,
Furukuma ga ohn’ Furukuma’s

itate oFadu Fa bosen Schlag zu erleiden —
niFodoéri né wie Wasservogel

afumi né umi ni in den See von Omi

kaduki sena Fa lass’ uns untertauchen!




34 Die Kume-Lieder

selbst. so sollen nun auch diese Beobachtungen zusammengefafit und
erginzt werden. Dabei gehen wir vom Inventar der Lieder aus.

a) Ortsangaben: Uda no takaki — Osaka no émuroya — Ise no umi

Mit Uda no takaki, dem ,,Hochgehege von Uda”, (Lied 1) und Osaka no
émuroya, dem ,,GroBgrubenhaus von Osaka”, (Lied 3) werden Jagd und
Krieo der Kume in einem kleinen geographischen Umkreis mehr oder
weniger prizis lokalisiert. Der Ort Osaka liegt nur wenig westlich aufler-
halb des Gebietes von Uda im heutigen Distrikt Shiki; man darf anneh-

men, daB das dortige ,,GroBgrubenhaus” so bekannt war wie heutzutage
eine Stadthalle. Uda no takaki, das ,,Hochgehege von Uda” ist nicht so
genau zu bestimmen, es ist jedoch innerhalb der Uda-Berge zu vermuten.
Aufgrund der KL erscheint demgeméB das Bergland von Uda in Rich-
tung auf die siidliche Yamato-Ebene hin als Lebensbereich der Kume.

DaB die Kume indessen nicht nur unwissende Hinterwéldler waren,
sondern daB ihre Beziehungen, ihre Streifziige, vielleicht sogar ihr Wohn-
gebiet auch ostwirts iiber das Gebirge in Richtung Ise sich erstreckten,
wird durch die Metapher von Lied 2 nahegelegt, die das ,,Meer von Ise”
zum Schauplatz hat. In der Tat scheint die alte Ise-StraBle von Hatsuse
aus iiber die Uda-Berge (iitber Uchimaki, Soni) nach Isshi hinunter
gefiithrt zu haben. Und nicht nur das: gerade in diesem Gebiet verlauft die
Kiiste der Ise-Bucht sehr flach, das Meer erreicht erst etwa 5-10 km von
der Kiiste entfernt Tiefen iiber 20 m. Hier kann man sich den Strand
vorstellen, wo die shitadami von Lied 2 zu beobachten waren. Dennoch
scheint es mir bezeichnend, daB hier — im Gegensatz zu Uda no takak: und
Osaka no émuroya, beides sehr genaue Ortsangaben, auch wenn wir die
eine nicht mehr voll verifizieren kénnen — nur hochst vage das ,,Meer von
Ise”” genannt wird. Darin driickt sich m. E. zwar eine Kenntnis der
Verhiltnisse aus, ohne jedoch die Vertrautheit spiiren zu lassen, die in
Uda no takaki oder Osaka no émuraye mitschwingt.

b) Wirtschaft: Jagd — Anbau — Sammeln

Sind die Berge von Uda vorwiegend als Lebensbereich der Kume
anzusehen, so fragt es sich, wie sie hier ihren Unterhalt sicherten. Hierbei
dringt sich der Gedanke an die Jagd, durch Lied 1 repréiisentiert, in den
Vordergrund. In den Uberlegungen zu diesem Lied wurden Moglichkeiten
aufgezeigt, die sich aufgrund der volkstiimlichen Jagdiiberlieferungen
eroffnen. Die Frage ist jedoch, wie weit konnen diese Moglichkeiten im
Hinblick auf die Kume ins Auge gefal3t werden ?

Die Interpretation von Lied 1 als Scherzlied, die als einzige keiner
Hilfskonstruktion bedarf und zudem auch der KJK-Version gerecht wird,
schrinkt die Moglichkeiten bereits ein. Wenn wir altjapanisch kudira



Auswertung der Lieder 35
g

(Wal) nicht als Tabu-Wort fiir ein gréBeres Jagdtier anzusehen haben.
bleibt auch generell der Gedanke an eine Tabu-Sprache der Jiger aus dem
Spiel, die mit Voraussetzung fiir die Annahme eines genuinen Jéagertums
gewesen wire. Dagegen tritt umso schiirfer das Jagdverfahren hervor, das
im Schlingenstellen besteht. Jagd mit Fallen und Schlingen gilt indessen
,»nicht zuletzt fiir die Nomaden und Ackerbauer, welche von anderer
Arbeit die Hande voll haben” (Birket-Smith 1946: 153). Sie wird fiir
letztere oft genug zur Notwendigkeit, um die Ackerfriichte vor Wildfra8
zu schiitzen, ganz zu schweigen von der willkommenen ,,Zukost”, die auf
diese Weise gewonnen wird. DaBl die Kume aber Ackerbauern sind. geht
aus Lied 7 hervor, das den Feind einem Unkraut im Hirseacker der Kume
vergleicht.

Hirsedcker in den Bergen von Uda — das setzt fast mit zwingender
Notwendigkeit Brandfeldwirtschaft voraus, eine Wirtschaftsform, die in
Japan noch bis vor dem Zweiten Weltkrieg ,allcemein iiblich” war
(Nihon minzoku shiryé jiten: 86). Der Hinweis auf das zu vertilgende
Unkraut 1a8t sogar den SchluB zu, daf die Kume ihre Acker mit einer
gewissen Sorgfalt pflegten.

Dem Anbau dient offensichtlich auch ein Garten beim Haus. Nicht
anders ist der ,,Zaun”, an dem ein Bergpfefferbiumchen gepflanzt wurde
(Lied 8), zu verstehen. Ein Zaun ist n6tig, um mit besonderer Sorgfalt
gehegte und gepflegte Pflanzen zu schiitzen, sei es vor dem Wild, vor
herumtollenden Kindern oder vor den Hunden, und die Hausfrau wird ein
solches Gértchen stets vor Augen haben wollen, d. h. so nahe wie moglich
bei der Wohnstitte. Das wilde Pfefferbiumchen, geschitzt nicht nur
wegen der Samenkorner, sondern auch wegen der frischen Blitter und
Knospen, hat sie, um nichts von dem kostbaren Fleckchen Erde zu
vergeuden und es doch stets bei der Hand zu haben, gleich an den Zaun
gepflanzt.

Die scharfe Beobachtung des Lebens in der Natur, der Pflanzen wie der
Tiere, die vor allem in den Metaphern zum Ausdruck kommt, 148t darauf
schlieen, daB neben dem Anbau von Hirse und Gemiisen auch Sammel-
wirtschaft noch immer eine gewisse Rolle spielte. Man achtete auf die
Friichte von Biumen und Strauchern (Lied 1: der Sakaki hiéngt voller
ungenieBbarer Beerchen, doch ihre Anzahl dient als Metapher); man
unterschied zwischen Kraut und Unkraut: der ,,Stinklauch” im Hir-
seacker ist als Unkraut zu vernichten (Lied 7), doch der ,,Stengellauch”
des Manyéshi diirfte auch schon von den Kume als Wildgemiise gesam.-
melt worden sein. Die Beobachtung der Uferschnecken auf den Steinen
am Meer von Ise (Lied 2) macht sogar zeitweilige Sammel-Exkursionen
zur Kiiste wahrscheinlich, die wohl mit Tauschhandel (Eintauschen von
Salz) verbunden sein konnten.




36 Die Kume-Lieder

Somit 148t sich anhand der wenigen Anhaltspunkte, welche die Lieder
bieten, doch ein Bild der Kume nachzeichnen, das sie als Bergbauern
zeigt, die (mit groBer Wahrscheinlichkeit auf Brandickern) Hirse als
Grundnahrung anbauten, die sie erginzten mit im Garten beim Haus
gezogenen Gemiisen, Wildgemiise sowie Wild, das in Schlingen und Fallen
gefangen wurde. Die gut beobachteten Uferschnecken in Verbindung mit
der vorauszusetzenden Notwendigkeit der Salzbeschaffung lassen weiter-
hin den SchluB zu, daB die Kume gelegentlich selbst das Kiistengebiet der
[se-Bucht aufsuchten, um sich dort mit Meeresprodukten zu versorgen.

¢) Bauten und Anlagen: émuroya — takak:

Das ,,GroBgrubenhaus” von Osaka (Lied 3) erweist sich in zweierlei
Hinsicht als aufschluBreich. Es enthiilt generell den Hinweis auf das
Grubenhaus als Bauwerk, wie es den Kume vermutlich auch zum Wohnen
diente. Es enthilt zudem den Hinweis auf die Einrichtung eines ,,GroB3-
hauses” als Versammlungsort. Das in Lied 1 verwendete Wort soba (Z. 10)
zeigt schlieBlich, daB behauenes Bauholz, Vierkantholz, ein fester Begriff
war.

Schwieriger gestaltet sich die Interpretation des takaki, des ,,Hochgehe-
ges” von Uda, auf die bereits bei der Besprechung von Lied 1 néher
eingegangen wurde. Am naheliegendsten scheint die Annahme einer
durch einfache MaBnahmen (Erdwall, Graben, Palisaden) gesicherten,
giinstig gelegenen Stelle in den Bergen, welche die Funktion einer Flieh-
burg hatte.

Beide Anlagen, das GroBgrubenhaus wie das Hochgehege, sind nur als
Gemeinschaftseinrichtungen zu verstehen, wobei allerdings offenbleibt,
welcher Art die dahinter stehende Gemeinschaft war.

d) Gesellschaft: konami und wwanari — ago

Lied 1 148t klar erkennen, daB es dem Manne moglich war, zwei
Ehefrauen zu besitzen, eine frithere (konamsi) und eine spiter dazugekom-
mene (uwanari). Da auf die Hintansetzung der fritheren und die Bevorzu-
gung der spiteren Gattin angespielt wird, diirfte die Aufnahme einer
zweiten Gattin ganz den personlichen Wiinschen des Mannes nach einer
neuen Liebesbeziehung entspringen. Das Lied 146t keine Schliisse zu, ob
eine solche Erweiterung des Haushalts nur bestimmten Personen gestat-
tet war oder ob allein die personlichen wirtschaftlichen Verhéltnisse
ausschlaggebend waren.

Die Verwendung des Wortes ago, ,,mein Kind”, ,,meine Sohne”’, (Lied 2
und 4) als Anrede ist nicht eindeutig. Ago kann sich auf Blutsverwandte
beziehen, wobei der (die) Angeredete der jilngeren Generation angehort;
es kann auch auf entsprechend familiire, freundschaftliche Verhiltnisse



. =8

Auswertung der Lieder 37

mit vergleichbarem , Rangunterschied” hinweisen. Nur aufgrund der
Verwendung dieser Anrede in den KL auf bestimmte Abhéngigkeits- oder
Herrschaftsverhéaltnisse schlieBen zu wollen, scheint mir voreilig. Erst in
Verbindung mit weiteren Indizien wird man (wenn iiberhaupt) zu etwas
konkreteren Aussagen gelangen kénnen. Die Familiaritit, die Vertraut-
heit, die der Anrede ago in jedem Falle innewohnt, kommt auch in kume
no ko-ra, ,,Sohne der Kume”, zum Ausdruck?s.

¢) Kriegswesen: Waffen — Kampfweise — Feinde

Nur in Lied 3 werden Waffen genannt: kubutsuchi und ishitsuchi,
,,Kopfschligel”” und ,,Steinschléigel”. Sie wurden dort ausfiihrlich behan-
delt und die Bezeichnung mit hammer-, keulen- oder axtartigen Stein-
waffen der Yayoi-Zeit in Beziehung gesetzt. Genau diesen Waffen ent-
spricht die Kampfweise, die aus den entsprechenden Liedern zu erschlie-
Ben ist: 1. es ist ausschlieBlich vom Erschlagen die Rede (utite si yamamu,
,»wir schlagen sie und es wird mit ihnen aus sein”, Lied 2, 3, 7 und 8); 2.
sowohl das Anschleichen um den Berg (Lied 2) wie der Betrug oder Verrat
im GroBgrubenhaus von Osaka (Lied 3) implizieren einen Uberfall, der
nur als Nahkampf, als Handgemenge vorstellbar ist — falls die Betroffenen
iiberhaupt noch dazu kommen, sich zu wehren. Bei einem solchen {(Tber-
fall stellt eine Keule oder ein Steinhammer eine ideale Waffe dar.

Is scheint mir ganz besonders der Beachtung wert, daBl auf keine
andere Waffe und auf keine andere Kampfweise, auch nicht andeutungs-
weise, irgendein Hinweis erfolgt. Interessanterweise bringt Birket-Smith
(1946: 148 f.) die Keule mit dem Grabstock in nahe Beziehung: ,in
Australien wie im Gran Chaco von Siidamerika ist es unméglich, eine
scharfe Grenze zwischen diesem und der Keule zu ziehen”, und in der
Verwandtschaft der Keule mit dem Grabstock sieht er wiederum den
vermutlichen ,,Grund dafiir, daB die Keule vor allem in Ackerbaukultu-
ren zu Hause ist”.

Uberfall und Verrat, wie Lied 2 und 3 sie schildern, sind nur moglich,
wenn die Lokalitidt bestens bekannt ist, wenn zu den betreffenden Men-
schen Beziehungen bestehen. Sie kénnen zudem nur in einem kleinen
Rahmen zum Erfolg fiihren. Die Eroberung eines groBeren feindlichen
Territoriums wird sich kaum auf diese Weise bewerkstelligen lassen.
Schon aufgrund solcher Uberlegungen scheint es fraglich, ob wir in den
Kume dieser Lieder eine , Kriegsschar”, Ménner, deren Beruf Kampf und
Krieg sind, vor uns haben.

# Vgl. hierzu das Soga no ko-ra im Lied der Kaiserin Suiko (reg. 592-628),
mit dem sie dem Gliickwunschlied des Soga no Umako, ihrem Onkel miitter-
licherseits, antwortet (NSK 22 = NKBT 68: 196/197).




38 Die Kume-Lieder

Auch in den Liedern 7 und 8 ist von keinem , Kampf” irgendwelcher
Art die Rede, sondern nur vom Erschlagen, wenn hier auch das ,,wie”
offenbleibt. Dafiir erfahren wir in Lied 7 mehr iiber den Feind, denn er
erscheint in der Metapher des ,einen Stengels” Stinklauch, der mit
Wurzel und Schossen auszurotten ist. Diese Metapher ist nur sinnvoll,
wenn es sich um eine Familie, im erweiterten Sinn um eine Sippe oder
einen Stamm handelt. In einem solchen Zusammenhang findet dann auch
das brennende Gefiihl der Schmach oder des Hasses, dem Lied 8 Ausdruck
verleiht, seinen angemessenen Platz. Das Personliche, Individuelle, das

hier an die Oberfliche tritt, erscheint jedoch nicht isoliert, es bleibt
eingebettet in das Familidre.

Diese Feststellungen erginzen unser bisheriges Bild von den Kume
ganz betrichtlich. Vermeiden des offenen Kampfes, Uberfall aus dem
Hinterhalt, Verrat, Ausléschen des Feindes mit Kind und Kindeskindern,
brennender Haf3 auf diesen Feind — sie erscheinen mir als beredte Zeichen
einer auf Blutrache griindenden Familien-oder Stammesfehde. So gesehen
wird auch die familiire Anrede ago, das zusammenfassende kume no ko-ra
auBerordentlich sinnvoll. Es sind die Kume in ihrer Geschlossenheit als
Familie oder Stamm, deren Tradition als Blutsgemeinschaft in diesen
Liedern Ausdruck findet. Wer allerdings konkret der Feind ist, dem die
Rache der Kume gilt, ist aus den Liedern nicht zu erschlieBen. Es ist nicht
einmal zu ersehen, ob das GroBgrubenhaus von Osaka (Lied 3) im Besitz
der Kume ist, die ihre vertrauensseligen Géste umbringen, oder ob die
Kume, selbst zu Gast geladen, ihre unvorsichtigen Gastgeber erschlagen.
Im allgemeinen wird man jedoch annehmen diirfen, dal verfeindete
Familien oder Stimme in allernichster Nachbarschaft zu Hause sind.

Die aus dem Bauerntum stammende Waffe der Kume, ihre wenig
,,kriegerische” Kampfweise bestitigen nur unsere anderen, aus den KL
gewonnenen Erkenntnisse zum Charakter der Kume, die wir — um es kurz
zusammenzufassen — als wehrhafte Bauern anzusehen haben, als Berg-
bauern, die einer gewissen Wildheit und Ungeschlachtheit nicht entbeh-
ren.




2. Die Kume in der Uberlieferung

Das Bild der Kume, das wir aus ihren Liedern gewinnen konnten, bleibt
notwendigerweise einseitig und liickenhaft. Weitere Uberlieferungen,
welche die Kume betreffen, flieBen nur spirlich. Sie erscheinen — mit
Ausnahme der Erwihnung des Urahnen der Kume, die mit der Herab-
kunft des Himmelsenkels verkniipft ist — vorwiegend mit den Uberliefe-
rungen um Iwarebiko und seine Eroberung Yamato’s verbunden. Es wird
unsere erste Aufgabe sein, diesen Uberlieferungen nachzugehen.

2.1 Der Urahn der Kume

a) Nihonshoki-Version (NSK 2: 156/157. Variante 4 der Episode von der

Herabkunft des Himmelsenkels)
»»An einer Schrift heiBt es: Taka-mi-musubi no mikoto hiillte den Ama-
tsu-hiko Kuni-teru-hiko Ho no Ninigi no mikoto in die den Wahren Sitz
deckende Decke, und er zog die himmlische Felsentiir auf, und er
zerteilte die himmlischen achtfaschen Wolken und schickte ihn so hin-
unter.
Zu dieser Zeit fithrte Ame no Oshi-hi no mikoto, der Urahn der Otomo
no Muraji, den Ame-kushi-tsu no Okume, den Urahn der Kume-be, an,
und sie luden sich auf den Riicken himmlische Felsenkocher, und sie
banden sich an den Arm hehre hohe Prallpolster, in die Hand nahmen
sie himmlische haji-Bogen und himmlische haha-Pfeile, dazu fiigten sie
Achtloch-Brummpfeile, und wiederum giirteten sie sich mit schlagel-
képfigen Schwertern, und sie stellten sich vor den Himmelsenkel. Sie
stiegen hinunter und gelangten auf die Himmelsschwebebriicke des
Doppelgipfels Kushihi des Takachiho von So in Himuka.”

b) Kojiki-Version (KJK 1: 128/129)
»»Ama-tsu-hiko Ho no Ninigi no mikoto . .. stieg nun vom Himmel
herunter auf den (Gipfel) Kujifurutake des Takachiho von Himuka in
Tsukushi. Hier nun nahmen die beiden Menschen Ame no Oshi-hi no
mikoto und Ama-tsu Kume no mikoto himmlische Steinkécher auf den
Riicken, sie nahmen schligelkopfige Schwerter und giirteten sie um, sie
nahmen und hielten himmlische haji-Bogen, sie ergriffen himmlische
makako-Pfeile, und sie stellten sich vor ihn hin und dienten. Und so —
dieser Ame no Oshi-hi no mikoto — dieser ist der Ahn der Otomo no




40 Die Kume in der Ubelieferung

Muraji. Ama-tsu Kume no mikoto — dieser wst der Ahn der Kume no
Atai.”

Die beiden Uberlieferungen unterscheiden sich in wesentlichen Punk-
ten. Das KJK z. B. stellt die beiden martialischen Ahnen gleich, das NSK
macht den Urahn der Otomo no Muraji zum Anfihrer des Urahnen der
Kume-be — Prototyp eines entsprechenden Abhingigkeitsverhdltnisses
von Otomo und Kume-be. Diese Diskrepanz in der Darstellung des
gegenseitigen Verhiltnisses der beiden hat die Diskussion der Historiker
angeregt : welche Darstellung ist ,,falsch” ? Oder sind beide richtig, da sie
sich auf einen jeweils verschiedenen Zeitraum beziehen ? Die Frage wie-
derholt sich, sobald wir mit der Rolle der Kume im Feldzug des Iwarebiko
konfrontiert werden. Sie wird deshalb vorldufig zuriickgestellt.

Beide Werke nennen als Nachfahren des Ame no Oshi-hi die Otomo no
Muraji, doch in bezug auf die Kume bestehen wieder kleine Unterschiede.
Ist schon der Name des Kume-Ahnen nicht einheitlich in den beiden
Werken (KJK: Ama-tsu Kume, NSK: Ame-kushi-tsu Okume), so sind
auch die Nachfahren laut KJK die Kume no Atai, laut NSK die Kume-
be. Auch auf dieses Problem wird spéter zuriickzukommen sein.

Obwohl das KJK den Namen des Kume-Ahnen mit Ama-tsu Kume,
der ,,Himmlische Kume” oder der ,,Kume des Himmels”, angibt und
auch dem Namen des Otomo-Ahnen ein ,, Himmlisch” vorangestellt ist,
wird doch im Zéahlwort fiir die beiden deutlich zum Ausdruck gebracht,
daB es sich um Menschen handelt, nicht um Gotter. Es ist auch eindeutig
ein Platz auf der Erde, nicht im Himmel, wo die beiden sich vor dem
Himmelsenkel prisentieren. Die NSK-Version bleibt in den genannten
Punkten unscharf. In beiden Werken fehlt eine eigentliche Motivation fiir
den Vorgang.

Nicht ganz unwesentlich scheint mir schlieBlich ein gewisser Unter-
schied in der Aufzihlung des Waffenarsenals der beiden als Krieger
dargestellten Ahnen, der sich in KJK und NSK in gleicher Weise dufert.
Wihrend namlich Stein- bzw. Felsenkocher, haji-Bogen (haji = Wachs-
sumach) und haha- (bzw. makako-) Pleile (beide Ausdriicke unklar) als
,,himmlisch’’ apostrophiert werden und selbst das Prallpolster noch den
Zusatz ,hehr” oder ,heilig” (itsu) erhilt, gehen die schligelkopfigen
Schwerter und die nur im NSK genannten Brummpfeile leer aus — das
Attribut ,,himmlisch’’ scheint ihnen nicht zuzustehen. Mit anderen Wor-
ten: sie haben urspriinglich nicht teil an dieser so sehr dem ,himmli-
schen” verpflichteten Tradition.

Obiges ist nicht mehr als eine Aufzihlung der Punkte, die — im
Zusammenhang mit unserem Anliegen — zum Nachdenken zwingen. Sie
sollen an gegebener Stelle wieder aufgegriffen werden.



e

Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko 41

2.2 Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko

)

2.2.1 Die Teilnahme der Kume am Feldzug des Iwarebiko

In den Geschichten um die Eroberung Yamato’s durch Iwarebiko
treten nicht nur ein Okume bzw. die Kume-be als handelnde Personen
auf, auch die KL, die als selbstindige, unabhingig entstandene Lieder
erkannt wurden, sind in diese Geschichten integriert. Der Selbstéindigkeit
der Lieder haben wir Rechnung getragen, indem wir versuchten, sie aus
sich selbst heraus zu verstehen und auszuwerten. Hier werden wir versu-
chen miissen, aus ihrer Verbindung mit den betreffenden Geschichten wie
auch aus der Einbeziehung der Kume in diese Uberlieferungen unsere
Schliisse zu ziehen, denn. man wird kaum davon ausgehen diirfen, daB hier
reiner Zufall waltet.

Um dieser Aufgabe nachkommen zu kénnen, miissen wir dem Erobe-
rungsbericht in groben Ziigen folgen und bei relevanten Stellen entspre-
chend verweilen. Da KJK und NSK teilweise abweichend berichten,
wobei das NSK ausfiihrlicher ist, stellen wir die Uberlieferung des NSK
voran.

A. Nihonshoki-Version (NSK 3: 188/189 ff.)

a) Iwarebiko landet in Naniwa und unternimmt einen ersten Versuch,
Yamato von Westen her zu erobern. Nach erfolglosem Kampf mit
Nagasunehiko, dem Herrn des Gebietes, zieht er sich zuriick, umfihrt zu
Schiff die Halbinsel Kii und versucht — dieses Mal von Osten her — iiber
das Gebirge nach Yamato vorzudringen. Dem Heer, das sich im wegelosen
Gebirge nicht zurechtfindet, schickt die Sonnengéottin eine Krihe, die
Yata-garasu, voran.

b) ,,Zu dieser Zeit fiihrte Hi no Omi no mikoto, Urahn der Otomo-
Sippe, als Oberbefehlshaber der Hauptstreitmacht den Okume an, und sie
stampften durchs Gebirge, die Krihe vor sich als Ausgangspunkt, und so
blickte er zu ihr auf und folgte ihr. SchlieBlich erreichten sie den Unteren
Bezirk von Uda. Daher gaben sie dem Ort, zu dem sie gelangt waren,
einen Namen und nannten ihn das Dorf Ukachi in Uda. Hier nun erging
kaiserlicher Befehl und Lob an Hino Omi, indem /Iwarebiko/ sprach: ,Du
bist treu und tapfer, und du hast dich verdient gemacht, indem du uns
gut gefiihrt hast. Daher dndere ich deinen Namen in Michi no Omi (Omi
der Wege)!””” (NSK 3: 196/197).

c) Es folgt die Episode mit den beiden Ukashi, die als Oberhéupter der
Bezirke von Uda bezeichnet werden. Michi no Omi wird zur Erkundung
ausgeschickt, nachdem Ukashi der Jiingere von den bosen Absichten des




e

42 Die Kume in der Uberlieferung

Alteren berichtet hatte. Dieser kommt in seiner eigenen Falle um. Bei
dem anschlieBenden Siegesfest singt Iwarebiko Lied 1 (s. a. die dortigen
Ausfiithrungen).

d) Iwarebiko will von Ukachi aus das Gebiet von Yoshino besichtigen.
Er trifft auf mehrere Personen von eigenartiger Erscheinung, die als
Vorfahren bestimmter Geschlechter bezeichnet werden (eine geschwénzte
Person als Vorfahr der Yoshino no Obito, eine andere als Vorfahr der
Kuzu von Yoshino; ein Reusensteller als Vorfahr der Kormoranhalter
von Ada).

e) Iwarebiko besteigt den Takakura-Berg in Uda, von wo er die Feinde
verteilt sieht auf den Hiigeln Kunimi, Mesaka und Wosaka. Beim Dorf
[ware steht ein Heer des Alteren Shiki. Iwarebiko sieht die Ausweglosig-
keit der Situation. Er erhilt im Traum Anweisung der Gotter; die ent-
sprechenden magischen und sakralen Handlungen werden durchgefiihrt.

f) Vernichtung der ,,achtzig Hauptlinge” (oder einfach ,, Tapferen’) auf
dem Kunimi-Hiigel. Da er an den sicheren Sieg glaubt, singt Twarebiko
Lied 2. ,Er verglich den Kunimi-Hiigel dem groflen Stein”, heiflt es
anschlieBend (NSK 3: 203).

g) Die Feinde sind noch immer zahlreich. ,,Daher erteilte /[Iwarebiko/
dem Michi no Omi erlauchten Befehl: ,Du sollst die Okume-be fithren, im
Dorfe Osaka ein groBes Grubenhaus herstellen, ein groBartiges Gelage
veranstalten, den Feind hinters Licht fiihren und ihn packen!” Hierzu
erhielt Michi no Omi geheime Anweisung. Er grub ein Grubenhaus in
Osaka, wihlte seine tapfersten Krieger aus und lie3 sie vermischt mit den
Feinden sitzen. Heimlich setzte er den Zeitpunkt fest, indem er sprach:
,Nachdem sie vom Weine trunken sind, stehe ich auf und singe. Sobald ihr
meinen Gesang hort, dann erstecht alle auf einmal den Feind’. Und so
setzten sie sich hin und das Trinken ging vonstatten. Da die Feinde
unseren geheimen Plan nicht kannten, tiberliefen sie sich ihrem Gefiihl
und betranken sich nach Herzenslust”.

Nun erhebt sich Michi no Omi und singt Lied 3.

,»Als unsere Krieger das Lied horten, zogen sie ihre schligelkopfigen
Schwerter und toteten alle auf einmal den Feind. Von den Feinden gab es
keinen, der noch einmal gegessen héitte. Da freute sich das kaiserliche
Heer gar sehr, man blickte zum Himmel auf und lachte.”

Daher singt nun Michi no Om:i Lied 4.

,,DaB jetzt die Kume-be, nachdem sie gesungen haben, laut lachen, hat
hierin seinen Grund.” An dieser Stelle folgt Lied 5, wieder gesungen von
Michi no Omq. ,,All dies sang er auf geheime Anweisung hin; auf eigene
Initiative hin hétte er es nicht gewagt.” (NSK 3: 203 ff.).

h) Es folgt ein Angriff auf die Herren von Shiki. Auch hier ist der Altere
Shiki nicht geneigt, sich zu unterwerfen, wihrend der Jiingere bereitwillig




-

Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko 43

die Pliine des Alteren verrit. Eine groBe Schlacht wird inszeniert, und da
alle schon erschopft sind, erbaut Twarebiko durch Singen von Lied 6 die
Truppen. Der Kampf wird siegreich beendet.

i) Es geht erneut gegen Nagasunehiko (auch Tomihiko genannt). In
Erinnerung an den Tod seines Bruders will Iwarebiko in diesem Kampf
alles toten, daher singt Twarebiko nun die Lieder 7 und 8. ,,Alle diese
verschiedenen erlauchten Lieder nennt man generell Kume-Lieder. Dies
ist eine Benennung, die sich auf diejenigen bezieht, welche diese Lieder
singen.”

Die Nagasunehiko/Tomihiko-Episode steht in enger Beziehung zu einer
anderen Episode: Herabkunft vom Himmel des Nigihayahi no mikoto,
Ahn der Mononobe-Sippe, der Tomihime, die Schwester des Tomihiko,
ehelichte. Nigihayahi will sich selbstverstindlich Iwarebiko, dem ,,Nach-
kommen der Himmelsgotter”’, anschlieBen. Sein Schwager Nagasunehiko/
Tomihiko begreift die Zusammenhénge nicht und wird daher von Nigi-
hayahi getotet.

k) Kleinere Episoden beschliefen die Eroberung. Iwarebiko wihlt eine
neue Gattin, griindet seine kaiserliche Residenz in Kashiwara, besteigt
den Thron. ,,An dem Tag, an dem der Kaiser die Himmlische Institution
erstmals begriindete, fithrte Michi no Omi, Urahn der Otomo-Sippe, die
Okume-be an, er empfing geheime Anweisung und vermochte so durch
Lieder mit verborgenem Sinn und durch Umkehrspriiche die unheilvollen
Einflisse auszutreiben und zu beseitigen. Der Gebrauch von Umkehr-
spriichen hat hierin seinen Ursprung” (NSK 3: 214/215).

Im Friihling des zweiten Regierungsjahres schlieBlich werden die Ver-
dienste der Untertanen belohnt: ,,Michi no Omi no mikoto gewéihrte er
einen Platz fiir ein Haus, indem er ihn in Tsukisaka Wohnung nehmen
lieB, womit er ihm besondere Gunst erzeigte. Den Okume lie er an einem
Ort am Flusse westlich des Unebi-Berges wohnen. Was man jetzt Kume
no mura nennt, hat hierin seinen Ursprung” (NSK 3: 214/215).

B. Kojiki-Version (KJK 2: 148/149 ff.)

a) Entspricht in groflen Ziigen der NSK-Version.

d) An die Stelle von NSK (b) treten die im NSK unter (d) berichteten
Ereignisse. Man gelangt nach Ukachi in Uda.

¢) Erst im Zusammenhang mit der Episode um die beiden Ukashi
treten Michi no Omi und Okume beildufig in Erscheinung, indem es im
Anschlufl an den Bericht des Jiingeren Ukashi iiber die bosen Absichten
des Alteren heiBt: ,,Da riefen nun die beiden, Michi no Omi no mikoto, der
Ahn der Otomo no Muraji, und Okume no mikoto, der Ahn der Kume no
Atai, Ukashi den Alteren heraus, und indem sie ihn verhdhnten, sprachen
sie: ,In das Innere der Halle, die du gebaut hast, gehe du zuerst hinein




e e —

44 Die Kume in der Uberlieferung

und zeige, wie du dienen willst!” Und als sie ihn hineintrieben, indem sie
die Oriffe ihrer Schwerter packten und die Lanzen ergriffen und Pfeile
auflegten, da wurde er von seiner selbst gebauten Falle erschlagen und
starb . ..” (KJK 2: 154/155 ff.).

Im AnschluB hieran findet das Gastmahl statt, bei welchem Iwarebiko
Lied 1 singt.

g) Hierauf folgt unmittelbar die Episode des GroBgrubenhauses von
Osaka: ,,Von hier begab er sich weiter, und als er zum Grofgrubenhaus
von Osaka kam, da waren in diesem Grubenhaus achtzig Hauptlinge
(oder ,,Tapfere”) der geschwinzten Tsuchigumo und warteten lirmend.
Da gab man auf Befehl des erlauchten Sohnes der Himmelsgotter (
Iwarebiko) den achtzig Hauptlingen ein Mahl. Und er wies den achtzig
Hiuptlingen achtzig Speisenaufwirter zu, und einen jeden von ihnen lief3
er ein Schwert umgiirten und er belehrte die Speisenaufwirter und sagte:
,Wenn ihr mein Lied hort, dann zerschneidet sie alle auf einmal.” Und so
machte er klar, daB er jene Tsuchigumo erschlagen wolle, und so sang er
... Twarebiko selbst singt also hier Lied 3.

,,Und als er so sang, zogen sie die Schwerter und schlugen sie auf einmal
tot” (KJK 2: 156/157 ff.)

i) Wiederum sofort im Anschlufl hieran heiflt es: ,,Spiter, als er den
Tomihiko schlagen wollte, sang er . . .””, und der Reihe nach singt Tware-
biko die Lieder 7, 8 und 2 (KJK 2: 158/159).

h) Nach dieser eigentlich auBer der Reihe erfolgten Erwihnung der
Nagasunehiko/Tomihiko-Episode folgt die Bemerkung: ,,Wiederum, als
er Shiki den Alteren und Shiki den Jiingeren schlug, war das Heer miide
und er sang . . .”, worauf Twarebiko Lied 6 singt. (KJK 2: 158/159 ff.).

k) Nigihayahi erscheint, um zu dienen, Iwarebiko hat alles besiegt und
,,wohnt im Palast von Kashiwara in Unebi und regiert die Lande (ame no
shita, ,,was unter dem Himmel ist”’)”’ (KJK 2: 160/161).

Hier fiigt das KJK noch eine eigene Episode an, die von der Brautwer-
bung des Iwarebiko berichtet. Sie soll gesondert betrachtet werden.

Die oben angefiihrten einzelnen Episoden weisen gewisse Gemeinsam-
keiten auf. Abgesehen davon, daf3 zahlreiche volksetymologische Ortsna-
menerklirungen eingeflochten sind, die uns hier nicht interessieren und
die daher auch nicht beriicksichtigt wurden, sind alle Kampfepisoden mit
Ortsnamen verkniipft, die wiederum in mehreren Fillen gleichzeitig als
Personennamen der feindlichen Anfiihrer erscheinen:

Episode ¢) Dorf Ukachi — die beiden Ukashi

Episode f) Kunimi-Hiigel

Episode g) Dorf Osaka

Episode h) Distrikt Shiki — die beiden Shiki



Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko 45

Episode i) Dorf Tomi (= Tobi, ,,urspriinglicher Name Nagasune”)
— Tomihiko/Nagasunehiko

Gleichzeitig wiederholt sich in den Episoden c), h) und i) stets dasselbe
Handlungsschema: der ,,Altere” (Bose) will sich nicht unterwerfen, der
,Jiingere” (Gute) unterwirft sich und tréigt zur Unterwerfung des Alteren
mit bei. (In Episode i) schiebt sich noch eine andere Uberlieferung
dariiber.) Genau besehen heillt das: ein frei verfiigbares Sagenmotiv, das
sich mit beliebigem Ort und beliebigen Personen verbinden 148t, ist hier
mit drei verschiedenen Orten — Ukachi, Shiki, Tomi — und den Hauptlin-
gen dieser Orte auf der einen, mit der Person des Iwarebiko auf der
anderen Seite verkniipft worden. Die daraus resultierenden Episoden sind
gleicherweise, wenn auch in unterschiedlicher Ausfiihrlichkeit, in NSK
und KJK aufgenommen.

Anders die Episoden f) und g). Die Episode f) ist nur im NSK zu finden.
Sie ist absolut farblos; wir erfahren lediglich, dafl Iwarebiko ,,die achtzig
Hauptlinge auf dem Kunimi-Hiigel angriff und zerschlug’ — ganz offen-
sichtlich ist dies einzig der Anlafl, um Lied 2 bequem anbringen zu
konnen, da der Hiigel sich dem ,,groflen Stein” im Meer von Ise verglei-
chen 14 8t.

Die Episode g) vom GroBgrubenhaus in Osaka ist dagegen in beide
Werke aufgenommen, wird jedoch in den Einzelheiten, die nicht schon
durch das eingefiigte Lied 3 vorgegeben sind, verschieden erzihlt. Hier ist
es das KJK, das auf die ,,achtzig Héuptlinge” zuriickgreift; allerdings
charakterisiert es sie niher als ,,geschwénzte Tsuchigumo”, wihrend das
NSK hier durchgehend nur vom ,,Feind” spricht, im iibrigen aber die
Geschichte eher breit auswalzt. Es ist wohl selbstverstindlich, da3 schon
dem genannten Lied eine auf Osaka bezogene, in ihrer Grundstruktur
vorgegebene Uberlieferung zugrunde liegen muBte. Das Téten des betrun-
ken gemachten Feindes anliBlich eines Gastmahls ist indessen wiederum
ein Topos, der ebenfalls als frei verfiighares Konstruktionselement nach
Belieben eingesetzt werden kann. Er wiederholt sich z. B. in den Sagen
um Yamato-takeru.

Damit schrumpfen die Uberlieferungen um den Eroberungszug des
Iwarebiko in Yamato auf ein paar wenige, aus Sagenmotiven als Kon-
struktionselementen aufgebaute Grundstrukturen zusammen. Die mit
bombastischem chinesischem Vokabular aufgeputzten , kaiserlichen Ar-
meen’’ versinken im Nichts.

Die Tatsache, dal die einzigen Episoden, die das KJK im einzelnen
ausmalt, ndmlich ¢) — die beiden Ukashi, und g) — das Grubenhaus von
Osaka, in ihrem Inhalt auf die jeweils eingeschalteten KL bezogen sind,
gewinnt angesichts dieser Erkenntnis neue Bedeutung. Riickblickend
wird man nimlich nicht nur die in KJK und NSK verschieden erzahlte




46 Die Kume in der Uberlieferung
g

Episode g), sondern auch die Ausgestaltung der Episode c) mit der
,,Falle” des Alteren Ukashi und dem Festmahl, zu dem der Jiingere den
Proviant liefert, als direkt von dem betreffenden Lied inspiriert ansehen
miissen. Somit ist also in diesen beiden Féllen (wie auch fiir Episode f) des
NSK) durchaus ein Abhingigkeitsverhéltnis gegeben, aber es verlauft
entgegengesetzt zu dem vorgegebenen Schema : nicht das Lied ist aus der
Situation entstanden und ihr angepalBlt (dies wurde ja bereits betont),
sondern die Situation ist dem vorhandenen Lied angepal3t, sie ist erst aus
ihm heraus erfunden worden.

Sehen wir von Episode e) ab, die in ihrem Hauptteil religionswissen-
schaftlich von groflem Interesse ist, so entspringt die stirkere Ausarbei-
tung, die das NSK dem Feldzug angedeihen 146t, wohl 4hnlichen Tenden-
zen, wie sie im Zusammenhang mit Lied 5 hinsichtlich der Emishi
erwahnt wurden. Man hat sich bei der Rekonstruktion der Vergangenheit
im Zuge eines erwachenden GeschichtsbewuBtseins durchaus auf Uberlie-
fertes gestiitzt ; die Schwierigkeit besteht jedoch gerade darin, im Uberlie-
ferten die geschichtliche Wirklichkeit zu erkennen, die ihm zugrunde
liegt. Die KL in ihrer Spontaneitét sind ein solches Stiick Wirklichkeit.

Eine dhnlich reale Grundlage mochte ich in der Lokalisierung der
Sagenstoffe sehen. Nicht zuféllig liegen die genannten Orte alle innerhalb
eines relativ kleinen geographischen Raumes, der sich vom Bergland von
Uda iiber die siidliche Yamato-Ebene hin erstreckt. Und nicht zufallig
treten Okume und Michi no Omi just in dem Moment in unseren Gesichts-
kreis, in dem das Gebiet von Uda — aufgrund der KL als die eigentliche
Heimat der Kume anzusehen — zum Schauplatz der Handlung wird. Die
siidliche Yamato-Ebene wiederum ist offensichtlich das Gebiet, in dem
sich zu dem friihest denkbaren geschichtlichen Zeitpunkt eine Machtiiber-
nahme abgespielt haben muB, die fiir die Entstehung des Yamato-Staates
wesentlich war. Deshalb wohl hat man sie einem ,,Ersten Menschenkai-
ser”’ zugeschrieben, dessen persoénlicher Name aus dem Namen des Dorfes
Iware abgeleitet ist. Auch Iware liegt innerhalb des umrissenen Gebietes.

Mit dem frithest denkbaren geschichtlichen Zeitpunkt und demselben
,,Ersten Menschenkaiser”’ werden wiederum die KL in so enge Verbin-
dung gebracht, daBl dieser sogar als ihr eigentlicher Verfasser dargestellt
wird. Daraus 148t sich nur folgern, dal zwischen der gedachten Macht-
iibernahme, ihrem Initiator und den Kume ein realer Zusammenhang
besteht.

In einen entsprechenden realen Zusammenhang pafit zudem die Nach-
richt von der Ansiedlung der Kume ,,an einem Ort am Flusse westlich des
Unebi-Berges”, mit der Feststellung, daf das, ,,was man jetzt das Dorf
Kume nennt”, hierin seinen Ursprung habe. Dieser Hinweis unterscheidet
sich grundsétzlich von den volksetymologischen Ortsnamenerklirungen,



-

-

Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko 47

auf die oben kurz hingewiesen wurde. Hier wird keine phantasievolle
Namenserklirung mit Hilfe eines Geschichtchens geboten, sondern eine
Tatsache festgestellt. Das Faktum einer solchen An- oder Umsiedlung
wire aber umso interessanter, als dieses Dorf Kume in der Ebene liegt,
wihrend die Kume von Haus aus ein Bergvolk sein miiBten — jedenfalls
nach dem Zeugnis ihrer eigenen Lieder. Mit anderen Worten: gerade
dieser Widerspruch a8t die Nachricht als glaubwiirdiges Faktum erschei-
nen. Es wiirde bedeuten, dafl die Kume relativ fern ihrer Gebirgsheimat
an einem zentral und in unmittelbarer Ndhe des Herrschaftszentrums
gelegenen Ort der siidlichen Yamato-Ebene angesiedelt wurden. In Anbe-
tracht der Rolle, die sie bei der Machtiibernahme selbst zu spielen
scheinen, eine einleuchtende MafBnahme.

Wenn wir ndmlich einen realen Zusammenhang der oben angedeuteten
Art annehmen, so kann dieser letztlich nur in der Mitwirkung der Kume
bei der gedachten Machtiibernahme gesehen werden. Vor dem Hinter-
grund der KL miifite das wohl heilen, daf3 die Eigeninteressen der Kume
sich mit den Interessen des ,,Eroberers” deckten, d. h. dafl die Feinde
jeweils die gleichen waren.

In diesem Zusammenhang ist ferner eine Bemerkung des Kogoshiit von
Interesse. Zwar schildert das Kogoshiiz den Abstieg des Himmelsenkels in
Begleitung des Urahnen der Otomo und Kume in gleicher Weise wie das
NSK (KGS 1: 549), und den Feldzug des ,, Jimmu Tennd” gen Osten
bestreitet sogar der Urahn der Otomo, Hi no Omi, der die gesamte
Generalitat anfiihrt, allein (KGS 1: 550). Im Rahmen der einmaligen,
ausfithrlichen Schilderung der ,,RegierungsmafBinahmen” dieses Tennd
(den wir bescheidener bei seinem personlichen Namen Iwarebiko nen-
nen)?* erfahren wir indessen erstmals, daf ,,Hi no Omi no mikoto, indem
er die Kume-be anfiihrte”, die Palasttore bewachte und deren Offnen und
SchlieBen verwaltete, und ferner, da Otomo und Kume ,,die Waffen”
hinstellten und die Tore o6ffneten, nachdem das Fest der Palasttore
abgehalten worden war und die Mononobe ihrerseits die Lanzen und
Schilde aufgestellt hatten (KGS 1: 551). Diese spite Nachricht wortlich
zu nehmen, wire iibertrieben. Dennoch wohnt ihr eine bestechende Logik
inne, denn letztlich besagt sie nicht mehr, als dal Leute, die man
anderweitig als waffenstrotzende Krieger darstellt, im Frieden als Wach-
ter eingesetzt werden.

21 Do erstmals in der Regierungszeit der Kaiserin Suiko (reg. 592-628) ein
neues Selbstverstindnis des japanischen Herrschers erkennbar wird, das sich
schlieBlich zum Begriff des Tenn6tums weiterentwickelt, ziehe ich es vor, die
frithen Yamato-Herrscher vor Suiko mit ihren eigentlichen Herrschernamen
statt der erst Ende des 8. Jh. posthum verlichenen Namen und ohne den
irrefithrenden Titel ,,Tennd”’ oder ,,Kaiser’”’ anzufiithren.




e

48 Die Kume in der Uberlieferung

Hier aber scheint mir ein entscheidender Widerspruch in der Darstel-
lung der Quellen zu liegen : in ihren eigenen Liedern zeigen sich die Kume
zwar konsequent bis zum duBersten in der Vernichtung ihrer personlichen
Feinde, aber sie erscheinen nicht eigentlich als ,,Krieger”’, schon gar nicht
waffenstrotzend, sondern weit eher als Bauern, die sich der béuerlichsten
Waffe, der Keule oder des Steinhammers, bedienen. Bei den verschwin-
dend wenigen Gelegenheiten, wo man Kume wirklich auftreten 1a8t,
versteht man sie indessen stillschweigend als Krieger, vorab in der
Darstellung ihres Urahnen, der in voller Riistung dem Himmelsenkel
beim Abstieg von oben voranschreitet und so den Prototyp ,,des Kume”
abgibt. Hier liegt offensichtlich ein Bruch in der Tradition vor, den wir
nicht ohne weiteres tiberbriicken kénnen.

SchlieBlich erhebt sich gerade hier auch die Frage, welche Rolle eigent-
lich in diesem Zusammenhang die Otomo spielen, bzw. welches die reale
Beziehung der Kume zu den Otomo sein kann, deren ,,Urahn’” dem
,,Urahn der Kume” nicht von den Fersen weicht. Ein Blick zuriick auf die
Uberlieferung zum ,,Urahn der Kume”, der dem Himmelsenkel beim
Abstieg diente, zeigt sofort, dal die dort geschilderten Verhéltnisse nur
eine Projektion der Verhiltnisse darstellen, wie sie sich in obigen Uberlie-
ferungen um Iwarebiko wiederholen, d. h. Kume und Otomo stehen im
Dienste des Himmelsenkels bzw. dessen Nachfahren, und Kume und
Otomo untereinander sind entweder gleichgestellt (Uberlieferung des
KJK) oder die Otomo gelten als Anfiihrer der Kume (Uberlieferung des
NSK). Die Episode der Urahnen von Kume und Otomo im Mythos vom
Abstieg des Himmelsenkels erscheint damit als ein Einschiebsel, das des
eigentlich mythologischen Charakters entbehrt, doch wirft sie gerade
dadurch ein gewisses Licht auf Verhéltnisse, die man von bestimmter
Seite gerne als von Uranfang an bestehend festgeschrieben wissen méochte.
Dies kénnte bedeuten, dal gerade das Abhéingigkeitsverhéltnis Kume —
Otomo ein spiteres historisches Verhiltnis spiegelt.

Isoliert steht der eigenartige Hinweis des NSK, dal Otomo und Kume-
be auf ,,geheime Anweisung” des Iwarebiko hin erstmals , Lieder mit
verborgenem Sinn”’ und ,,Umkehrspriiche” (d. h. Spriiche, die von hinten
her aufgesagt werden) angewendet hétten, um unheilvolle Einfliisse zu
bannen. Hier fehlt es vorlidufig an Material, um weitere Uberlegungen
anstellen zu kénnen. Indessen ist eine nur im KJK iiberlieferte Episode
um Iwarebiko geeignet, uns auf eine weitere Eigenart der Kume hinzu-
weisen.

2.2.2 Okume, der Brautwerber des Iwarebiko
Wihrend das NSK nur berichtet, dal der erlauchte Herrscher, da er
eine Hauptgattin einsetzen wollte, allenthalben nach einem entsprechen-



Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko 49

den Médchen Ausschau hielt und schlieBlich auf ,,jemandes Empfehlung”
hin die Hime-tatara Isuzuhime, Tochter des Gottes Kotoshironushi, zur
Gemahlin nahm (NSK 3: 212/213), geht das KJK ausfiihrlich auf diese
Episode ein.

Im KJK ist es Okume no mikoto, der auf das betreffende Midchen (hier
[sukeyorihime genannt) aufmerksam macht und die Geschichte ihrer
Herkunft erzahlt (KJK 2: 160/161). Fiir uns hat die anschlieBende Szene
besondere Bedeutung:

,,Da vergniigten sich nun sieben junge Midchen auf der Heide von
Takasaji und Isukeyorihime befand sich mitten unter ihnen. Und Okume
no mikoto sah diese Isukeyorihime und sprach in einem Lied zum
erlauchten Herrscher

[.a) Yamat6 no In Yamato’s
Takasazi-no wo Takasaji-Heide
nana yuku gehen zu siebt
wotome-domo die Madchen einher —
tare wo si makamu welche willst du umfangen ?

Da stand Isukeyorihime vor den anderen Midchen und der erlauchte
Herrscher betrachtete die Miadchen und wuBte in seinem Herzen, daB
[sukeyorihime zuvorderst stand, und so gab er in einem Liede Antwort:

[.b) Katugatu mo Komme was mag — die
iya saki-dateru voransteht, die éltere,
ye wo si makamu die will ich umfangen !

Als nun Okume no mikoto der Isukeyorihime den Befehl des erlauchten
Herrschers tibermittelte, sah sie die tatauierten scharfen Augen dieses
Okume no mikoto und fand dies seltsam, und sie sang:

Il.a) Amé tutu [Wie/ . . . Bachstelzen,
tidori ma-sitoto Regenpfeifer und Ammer —
nado sakeru tomé wozu das scharfe Schlitzaug’ ?

Und Okume no mikoto antwortete und sang:

II.b) Wotoéme ni Um /dich/ Méadchen
tada ni aFamu to geradewegs zu treffen —
waga sakeru tomé dazu mein scharfes Schlitzaug’!

Da gab das Médchen seine Einwilligung” (KJK 2: 162/163).

Zwei Dinge an diesem legendéiren Bericht sind der Beachtung wert: der
zweimalige Wechselgesang, an dem Okume beteiligt ist, und seine tatauier-
ten scharfen Augen. Beginnen wir mit den letzteren.

Es ist offensichtlich, daB das sakeru tome des Liedtextes den ,,tatauier-
ten scharfen Augen” Hii7fi] § des Begleittextes entspricht, auch lassen




TP U U —

50 Die Kume in der Uberlieferung

sich tome und die ,,scharfen Augen” | | unschwer zur Deckung brin-
gen. Ist jedoch, bei aller Entsprechung, das sakeru des Liedtextes iden-
tisch mit dem ,tatauieren” Wi des Begleittextes? Saku heillt ,spal-
ten”. ..aufschneiden”, ,,schlitzen”; das KGDJ (8: 669) gibt im Hinblick
auf obige Lieder als dritte Bedeutung von saku ,,den Augenwinkel spalten
und tatauieren” und verweist zusétzlich auf eine Stelle des Harima fudoki
(Distrikt Shikama; NKBT 2: 268/269), wo der Ortsname Masaki aus einer
Bemerkung des ,,Kaisers Homuda” abgeleitet wird: ,,Betrachte ich die
beiden Berge, so sehen sie gerade so aus, als ob die Augen eines Menschen
oespalten (geschlitzt) nach unten gehen (&l [v). Daher nannte er es
Masaki (= Augenspalte)”. Dabei wird allerdings iibergangen, daf hier
von keiner Tatauierung die Rede ist, und wie man sich die beschriebene
Erscheinung konkret vorzustellen hat, ist wieder eine andere Frage.
Nun gibt es auch das gerne herangezogene azumi-me, das ,,Auge der
Azumi”, von dem unter Izahowake (= Richii; NSK 12: 424/425) berich-
tet wird. Noch Kronprinz, zieht Izahowake den Azumi no Hamako zur

Rechenschaft, der sich an der Rebellion des Prinzen Nakatsu beteiligt
hatte, nimmt dabei aber von der filligen Todesstrafe Abstand, um ihm

stattdessen die (chinesische) Strafe der Tatauierung im Gesicht B (ei-

gentlich ,, Tusche”) aufzuerlegen. ,,Und an diesem Tage tatauierte s
man ihn. Daher sprachen die Leute der damaligen Zeit vom Azumi-
Auge”. Hieraus geht eindeutig hervor, da$ es sich um eine Tatauierung
der Augenpartie mit Tusche handelte, wobei jedoch die japanische Le-
sung des Wi offenbleibt. Letateres gilt auch fiir Richt 5/9/18 (NSK 12:
426/427), wo von den noch nicht geheilten ¥ii der Pferdeknechte die Rede
ist. Die iibliche Art des Tatauierens, d. h. Einreiben eines Farbstoffes in
die durch Einstiche vorbereitete Haut, diirfte kaum Wunden hinterlas-
sen, wie sie hier vorauszusetzen sind (eine Gottheit fiihlt sich durch den
also nur im Sinne von ,,Brandmal”’

,,Blutgeruch’ belistigt), hier kann i
verstanden werden. Das chinesische Schriftzeichen B (ching) wird dem-
nach auch in Japan in den beiden Bedeutungen ,,mit Tusche tatauieren”
und ,,brandmarken” verwendet, ohne daB uns die entsprechenden japani-
schen Verben bekannt sind. Die Lesungen mesaku oder mesaki-kizamu
(eigentlich ,,augenspalten” oder ,,den Augenspalt einschneiden”) fiir Hig
sind erst fiir das 12. bzw. 14. Jh. belegt (Zushoryd-bon bzw. Atsuta-bon des
NSK; vgl. KGDJ 19: 179), sie besagen so gut wie gar nichts fiir diese
frithe Zeit. Es scheint mir daher fraglich, ob sakeru als Lesung fiir ¥
angebracht ist — in diesem Falle miiBite saku die Nebenbedeutung ,.ta-
tauieren’’ haben, oder ob nicht eher unterschieden werden sollte zwischen
der Tatauierung B als solcher und dem dadurch hervorgerufenen Effekt,
den sakeru me, d. h. den ,,geschlitzt (erscheinenden) Augen”.




T

@

-t

1

Die Kume in den Uberlieferungen um Iwarebiko 51

Tsuchihashi allerdings geht in seinem Zusatzkommentar KKS: 111
noch weiter. Er argumentiert, da ein solches mesaki Unfreien (semmin)
und Verbrechern auferlegt worden sei, miisse man wohl eine Uberliefe-
rung anzweifeln, derzufolge Okume no mikoto, ein Mann aus der nichsten
Umgebung des Jimmu Tenn6 und Vorfahr der Kume-Sippe, tatauierte
Augen gehabt hitte. Es konne sich also gar nicht um tatauierte Augen
gehandelt haben, sakeru tome habe wohl eher die Bedeutung ,,weit offene,
grofle Augen’ usw.

Alle diese Uberlegungen bleiben unfruchtbar, solange wir nicht die
weitere Aussage des Liedes der Isukeyorihime zur Kenntnis nehmen. Dort
werden schlieBlich, um das Aussehen der sakeru tome zu verdeutlichen,
lauter Vogel herangezogen. Drei der genannten Namen — tsutsu, chidori
und (‘ma- )shitoto — lassen sich leicht identifizieren; nur in bezug auf ame
scheint die vorgeschlagene Identifikation (ame = amatori = amatsuba-
me) fragwiirdig, ich mochte sie daher nicht mit einbeziehen. Die Erkla-
rungen, die im Kommentar zum KJK (162, Anm. 13) zu diesen Vogelna-
men gegeben werden, stiitzen sich noch immer auf Motoori, und da
Motoori wiederum aufgrund der sakeru tome des Okume no mikoto das
Wort kume als Zusammenziehung von kuru-me ansieht, das er als ,,rol-
lende Augen” erliutert (KJKD 19 = MNZ 10: 389 £.), wundert es nicht,
daf es fir ihn die ,,runden, scharfen Augen” der Vogel sein miissen, die
zum Vergleich mit den Augen des Okume herangezogen werden (KJKD
20 = MNZ 10: 429). Angesichts der relativ kleinen und zierlichen Végel,
die das Lied nennt, wirkt diese Auslegung wenig iiberzeugend.

Man mull wohl davon ausgehen, dafl das Lied auf etwas anspielt, was
den Augen der genannten Vogel gemeinsam ist — sonst kénnten sie nicht
in einer Reihe als Vergleichsobjekte genannt werden. Gleichzeitig muf es
eine Eigenschaft sein, die nicht jeder andere Vogel auch besitzt, sonst
wiire es sinnlos, gerade diese Vogel zu nennen. Was dies sein konnte, zeigt
sich schnell, sobald man die Abbildungen der genannten Végel nebenein-
ander halt. Die weiBe Bachstelze (hakusekirei = tsutsu, Motacilla.alba),
eine der hiufigsten Bachstelzen Japans, als Zugvogel im Sommer in
Hokkaidd und in Nordost-Japan, im Winter in Honshi und siidlich
davon anzutreffen; Regenpfeifer (Charadriidae, vor allem der Kleine
Regenpfeifer, ko-chidori, aber auch der etwas groBere ikaru-chidort), die in
ganz Japan verbreitet sind, und die Ammer (hoojiro = shitoto, Emberiza
cioides), ebenfalls in ganz Japan anzutreffen, haben alle von der Schnabel-
wurzel quer iber das Auge zum Nacken hin laufend einen mehr oder
weniger breiten, dunklen Streifen auf hellem Grund, der die Augenpartie
strichartig heraushebt. Eine Tatauierung koénnte ohne weiteres einen
derartigen dunklen Streifen nachahmen, indem sie sich von der Nasen-
wurzel zum Ohr hin erstreckt.




o1
[V

Die Kume in der Uberlieferung

Eine solche Erklirung kann freilich immer nur als Versuch gewertet
werden, die Aussage eines Liedes auszuschopfen. Ob sie je anderweitig
Bestéitigung finden wird, muBl dem Zufall iiberlassen bleiben. Die Hin-
weise etwa, die Mori Koichi in bezug auf ,,tatauierte” Haniwa-Figuren
gibt (STS: 249 £.), fithren in eine andere Richtung. SchlieBlich spielt auch
hier der Zeitfaktor eine Rolle : Haniwa in Menschengestalt gibt es erst seit
dem 5. Jh.: iiber das Alter der KL oder der obigen Frage- und Antwort-
Lieder sowie der Kume-Uberlieferung iiberhaupt wird erst noch zu reden
sein.

Wenn man auch das Fehlen dieser Lieder und der zugehérigen Erzéh-
lung im NSK nicht ihrer ,,Unglaubwiirdigkeit” wird zuschreiben diirfen,
sondern eher ihrer Bedeutungslosigkeit in den Augen eines Chronisten des
8. Jh., so erscheint mir doch auch Tsuchihashi’s Einwurf bedenkenswert.
Sowohl die Irrelevanz der Erzihlung wie auch die — von einem besonde-
ren, spiten Standpunkt her gesehene — ,,Unmoglichkeit” einer néheren
3eziehung eines tatauierten Kume zu einem , Jimmu Tenn6” scheinen
mir jedoch gerade ein Zeichen fiir die Glaubwiirdigkeit des Berichteten,
d. h. der Tatauierung des Kume und der Beziehung dieses Kume zu
Iwarebiko, zu sein. Hier kommt die Unbefangenheit des KJK — trotz der
ihm unterliegenden politischen Tendenz — voll zum Tragen, im Gegensatz
zu dem rationaleren, reflektierten NSK.

Was wir der Erzihlung mit Bestimmtheit entnehmen konnen, ist
demnach gerade die Tatsache, dafl die Kume das Gesicht in bestimmter
Weise tatauierten, und zwar die Augenpartie. Ob dies dem ,,Azumi-
Auge” entsprach oder nicht, 148t sich nicht sagen, doch zeigt es, dal die

. Kume teilhaben an einem Kulturelement, welches das Wei-chih den Wo-
oder Wa-Leuten des 3. Jh. generell zuschreibt (Mishina 1970 a: 37).
Zudem bestitigt die Erzahlung erneut die Beziehung zu Iwarebiko, und,
der Beachtung wert: in dieser Erzihlung steht kein allgegenwartiger
Otomo-Ahn neben dem Kume.

Nun zu den Wechselliedern. Schon die KL an sich sind ein Zeugnis fiir
die besondere Beziehung der Kume zum Gesang. Hier nun werden zwel
weitere Liedpaare mit dem Ahn der Kume in Verbindung gebracht, die

zumindest in der UnregelmiBigkeit der Silbenzahl der einzelnen Verse

ebenfalls den Eindruck des Archaischen hervorrufen. Drei der vier Lieder
lassen sich als kata-uta, ,,Halb-Lieder”, erkennen, das erste Lied als
Vorform des tanka, des traditionellen Kurzgedichts. Lost man die vier
Lieder aus der sie umgebenden Geschichte und betrachtet sie als selbstén-
dige, paarweise zusammengehorige Frage- und Antwort-Lieder, so lassen
sich beide Paare auch als Wechselgesinge auffassen, wie sie fiir das
utagaki, die ,,Liederhecke”, typisch sind, namlich als Frage- und Ant-
wort-Spiel zwischen Midchen und Burschen. Offensichtlich ergreift hier




LS
79

Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko 53

das Médchen die Initiative, denn auch Lied I. a) kénnte (und miiBte in
diesem Fall) einem Médchen in den Mund gelegt werden. Ob diese Lieder
als mehr oder weniger feststehende, floskelhafte Strophen weiter verbrei-
tet waren, ob wir auch hier spezielle Lieder der Kume vor uns haben, ist
eine andere Frage. Vergleicht man sie mit den ,,eigentlichen” K1, so fillt
das erste Liedpaar sofort entschieden ab — es ist gar zu farblos und
nichtssagend gegeniiber der Sprachgewalt der eigentlichen KL, obwohl
man Lied I. a) einen gewissen ,,volksliedhaften” Ton nicht ganz abspre-
chen kann. Das zweite Liedpaar steht indessen sowohl in der Art und
Handhabung der Metapher wie auch in der Schlagfertigkeit der Antwort,
dem Fehlen von Leerworten und der Bildhaftigkeit der Sprache den KL
nahe, ohne den scherzhaften Anflug einzubiiBen, den man bei utagaki-
Liedern erwarten darf. Insofern wird man bestirkt in der Versuchung,
dieses zweite Liedpaar dem Liedgut der Kume zuzuschlagen, wie es die
Geschichte nahelegt, in die es eingebettet ist. DaB bei diesem zweiten
Liedpaar die Rolle des Mannes urspriinglich nicht diejenige eines Vermitt-
lers, sondern die des direkt angesprochenen Partners war, bedarf wohl
keines besonderen Hinweises.

Bedenken wir, daB auch Lied 1 der KL als scherzhafter Wechselgesang
innerhalb der KL eine Sonderstellung einnimmt, so ist die Annahme, da8
die Kume den Wechselgesang in der Form des utagaki kannten, nicht
ganz abwegig.
2.3 Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko (4.-7. Jh.)

1. Von den Kume héren wir erstmals wieder unter Otarashihiko (=
Keik6 Tenno), und zwar im Zusammenhang mit dem legendéiiren Prinzen
Yamato-takeru. Laut NSK (7: 300/301 ff.) wird der Prinz Keiké 40/7/16
beauftragt, die rebellierenden Emishi und alle sonstigen unbotmafBigen
Menschen und Damonen der Ostlande zu unterwerfen. Um der Aufgabe
nachkommen zu kénnen, erhélt er als Gefolgsleute den Kibi no Takehiko
und den Otomo no Takehi no Muraji zugewiesen, und , fernerhin machte
er den Nanatsukahagi zum Speisenaufwirter” (NSK 7: 303). Wer dieser
Nanatsukahagi ist, wird erst aus dem KJK (2: 224/225) ersichtlich, denn
dort lesen wir, daB ,,wihrend der Zeit, in der dieser Yamato-takeru no
mikoto umherzog, um das Land zu befrieden, ihm der Ahn der Kume no
Atai, mit Namen Nanatsukahagi, stets als Speisenaufwirter folgte und
diente”.

Der Name Nanatsukahagi, ,,Sieben-Faustbreiten-Schenkel”’, veran-
laBte Ueda (1971: 326) zu einem Hinweis auf den Namen Yatsukahagi,
»Acht-Faustbreiten-Schenkel”’, der laut Hitachi fudoki (NKBT 2: 46/47)
ebenso wie ,, Tsuchikumo” eine ,,volkstiimliche Bezeichnung fiir die Kuzu
ist”. Derselbe Name findet sich auch in einem Fragment des Echigo fudoki




54 Die Kume in der Uberlieferung

(NKBT 2: 466), wo es heiit: ,In der Zeit des erlauchten Herrschers
Mimaki gab es im Lande Koshi Leute mit dem Namen Yatsukahagi. Die
Liinge ihrer Schenkel betrug acht Faustbreiten. Sie waren voller Kraft und
sehr stark Bs waren Abkémmlinge der Tsuchigumo. Es gab deren viele.”

In der Ahnlichkeit der beiden Namen — Nanatsukahagi fiir den Kume-
Ahnen, Yatsukahagi als volkstiimliche Bezeichnung der Kuzu — sieht
Ueda mit einen Beweis dafiir, daB die Kume dhnlich den Kuzu ,lange
Zeit” ihre Tradition als Bergbewohner (yamabito) bewahrt héitten. Ist
eine solche SchluBfolgerung moglich? Der Bericht des Hitachi fudoki
bezieht sich auf lingst Vergangenes: ein alter Mann erzéhlt, wie es in
,,alten Zeiten” (mukashi) einmal war; das Fragment des Kchigo fudoks
spricht von der Zeit des Mimaki Iribiko (= Sujin Tennd), dessen Todes-
jahr aufgrund der KJK-Glossen das Jahr 318 sein miiBte. Wollten wir den
Bericht um den Kume-Ahnen Nanatsukahagi ernst nehmen, so hétte
dieser um die Mitte des 4. Jh. gelebt. Die groBe Frage ist jedoch, wieviel
und welche Art von Realitit verbirgt sich iiberhaupt in solchen Nachrich-
ten ? Kann man — in bezug auf Ueda’s Argumentation — den angezogenen
Textstellen mehr entnehmen, als daB in den Augen der Menschen einer
spiteren Zeit und fern den Kernlanden die Bezeichnungen Kuzu, Tsuchi-
gumo und Yatsukahagi alle etwa dasselbe besagten ? Urspriinglich war
nur Kuzu ein wirklicher Name, Tsuchigumo wie Yatsukahagi sind hinge-
gen von AuBenstehenden verliehene Ubernamen oder Spottnamen fiir
Volksteile, die wir nicht niher bestimmen kénnen. Wenn nun ein Ahn der
Kume no Atai einen ebensolchen Namen erhilt, so ist doch aufgrund
dieser Zusammenhinge nur zu schlieBen, dal damit seine Zugehorigkeit
zu einem , fremden” Volksteil zum Ausdruck gebracht werden sollte. Dies
wiirde einen , fremdvolkischen” Charakter der Kume — von einem S A
mato-Volk” her gesehen — bestitigen. Dabei bleibt aber gerade die
entscheidende Frage offen, wann ein solcher Name in die Tradition der
Kume Eingang gefunden hat. SchlieBlich bleibt dabei auch ganz unbe-
riicksichtigt, daB ein solcher Name auBerdem ausschlieBlich aufgrund
einer individuellen Eigenschaft verliehen werden kann. So ist Yatsuka-
hagi ein Beiname des Takata no Obito Nemaro, der 653 als Zweiter
GroBgesandter mit einer vielkopfigen Gesandtschaft nach China geschickt
wurde (NSK 25 = NKBT 68: 319). Die Takata no Obito sind laut
Shoéjiroku (KGS 4: 211) koreanischer Abkunft, fallen also keineswegs
unter die oben gemeinte Kategorie des ,, Fremdvolkischen”, die sich allein
auf andersartige Ureinwohner Japans bezieht. Dies sollte uns vor voreili-
gen Schliissen warnen.

Es ist aber noch auf eine andere Ahnlichkeit zu verweisen. Die Verwen-
dung des hier genannten Kume-Ahnen als Speisenaufwirter, kashiwade,
erinnert an die im KJK gegebene Darstellung der Episode im Grofigru-



Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko 55

benhaus von Osaka. Die ,,achtzig Speisenaufwiirter”, die dort mit umge-
giirtetem Schwert den ,,achtzig Hiuptlingen” der geschwénzten Tsuchi-
gumo beigesellt werden, sieht man aufgrund des eingeschalteten KL (Lied
3) stillschweigend als ,,Kume” an. Hier nun ist es der Ahn der Kume no
Atai in Person, dem ein solches Amt zugewiesen wird. Die Parallelitiit der
Uberlieferung, die wir in bezug auf den Kume-Urahnen festgestellt
hatten, wiederholt sich hier in bescheidenerem MaBe: daB ein Kume dem
Prinzen Yamato-takeru als Speisenaufwirter dient, findet sein Vorbild in
den ,,achtzig Speisenaufwirtern” des Iwarebiko im Grubenhaus von
Osaka — oder wmgekehrt. Wir konnen diesem allein im KJK geschilderten
Sachverhalt nur entnehmen, da im Rahmen der legendiren Uberliefe-
rung sowohl dem Eroberer Iwarebiko wie dem Eroberer Yamato-takeru
,,Kume’ beigegeben sind, die als Speisenaufwirter dienen. Es ist beson-
ders bemerkenswert, daB dieser Kume im Falle des Yamato-takeru
ausschlieflich als Speisenaufwirter dient — der kriegerische Aspekt fehlt
vollstindig. Aber auch im Falle des Grubenhauses von Osaka sind die
Speisenaufwirter offenbar als wirkliche Speisenaufwirter gedacht, sonst
wire es iberfliissig, eigens zu erwihnen, daB Iwarebiko ,,jeden ein
Schwert umgiirten lie”.

2. Wiederum vergehen iiber hundert Jahre, bis erneut Kume in unser
Blickfeld treten. Unter dem Datum Yiryaku 2/7 berichtet das NSK (14:
462/463) folgendes: ,Iketsuhime aus Paekche hatte, entgegen dem
Wunsch des Herrschers, ihr seine Gunst zu erweisen, eine Liebschaft mit
Ishikawa no Tate . .. Der erlauchte Herrscher geriet dariiber in groBen
Zorn und gab Befehl an Otomo no Muroya no Omuraji, und dieser
schickte Kume-be, welche die vier Glieder der Frau auf Holzer spannten,
diese auf ein Gestell setzten und sie damit im Feuer verbrannten.”

Die Kume-be erscheinen hier nicht nur in der Rolle von Henkersknech-
ten, sie sind gleichzeitig auch eindeutig dem Otomo no Muroya no
Omuraji unterstellt. Otomo no Muroya und sein Enkel Kanamura, die
beide unter mehreren Herrschern als Omuraji fungierten und damit
weitgehend das politische Geschehen mitbestimmten, stehen stellvertre-
tend fiir die rund hundert Jahre von der Mitte des 5. bis zur Mitte des 6.
Jh., in denen die (_)tomo-Sippe ihre hochste Machtstellung erreichte. Nach
dieser Zeit riicken die Soga in den Mittelpunkt, die Otomo fallen demge-
geniiber wieder zuriick, wenn auch weiterhin Otomo hohe Amter und
Stellungen innehaben. Man wird also annehmen miissen, daB spitestens
Mitte des 5. Jh. die Kume zu Kume-be geworden sind, die als bumin unter
der Leitung der Otomo stehen. Mit anderen Worten: zur Zeit des Oha-
tsuse (Ytaryaku Tennd), ca. 445-489 nach berichtigter Chronologie, sind
genau die Verhiltnisse vorgezeichnet, die im NSK riickwirkend auch in
die Zeit des Twarebiko und der Herabkunft des Himmelsenkels iibertra-




56 Die Kume in der Uberlieferung

gen werden. Es ist selbstverstindlich, dafl nur die Otomo selbst ein
[nteresse daran haben konnten, diesen Verhiltnissen den Anschein des
schon immer Bestehenden zu geben. Wenn es ihnen gelang, innerhalb des
NSK diesen Anschein zu erwecken, so ist dies wohl ein Zeichen dafiir, da8
diese Uberlieferungen zu einem Zeitpunkt ,,festgeschrieben” wurden, in
dem niemand einem solchen Anspruch entgegentrat, d.h. zu einem
Zeitpunkt, zu dem es keine ,,Kume” im eigentlichen Sinne mehr gab,
wahrend gleichzeitig keine andere Familie «\ntspl'ochondv Fithrungsan-
spriiche iiber die Kume-be erheben konnte. Dieser Zeitpunkt konnte mit
dem ,,jetzt” in Beziehung stehen, das wir in den nachgestellten Bemer-
kungen zu den KL finden. Das Interessante ist jedoch, dal wir — von
diesen Bemerkungen abgesehen — nach dieser Zeit nichts mehr von
,, Kume” oder ,,Kume-be” horen. Es treten nur noch Einzelpersonen in
Erscheinung, die in ihrem Namen ein Kume oder Kume-be fithren.

3. Nicht lange nach dem eben erwihnten Auftreten von Kume-be als
Henkersknechten unter dem Befehl des Otomo no Muroya no Omuraji,
nimlich Yéryaku 9/3 (NSK 14: 481 ff.), wird sehr ausfiihrlich von kriege-
rischen Unternehmungen in Korea berichtet, an denen ein Kino Okazaki
no Kume no Muraji beteiligt ist. Er fillt im Kampf an der Seite des
Otomo no Katari no Muraji. Der Kommentar (NSK: 481 Anm. 23)
bemerkt, daB der personliche Name fehle und daB es sich wohl um einen
Kume handle, der in der Gegend des Dorfes Okazaki, Distrikt Kaisd,
Provinz Kii, zu Hause war (heute Wakayama-shi, Okazaki). Das Yamato-
shi und das Ryé no shiige wiirden darauf hinweisen, dafl es im Heguri-
Distrikt von Yamato den Ortsnamen Okazaki gibe, doch sei davon heute
nichts mehr zu finden. YT bringt weder den einen noch den anderen Ort.

Dieser ,,Kume no Muraji”’ aus Okazaki in Ki hat einen Namensvetter,
der anléBlich der Rebellion des Prinzen Hoshikawa gegen den Kronprin-
zen Shiraga (Seinei Tennd) Erwihnung findet (NSK 15: 503). Der auf
Anstiften seiner Mutter Kibi no Wakahime rebellierende Prinz, der sich
im GroBen Schatzhaus verschanzt hatte, kommt dort in den Flammen
um, nachdem die Belagerer Feuer gelegt haben. ,,Zu dieser Zeit waren
Kibi no Wakahime, Ekimi, der #ltere Bruder des kaiserlichen Prinzen
Twaki von einem anderen Vater, und Ki no Okazaki no Kume Der Name
fehlt. im Gefolge des kaiserlichen Prinzen Hoshikawa und verbrannten zu
Tode”.2 Die hier von den Kommentatoren geiduBerte Vermutung (NSK:

% Die Exekution hat ein Nachspiel: Wone, Agata-nushi von Mino in
Kawachi, Gefolgsmann des Prinzen, entflieht dem Feuer und wird auf seine
Bitten hin von Otomo no Muroya no Omuraji begnadigt; zum Dank hierftr
iiberlift er diesem ,,10 cho Reisland in Oie (OFowihe) im Dorf Kume in
Naniwa”’ (NSK 15: 503ff.). Dies ist der einzige Beleg fir die Existenz eines
Dorfes ,,Kume” in Naniwa.




Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko 57

503 Anm. 22), es konne sich um dieselbe Person handeln wie oben, ist
wenig wahrscheinlich, selbst wenn man die erste Todesnachricht als
Falschmeldung ansieht, denn es liegen immerhin etwa zwanzig Jahre
zwischen den Ereignissen. Doch 1t sich wohl die gleiche Familienzuge-
horigkeit annehmen. Ist aber ein ,,Kume no Muraji’ ein ,, Kume’ ?

4. Die Frage stellt sich dhnlich, wenn wir zeitlich ein Stiickchen
voranriicken. Noch in die kurze Regierungszeit des Shiraga fillt die
rithrende Episode der Selbstoffenbarung zweier junger kaiserlicher Prin-
zen, die sich unter falschem Namen versteckt hielten (Seinei 2/11 = NSK
15: 506/507; s. a. Kenzd, vor der Thronbesteigung — NSK 15: 510/511;
Ninken, vor der Thronbesteigung — NSK 15: 526/527). Thr Vater war von
Ohatsuse, der mit allen Rivalen um den Thron restlos aufrdumte, ermor-
det worden. Nun, unter Shiraga, dem seinerseits erbenlosen Sohn des
Ohatsuse, waren sie als Thronfolger hochwillkommen. Das Verdienst ihrer
Entdeckung gebiihrt einem Manne, der als ,,Iyo no Kumebe no Wodate,
Urahn der Yamabe no Muraji”’ bezeichnet wird. Wodate hatte laut NSK
als Botschafter fiir die Provinz Harima die Opfergaben fiir das Reiskoste-
fest einzusammeln. In dieser Eigenschaft wohnte er der Einweihungsfeier
eines neuen Grubenhauses bei, das der Verwalter des Miyake von Shijimi
errichtet hatte, bei dem die Prinzen unerkannt als Knechte dienten. Die
Prinzen verraten ihre wahre Identitit im Gesang, und Wodate nimmt
sich ihrer sofort auf jede nur erdenkliche Weise an. Die Fiirsorge wird ihm
vergolten : Prinz Woke, der als erster von den beiden den Thron besteigt,
beauftragt den Wodate mit dem ,,Berg-Amt”’, verleiht ihm entsprechend
den Namen und Standestitel Yamabe no Muraji, gibt ihm als Stellvertre-
ter den Kibi no Omi zur Seite und iiberstellt ihm die yamamori-be
(Bergwichter-Berufsgruppe) als Hérige (Kenzd 1/4/11 = NSK 15: 520/
521; die Leitung des Berg-Amtes war laut NSK 15: 504/505 vor der
Thronbesteigung des Shiraga vakant geworden, da man sie eben einem
Kibi no Omi, einem nahen Verwandten der Mutter des rebellierenden
Prinzen Hoshikawa, entzogen hatte). Nicht zufillig diirfte daher ein
,sweiterer Name” des sonst Woke genannten Herrschers (Kenz6 Tenno)
,,Kume no Wakugo” lauten.

Auch KJK (3: 322/323) und Harima fudoki (NKBT 2: 348/349 ff.)
berichten iiber dieses Ereignis, wenn auch mit leichten Abweichungen.
Fiir uns ist von Bedeutung, daB in diesen beiden Quellen der Entdecker
der Prinzen einfach als Yamabe no Muraji Wodate bezeichnet wird. Der
Name Kume oder Kumebe taucht in diesem Zusammenhang nicht auf.
Das KJK (3: 278/279) erwihnt iibrigens bereits fiir die Zeit des Osazaki
(Nintoku Tennd, 394-427) einen Yamabe no Muraji Otate.

Bei einem Bericht dieser Art, der sich auf Ereignisse bezieht, die kurz
vor dem' Ende des 5. Jh. stattgefunden haben miiBten, ist es schwierig,




e e e e —— it ——

58 Die Kume in der Uberlieferung

wenn nicht unméglich, zu unterscheiden, wo die Fakten enden und wo die
ausschmiickende Phantasie beginnt. Dal vor allem Stammbéume sich
gerne in die Gefilde der letzteren erstrecken, ist nichts Neues. In Yamato
hatte man das schon Mitte des 5. Jh. erkannt und Mafnahmen dagegen
ergriffen (vgl. KJK 3: 292/293; NSK 13: 438/439). Nehmen wir aber
einmal an, Yamabe no Muraji Wodate entstamme in der Tat einer
Familie Tyo no Kumebe, d. h. einer Familie Kumebe der Provinz Iyo auf
Shikoku — was besagt dies im Hinblick auf ,,die Kume” bzw. ,, Kume-
be 2” Bs ist selbstverstiandlich, daB eine solche Familie zur Adelsschicht
gehort; so wenig Prinz Woke, der sich mit anderem Namen Kume no
Wakugo nennt, ein ,, Kume” ist, so wenig konnen diese Familie oder die
oben genannten Ki no Okazaki no Kume no Muraji als ,,Kume” oder gar
., Kume-be” angesehen werden. Aber da man in solchen Adelsfamilien mit
einem , Kume” oder , Kume-be” im Namen gerne Familien sehen
mochte, die mit der Leitung von Kume bzw. Kume-be betraut waren,
schlieBt man vom Vorhandensein solcher Familien in bestimmten Regio-
nen auf das Vorhandensein entsprechender Kume oder Kume-be, die
unter der Leitung eben dieser Familien standen. Der Fall der Iyo no
Kumebe zeigt die Problematik solcher Schluffolgerungen.

In Iyo, der westlichsten der vier Provinzen von Shikoku, 18t sich der
Name Kume immerhin weiter verfolgen. So enthélt das Kokuzd hongsi,
Faszikel 10 des Sendai kuji hongi (= SKH 10: 333 f.), den Eintrag:
,,Kumi no Kuni no Miyatsuko. Wihrend des Hofes von Karushima no
Toyoakira (Ojin Tennd) geruhte man, den Iyonushi no mikoto, Nachfahr
des Kamimusubi no mikoto in 13. Generation, zum Kuni no Miyatsuko zu
bestimmen.” Nun ist das SKH zwar erst in der Zeit von 808-936
entstanden, doch gerade dem einmaligen, unabhéingigen Kokuzé hongi
mochte man gern ein hoheres Alter zugestehen, d. h. man mochte den
Anspruch des SKH, die von Shotoku Taishi im Jahre 620 dem Soga no
Umako anbefohlene und zwei Jahre spéter eingereichte (wenn auch wegen
des Todes von Shotoku Taishi nicht ganz vollendete) Reichsgeschichte zu
sein (Vorwort des SKH: 11£.), wenigstens in bezug auf diesen letzten
Faszikel nicht ganz von der Hand weisen. Damit kénnte man die Anga-
ben des Kokuz6 hongi doch bis zu einem gewissen Grad als verbiirgt und
glaubwiirdig ansehen. In dem angezogenen Fall wiirde dies bedeuten, daf
frithestens Ende des 4. Jh. innerhalb des Gebietes der spéteren Provinz
Iyo ein dortiger lokaler Machthaber mit dem bezeichnenden Namen ,,Iyo-
Herr(scher)” als Kuni no miyatsuko in die Herrschaftsstruktur des
Yamato-Hofes einbezogen und seine Herrschaft iiber die Landereien von
,,Kumi” bestéitigt wurde. Nach derselben Quelle (SKH 10: 333) wiire
bereits Mitte des 4. Jh. ein Iyo no Kuni no Miyatsuko eingesetzt worden,
der gleicher Abstammung war wie die Kuni no Miyatsuko von Inaba. Die




W -

Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko 59

Kumi-Léndereien miiiten sich seinem Gebiet im Osten angeschlossen
haben, denn man nimmt an, daB Kumi no kuni ein Gebiet mit umfaBt
habe, das spiter als ,, Distrikt Kume” erscheint (vgl. Wamydshé 9: 8 a~b
= SSWRS: 656). Das Wamydshé vermerkt an derselben Stelle zudem ein
Dorf Kume im Distrikt Kita von Iyo.

Aufgrund dieser Angaben nimmt YT (3: 746) an, daB der im Kokuzd
hongi genannte Iyonushi der Vorfahr der Iyo no Kumebe — und damit
auch des Wodate — sein miisse. Und da iiblicherweise den Kuni no
Miyatsuko der Standestitel Atai (Atae) verlichen wurde (vgl. Ota 1973, 1:
124; s. a. KSDJ 1: 223), sieht Ota (1973, 2: 2158) den in einer Urkunde
vom Jahre 748 genannten Kume no Atai Kumataka, Haushaltsvorstand
einer im Dorf Amayama, Distrikt Kume, Iyo, residierenden Familie,
ebenfalls als zur Sippe der ehemaligen Kumi no Kuni no Miyatsuko
gehorig an?.

Die Moéglichkeit solcher Abstammungsverhéltnisse ist gegeben, wenn
sie auch letztlich nicht zu beweisen sind ; doch lassen sich daraus SchluB-
folgerungen in bezug auf ,,die Kume” ziehen? SchlieBlich bleibt als
Faktum doch hochstens, dafl um das Jahr 400 ein Gebiet in Iyo, das sich
in etwa mit den spéteren Distrikten Kume, Unsen und Ukiana decken
konnte, unter der Bezeichnung ,,Kumi no Kuni” erfa3t und der dortige
lokale Machthaber (dessen Name sich nicht auf Kumi oder Kume,
sondern auf I'yo bezieht) als Kuni no Miyatsuko eingesetzt wird, wihrend
spiter in diesem Gebiet niedriger Landadel ansissig ist, dessen Familien-
name sich entweder an ,,Kume-be”’ orientiert oder mit dem Ortsnamen
Kume identisch ist und von letzterem abgeleitet sein diirfte, und der
zudem iiber den Standestitel Atai an die ehemalige Kuni no Miyatsuko-
Sippe angeschlossen werden kann. Ob aber der Ortsname Kumi/Kume in
Iyo seinerseits auf ,,die Kume” zuriickzufiihren ist, das scheint mir die
wesentliche, jedoch nicht ohne weiteres zu beantwortende Frage. Hierzu
wire zundchst wichtig zu wissen, ob kumi /A gk schlicht eine Fehlschrei-
bung fiir kumé A 4k ist oder ob altjapanisch kumé von kumi abgeleitet
werden muB, so daB3 die beiden Namen letztlich identisch sind, oder aber
ob sich der Ortsname Kume woméglich erst in Anlehnung an den in
Yamato vorhandenen Ortsnamen Kume herausgebildet hat. Diese Fragen
fithren unweigerlich auch in die Diskussion um das Wort kumé und seine
mogliche Ableitung und Bedeutung.

Aber auch wenn man stillschweigend davon ausgeht, daB der Ortsname
Kume mit einer Besiedelung durch Kume zusammenhingt, so liegen die
Verhiiltnisse damit noch lange nicht klar, denn hier muB sich unverziig-

* Vgl. hierzu auch Nihon kodai jimmei fiten 3: 679, Kume no Atai Kuma-
taka.




60 Die Kume in der Uberlieferung

lich die Frage nach dem Zeitpunkt der Besiedelung anschlieBen. Damit
sind jedoch der Spekulation erneut Tiir und Tor gedffnet, wie vielerlei
Losungsversuche des Problems zeigen. So schlieft etwa Ota (1973, 2:
2157 £.) aufgrund der oben angefiihrten Belege im Verein mit der Erwéh-
nung eines Ukiana no Atai von Iyo im Jahre 834, als dessen Vorfahr
Okume no mikoto genannt wird??, nicht nur auf die weite Verbreitung der
Sippe des ehemaligen Kuni no Miyatsuko von Kumi innerhalb von Iyo,
sondern sieht darin auch Grund zu der Annahme, ,,dafl die Kume-be von
Kyfishti hierher gekommen sind und daB sie dann hier dergestalt zur
Bliite gekommen sind”. Andererseits verweist er aber auch auf ein
Fragment des Iyo fudoki (NKBT 2: 496) mit einer Legende um den
,,Himmelsberg”, Ameyama, ein Hiigel beim ehemaligen Dorf Amayama
im alten Distrikt Kume (jetzt Distrikt Unsen). Dort wird der Name des
Berges damit erklirt, daB der ,,himmliche Kagu-Berg von Yamato”, als
er vom Himmel herabstieg, sich in zwei Hélften teilte, wovon die eine
Hilfte in Yamato zu Boden ging, die andere im Distrikt Kume von Iyo.
Vermutlich von spiterer Hand ist hier hinzugefiigt: ,,Sein Abbild halt
man in Ehren, man verehrt es im Kume-dera” .28 Hierin will Ota (1973, 2:
2158) ,,die Tiefe der Beziehung zu den Kume von Yamato” erkennen.
Auch Ueda (1971: 323) glaubt (unter Hinweis auf die oben angefiihrten
Belege), daB unter denjenigen Gebieten, die mit den Kume-be in Bezie-
hung stehen, vor allem die von Iyo und die von Chikuzen ,,ihre Herkunft

offenlegen”’, indem sie ihre Verbindung zu den Kume des Kinai-Gebietes

aufzeigen. Yoshida Togo (YT 3: 746) wiederum sieht im Kume-Distrikt
von Iyo ,,Land und Distrikt, wo die Kume-Sippe begriindet wurde”, und
folgen wir Wedemeyer (1930: 291 ff.), der sich generell mit der einstigen
. Verbreitung der drei Kriegerverbinde iiber das ganze Reich” anhand
der Ortsnamen auseinandersetzte, so miiten Dorf und Distrikt Kume in
Iyo ehemalige ,, Truppenstandorte” der Kume gewesen sein.

Wenn sich diese Ansichten zum Teil in ihrer Abhédngigkeit von be-
stimmten Hypothesen zur Herkunft der Kume unterscheiden, so verbin-
det sie doch die Unbefangenheit, mit der das spirliche, zeitlich weit
auseinanderliegende Material in eins gefaft wird. Angesichts der Tat-
sache, daB nicht nur Kume, sondern auch Kume-be schon relativ friih als
Gruppe nicht mehr greifbar sind, und Adlige, die ein ,,Kume” im Fami-

27 Der Betreffende erhélt zusammen mit anderen Sippenmitgliedern Jéwa
1/5/26 (834) Namen und Standestitel Harue no Sukune (Shoku Nihon koki 3
=R 27

28 Gemeint ist vermutlich der in Kume-mura im Takechi-(Takaichi-) Di-
strikt von Yamato befindliche Kume-dera. Seine Entstehungszeit ist unbe-
kannt, die Legende verbindet ihn mit mehreren berithmten Personen:
Shétoku Taishi, K6bd Daishi, Kume Sennin. Siehe YT 2: 355.




.

Die Kume in der Uberlieferung nach Iwarebiko 61

liennamen tragen, weder als Kume-Angehorige noch unbedingt als Kume-
Fiihrer angesehen werden kénnen, fragt man sich, was denn iiberhaupt
aus einer spéteren, zufilligen Erwihnung von Personen dieses Kreises an
Erkenntnissen iiber die Kume oder Kume-be gewonnen werden kann.

Halten wir uns daher nur noch kurz bei den weiterhin im NSK, d. h.
noch innerhalb des 7. Jh., erwihnten Adligen auf, die den Namen Kume
tragen: bei dem vor der Thronbesteigung des Jomei Tennd erwihnten
Kume no Mononobe no Ikuhi (NSK 23 = NKBT 68: 226/227) handelt es
sich um einen Mononobe; die ,,Kume no Mononobe’’ sind eines der im
SKH (3: 76) erwiahnten ,,25 Be der Himmlischen Mononobe”. Die Kume
no Omi, die Temmu 13/11/1 (NSK 29 = NKBT 68: 465) den Standestitel
Asomi erhalten, gehoren vermutlich zur Sippe der Soga?®. Die Kume no
Toneri no Miyatsuko, die Temmu 12/9/23 (NSK 29 = NKBT 68: 458/459)
den Standestitel Muraji erhalten, lassen sich nicht weiter einordnen (vgl.
Ota 1973, 2: 2162, der annehmen méchte, sie kénnten aus Kume-be
hervorgegangen sein, wobei er aber an ein nashiro-be denkt, d. h. ein Be,
das zur Erinnerung an eine bestimmte Person als deren Namenstriger ins
Leben gerufen wurde).

Erweist es sich als unmoglich, aufgrund der simtlich erst zu einem
relativ spaten Zeitpunkt auftretenden Angehorigen von Adelssippen mit
dem Namen Kume(be) Riickschliisse auf Charakter oder Verbreitung der
Kume oder Kume-be zu ziehen — schon Wedemeyer (1930: 285, Anm. 80)
hatte nebenbei erkannt, daf man ,,die Masse der Kume-Krieger nicht
(wie immer geschieht) mit ihren Fiihrersippen identifizieren darf” — so
sind auch die Versuche, Charakter und Verbreitung der Kume anhand des
Ortsnamens Kume festzustellen, nicht frei von Problematik, wie ebenfalls
schon das Beispiel Iyo zeigt. Wedemeyer z. B. geht von den bei YT und in
zwei Ortsnamenlexika von Onishi Ringord verzeichneten Ortsnamen
Kume aus und la8t dabei ganz auller acht, was er selbst zur Politik der
Yamato-Herrscher feststellt, die, ,,indem sie Siedler und Krieger, Herren
und Knechte von West nach Ost und von Ost nach West, von Innen nach
AuBlen und umgekehrt verschoben und versetzten, planméfig eine ein-
heitliche Nation zusammengeschmolzen” haben (Wedemeyer 1930: 314).
Wie viele Orte mit dem Namen Kume mégen in einem solchen Prozel erst
lange nach dem Verschwinden von Kume und Kume-be entstanden sein,
selbst wenn sie nicht erst im Wamydshé von 934, sondern schon in
fritheren Quellen erstmals auftauchen! Fiir die Zunahme von Siedlungen

2% Zu Kume no Omi s.a. Taika 1/8/8 (NSK 25 = NKBT 68: 277) sowie
Temmu 1/7/23 (NSK 28 = NKBT 68: 402/403); Shéjiroku, Ukyé kébetsu
(KGS 4: 138). Die als Yamato kébetsu gefithrten Kume no Omi bringt das
Shéjiroku (KGS 4: 147) iiber die Kakinomoto mit den Okasuga in Verbindung.




62 Die Kume in der Uberlieferung

innerhalb eines kurzen Zeitraums von nur fiinfzig Jahren etwa sei allein
ein Beispiel genannt: der erwihnte Distrikt Kume von Iyo besteht laut
Wamyoéshé (9: 8 a~b = SSWRS: 656) aus den fiinf Dorfern Amayama,
Yoshii, Ishii, Kamube und Amabe. Doch noch in zwei Verfiigungen des
Regierungskabinetts aus den Jahren 881 und 884 ist stets die Rede von
,,den drei Dorfern” des Distrikts Kume von Iyo (Ruijd sandai kyaku T =
KST: 313 f.). Solche Entwicklungen, dazu auch die Moglichkeit spéaterer
Namensinderungen, lassen es allzu gewagt erscheinen, das betreffende
spite Material kritiklos zur Erhellung eines Zustandes heranzuziehen, der
Jahrhunderte zuvor erreicht worden sein miite. Um zu erfassen, wer die
Kume waren und welche Rolle sie in der Friihzeit der japanischen
Jeschichte gespielt haben kénnen, bleibt uns nur das Material, das sich
direkt oder indirekt auf diese frithe Zeit bezieht.



3. ALTER UND TRADIERUNG DER KUME-LIEDER

3.1 Das Alter der Kume-Lieder

Versuche, die KL zu datieren, sind nicht neu. So ist Takaki (1971:
292 ff.) durch einen Vergleich des prozentualen Anteils der regelmiBig
bzw. unregelmifBig gebauten Verse bei den KL einerseits und rund
achtzig Liedern des KJK und NSK andererseits zu der Ansicht gelangt,
daf} die Gruppe der KL zwar noch vor der Ausbildung der festen Liedform
von Lang- bzw. Kurzgedicht entstanden sei, daB sie aber dennoch in eine
Periode gehore, die ,,nicht allzu weit hiervon entfernt’’ sei. Seine Methode
krankt allerdings an mehreren Méangeln. Nicht nur ist die Abtrennung der
Verse z. T. problematisch (Takaki zihlt z. B. unsere Zeilen 1 und 2 von
Lied 1 als einen Vers von 7 Silben), sondern auch die Auswahl der Lieder.
In seine Statistik bezieht Takaki die Lieder 4 und 5 (nach unserer
Zahlung) nicht ein, weil er sie als ,,Ausnahmefall” betrachtet, und zwar
unter anderem gerade wegen ihres Versbaus. Schlieflich ist auch die
Auswahl des Vergleichsmaterials — es sollen lediglich Lieder sein, ,,deren
Form noch nicht dem festen Typus zu entsprechen scheint” — fragwiirdig.
Dafl3 aber bei der geringen Menge an Material sich jede kleine Manipula-
tion bemerkbar macht, zeigt das Ergebnis unserer Anwendung der Ta-
kaki-Methode auf die ,,eigentlichen” KL, wobei wir fiir die Lieder 1-4 und
8 die NSK-Version zugrundelegen, fir Lied 7 die als korrekt erkannte
KJK-Version (s. Tabelle S. 64).

Unser Ergebnis entfernt sich von demjenigen Takaki’s in Richtung auf
seine Vergleichszahlen hin. Die Fragwiirdigkeit einer Statistik, die auf
einer viel zu geringfiigigen Menge an Daten fullt, um tiberhaupt aussage-
fahig zu sein, die iiberdies subjektiv orientiert ist und sich der Kontrolle
entzieht (es bleibt z. B. unbekannt, welche Lieder Takaki im einzelnen
zum Vergleich heranzieht), macht ein solches Ergebnis praktisch wertlos
— ganz abgesehen davon, daB bis heute nicht konkret gesagt werden kann,
wann denn ,,eine feste Form des Lang- bzw. Kurzgedichtes” sich heraus-
gebildet hatte.

Takaki’s erstmals 1933 veroffentlichter Aufsatz gab Anlafl zu Kontro-
versen auch in Bezug auf die von ihm postulierte Entstehungszeit der KL,
die er gleichzeitig mit seinem ,,heroischen Zeitalter” in Beziehung setzt.
Vor allem Kitayama Shigeo und Ishimoda Sh6 haben Takaki gegeniiber
eine kritische Stellung bezogen. Kitayama betonte in seiner erstmals 1953




Verse Verse Verse Verse
insge- mit 2 mit 3 mit 4
samt Silben Silben Silben
Zahl d.
Verse 61 - 5 5
% 1000/6 e 8-2%7 8-20/(/)

Zum Vergleich Takaki’s Tabelle 3 = Kume-Lieder:

Zahl d.
Verse 85 - 2 4
O/:) 100 0/0 b7 2 (3{) 59 b

Verse
mit 5
Silben

24
39.349%,

35
41%,

und Takaki’s Tabelle 4 = zum Vergleich herangezogene Lieder:

Zahl d.

Verse 882 2 39 126
% 100% - 14%

329

37%

Verse
mit 6
Silben

12

19.67%

18
21%

165
199

Verse

mit 7

Silben

15

24.59%,

181
20%

Verse
mit 8
Silben

i
1 ‘.";J

o/
4%

Verse
mit 9
Silben

u.

mehr

(=2}
e~

.l\)[)\)lq'-\)ulll)l Jop EUILI\)![)E‘.[‘L pun .IJ”}[V




230

Das Alter der Kume-Lieder 65

verdffentlichten Stellungnahme zu Takaki’s Aufsatz wie auch zu Ishimo-
da’s 1947 erschienener Studie Kodai kizoku no eiyi-jidai, daB die KL erst
nach dem 6. Jh. entstanden seien, daB sie dem Tomo no Miyatsuko- und
Be-System entsprichen und keineswegs die Produkte eines sogenannten
,.heroischen Zeitalters” des 4./5. Jh. sein kénnten. Dabei geht Kitayama
davon aus, daB diese Lieder ihre Entstehung der Beziehung ihrer Trager
zum Yamato-Hof verdanken (Kitayama 1971 : 300). In Ishimoda’s eben-
falls erstmals 1953 veroffentlichten Antwort auf die Vorwiirfe Kitaya-
ma’s, die sich u. a. auf die historische Einordnung der Lieder bezogen,
entschuldigt Ishimoda sein Versagen in diesem Punkt mit dem Mangel an
Material, das sich auf die Entstehungszeit der Lieder bezoge ; eine Diskus-
sion dieses Problems sei daher schwierig, Vermutungen seien nicht zu
umgehen. Indessen sei es doch wohl selbstverstéindlich, daB die Gruppe
dieser Lieder nicht unverdindert dem 4./5. Jh. entstamme. Insofern
stimme er Kitayama zu, der meine, die Lieder seien erst nach dem 6. Jh.
entstanden (Ishimoda 1971: 312). Sowohl Kitayama wie Ishimoda neh-
men jedoch letzten Endes iiberhaupt nicht Bezug auf die Lieder selbst.
Wenn Ishimoda (1971: 310) Takaki iiberschwenglich dafiir lobt, da er
die Lieder ,,losgelost von der Erzihlung iiber den Ostfeldzug des Jimmu
Tenno einfach als Lieder an sich” betrachtet habe, so blieb dies doch ohne
eigentliche Wirkung, denn weder Takaki noch seine Nachfolger konnten
sich diese Lieder anders entstanden denken denn als Kriegslieder einer
vom Yamato-Hof abhingigen Truppe.

Als erster hat hier Tsuchihashi 1958 eine Bresche geschlagen, indem er
die KL in Gruppen teilte, die sich ihrer Entstehung nach unterscheiden
sollen. In seiner Gruppe A sieht er Lieder, die innerhalb der Kume-
Gemeinschaft noch vor ihrer Unterwerfung unter den Yamato-Hof ent-
standen sein miiten, d. h. also noch in einer Zeit, wie sie das Wei-chih in
seiner Beschreibung des Staates ,,Yamatai” schildert. Die Lieder seiner
Gruppe B (die utite si yamamu-Lieder) erklirt er zu hofischen Zeremonial-
liedern, die ebenfalls im 3. Jh. oder bis zur Mitte des 4. Jh. entstanden sein
sollen (Tsuchihashi 1974 : 230 ff.). Den Widerspruch, den man hierin rein
zeitlich sehen konnte, schiebt er beiseite, indem er erklirt, daB schon
lingst vor der Festlegung des Hofzeremoniells im Ritsury6-Staat des 8.
Jh., ndmlich ,zweifellos seit der Zeit, als der Yamato-Hof erst aus der
einen méchtigen Familie Yamato’s bestand, eine Zeremonie des Treuege-
I6bnisses begangen worden” sei. Im Rahmen eines solchen Treuegelébnis-
Zeremoniells dltester Tradition miiBten — neben den Liedern der Ama von
Ise und den Liedern der Kuzu — auch die KL entstanden sein, in denen
Tsuchihashi ohnedies nichts anderes sieht als eben den Ausdruck eines
solchen Treueversprechens dem Tennd gegeniiber (Tsuchihashi 1974:
227). Auch das in seinen Augen éltere Lied 1, das er zur Gruppe A rechnet




66 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

und als ,,Volkslied” ansieht, das innerhalb der Kume-Gemeinschaft
entstanden ist, habe dann selbstverstindlich eine Uberarbeitung durch
den Hof erfahren (Tsuchihashi 1974: 225).

So dankenswert Tsuchihashi’s Versuch einer Gruppierung und damit
verbunden einer differenzierteren Betrachtung der KL ist, so bedauerlich
bleibt, daB seine gesamte Argumentation, die als Beitrag zur Charakteri-
sierung und Datierung der KL gelten muf, nicht iiber das Stadium einer
reinen und letztlich unbegriindeten Spekulation hinausgelangt. Desunge-
achtet pflichtet auch Ueda (1971 : 320 £.) den Ansichten Tsuchihashi’s bei.
Die widerspriichliche Berichterstattung des NSK, das einerseits von
,erlauchten Liedern” (nidmlich des Iwarebiko = ,Jimmu Tenno6”)
spricht, andererseits dieselben Lieder eigens als kume-uta bezeichnet, ist
ihm gerade ein Beweis fiir den ,,Aufstieg”’ der KL, fiir ihre Umwandlung
zu hofischen Zeremonialliedern. Wenn Ueda aber zuvor feststellt, daf}
trotz des vielseitigen Disputs um das postulierte ,,heroische Zeitalter” die
,, Trigerschicht der KL wie auch der Weg zu ihrer Umwandlung in
hofische Liedtinze so unklar seien wie zuvor”, so vergilit er dariiber
ebenso wie schon vor ihm Tsuchihashi, uns einen Fingerzeig zu geben,
woraus eine solche ,,Umwandlung” zu erschliefen ist und worin sie
eigentlich bestehen soll. Die Quellen selbst bieten keinen einzigen An-
haltspunkt, der dergleichen nahelegt.

Bleiben wir bei den Kriterien, die uns die KL selbst an die Hand geben.
Die KL —ich beziehe mich hier wie im folgenden ausschlieBlich auf die als
,,eigentliche” KL eingestuften Lieder 1-4, 7 und 8 — vermitteln uns das
allgemeine Bild einer Kultur von Bergbauern, wie sie iiber einen lingeren
Zeitraum hinweg denkbar ist. Jagd mit Hilfe von Schlingen, Hirseanbau,
zusitzliche Sammelwirtschaft, Grubenhaus, Polygynie sind zwar bereits
fiir die Yayoi-Zeit anzunehmende bzw. nachweisbare Kulturelemente,
doch sind sie wiederum so wenig zeitspezifisch, dal sie ebenso den
folgenden Jahrhunderten angehoren kénnten. Einen besonderen Akzent
setzen nur die Waffen : ,, Kopfschligel”” und ,,Steinschligel”, sowie die mit
ihnen verbundene Kampfweise. Diese Waffen in ihrer Urspriinglichkeit
und Primitivitit lenken unweigerlich den Blick zuriick in eine Zeit, in der
Waffen aus Stein noch in allgemeinerem Gebrauch waren. Dies wire in
der Tat die Yayoi-Zeit. Rechnet man mit einer gewissen kulturellen
Retardierung, wie sie fiir abseits im Gebirge hausende Bauern wohl
vertretbar ist, so wird man den Zeitraum, in dem hier solche Waffen noch
verwendet wurden, moglicherweise auch noch auf die beginnende Ya-
mato-Zeit ausdehnen kéonnen. Die Unmittelbarkeit der Lieder, die weder
distanzierte Betrachtung noch Erinnerung an Geschehenes bieten, son-
dern die mitten aus dem Geschehen heraus entstanden scheinen, 148t
wenig Raum fiir die Annahme, da nur aus Griinden der Tradition oder



Die Tradierung der Kume-Lieder 67

als vage Erinnerung im Gesang eine Waffe beibehalten wurde, die in der
Realitét ihre Bedeutung bereits eingebiiBt hatte — dies umso mehr, als die
vier utite si yamamu-Lieder durchgehend auf eine diesen Waffen entspre-
chende Kampfweise abgestimmt sind. So beschrinkt demnach die liedim-
manenten Kriterien sind, die einen brauchbaren Hinweis zur Altersbe-
stimmung der eigentlichen KL liefern kénnen, so eindeutig sind sie in
ihrer konkreten Aussage: die Lieder miissen spdtestens zu Beginn des
Yamato-Reiches, d. h. etwa an der Wende des 3./4. Jh. entstanden sein.
Es schiene mir Zeichen einer verfehlten Voreingenommenheit, wollte man
die Moglichkeit eines solchen Zusammenhangs und damit diese frithe
Entstehungszeit der KL von vornherein ausklammern. Die Richtigkeit
dieser anhand des Inventars der Lieder gewonnenen Datierung liBt sich
nicht unmittelbar durch von auBen gegebene Daten bestitigen. Erst im
Zusammenhang mit einer Diskussion der historischen Rolle der Kume
selbst konnte es moglich sein, weiteres, indirektes Beweismaterial zu
finden.

3.2 Die Tradierung der Kume-Lieder

Uber die friihe Tradierung der KL unterrichten uns nur die Bemerkun-
gen, die das NSK ihnen nachstellt. Diese bestehen aus zwei speziellen, auf
Lied 1 bzw. Lied 4 folgenden Hinweisen und einem generellen, an Lied 8
angeschlossenen Hinweis. Letzterer stellt fest: ,, Die verschiedenen er-
lauchten Lieder nennt man alle generell Kume-Lieder. Man benennt sie so
im Hinblick auf diejenigen, welche sie singen” (NSK 3: 208/209). Dies
besagt, daB zur Zeit der Niederschrift dieser Bemerkung von den Kompi-
latoren ,,Singer”” und Subjekt der KL als identisch angesehen wurden.
Die Bemerkung erweist sich damit auch als Versuch, den logischen
Zusammenhang wiederherzustellen, der durch die Ubertragung der Lie-
der auf Iwarebiko verlorengegangen scheint.

Die Bemerkungen nach Lied 1 und 4 beziehen sich auf einzelnes. So
heiflt es nach Lied 4: ,,DaB jetzt die Kume-be, wenn sie gesungen haben,
laut lachen, das hat hierin seinen Ursprung” (NSK 3: 204/205). Uber
dieses Lachen der Kume (vermutlich nach Absingen von Lied 4) haben
wir uns schon bei der Besprechung von Lied 4 geduBert. Es muB zu dem
genannten Zeitpunkt — ,,jetzt”’ — als fester Bestandteil zu den von den
Kume gesungenen Liedern gehort haben. Das ,,jetzt” wird uns weiter
unten beschéiftigen.

Am ausfiihrlichsten sind die Angaben zu Lied 1: ,,Dies nennt man
Kume-Lied. Wenn jetzt das Amt fiir Musik dieses Lied darbietet, dann
gibt es immer noch groB und klein des Handma@es sowie kréiiftig und zart
der Stimme. Dies sind aus alter Zeit verbliebene Regeln” (NSK 3: 198/




R S —

68 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

199). Durch diesen Zusatz wird Lied 1 aus der Gruppe der iibrigen KL
herausgehoben. Die Berechtigung zu einer solchen Abgrenzung ergibt
sich, wie wir bereits gesehen haben, schon aus Inhalt und Charakter dieses
Liedes. Diese Bemerkung zeigt aber, daB sich dariiberhinaus zu eben
diesem Lied, und zwar zu dem genannten Zeitpunkt, ,jetzt”, aufer dem
Lied selbst auch eine Auffithrungspraxis erhalten hat, die aus ,,alter Zeit”
(éf) stammt. Und weiterhin erfahren wir, daB3 die Darbietung dieses
Liedes nicht den Kume, sondern einem ,,Amt fiir Musik” (£ Jfj ) oblag.
Dies sind Besonderheiten, die unsere Aufmerksamkeit erfordern.

Die iiberlieferte Auffithrungspraxis bezog sich auf musikalische Eigen-
heiten: die Stimmstirke (|7 = stark, kréftig; §fj = schwach, dinn,
zart) und das HandmaB (& = groB; » = Kklein). E\Vns jedoch unter
,,HandmaB” (- , te-hakari oder ta-hakari) zu verstehen ist, scheint
gewissen Zweifeln zu unterliegen. Es ist zwar naheliegend, in te-hakari —in
Erginzung zu den Angaben iiber die Stimmstéirke — einen Hinweis auf
den Rhythmus zu sehen, der durch Handzeichen geregelt werden kann,
etwa durch Klatschen, durch Heben und Senken der Hand u. 4. Es gibt
indessen Stimmen, die in te-hakari Tanzbewegungen sehen wollen. So
spricht der Kommentar NSK: 198 Anm. 4 von der ,,Art, beim Tanz die
Hinde auszubreiten”. Ueda (1971: 327) vollends vertritt die Meinung,
daB sich te-hakari auf die beim Kume-Tanz in der Hand gehaltenen
Gegenstiinde beziehe. Unter Hinweis auf zwei Textstellen will er erhérten,
daB te-hakari ,Hand-Axt” bedeute. Die erste Belegstelle findet er im
Norito zum 6tono hokai (NKBT 1: 416/417), dem Ritualgebet zur Ausseg-
nung des Palastes, wo es heift: ,,mittels des himmlischen erlauchten
Rates (T{[[] .% mi-hakart) brachte er Felsen, Biaume, sogar ein jedes Blatt
der Kriuter, die /bisher/ Dinge gesprochen hatten, zum Verstummen

. .?30_ Die zweite Stelle ist dem Kogoshili (KGS 1: 546) entnommen : ,,Die
beiden Gotter Ta-oki-ho-ohi und Hiko-sa-jiri lie man mit himmlischem
erlauchtem MaB (ff]l g mi-hakari) Name grofer und kleiner Mape ( Jr
hakari), verschiedener Geriite das Bauholz in den groBen Schluchten und in
den kleinen Schluchten schlagen und einen wunderbaren Palast erbauen

»

In beiden Fillen sieht Ueda in (mi- )hakari eine Axt. Dies erscheint auf
den ersten Blick als eine recht gliickliche Neu-Interpretation, gestiitzt
durch die Glosse des Kogoshii, die  als Name groBer und kleiner Jis
erklirt, denn - ono hat die Bedeutung ,,Axt”. Aber ist diese Interpreta-
tion vertretbar? Gehen wir vom Kogoshiit und seiner Glosse aus, so

30 Bock 1972: 81 ibersetzt die Stelle falsch. Vgl. NSK 1: 129ff. und NSK 19
NKBT 68: 115 (Kimmei 16/2), wo von der ungestiimen bzw. sprechenden
Felsen, Biaumen, Kriautern der alten Zeit die Rede ist.




WO e ey e @

@

g

o

1L

Die Tradierung der Kume-Lieder 69
miissen & und Jr Synonyme sein. Nach Ueda’s Interpretation wire
hierbei von der Bedeutung Fr ono, ,,Axt”’, auszugehen, und i hakari
miiBte folglich ein Synonym fiir ,,Axt” sein. Damit stellt Ueda jedoch die
Fakten auf den Kopf, denn wihrend sich nirgends ein Beleg finden 148t,
der das chinesische Schriftzeichen & oder das japanische Wort hakari in
der Bedeutung ,,Axt” bestétigt, bezeichnet umgekehrt das chinesische
Schriftzeichen i+ neben ,,Axt”’ nicht nur eine Gewichtseinheit (chin),
sondern es wird auch in der Bedeutung ,,Waage” verwendet. Dem
entspricht dann die japanische Lesung hakari auch fiir Jr in eben dieser
Bedeutung (vgl. Morohashi Nr. 13534). Es ist selbstverstindlich, daB i
dann auch als rein phonetisch gebrauchtes Schriftzeichen (ateji) fiir
hakari in allen seinen Bedeutungen verwendet werden kann. Hakari ist
aber nicht nur die ,,Waage”, sondern iiberhaupt ,,Messen” und , MaB”
des Gemessenen, im iibertragenen Sinn das ,,Ermessen”, » Erwigen” :
Diskussion, Rat, Plan, Vorhaben, Absicht (vgl. KGDJ 16: 156)3.. Damit
ist Ueda’s Interpretation der Boden entzogen.

Doch wie verhélt es sich mit der Annahme, unter te-hakari seien
Tanzbewegungen zu verstehen? Unabhingig davon, wie man sich die
Ausfiihrung des te-hakari konkret vorzustellen hat — das Wort impliziert
ein ,,Messen”” mit Hilfe der Hand; tiberdies folgt eine Quantitatsangabe,
die sich auf dieses Messen bezieht, namlich ,,groB” und ,,klein”’. Die Hand
miflt demnach bestimmte Quantitéiten, ,,groB” oder ,,klein’’, beim Absin-
gen des KL zu: das ,,HandmaB”. Im Rahmen einer musikalischen
Darbietung, bei der die Stimmstérke bereits durch ., kraftig” und ,,zart”’
festgelegt ist, bleibt nur die Quantitit der zugemessenen Zeit, ein ,,Quan-
titdtsrthythmus”, wie ihn z. B. auch die Antike kannte. Vielleicht kann
eine entsprechende Bewegung der Hand auch als bescheidene Tanzgeste
gedeutet werden — bei der Darbietung des genannten KL durch das Amt
tiir Musik jedoch ohne weiteres die gleichzeitige (und zugehérige) Darbie-
tung eines Tanzes vorauszusetzen, scheint mir ein Vorgriff auf eine
Entwicklung, die erst sehr viel spiter zu fassen ist.

Ein entscheidender Einschnitt in der Tradition von Lied 1 ist indessen
dadurch gegeben, daB eine Behorde, die als ,,Amt fiir Musik’’ bezeichnet
wird, die ,,Darbietung” (Z8) iibernommen hat. 7% ,‘,‘Tfk kann zwar einfach

% In beiden Texten kommt iibrigens jeweils wenige Zeilen nach der
zitierten Stelle die Rede auf eine Axt. Im Norito des 6tono hokai heilt es: ,,und
mit der Reinen Axt (7?%%: - vme-ono) der Imibe fillt man die Bédume in den
groBen Schluchten und den kleinen Schluchten tief in den Bergen . ..”’, und
im Kogoshfii: ,,den Gott Ma-hitotsu lieB man verschiedene Schwerter, Axte
(%‘: - ono) sowie eiserne Schellen machen . ..”. In beiden Féllen wird fir ono

das tibliche Schriftzeichen f,’i;‘ - verwendet.




70 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

heiBen ,,zu Musikbegleitung singen” oder ,,Musik machen und singen”,
doch schwingt in dem Zeichen 7% die Grundbedeutung ,,Einreichen”,
,,Darreichen”, ,,Darbringen bei Hofe”” mit. Diese Grundbedeutung
kommt hier umso mehr zum Tragen, als ein ,,Amt fir Musik” nur eine auf
den Hof bezogene Behorde sein kann. Seit wann aber gibt es ein solches
Amt? Das Datum seiner Einrichtung wire ein willkommener Anhalts-
punkt, um das ,,jetzt”’ unserer Textstelle bestimmen zu konnen. Doch
dariiber ist nichts Niheres bekannt. Nur noch einmal erwihnt das NSK
(30 = NKBT 68: 488/489) unter dem Datum Jitdé 1/1/1 (687) eine
,,Behorde fiir Musik” (%% ‘g ), die im Rahmen von Trauerfeierlichkeiten
um den vier Monate zuvor verstorbenen Temmu Tennd in dessen tempo-
rirem Bestattungspalast ,, Musik darbietet” (7% ).

Bei den wiederholten Trauerfeierlichkeiten nach Temmu’s Tod werden
Darbietungen von Gesang und Tanz auch erwihnt ohne ausdriicklichen
Hinweis auf die durchfiihrende Behorde®2. Die besonderen Aktivitdten
auf dem Gebiet der Musik wihrend der Regierungszeit dieses Kaisers
machen es wahrscheinlich, daB die genannte ,,Behorde fiir Musik™ unter
Temmu ins Leben gerufen wurde. Die Auffithrung ,,diverser Musik™ bei
Banketten, die der Kaiser hohen Wiirdentriagern oder fremden Gesandten
gab, erscheint geradezu obligatorisch®; ein entsprechender Eintrag aus
dem Jahre 683 geht dabei auch auf Einzelheiten ein: ,,der Owarida-Tanz
sowie Musik der drei Lander Koguryo, Packche und Silla wurde im Hofe
/18/ — NSK 29 = NKBT 68: 456/457). Vor
allem aber ein im Jahre 675 an dreizehn Provinzen gerichteter kaiserlicher
Befehl, Minner und Frauen aus dem Volke, ,,die gut singen”, dazu
Zwerge und Possenreifer darzubringen (Temmu 4/2/9 - NSK 29 =
NKBT 68: 416/417), sowie ein zehn Jahre spéter ergangener kaiserlicher
Befehl, der den verschiedenen Singern, Singerinnen und Flotisten die
Weitergabe ihrer Kunst an Kinder und Enkel zur Pflicht macht (Temmu
14/9/15 — NSK 29 = NKBT 68: 471), schlieBlich die 686 erwihnte
Belohnung von Komédianten und Séngern (Shuché 1/1/18 — NSK 29 =
NKBT 68: 475) zeigen, wie viel diesem Kaiser an musikalischen Darbie-
tungen lag und was er zu ihrer Férderung unternahm.

DaB es zu dieser Zeit neben den direkt mit dem Hof verbundenen
Musikern bzw. der Musikbehorde an einzelnen buddhistischen Tempeln
und Klostern eigene Musik-Ensembles gab, zeigt ein anderer Eintrag aus
dem Jahre 686: ,,Um die Giste aus Silla zu unterhalten, transportierte

dargeboten” (Temmu 12/

2 So Shuché 1/9/30 (NSK 29 — NKBT 68: 482/483) und Jitd 2/11/4 (NSK
30 = NKBT 68: 492/493).

83 Vgl, Temmu 2/9/28 (673); Temmu 10/1/7 und 10/9/14 (681); Temmu 11/7/
27 (682) — NSK 29 — NKBT 68: 414/415; 444/445; 448/449; 453.



Die Tradierung der Kume-Lieder e

man die Musik®* des Kawara-Tempels nach Tsukushi. Folglich gab man
dem Kawara-Tempel 5000 Garben Reis aus den Privateinkiinften der
Kaiserin als Bezahlung” (Shuché 1/4/13 — NSK 29 — NKBT 68: 476/477).

Alle diese Nachrichten lassen sich mit der erwihnten ,,Behorde fiir
Musik™ in einen inneren Zusammenhang bringen. Die ,Behérde fiir
Musik™ wiederum kann man als Vorgéingerin des gagaku-ryé ansehen, der
,,Kanzlei fir Hofmusik”, die im Zuge der Taihé-Gesetzgebung von 701
eingerichtet wurde. Dies entspriche der Nennung anderer Amter und
Behorden unter Temmu, die ebenfalls als Vorldufer der im Taihé-Gesetz
in ein festes System gebrachten Regierungseinrichtungen zu gelten haben.

Ist aber diese ,,Behérde fiir Musik’’ identisch mit dem ., Amt fiir Musik”’
unserer Textstelle? Die verschiedene Benennung macht eine solche An-
nahme unwahrscheinlich. Da an zwei gleichzeitig bestehende Musikbehér-
den, etwa mit verschiedenen Kompetenzen, ebenfalls kaum zu denken ist,
bleibt nur die Vermutung, da das ,,Amt fiir Musik’’ eine Einrichtung ist,
die der ,,Behérde fiir Musik” zeitlich vorausgeht. Eine weitere Eingren-
zung der Entstehung

eit des ,,Amtes fiir Musik’ lieBe sich moglicher-
weise erreichen, wenn wir zwei notwendige Voraussetzungen beachten: 1.
ein generelles Interesse an Musik, 2. die Kenntnis einer chinesischen
Einrichtung desselben Namens. Nun héren wir zwar schon aus dem Jahre
554 (Kimmei 15/2 - NSK 19 = NKBT 68: 109), daB eine Gesandtschaft
aus Paekche unter anderem auch vier Musiker zum Austausch mitge-
bracht habe ; aber erst unter Kaiserin Suiko scheint dem Wirken auslindi-
scher Musiker weiterreichender Einflu vergénnt. Im Jahre 612 (Suiko 20/
5 - NSK 22 —= NKBT 68: 198/199) , lieB sich Mimashi, ein Mann aus
Paekche, naturalisieren. Er sagte, er habe in Wu studiert und beherrsche
den Tanz zur Musik im Wu-Stil35. Man lieB ihn in Sakurai seinen
Wohnsitz nehmen, versammelte junge Leute und hieB sie, den Tanz zur
Musik im Wu-Stil zu erlernen”’. (Der Zusatz: ,,Zwei Leute, Mano no Obito
Deshi und Imaki no Ayahito Saimon, lernten den Tanz und iibermittelten
ihn weiter. Sie sind jetzt die Ahnen der Ochi no Obito und der Sakita no
Obito”’, konnte von spiterer Hand stammen.)

DaB auch Musikinstrumente aus China zu Tributgaben bzw. Geschen-
ken gehoren konnten, wie sie von Gesandtschaften mitgebracht wurden,
geht aus der Erwihnung von chinesischen Trommeln und Pfeifen bei der

M 1k %!\%, eigentlich gigaku, eine aus Siidchina (Wu) tibernommene Kunst-
form, die Musik mit Tanz (und Pantomime ?) verbindet. Verschickt wurden in
diesem Fall neben den Musikern und Ténzern auch die zugehorigen Instru-
mente, Masken und Kostiime. Gigaku-Masken aus dem 2. Viertel des 7. Jh.
sind im Tédaiji, Horytiji und Shéséin erhalten.

% Eigentlich den ,,Gigaku-Tanz”. Vgl. Anm. 34.




72 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

Aufzihlung der Geschenke einer Gesandtschaft aus Koguryo hervor
(Suiko 26/8/1 — NSK 22 = NKBT 68: 202/203). Aus der Zeit zwischen
Suiko und Temmu erreicht uns dagegen nur eine einzige Nachricht, die
sich auf eine musische Darbietung bei Hofe bezieht, und selbst hier ist
Temmu der Haupt-Akteur: AnlidBlich eines Banketts, das Kaiser Tenchi
671 (Tenchi 10/5/5) gibt, bieten der Kronprinz (d. h. der spétere Kaiser
Temmu) und die hohen Wiirdentriger zweimal den ta-mai (Feld-Tanz)
dar (NSK 27 = NKBT 68: 376/377). Man wird diese Nachricht auf jeden
Fall den spiteren Aktivititen Temmu’s zurechnen miissen.

Kann man dem Hof der Suiko — im Gegensatz zu ihren Vorgéngern und
nichsten Nachfolgern — somit ein generelles Interesse an Musik zugeste-
hen, so wird man ihn erst recht als besonders kontaktfreudig gegeniiber
China bezeichnen miissen. Es ist die Zeit des gelehrten Kronprinzen
Shétoku, den Méinner aus Korea in den buddhistischen Schriften und den
chinesischen Klassikern unterwiesen hatten. Doch zu dem Buchwissen,
das man koreanischen Gelehrten verdankte?®, treten nun Gelehrsamkeit
und Wissen, die in China selbst erworben wurden. Als im Rahmen des neu
einsetzenden lebhaften Gesandtschaftsverkehrs mit China die chinesische
Gesandtschaft unter P’ei Shih-ch’ing im Herbst 608 nach China zuriick-
kehrte, befanden sich unter ihren Begleitern auch vier weltliche und vier
geistliche japanische Studenten (Suiko 16/9/11 — NSK 22 = NKBT 68:
192/193). Vierzehn oder fiinfzehn Jahre spéter, im Sommer 622 oder 623%7,
héren wir von der Riickkehr einiger Studenten aus China (doch nicht der
obengenannten) und ihrer Eingabe an die Kaiserin, auch die anderen,
nach China geschickten Studenten méchten zuriickbeordert werden, da
sie ihre Studien abgeschlossen hitten (NSK 22 = NKBT 68: 205).

In dieser Atmosphire einer aus China importierten Gelehrsamkeit und
an China orientierter Vorstellungen ist die Einrichtung eines ebenfalls an
eine chinesische Institution erinnernden ,, Amtes fiir Musik” denkbar.
Schon der spezielle Titel des Amtes legt dies nahe. Wihrend der Titel i
‘B (gaku-kan, chines. yiieh-kuan), der fir die vermutlich von Temmu
eingerichtete Musikbehorde gewihlt wurde, laut Morohashi (Nr. 15399/
73) ein ,,Amt, dem die Leitung des Spielens (Darbringens) von Musik am
Hofe obliegt” bezeichnet, so ist % Jff (gaku-fu, chines. yiieh-fu) nach

36 Suiko 10/10 (602) brachte z.B. ein Priester aus Paekche Biicher zu
Kalenderkunde, Astronomie, Erdkunde, magischen Kiinsten mit (NSK 22 =
NKBT 68: 178/179).

37 Laut NKBT 68: 205 Anm. 16 bestehen Unstimmigkeiten in bezug
auf die Datierung der Ereignisse Suiko 30 bis Suiko 34, da ein Teil der Ms
diese in die Zeit Suiko 30-33, ein anderer Suiko 31-34 einordnet. Die hier
genannten Ereignisse fallen entweder in das Jahr Suiko 30 oder 31.



W S PR e OF S Wt TS

Die Tradierung der Kume-Lieder 73

Morohashi (Nr. 15399/233) urspriinglich der Name eines ,»Amtes, dem die
Leitung der Musik obliegt”. Bin yiieh-fu genanntes Amt wird erstmals
unter Han Hui-ti (194-187 v. Chr.) erwihnt. Unter Wu-ti (140-86 v. Chr.)
reorganisiert, gehorte es zu den Aufgaben dieses Amtes, ,,Gedichte, Lieder
und balladenartige Geséinge, wie sie in den verschiedenen Provinzen, z. B.
in Yiieh, Tai, Ch’in und Ch’u offen oder im geheimen gesungen wurden, zu
sammeln. Literaten wie Ssu-ma Hsiang-ju (gestorben 117 v. Chr.) und
etliche zehn andere Dichter wurden beauftragt, neue Verse zu schreiben,
welche dann von der Musikbehorde unter Leitung von Li Yen-nien . . . zur
Musik gesetzt wurden. Bald schon hief man die von dieser Behérde
gesammelten und herausgegebenen Lieder einfach Yiieh-fu ...” (Feifel
1959: 137). Dieses han-zeitliche yiieh-fu scheint das Vorbild fiir ein
eigenes, gleich benanntes ,,Amt fiir Musik” unter Suiko abgegeben zu
haben. Ich halte es fiir moglich, ja fiir wahrscheinlich, daB diesem Amt —
wie seinerzeit dem han-zeitlichen yiieh-fu — die Aufgabe iibertragen war,
im Volke vorhandene Lieder zu sammeln. Solche Bestrebungen hétten auf
ihre Art die geschichtskompilatorische Tétigkeit des Kronprinzen
Shotoku ergénzt.

Die Einrichtung eines Amtes fiir Musik unter Suiko wiirde bedeuten,
daB auch das ,,jetzt” der fraglichen Bemerkung sich auf die Zeit der Suiko
beziehen miiBte. Schon Umezawa Isez6 hat die Beobachtung gemacht,
daB die zeitliche Einordnung des ,,jetzt”” in zahlreichen Textstellen des
NSK in die Zeit der Suiko fithrt. Er sieht darin einen Beweis fiir die
erstmalige Aufzeichnung, ein ,,Festschreiben’ der betreffenden Sachver-
halte in eben jener Zeit, die noch genauer zu umreiBen ist durch den
Verweis auf das bereits erwiihnte Geschichtswerk des Kronprinzen
Shétoku, das dieser laut NSK (22 = NKBT 68: 203) zusammen mit
Shima no Oomi (Soga no Umako) im Jahre 620 (Suiko 28) aufzeichnete
(vgl. Umezawa 1976: 193-286).

Somit ist die SchluBfolgerung naheliegend, da8 sich die Bemerkung zur
Auffithrung von Kume-Lied 1 durch ein ,,Amt fiir Musik’’ auf die Zeit vor
620 bezieht. Das betreffende Amt (oder die aufzeichnende Stelle) legte
dabei besonderen Wert auf die Feststellung, daB sich immer noch Regeln
aus alter Zeit erhalten haben, die sich auf die musikalische Darbietung des
Liedes beziehen. Das zeigt mit aller Deutlichkeit, wo Verdnderungen als
selbstverstéindlich betrachtet und erwartet wurden — nimlich in der
musikalischen Darbietung. Und es zeigt mit ebensolcher Deutlichkeit, wo
die Unverénderlichkeit vorausgestzt wird — namlich im tradierten Text.
GewiB3 ist hieraus nicht zu schlieBen, daB jeder alte Liedtext sich unveréin-
dert erhalten habe, aber es wird hier doch eine Tendenz sichtbar, die
willkiirliche Verdnderungen eher unwahrscheinlich macht.

Auch auf die Tradierung der iibrigen KL wirft die Bemerkung zu Lied 1




74 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

ein gewisses Licht. So wiire es als erstes wohl absurd anzunehmen, daf} das
wenig spiter im Zusammenhang mit Lied 4 genannte ,,jetzt”’ sich auf
einen spiteren Zeitraum bezoge. Obwohl nur Lied 1 vom Ami fir Musik
dargeboten wird und die anderen KL von den Kume-be gesungen werden, so
verdanken wir die Tatsache, daB der Text der KL tiberhaupt erhalten
blieb. doch offensichtlich dem Umstand, daB dieser Text eben ,jetzt”
(und vermutlich ebenfalls vom Amt fiir Musik) aufgezeichnet wurde.
Doch wie lange das ,,Amt fiir Musik” bestand, ob es etwa direkt in die

,,Behorde fiir Musik”
nur mit Vermutungen beantwortet werden koénnen. Die unruhigen Zeit-

iibergeleitet wurde — das sind wiederum Fragen, die

liufte nach Suiko, die in der Vernichtung der Soga kulminieren, und die
nachfolgende Taika-Reform von 645 im Verein mit dem Fehlen von
Nachrichten, die der Musik im Hofleben einen Platz einrdumten, lassen
ein kontinuierliches Fortbestehen des Amtes eher unwahrscheinlich er-
scheinen. Die Musik — und zwar in der Form des siidchinesischen gigaku —
hat in dieser Zeit offenbar in den Klostern ihre Heimat gefunden und wird
im BewuBtsein zuerst mit dem Buddhismus verkniipft®®. Eine solche
Entwicklung wiirde aber darauf hinweisen, daf} eine weitere musikalische
Tradierung selbst von Kume-Lied 1 in diesem Zeitraum ihr Ende gefun-
den hat.

3.3 Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell

Die Bemerkung zu Lied 1, die von der Darbietung dieses Liedes durch
das Amt fiir Musik spricht, fiihrt zu der Frage, bei welcher Gelegenheit
eine solche Darbietung erfolgt sein konnte. Mangels naherer Angaben
beherrscht auch hier die Spekulation das Feld.

Vor allem Tsuchihashi gewiihrt dem Gedanken breiten Raum, die KL
hitten, ebenso wie die Lieder der Kuzu und die Lieder der Ama von Ise,
eine wichtige Rolle im Hofzeremoniell gespielt (die utite si yamamu-Lieder
sind fiir ihn ohnedies innerhalb eines solchen Zeremoniells entstanden).
Dargeboten im Rahmen von Neujahrs- und Thronbesteigungsfeierlichkei-
ten, sollen alle diese Lieder auf ihre Art Zeichen der Unterwerfung unter
die Herrschaft des Tennd und der unverbriichlichen Gefolgschaftstreue
und Ergebenheit darstellen (Tsuchihashi 1974: 225 ff.; s. a. seine Einfiih-

38 S0 ertént beim gewaltsamen Tod des Prinzen Yamashiro und seiner
Angehorigen (der gesamten Nachkommenschaft des frommen Kronprinzen
Shoétoku) im Tempel von Tkaruga im Jahre 643 aus einer wunderbaren Wolke
funffarbiger Banner und Ehrenschirme, die sich iiber dem Tempel herablaBt,
,,verschiedene gigaku’’ — Musik im siidchinesischen Stil. (Kogyoku 2/11/1 -
NSK 24 = NKBT 68: 252/253).



S

0

er
en
ke
3t,

Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell 75

rung zu KKS: 13 f.). LaBt sich eine solche Annahme in irgendeiner Weise
rechtfertigen ?

Da die Bemerkung zu Lied 1 die einzige Instanz darstellt, die fiir den
langen Zeitraum bis zum Ende des 7. Jh. ein KL mit einer hofischen
Institution in Verbindung bringt, bleibt nur die Méglichkeit einer indirek-
ten Beweisfithrung, um einer Lésung des Problems niherzukommen.
Unser erster Schritt in dieser Richtung gilt der Nachpriifung, ob eine
Gleichsetzung der KL mit den Liedern der Kuzu bzw. der Ama von Ise
und deren Rolle im Hofzeremoniell méglich ist.

Die Kuzu treten erstmals anliflich des Feldzugs des Iwarebiko kurz in
Erscheinung, wie wir bei dessen Beschreibung vermerkt haben (Abschnitt
d); ihren eigentlichen Auftritt haben sie jedoch unter Homuda (Ojin
Tennd; NSK 10: 372/373). Ojin 19/10/1 heiBt es: ,,(Homuda) begab sich
zum Palast von Yoshino. In dieser Zeit kamen Kuzu-Leute an den Hof.
Und so boten sie dem erlauchten Herrscher neugebrauten Wein dar und
sangen folgendermafen :

1 Kasi n6 Fu ni [m Hain der Eichen

2 yokusu wo tukuri machten wir den Quermorser,
3 yokusu ni im Quermorser

4 kameru oFomiki brauten wir den Ehrenwein :

5 umara ni kostlich soll er

6 kikosi moti wose dir munden, nimm und trinke,
7 mard6 ga ti unser Vater!

Und als sie mit Singen zu Ende waren, schlugen sie auf ihren Mund,
blickten auf und lachten. DaB jetzt die Kuzu, wenn sie ihre Landespro-
dukte darbringen, auf ihren Mund schlagen, aufblicken und lachen,
sobald sie zu Ende gesungen haben, das ist wahrscheinlich eine aus sehr
alter Zeit verbliebene Regel. Diese Kuzu sind nun als Menschen éuBerst
ehrlich und einfach. Fiir gewohnlich nihren sie sich von den Friichten des
Waldes, auch kochen sie Frosche, die sie fiir sehr wohlschmeckend halten ;
sie nennen diese momi. Ihr Gebiet liegt im Siidosten der Hauptstadt
jenseits der Berge am Yoshino-FluB. Die Berggipfel sind dort sehr steil,
die Téler tief eingeschnitten, Wege und Pfade eng und abschiissig. Daher
kamen sie, obwohl die Hauptstadt nicht weit entfernt ist, urspriinglich
nur selten an den Hof. Doch seither kommen sie 6fters und bringen ihre
Landesprodukte dar. Thre Landesprodukte bestehen aus Kastanien, Pil-
zen und Forellen (ayu)”.

Das KJK (2: 246/247) dagegen 18t die Kuzu unvermittelt ein Preislied
auf das Schwert des Prinzen Osazaki (Nintoku Tennd, hier noch Kron-
prinz unter Homuda) anstimmen :

1 Fomuda no Aus Homuda




e e ——

76 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

2 Fino miko der Sonnenprinz

3 oFosazaki Osazaki

4 oFosazaki Osazaki —

5 Fakaseru tati das Schwert, das er tragt, ist

6 moto turugi am Heft aufgehingt,

7 suwe Fuyu die Spitze schwankt

8 Fuyu-ki no wie im Winter

9 sukara ga sita-ki no am kahlen Baum tiefes Gezweig:
10 saya saya saya sayas?

., Und ferner machten sie im Eichenhain von Yoshino einen Quermor-
ser, und in diesem Quermérser brauten sie den Grofien Ehren-Wein, und
als sie diesen GroBen Ehren-Wein darbrachten, schlugen sie die Mund-
trommel, machten Bewegungen und sangen . . .”. Das hier folgende Lied

ich in Zeile 4 ein kamaisi

ist identisch mit demjenigen des NSK, es hat ledig
, ,,welche die Kuzu

statt des kameru. ,,Dies sind Lieder”’, heil3t es wei
bis jetzt immer singen, so oft sie ihren Tribut darbringen”.

Mehr ist iiber die Kuzu, ihre Lieder und ihre Rolle bei Hofe aus den
altesten Quellen nicht zu ersehen. Im Hitachi fudoks fallt gerade einmal
1’ (NKBT 2: 46/47; siehe oben S. 53); das Manydshi

der Name ,,Kuz

enthilt ein Kurzgedicht, das auf die Kuzu anspielt®®; mehr nicht. Weder
Shoku-Nihongi noch Nihon-kéki erwihnen die Kuzu — doch im Dairi-shiki
,ist ihre Darbietung bereits eine feste Einrichtung” (Bliimmel 1979: 38
Anm. 131). Das Dairi-shiki von 821, dltestes Werk der japanischen
Zeremonialliteratur, fithrt in den Ausfiihrungsbestimmungen zum Kaiser-
lichen Empfang am Neujahrstag als Darbietung nach der ersten Runde
Wein an: ,,Die Kuzu von Yoshino bieten vor dem Giran-Tor Lieder und
Flotenspiel dar. Dies bringen sie dar als Ehrengabe (Tribut) fir den
Kaiser. Falls auslindische Géste anwesend sind, wird dies nicht dargeboten;
auch sonst ist dies tmmer so” (Dairi-shiki 1 KGS 5: 12; vgl. Charlier
1975: 134). Fast wortlich dasselbe wiederholt sich in den Ausfithrungsbe-
stimmungen zum Kaiserlichen Empfang (toyo no akari no sechie) anlaf-
lich des ,,Kostens des Neuen (Reises)” (niiname-sai; Dairi-shiki 2 =
KGS 5: 51; vgl. Charlier 1975: 183)%. Wie Bliimmel (1979: 113) ausfiihrt,

39 Die Zeilen 6—9 dieses Liedes scheinen problematisch. Ich folge der
Interpretation Tsuchihashi’s in KKS: 67 sowie Zusatzkommentar KKS:
1151.

4 Manyobshd 10, 1919 NKBT 6: 72/73: ,,Wo die Kunisu (= Kuzu)/
Jungkriuter pfliicken diirften,/ auf der Heide von/ ,,0Oft »” 50 oft bin deiner ich/
eingedenk in dieser Zeit.”

41 Wie Charlier 1975: 75 sowie Anm. 705 bemerkt, gilt die Festversamm-

lung zum Neujahrstag ,,als allgemeines Muster fiir die Durchfiihrung solcher



er

l)J
h/

er

Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell 77
zeigt die Beschreibung des ,Kaiserlichen Empfangs” im Dairi-shiki
bereits einen festgefiigten Ablauf in drei Teilen, deren mittlerer aus einem
von unterhaltenden Einlagen unterbrochenen Gastmahl besteht. Aber
,iiber das allmihliche Zustandekommen dieses Musters weil man so gut
wie nichts . . . Die japanische Forschung setzt als Beginn des voll ausge-
bildeten kaiserlichen Empfangs die Regierungszeit Kammu’s (781-806)

Es erscheint somit zu Beginn des 9. Jh. eine Gesangs- und Flotendar-
bietung der Kuzu als musikalische Kinlage in den Bankett-Teil der
kaiserlichen Empfinge integriert, die ihrerseits ebenfalls erst im Verlauf
des 8. Jh. ihre feste Form gefunden haben. Ob aber eine solche Darbie-
tung auch schon vor dieser Zeit im Rahmen einer Hofzeremonie dhnlicher
Art stattfand, bleibt ungewif3.

Kehren wir zu der sachlichen und eingehenden Schilderung des NSK
zuriick, deren ,,jetzt”’ wiederum auf den Hof der Suiko vor 620 weist42, so
sehen wir die Darbietungen der Kuzu auf die ,,jetzt”, d. h. zu Beginn des
7.Jh., ,,6fter’’ vorkommenden Residenzbesuche der Kuzu beschrinkt, die
bei dieser Gelegenheit ihre Landesprodukte darbieten. Im Vordergrund
steht demnach die Absicht der Kuzu, ihre Produkte in die Hauptstadt zu
bringen, wobei iiber den jeweiligen Zeitpunkt oder einen festen Turnus
der Besuche ebensowenig verlautet wie von einer Integration der Besuche
oder der damit verbundenen Darbietungen in eine Hofzeremonie.

Die allgemeine Feststellung von Umezawa (1976: 284), im Text des
NSK wiren lokale und regionale Tendenzen zu erkennen, im Text des
KJK dagegen die Tendenz der Vereinheitlichung und Zentralisation,
bestatigt sich auch hier: dem volkskundlich orientierten Kuzu-Bericht
des NSK steht ein kurzer, farbloser und an den Kuzu sichtlich desinteres-
sierter Begleittext des KJK gegeniiber. Umezawa fiihrt diese Unter-
schiede sehr plausibel zuriick auf den geistigen Hintergrund der Zeit, in
der die jeweilige Niederschrift erfolgte. In diesem Sinne ist das ,,jetzt”,
das dem KJK-Begleittext zu den Liedern der Kuzu angehort, bedeutend
spater anzusetzen, namlich fiir die Zeit der Niederschrift des KJK oder
kurz zuvor — friithestens fiir die Zeit Temmu’s, der 671-686 regierte. Doch
auch im KJK heif3t es nur, daf3 dies die Lieder sind, welche die Kuzu bis
jetzt immer singen, ,,so oft sie ihren Tribut darbringen”.

Nur die willkiirliche Riickversetzung eines Zustandes, der frithestens
im 9. Jh. greifbar wird und der sich erst im 8. Jh. herausgebildet haben

Festversammlungen’’, die in der Heian-Zeit fiinfmal jahrlich stattfanden, am
(=) ’ o

1.1.; 7. 1.; 16. 1.; 5. 5. und anlédBlich des niiname-sai im 11. Monat.

12 Vol. Umezawa 1976:

256-260, 267. Umezawa behandelt gerade diesen
Fall als eines seiner Paradebeispiele zur Festlegung des ,,jetzt” im NSK.




e e —————

T ————

78 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

kann, in eine mehrere Jahrhunderte davorliegende Zeit kann zu Ansich-
ten fithren, wie sie Tsuchihashi vertritt. Da wir keinen Anhaltspunkt
dafiir finden kénnen, dafl die Lieder der Kuzu in einem wie auch immer
gearteten Zeremoniell des Yamato-Hofes eine bestimmte Rolle gespielt
hitten, ist es auch nicht moglich, sich danach ein Bild von der Rolle der
KL in einem solchen Zeremoniell zu machen.

Wie aber verhilt es sich nun mit den Liedern der Ama von Ise ? Mit
,,Lieder der Ama von Ise” sind drei nur im KJK enthaltene Lieder
gemeint, die dort als amagatari-uta (F 28 JK, auch amagoto-uta gelesen)
bezeichnet werden. Man pflegt heute amagatari-uta allgemein als ,,Lieder
der Ama-Erzdhler” zu interpretieren und sieht in letzteren spezielle
Erzahler der Ama, der alten, spiter in Be organisierten Fischerbevol-
kerung. Einen Beweis fiir die Existenz einer solchen eigenen Gruppe von
Ama-Erzihlern glaubt man in dem Familiennamen Amagatari (jfg: 35
oder °FK ZE, auch Amagatarai oder Amagoto gelesen) in Hinden zu
haben, der erstmals 719 belegt ist®3. Auch das Shéjiroku fithrt einen
Amagatari no Muraji an*t. Dal man im Falle der obigen Lieder an Ama-
Erzéihler aus Ise denkt, ergibt sich aus der im KJK (3: 318/319) zu den
Liedern erziahlten Geschichte: ein Madchen aus Mie in der Provinz Ise, am
Hofe des Ohatsuse (Ytiryaku Tennd) als uneme (eine Art Hoffriulein)
dienend, hat dem Herrscher anlafllich eines Banketts ,,unter der Hun-
dertzweigigen Eiche von Hatsuse”” den Becher zu reichen. Von ihr
unbemerkt fillt ein Blatt in den Becher und schwimmt auf dem Weine.
Ohatsuse bemerkt das schwimmende Blatt, wirft das Méadchen zu Boden
und setzt ihr das Schwert an die Kehle. Sie bittet um Aufschub der
Hinrichtung, da sie etwas zu sagen habe. Und nun singt sie ein Lied, das
ein Preis- und Gliickwunsch-Lied in einem ist und in dem schlieBlich das
auf dem Wein schwimmende Blatt einbezogen wird in jenes Stadium des
Schépfungsprozesses, ,,als das Land jung war und wie schwimmendes Ol,
als sei es eine Qualle, dahintrieb” (KJK 1: 50/51), und in dem dann die
Gottheiten Izanagi und Izanami das ,,dahintreibende Land” festigten,
indem sie die Salzflut mit einem Speer koworo koworo quirlien, wobei die
vom hochgezogenen Speere fallenden Tropfen von alleine zur Insel Ono-
goro sich tirmten (KJK 1: 52/53):

43 Yoré 3/11)7 ,,gewédhrt man dem Asatsuma no Tehito Tatsumaro vom
Kleinen Anfangsrang 1. Kl. (Familiennamen und) Standestitel Amagatari no
Muraji. Er wird aus der Liste der Vermischten Familien gestrichen” (SNG 8
= KS8T: 781.)

4 Fr gilt als Nachkomme 7. Generation der Gottheit Kamimusubi und als
Nachkomme des Ame no Hiwashi (KGS 4: 168). Eine Sippe Katari no
Miyatsuko befindet sich unter den achtzehn Sippen, die 683 den Standestitel
Muraji erhielten (Temmu 12/9/23 — NSK 29 = NKBT 68: 459).




t

L R R SR

ad

s ol 2

¥ QU -

13
14

15
16

[ SR ST SR SR ST SR SO )
© 00 I Ot = C

30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41

Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell 79

Makimuku no6

Fisir6 n6 miya Fa

asal'i no
Fideru miya
yuFuFi n6
Figakéru miya
také no6 ne no
nedaru miya
ko6 noé ne no
nebaFu miya
yaFoni yosi
i-kiduki n6 miya
ma-ki saku

Fi n6 mi-kado

niFinal'é-ya ni
oFidateru
momodaru

tuki ga ye Fa
Fo-tu ye Fa
amé wo oFeri
naka-tu ye Fa
aduma wo oFeri
sidu-ye Fa

Fina wo oFeri
Fo-tu ye né

ye no ura-ba Fa
naka-tu ye ni
oti FurabaFé
naka-tu ye no
ye no ura-ba Fa
simo-tu ye ni
oti FurabaFé
sidu-ye no

ye no ura-ba Fa
arikinu no
miFe no ko ga
sasagaseru
midutama-uki ni
ukisi abura

oti nadusaF'i

mina koword koéword ni

In Makimuku

der Palast der Sonnenburg:
Morgensonne

glinzt ihm, dem Palast,
Abendsonne

leuchtet ihm, dem Palast,
mit Bambuswurzeln
wurzelnder Palast,

mit Baumwurzeln
wurzelnder Palast,
achthundertfach der
Grund gestampft fiir den Palast,
edel das Holz,
Zypressen-Pforte!

Beim Haus des Reiskost-Fests
wichst eine Eiche

mit hunderten

von Zweigen, deren

oberste das

Firmament bedecken,

deren mittlere

die Ostlande bedecken,
deren tiefste

die Lande bedecken.

Der obersten

Zweige letztes Blatt — die
mittleren Zweige

rithrt es an im Héngen,

und der mittleren

Zweige letztes Blatt — die
unteren Zweige

rithrt es an im Héangen,
vom. untersten

Zweig das letzte Blatt — aus
dem gewandreichen /?/

Mie das Midchen

hilt hoch empor den
Edelsteinbecher, in den

— gleich dem 01, das einst schwamm —
jenes Blatt fiel und treibt,
und alles das dreht sich —




e O -

80 Alter und Tradierung der Kume-Lieder
42 ko si mo wie ist das
43 aya ni kasikosi
44 taka Fikaru

45 Fino6 miko

46 koto no

47 katarig6to mo
48 ko wo ba

doch ehrfiirchtig erhaben !
Hoch erstrahlender

Prinz der Sonne!
Geschehen

berichtende Worte —

diese hier!

Der gliickliche Einfall dieses Liedes rettet das Madchen vor der Strafe
fiir ibr ,,Verbrechen”, die Gemahlin des Ohatsuse schlieBt ihr Gliick-
wunschlied an:

1 Yamato no In Yamato,

2 kono takéti ni hier in Takechi, auf

3 ko-dakaru leicht erhohtem

4 iti n6 tukasa Amtssitz auf dem Markt beim
5 niFinaFé-ya ni Haus des Reiskostfestes,
6 oFidateru da wéachst heran mit

7 Fabiro breitem Blatt

8 yutu ma-tubaki heil’ge Kamelie.

9 s6 ga Fa no [hre Bléitter
10 Firori imasi sind weit ausgebreitet,
11 s6no6 Fana no ihre Bliiten stehn
12 teri imasu in Glanz — dem gleich ihr
13 taka Fikaru hoch erstrahlenden
14 Fi n6é miko ni Prinz der Sonne sollst
15 t6y6 miki den kostlichen
16 tatematurase Ehrenwein du reichen !
17 koto no Geschehen

18 katarigoté mo berichtende Worte —
19 k6 wo ba diese hier!

(KJK 3: 320/321)

Ohatsuse selbst folgt ebenfalls mit einem Lied :

1 Momosiki no Hundert Mauern — des

2 oFomiya Fito Fa GroBpalastes Leute: wie

3 uduratori Wachteln /gefleckte/

4 Fire torikakéte Schéarpen hédngen sie sich um,
5 manabasira wie Bachstelzen ihr

6 wo yuki aFé Schwinzchen — auf und ab,

7 niFa suzumé wie Spatzen im Hof

8 uzusumari wite hocken sie kauernd zuhauf —
9 keFu mo ka mo doch heut werden sich
10 saka midukurasi wohl im Weine versenken



Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell 81

11 taka Fikaru des hochstrahlenden

12 Fi n6 miya Fito Sonnenpalasts Leute!
13 koto no Geschehen

14 katarigoto mo yerichtende Worte —

15 ko wo ba diese hier!

(KJK 3: 320/321)

Alle drei Lieder sind Preislieder, Lieder, die mit erhobener Weinschale

dargebracht werden und Gliick- und Segenswiinsche beinhalten. Doch es

gibt gewisse Unstimmigkeiten. Die Geschichte spielt klischeegerecht in
der Zeit des Ohatsuse, beriichtigt wegen seiner raschen Exekutionen, und

bezieht sich auf ein Bankett ,,unter der Hundertzweigicen Eiche’’ von

Hatsuse, seiner Residenz. Hierzu paBt Teil 2 des ersten Liedes (Z. 15 ff.),
der auf die Eiche anspielt, nicht aber Teil 1 (Z. 1-14), der Lobpreis des
Palastes, denn der Hishiro-Palast von Makimuku war die Residenz des
Otarashihiko (Keikd Tenno). Auch Takechi, der im zweiten Lied genann-
te Ort, 14Bt sich geographisch nicht mit Hatsuse in Ubereinstimmung
bringen. Takechi indessen ruft den Kiyomihara-Palast des Temmu in
Irinnerung.

In bezug auf die Lieder selbst ergibt sich, daB die jeweils drei letzten,
ibereinstimmenden Verse sich noch bei einer weiteren Liedergruppe
finden, und zwar bei vier der (insgesamt fiinf) wiederum nur im KJK §
100/101 ff.) enthaltenen, dort als kamu-gatari, ,,Gotterworte”’, bezeichne-
ten Lieder. Mit den beiden letzten Zeilen des fiinften kamu-gatari-Liedes
stimmen die Zeilen 15-16 des zweiten obigen Liedes iiberein. Dariiber
hinaus stellen die Zeilen 6-12 dieses zweiten Liedes eine fast wortliche
eplik der Zeilen 10-16 eines KJK 3: 270/271 aufgenommenen Liedes der
[wa no hime, ,,Kaiserin” des Osazaki (Nintoku Tennd) dar®.

5 Tied der Iwa no hime — KJK 3: 270/271:

1 TugineFu ya Gipfelreihen, ja,

2 yamasiro-gaFa ni am Yamashiro-Ilu, den
3 kaFa nobori fluBauf ich zieh — und
4 waga noboreba, da ich hinaufzieh, in
5 kaFa no6 be ni des Flusses Nihe

6 oFidateru wéchst da heran die
7 sasibu wo Heidelbeere,

8 sasibu n6 ki ein Heidelbeerbaum,
9 si ga sita ni und unter diesem
10 oFidateru wéchst da heran mit
11 Fabiro breitem Blatt
12 yutu ma-tubaki heil’ge Kamelie.
13 si ga Fana no Thre Bliten, sie

14 teri imasi stehen im Glanze,




82 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

Diese Unstimmigkeiten und Uberschneidungen, zusammen mit dem
Fehlen der Lieder im NSK (von dem zu erwarten wire, dafl es alles dgltere
wichtige Material schon in der ersten Fassung von 620 aufgenommen und
verarbeitet hitte) lassen den Verdacht aufkommen, daBl diese Lieder
nicht so alt sind, wie sie scheinen mochten. Zwar nehmen die beiden
ersten Lieder direkt auf ein Fest Bezug, das eine lange Vergangenheit
haben kénnte, das aber dennoch erst seit Temmu richtig in unser Blick-
feld riickt und erst lange danach seine voll ausgebildete Form erreicht:
das bereits erwiahnte ,,Kosten des Neuen (Reises)”’, niiname-sai, als Teil
der Thronbesteigungszeremonien erweitert zum ,,GroBlen Kosten (des
Neuen Reises)”, daijé-¢%. Mit dem geistigen Hintergrund der Zeit Tem-
mu’s stimmt auch die Hervorhebung der Sonnenabstammung iiberein;
offensichtlich ist in den Zeilen 13-14 des zweiten Liedes der taka hikaru hi
no miko, ,,der hocherstrahlenden Sonne erlauchter Sohn”, an die Stelle
eines schlichteren und fritherem Denken néiheren ékimi-ro, ,,mein GroBer
Fiirst (Konig)”, in Zeile 17 des angefiihrten Liedes der Iwa no hime
getreten?”. So gesehen wird auch der Hishiro-Palast, der ,,Sonnen-
burg”’-Palast des Otarashihiko, zum sinnvollen Bestandteil: es geht nur
um die Demonstration der Sonnen-Beziehung. Dies diirfte auch fir das
nur im KJK enthaltene, den Kuzu zugeschriebene Lied zum ,,Preis des
Schwertes” des Prinzen Osazaki zutreffen.

Doch wann immer diese Lieder entstanden und bei einem Bankett
anldBlich des ,,Kostens des Neuen (Reises)’”’ gesungen worden sein mégen
— was haben sie mit den KL gemeinsam, das uns berechtigen wiirde, die
KL als Parallelfall zu betrachten ? Wir haben obige Lieder charakterisiert
als Lieder, die (wie auch das in NSK und KJK gemeinsam enthaltene
Trinklied der Kuzu) Gliick- und Segenswiinsche zum Ausdruck bringen,

15 si ga Fa no ihre Bléatter,
16 Firori imasu Fa weit sind sie ausgebreitet :
17 oFokimi-ro ka mo mein GroBler Konig doch wohl!

46 Vgol. hierzu Blummel 1979:141ff., bes. S. 144.
17 8. oben Anm. 45. Vgl. hierzu auch das entsprechende Lied des NSK (11:
400/401):

1 TugineFu Gipfelreihen

2 yamasiro-gaFa wo am Yamashiro-Fluf}, den

3 kaFa nobori fluBauf ich zieh — und

4 waga noboreba da ich hinaufzieh, in

5 kaFa-kuma ni des Flusses Biegung

6 tati sakayuru wéchst tippig heran mit

7 momotarazu nicht ganz hundert — mit

8 yasoba no ki Fa achtzig Bléattern ein Baum:

9 oFokimi-ro ka mo mein GroBer Konig doch wohl!



Kume-Lieder und Kume-Tanz 83
deren Wirkung erhoht wird durch den gleichzeitigen GenuB von Wein,
eines ,,Heiltranks” im doppelten Sinne (vgl. Naumann 1979: 62 £.). Alle
diese Lieder sind naturgemif an ein Gegeniiber, an einen Partner gerich-
tet, der mit Ausnahme des dritten amagatari-uta hier stets der Herrscher
ist. Die KL wenden sich dagegen an keinen Partner in diesem Sinne; sie
geben sich als spontane AuBerungen aus einer bestimmten Situation
heraus, versichern sich im Kreis der eigenen Gruppe des gruppenbestimm-
ten Tuns, und dieses ist (schlieBen wir Lied 1 aus) einzig ein gegen den
Feind der Gruppe gerichtetes Tun — wir werden sie erschlagen! Mit
Ausnahme von Lied 1, das betont scherzhafter Natur ist — und das als
einziges vom ,,Amt fiir Musik” dargeboten wird! — stellen die KL eher
eine unheilkiindende Drohgebérde dem Feind gegeniiber dar. In diesem
Sinne scheint es mir nicht ohne Bedeutung, daf in NSK und KJK die KL
als Lieder des Iwarebiko (oder, in seiner Vertretung, des Michi no Omi)
erscheinen. Sie nun umgekehrt zu ,,Treuebekenntnissen dem Tennd ge-
geniiber” umfunktionieren zu wollen, erfordert eine besondere Logik.
SchlieBlich fehlt uns — wieder mit Ausnahme von Lied 1 — jeder Anhalts-
punkt fiir die Behauptung, die KL seien je bei Hofe gesungen worden.
Lied 1 kann andererseits mit Riicksicht auf seinen Charakter als Scherz-
lied bei jeder Veranstaltung heiteren Charakters, d. h. bei jeder Art von
Bankett, zur Unterhaltung dargeboten worden sein. Doch selbst wenn wir
diese Moglichkeit ins Auge fassen, miissen wir uns dariiber im Klaren
bleiben, daf3 es sich nur um eine Vermutung handelt, die sich nicht weiter
untermauern 1a6t.

3.4 Kume-Lieder und Kume-Tanz

Die Annahme, die KL seien bei besonderen Anlissen wie Neujahrs-
oder Thronbesteigungsfeierlichkeiten dargeboten worden, stiitzt sich in-
dessen auch auf die Tatsache, daB von der Mitte des 8. Jh. an immer
wieder von der Auffiihrung eines Kume-Tanzes bei entsprechenden Fest-
lichkeiten berichtet wird. Die #ltesten Notizen beziehen sich auf Feiern
im Zusammenhang mit der Fertigstellung und Einweihung des GroBen
Buddha von Nara. Tempyé-shohé 1/12/25 (6.2.750) bezeigten laut Shoku-
Nihongi (= SNG 17 = KST: 206) der Betpriester des GroBen Gottes
Yahata von Usa, ein Mann namens Omiwa no Ason Tamaro, und die am
selben Schrein wirkende (hier als Nonne bezeichnete) Omiwa no Ason
Morime im Tddaiji ihre Verehrung. Aus diesem AnlaB — er bezieht sich auf
die hilfreichen Dienste dieses (besser unter dem Namen Hachiman be-
kannten) Gottes bei der Kupferbeschaffung fiir den GuB des im Tédaiji
aufgestellten GroBen Buddha — begaben sich die Kaiserin Koken, der
vorige Kaiser Shomu (er hatte kurz zuvor zugunsten seiner Tochter




84 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

abgedankt) und seine kaiserliche Gemahlin ebenfalls dorthin: ,,An diesem

Tage versammelten sich die (Beamten der) Hundert Amter und die

Angehorigen der verschiedenen Sippe samt in diesem Kloster. 5000

verehren und Sutren lesen; man fiithrte
N

Monche lieB man den Buddha

T’ang-, Po-hai- und Wu-Musik, den Gosech

eldtanz (gosechi [no| ta-

den Ersten Rang . . .”. Zwei Jahre spé

leten Figur des Vairocana-Buddha,

beim ,,Augenoffnen’’ der nun vollen

versammelt sich wieder der gesamte Hofstaat, man lat doppelt so viele

Monche auftreten, ,.diverse Musik-Ensemble der Kanzlei fiir Hofmusik

und der verschiedenen Kloster versammeln sich nebeneinander, wieder-

es den Gosechi der Prinzen, der Beamten und verschiedener

, den Kume-Tanz, den Tatefushi, die Stampflieder, Lieder und
Ténze in Hofgewiindern ; in Ost und West 1d6t man die Stimmen erschal-
len, man fithrt die Darbietungen auf, indem man den Hof aufgeteilt hat
S (SNG-18 KST: 213 {.). Das Tédaiji yoroku (2 = ZZGR 11: 42)

macht fiir den uns interessierenden Teil noch prézisere Angaben: anlaf3-

lich des Augendffnens fungieren auf kaiserlichen Befehl beim Kume-Tanz
als Leiter Otomo no Sukune Hakamaro vom Folgenden 5. Rang 2. Klasse
und Saeki no Sukune Fuminari vom Folgenden 5. Rang, als Tanzer

zwanzig Otomo und zwanzig Saeki.

DaB dies kein zufilliges Arrangement ist, zeigen die weiteren Nachrich-
ten zum Kume-Tanz, deren nichste sich auf die Thronbesteigungsfeier-

lichkeiten des Kaisers Seiwa im Jahre 859 beziehen. Anliaflich des ,,Gro-

Ben Kostens (des Ne b
11. Monats begannen und am 19. Tag zu Ende gingen, wurden bei dem
Bankett, das der Kaiser an diesem letzten Tag nach Abbruch der beiden
Festzelte der Beamtenschaft gab, vor der Buraku-Halle Ténze aufge-
fithrt : der Feldtanz (ta-mai) von der Sippe Taji(hi), der Kume-Tanz von
den Sippen (O)tomo und Saeki, der Kishi-Tanz von der Sippe Abe, der
Yamato-Tanz von den Palastjunkern fiir den Internen Dienst (udoner:),
in der Nacht der Gosechi-Tanz von den Hoflingen (miyabito) (Jégan 1/11]
16 ff. — Sandai jitsuroku 3 KST: 39 £.). Das Jdgan gishiki bestatigh
diese Praxis als fiirderhin giiltige Form : im Rahmen des ,,Grof8en Kostens
(des Neuen Reises)” gehort der Kume-Tanz obligatorisch zu den am
letzten Tag (einem Tag des Pferdes) beim Bankett vorgefithrten Ténzen,
wobei ,,die beiden Sippen (O)tomo und Saeki die Ténzer fithren. Sie treten
durch das Giran-Tor ein. Sie begeben sich zu den Sitzen im Mittelhof. Sie
fithren den Kume-Tanz auf’’48.

Das Engi-shiki als nichstfolgendes Werk mit Ausfiihrungsbestimmun-

9

8 (Jogan-) Gishiks 4 Shinter z6ho Kojitsu sbésho: 113.



Kume-Lieder und Kume-Tanz 85

gen zum Hofzeremoniell fiithrt Kume-Tanz, Kishi-Tanz und Gosechi-Tanz
KGS 3:133; vgl. Bock
1972: 55). Genaueres ist indessen noch dem 880 fertiggestellten Ryd no
shige (4 = KGS 2: 79) zu entnehmen. In dem die Kanzlei fiir Hofmusik
betreffenden Kommentar wird folgende Erlduterung des Obersekretirs
(der Kanzlei fiir Hofmusik) Owari no Kiyotari angefiihrt: ,,Die jetzigen
Ténze der Kanzlei sind folgende: Kume-Tanz. Die ()trn"u spielen die
Rohrenzither (koto). Die Saeki halten Schwerter und tanzen. Sie

an, doch ohne néhere Erlduterung (EBngi-shiks 7

zerschneiden ndmlich eine Spinne. Derzeit nimmt man fiir die Réhren-
i)

zither zwei Personen, Tinzer acht Personen. Man unterscheidet nicht

zwischen Otomo und Saeki . . .”

Halten wir hier fest, daB ein Kume-Tanz erstmals fiir das Jahr 750
erwahnt wird. Er gehort zusammen mit Gosechi-Feldtanz und Tatefushi-
Tanz zu einem Repertoire ,,einheimischer” Tanzstiicke im Gegensatz zu
den verschiedenen auslindischen Musik- und Tanzstiicken, die in dieser
Zeit im Vordergrund stehen. Hundert Jahre danach erscheint der Kume-
Tanz als fester Bestandteil der unterhaltenden Darbietungen beim
Abschluflbankett fiir die Beamtenschaft, das nach Beendigung aller zum
,,GroBen Kosten” gehérigen Feierlichkeiten stattfindet4?. Der Tanz fallt
keineswegs unter die Kategorie der ,,volkstiimlichen Lieder und Ténze”,
die am zweiten Tag des ,,GroBen Kostens” von den beiden beteiligten
Provinzen vorgefithrt werden; er ist vielmehr ein Kunsttanz, dessen
Durchfiihrung der Kanzlei fiir Hofmusik obliegt, die hierzu obligatorisch

Ténzer und Rohrenzither-Spieler aus den Sippen Otomo und Saeki
nimmt. Die Darstellung des Ryd no shiige von 880 \'('hiioliz‘ einen begleiten-
den Gesang aus. Ob bei den fritheren Darbietungen der Tanz von Gesang
begleitet war, ist nicht zu ersehen, erscheint jedoch eher unwahrschein-
lich, da zwar immer die Tédnzer genannt werden, Singer indessen nie.
LaBt sich dieser Tanz trotzdem mit den KL in Verbindung bringen ?
Ueda (1971: 326 ff.) steht mit seiner Ansicht nicht allein, wenn er in den
Bemerkungen zu Kume-Lied 1 Anweisungen zu einem Kume-Tanz sieht.
Eine Ubereinstimmung zwischen KL und Kume-Tanz wird auch
stillschweigend vorausgesetzt, wenn z. B. Gunji Masakatsu in Geind jiten
(1958: 228) den Kume-Tanz charakterisiert als einen ,,den Kampf nach-
ahmenden Tanz der Kume”, wobei er weiterfihrt: ,,Wurde spéter von
der Musik-Behorde des Palastes aufgenommen. Wurde nach Verléschen
der Kume-Sippe von den Otomo- und Abe-Sippen weitergefiihrt und beim

19 Moglicherweise gehorte zu den ,,vermischten Ténzen”, die Daidé 3/11/17
(808) nach der Thronbesteigung des Heijé Tenné anlidBlich des ,,Groflen
Kostens” vorgefithrt wurden, auch der Kume-Tanz (vgl. Niéhon kéki 17 =

KST: 78).




86 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

Toyo no akari-Bankett anlidBlich des GroBen Kostens nach der Thronbe-
steigung vorgefiihrt . . .. Diese Darstellung scheint allgemeiner Ansicht
zu entsprechen. Die wenigen Nachrichten, die iiberhaupt eine Aussage zur
Entwicklung des Tanzes in Japan erlauben, lassen eine solche Auffassung
indessen recht fragwiirdig erscheinen.

Geht man diesen wenigen Nachrichten nach, so macht man zunéchst
die interessante Feststellung, daB am Yamato-Hof Tanz offensichtlich
nur als individueller Einzeltanz zu verstehen ist (vgl. Ingy6 7/12/1 — NSK
13: 440/441). Besonders aufschlufireich im Hinblick auf die frithen Tanz-
gewohnheiten ist die Schilderung der Aussegnung eines neuen Gruben-
hauses, die zur bereits erwihnten Offenbarung der zwei verkappten
kaiserlichen Prinzen Gelegenheit gab (NSK 15: 511 ff.). Nachdem man
,,der Reihe nach zu Ende getanzt hat”’, werden auch die beiden unerkann-
ten Prinzen, die sich an den untersten Platz begeben hatten und vom
Hausherrn mit dem Halten der Fackeln beauftragt worden waren, zum
Tanz aufgefordert. Einer will dem andern den Vortritt lassen; schlie8lich
,,erhob sich Prinz Oke, tanzte und war alsbald damit fertig. Darauf erhob
sich der (jetzige) erlauchte Herrscher, richtete eigenhindig Gewand und
Giirtel und sprach einen Haussegen . . . SchlieBlich tanzte er den tatsutsu-
Tanz”’. Name und Art dieses Tanzes werden eigens in einer Glosse
erliutert: ,, gk /¥, das nannte man in alter Zeit 7 B, man liest es
tatutu. Die Art des Tanzes besteht darin, daB man tanzt, indem man
einmal aufsteht, einmal sitzt”’. Auch hier ist deutlich zu erkennen, daf}
jeder einzeln und nach eigener Erfindung tanzt. Dies gilt auch fiir den
tatsutsu-Tanz, der kein ,,Tanzstiick’’ darstellt, sondern lediglich eine
besondere Art des Tanzens meint, die abwechselndes Aufstehen und
Niedersitzen verlangt.

Erst 671 horen wir namentlich von einem Tanz (er wurde schon
erwihnt), der als ,, Tanzstiick’” mit festgelegten Bewegungsablaufen an-
zusehen ist: ,,Der Kaiser befand sich in der Westlichen Kleinen Palast-
halle. Der Kronprinz (Oama, der spitere Kaiser Temmu) und die Hohen
Wiirdentriger warteten ihm bei einem Bankett auf. Sie boten zweimal
den ta-mai dar” (Tenchi 10/5/5 — NSK 27 = NKBT 68: 376/377).

Dieser am 5. Tag des 5. Monats dargebotene ,,Feldtanz’ (H{M{‘ﬁ)
scheint identisch zu sein mit dem ,,Gosechi-Feldtanz” ( 7. fi H 1) bzw.
,,Gosechi” (7 ffj) der oben angezogenen buddhistischen Feierlichkeiten
der Jahre 750 und 752. Er erscheint im 7'édaiji yoroku (a.a.0.) einfach als
der ,,GroBe Erlauchte Tanz” (& {1 {ff). Dies wird verstindlich, sobald
man ein Edikt des Kaisers Shomu zur Kenntnis nimmt, das er an die
GroBkaiserin (Genshd, die zu seinen Gunsten abgedankt hatte) richtete,
als ebenfalls am 5. 5. des Jahres Tempyd 15 (743) die Kronprinzessin in
eigener Person ,,Gosechi” tanzte. Nach den einleitenden Worten heif3t es



W G, R U=

L

- 2

w

Kume-Lieder und Kume-Tanz 87

da: ,,Der Kaiser, der Heilige, der im Palast von Kiyomihara in Asuka das
GroBe Acht-Insel-Land regierte (= Temmu Tenné), herrschte in Frieden
iiber das Erdreich, und er dachte: Um Oben und Unten geordnet und in
Harmonie zu halten und in unerschiitterlicher Ruhe zu bewahren, haben
Riten und Musik, diese beiden, nebeneinander zu stehen, dann erst sind
(Oben und Unten) friedlich und von Dauer. So dachte er in seinem
gottlichen Wesen, und so hat er diesen Tanz erstmals geschaffen — so habe
ich es vernommen. Und als etwas, das unaufhérlich wie Himmel und Erde
in dauernder Folge empfangen und weitergegeben werden soll, wurde er
von dieser Prinzessin, der Kronprinzessin, erlernt und auf meinen
Wunsch hin vor meiner GroBen Fiirstin, der Erlauchten GroBkaiserin,
dargebracht . . .”” (SNG 15 = KST: 172). Der Antwort-Erla8 der ehemali-
gen Kaiserin fiihrt den der konfuzianischen Philosophie verpflichteten
Gedanken der Musik als Hilfsmittel einer nach Harmonie strebenden
Regierung weiter aus; der Gosechi-Tanz selbst wird von ihr als ein
,,Kleinod des Landes” bezeichnet5°,

Diese historisch glaubwiirdige Nachricht, die erneut die Bestrebungen
Temmu’s auf dem Gebiet der Musik hervorhebt, findet ihr Gegenstiick in
der spiteren Legende, Himmelsfeen hitten erstmals diesen Tanz vor
Temmu getanzt (vgl. Blimmel 1979 : 144). Der Tanz wird tibrigens auch
ein Jahr zuvor, Tempyé 14/1/16 anliBlich eines kaiserlichen Banketts als
gosechi [nof ta-mai erwihnt (SNG 14 = KST: 167), sodaB wir den
urspriinglichen, vollen Namen des Tanzes wohl als , Feldtanz in Fiinf
Abschnitten” zu interpretieren haben, abgekiirzt zu gosechi, , Fiinf
Abschnitte”.

Temmu 12/1/18 (683) wird ein weiterer Tanz vorgestellt, der jedoch nur
an dieser einzigen Stelle aufscheint: der Owarida-Tanz (NSK 29 —

NKBT 68: 456/457). Ueda (1971 : 327) bezieht ihn — bzw. seine Festlegung
—auf die Zeit der Suiko; fiir eine solche Zuweisung liBt sich nur anfiihren,
daB} Suiko in Owarida ihre Residenz hatte. Doch ist Owarida auch sonst
ein mehrfach genannter Ort, und zwar gerade unter Temmu. Es scheint
mir daher naheliegender, die Darbietung des Owarida-Tanzes am Hofe
Temmu’s im Rahmen einer gréBeren musikalischen Veranstaltung (es
wird Musik aus Koguryo, Paekche und Silla vorgefiihrt) mit der erstmali-
gen Gestaltung des Tanzes in Beziehung zu setzen.

SchlieBlich wird unter den Darbietungen an der Stétte der temporiren
Bestattung des Temmu ein tatefushi-mai genannt, ein ,, Tanz des Schild-
Hinsetzens” (Jitd 2/11/4 — NSK 30 = NKBT 68: 492/493), der auch

% 8. a. Zachert 1950: 71£f. Zur Bedeutung der Musik im konfuzianischen
Denken vgl. Forke 1964: 132, 236.




e e S e g B G et 7

88 Alter und Tradierung der Kume-Lieder

spiter mehrfach erwihnt wird, wie wir bereits gesehen haben, und der,
wie der Kume-Tanz, zu den ,,militiarischen” Ténzen zihlt.

Die einmal eingeschlagene Entwicklung geht weiter: Tempyd 3/7/29
(731) werden im Zusammenhang mit der Bestiickung der Kanzlei fiir
Hofmusik ein Tsukushi-Tanz und ein Murakata- (oder Morogata-)Tanz

erwahnt (SNG 11 KST: 126); Hok: 1/3/28 (772) hort man zum
erstenmal den Namen Yamato-Tanz (SNG 30 KST: 375)%. Von einer

. Musik der Kishi-be” ist zwar schon Tempyé 6/3/15 (734; SNG 11 — KST':
133) die Rede, doch der von der Abe-Sippe getanze Kishi-Tanz wird
erstmals beim oben erwihnten ,,GroBen Kosten” von 859 angefiihrt. Dort
erscheint auch erstmals ein ta-mai, ,,Feldtanz”, von der Sippe Taji(hi)
getanzt, unabhingig von dem Gosechi-Tanz, der von Héflingen bestritten
wird. Das BewuBtsein, daB der Gosechi-Tanz urspriinglich ein ,,Feldtanz
in Fiinf Abschnitten’ ist, scheint sich inzwischen verloren zu haben, der
Weg frei fiir die Erklirung, die Finf Abschnitte bezogen sich auf das
,fiinfmalige Schwenken der Armel durch die Himmelsfeen”, wie es die
Legende will.

Diese Fakten zur generellen Entwicklung des Tanzes in Japan dirften
deutlich werden lassen, daB auch der hofische Kume-Tanz des 8. Jh. eine
Neuschopfung sein muB, die frithestens am Hofe Temmu’s entstanden
sein kann, weit wahrscheinlicher aber erst spéter entstanden ist. Temmu'’s
Einstellung zur Musik, seine erkennbaren Bemiihungen um Musik und
Tanz vermitteln den Eindruck, daB zu seiner Zeit iiberhaupt erstmals
thematisch orientierte und im Bewegungsablauf festgelegte Tédnze ins
Leben gerufen wurden, angeregt und beeinfluft durch die festlindischen
Téinze, vorab die ,,Tinze zur Musik im Wu-Stil”, die Gigaku-Stiicke.

Das Altjapanische verfiigte iiber kein Wort, das dem Oberbegriff
,,Musik’”” bzw. dem chinesischen #% yiieh entsprochen hitte. Man war
daher genotigt, das chinesische Zeichen &% durch ein Doppelwort wieder-
zugeben, wenn man es unbedingt japanisch lesen wollte: uta-maz, ,,Ge-
sang und Tanz”’. Gesang und Tanz sind ihrerseits zwei deutlich geschiede-
ne Begriffe in der japanischen Sprache. Wenn wir im NSK daher nur auf
den Begriff kume-uta, Kume-Lieder, nicht aber auf kume-mai, Kume-
Tanz, stoBen, so hat das wohl seinen guten Grund: es gab zu der vom
NSK erfaBBten Zeit keinen solchen ,,Kume-Tanz”.

Hier erhebt sich die berechtigte Frage, wie dann unter den gegebenen
Umstinden — d. h. nachdem die Tradition der KL aller Wahrscheinlich-
keit nach schon abgerissen war und ein ,,Kume-Tanz” gar nicht existierte

51 Tm Zusammenhang mit einer hofischen utagaki-Veranstaltung. Ténzer
sind Fujiwara no Ason Wotamaro vom Folgenden 4. Rang 1. K1., Statthalter

von Kawachi, und ,,die unter ihm”’.



Kume-Lieder und Kume-Tanz 89

) - ein Tanzstiick des 8. Jh. den Namen ,,Kume-Tanz”’ erhalten konnte.
Die Benennung kénnte in Zusammenhang stehen mit einer Entwicklung,
die uns im nichsten Kapitel mit beschéftigen wird: die Idealisierung oder
r Heroisierung der Kume.

’s

d




4. DIE KUME

4.1 Die Kume in der bisherigen Forschung

Das Inventar der KL hat es uns ermoglicht, in groben Ziigen ein Bild
der Kume zu entwerfen, die wir als die Verfasser und Sénger dieser Lieder
anzusehen haben, sowie die Zeit zu benennen, in der die Lieder entstan-
den sein miiBiten. Dieses Bild bleibt dennoch liickenhaft; der Versuch, es
durch weiteres Material zu erginzen, erscheint dringend geboten.

Die Frage: ,,Wer sind die Kume ?” — ist nicht neu. Sie wird in dem
m. W. letzten Beitrag zu diesem Thema von Mishina Shéei (1970 b: 31)
kurz und biindig beantwortet: ,,Dall die Leute, die man Kume nennt,
nicht als zum sogenannten Stamm des Himmelsenkels (tenson-minzoku)
gehorig, sondern als Abkémmlinge der Hayato-Linie aus dem Stidwesten
anzusehen sind, kann man wohl als die herrschende Meinung (teisetsu)
von heute ansehen. Die alte These von Kita Sadayoshi (Kume-be kd, in
Rekishi chiri 29), der Name Kume-be habe die Bedeutung Kuma-be und
zeige wie das kuma von Kumahito oder Kumaso, dafl es sich um einen
Stamm der Hayato handle, und weiterhin, das im Wo-jen-chuan des Wei-
chih genannte Land Kuna sei eben dieses Kume, diese These besitzt auch
heute noch Geltung”’. Diese einschligige Behauptung verbindet Mishina
noch mit einer weiteren, die sich an die Ortsnamenforschung Yanagita’s
anlehnt, d. h. Mishina nimmt die weite Verbreitung des Ortsnamens
Kume (aufgrund unveroffentlichter Notizen Yanagita’s und vermutlich,
da er sich auf Yanagita beruft, unter Einschluf3 &hnlich lautender Namen
wie Kumi, Komi, Kome) als Indiz fiir die Verbreitung ,,der Kume”. Diese
gewinnt fiir ihn besondere Bedeutung insofern, als die aus den Ortsnamen
ersichtliche Verbreitung ,,der Kume” in seinen Augen iibereinstimmt mit
dem Verbreitungsbereich der ersten Phase der Yayoi-Kultur (Mishina
1970 b: 33).

Folgen wir Mishina, so miiite Kuma, Kume, Kumi, Komi, Kome
rundum derselbe Name sein, ein Name zudem, der einerseits mit dem
Fremdvolk der Kuma/Hayato, andererseits mit der Reiskultur in Verbin-
dung zu bringen wire. Yanagita hatte sich jedoch etwas vorsichtiger
gedauBert. In Kaijo no michi bemerkt er: ,,Ich habe friither einmal geschrie-
ben, daB es auf den Stiidwest-Inseln (Rylky) soundsoviele Gebiete gibt,
die Komi Eli‘ H,oder Kume /A 2K heilen, und daB es dort iiberall Spuren
zu geben scheint, daB man seit alters Reis angebaut hat. Auch innerhalb



1d

ne
m
n-
rer

bt,
en
b

Die Kume in der bisherigen Forschung 91

des alten Gebietes des GroBen Acht-Insel-Landes (Japans) gibt es zahl-
reiche Ortsnamen Kume oder Kumi; zwei oder drei der betreffenden Orte
liegen zwar landeinwirts in den Bergen, aber die iibrigen sind zumeist
Tiefland, das vom Meere her leicht zu erreichen ist; es sind Orte, die seit
alters besiedelt sind und wo auch heute die Reisfelder gut reifen. Kénnte
es nicht sein, dal lange Zeit hindurch die Gewohnheit bestand, solche
Gebiete ausfindig zu machen, indem man zu Schiff von Bucht zu Bucht
fuhr ? Dies ist zumindest einmal des Uberdenkens wert”’ (XEN:1: 331
Yanagita prézisiert diesen Gedanken dann noch einmal kurz mit den
Worten: ,,Zumindest gibt es jedenfalls im Inselland Japan entlang der
Meereskiiste auf beiden Seiten, Siiden wie Norden, Spuren aus alter Zeit,
daB dort ein Kume-Clan nacheinander seine Wohnsitze verlegt hat, und
dem gegeniiber gibt es auch auf Amami-Oshima und auf der Hauptinsel
Okinawa jeweils am Siidwest-Rand ein altes Gebiet, das Komi oder Kume
heilt, und ganz am Siid-Ende, mitten in der Yaeyama-Inselgruppe, gab
es einen groBen Stiitzpunkt des NaBreisbaus, der Komi oder Kumi hief
e (YRS T+ 101)

Die Aufgabe, die Yanagita einige Jahre zuvor in Mizuho no kuni ni
tsuste (YKS 31: 156) formuliert hatte, daB es nimlich ,,notwendig sei zu
kliren, welche Gemeinsamkeiten bei allen diesen Kume genannten Orten
vorhanden seien”, war mit diesen teils mutmafenden, teils einfach be-
hauptenden Bemerkungen gewi8 nicht gelést. Die primére Frage, ob die
pauschale Gleichsetzung der Namen Kumi, Kume, Kome, Komi fiir die
jeweiligen Gebiete iiberhaupt vertretbar ist, wurde gar nicht gestellt, von
der Moglichkeit, die betreffenden Orte und ihre Namen in die entspre-
chende friihhistorische Zeit zuriickzuverfolgen, ganz zu schweigen. Yana-
gita brauchte die von ihm postulierte Gleichsetzung der Ortsnamen Kome
— Kume in der Bedeutung ,,Reisland” vor allem zur Stiitzung seiner
Theorie der Ubertragung des NaBreisbaus (seiner Meinung nach die
Basiskultur Japans) von Siidostasien iiber die Rytikyti-Inseln nach Ja-
pan, eine Theorie, der die archiologischen Fakten ohnedies widerspre-
chen. Doch ist auch seine Behauptung, die Kume genannten Orte ligen
grofBtenteils in Meeresnihe im Tiefland, nicht unwidersprochen geblieben.
Ueda (1971: 328) legt besonderen Wert auf die Feststellung, daf unter
den in der alten Literatur zu findenden Orten namens Kume ,,Solche
enthalten seien, die im Bergland liegen” (vgl. auch Ueda in STS: 244). Zu
dieser Streitfrage 1iBt sich jedoch nur wiederholen, was wir schon weiter
oben feststellen muBten, daB es nimlich nicht moglich ist, eine Verbrei-
tung der Kume anhand von Ortsnamen zu erschlieBen, die erst Jahrhun-
derte nach dem Verschwinden der Kume belegt sind, selbst wenn wir uns
hierbei ausschlieBlich auf den Namen Kume und die schon im Wamyéshé
genannten Orte beschrianken wiirden, da sehr unterschiedliche Griinde,




e R o o

92 Die Kume

die keineswegs mit einer urspriinglichen Besiedelung durch Kume in
Beziehung stehen miissen, zu der Bildung dieses Namens gefiihrt haben
konnen®2.

Die alte These Kita’s, die in einer Gleichsetzung Kuma Kume
besteht, ist schon von Ueda (1971 : 323) zuriickgewiesen worden. Die klare
Unterscheidung der beiden Namen in der alten Literatur macht es
unmoglich, sie als Synonyme zu betrachten. Damit fallt bereits das
Hauptargument aus, dessen sich Mishina bedient, um aus den Kume
,,Hayato” (oder ,,Ama”’, was fiir ihn offenbar dasselbe ist) zu machen.
DaB die Kume indessen weder Hayato noch Ama sein kénnen, ergibt sich
aus dem Inventar ihrer Lieder, das auf einen anderen Kulturtypus
hinweist®3.

Der Name Kume hat auch zu Interpretationen gefiihrt, die das Sprach-
liche mit dem Sachlichen zu verbinden trachten. So sind fiir Origuchi
Shinobu (1956 a: 236 f.) die Kume eigentlich kube (Bf — ¥H), d. h.
Bewacher der Palastumfriedung (vgl. a. Origuchi 1956 b: 302-308). Doch
geht diese Gleichung wohl schon deshalb nicht auf, weil altjapanisch
kuFe, Schutzzaun aus Holz oder Bambus, ein Fe der kd-rui, altjapanisch
kumé jedoch ein mé der otsu-rus aufweist. Stiitzt sich Origuchi’s Erklarung
auf die Bemerkungen des Kogoshii, so gehen die beiden weiteren Ver-
suche einer etymologischen Deutung des Namens Kume, ndmlich die
schon von Tachibana no Moribe vorgebrachte Gleichung Kume = kumi
£H., ,,Schar”, d. h. ,,Kriegstruppe” (vgl. Ueda 1971: 322), sowie die von
Chamberlain und Aston (1956, 1: 86, Anm. 4) vertretene Ableitung
chinesisch chiin i (nach Karlgren 1957: 126, No. 458 a = *kjwen/kiuen/
kiin) > japanisch kuwme, ,,Truppe”, ,,Armee”, von der ihnen selbstver-
stindlichen Voraussetzung aus, dafl die Kume nichts anderes sein konnen
als eben die Truppen des Iwarebiko. Beide Deutungen scheinen mir
jedoch schon deshalb zweifelhaft, weil im einen wie im anderen Falle eine
Schreibung des Wortes Kume mit semantisch gebrauchten chinesischen
Schriftzeichen nahegelegen hitte. Die konsequent phonetische Schrei-
bung des Wortes Kume lat das Wort weit eher als HKigennamen er-
scheinen, dessen Bedeutung nicht verstanden wurde und den man nicht
nachtréglich neu interpretiert hat.

52 Ortsnamen, die erst im Wamyéshé oder noch spéter belegt sind, zur
Rekonstruktion von Verhiéltnissen heranzuziehen, die vor der Taika-Reform
(645) liegen, lehnt auch Inoue (1972: 137) ab.

53 Die ,,Fremdvolktheorie”, die von Kita’s Gleichsetzung Kume = Kuma
ausgeht, wird auch von Matsumura Takeo (1958, 4: 176-182) aufgrund
weiterer ,,indirekter Beweise”’ vertreten. Die Argumente Matsumura’s sind
jedoch durchweg indiskutabel.



N

ne
re
es

S

m

na
nd
nd

Die Kume in der bisherigen Forschung 93

Wenn Kume als Eigenname zu verstehen ist, so kann es sich bei ,,den
Kume” um eine Sippe oder einen Clan, um einen Stamm oder ein Volk
handeln. Tsuchihashi (1974 : 230 ff.) sieht in den Kume eine Sippe (uji)
oder einen Clan (shizoku), der zu einer Zeit, als er noch eine ,,gemein-
schaftsartige Organisation” (kyddétai-teki taisei) bildete, d.h. ,noch
bevor er unter der Herrschaft des Yamato-Hofes stand und dessen Tomo
no Miyatsuko war”, mit den anderen kleinen Sippen im Streit lag. Doch
,.die gegenseitigen Kampfe der vielen kleinen Sippen wurden nach dem 3.
Jh. allméhlich heftiger, und als Resultat hiervon kommt es im 5. Jh. zur
Bildung eines starken Yamato-Hofes; aber im Verlauf solcher Unruhen
wurde auch die Kume-Sippe vom Hof unterworfen und wurde zu dessen
Tomo no Miyatsuko, und sie wurde zum Kern der Militirmacht des
Yamato-Hofes.” Der Zeitpunkt der Unterwerfung miiite ,,&uBerst frith”’
gewesen sein; daB die Kume sich dann ihrerseits bei der Unterwerfung
Yamato’s und des Gebietes von Ise beteiligt hitten, wire ganz selbstver-
sténdlich, und schlieBlich miiten Kume den Kern der nach Tsukushi und
Korea abkommandierten Truppen gebildet haben. Mit diesen Uberlegun-
gen hat Tsuchihashi - ohne auf eine ,,Fremdvolktheorie” zuriickzugreifen
- erstmals auf eine Phase in der Geschichte der Kume hingewiesen, die vor
ihrer Verbindung mit dem Yamato-Hof liegt; doch seine eigentliche
Aufmerksamkeit gilt der Spekulation iiber die nachfolgende Phase der
Kume im Dienst des Yamato-Hofes. Dabei geht er offensichtlich von der
Darstellung des KJK aus und it die Beziehung Kume — Otomo géinzlich
auler Acht.

[n Anlehnung an Tsuchihashi’s Einteilung der KL in solche, die vor der
Unterwerfung der Kume unter den Yamato-Hof, und solche, die danach
entstanden seien, erklirt Ueda (1971: 322 ff.) es fiir unumgiinglich not-
wendig, auch den Ubergang von einer ,,Kume-Gruppe” (shidan) zu
,,Kume-be” als den Trigern der KL neu zu untersuchen. In diesem Sinne
bemiiht er sich (wenn auch z. T. mit unzulinglichen Mitteln) herauszu-
stellen, dal die Kume urspriinglich yamabito, Gebirgsbewohner, seien;
doch will auch er die ,,Form des Gefolgschaftsverhiltnisses der Kume
gegeniiber der Konigsmacht zum Hauptgegenstand der Untersuchung’
machen. Die Frage ,,Fremdvolk” oder nicht, klammert er mehr oder
weniger aus, wihrend es fiir Inoue (1972: 160) ,,nicht klar ist, ob die
Kume ein Fremdvolk sind”. Inoue hélt sie indessen fiir Leute mit ,,im
allgemeinen dhnlichem Charakter” wie Hayato und Saeki-be (letztere
urspriinglich Abkémmlinge von Emishi), die beide als Fremdvoélker zu
betrachten sind. Das Material zu den Kume-be (er spricht stets von
Kume-be, nie von Kume) ist ihm zu fragmentarisch und zu wenig
beweiskriftig, als daB er daraus weitere SchluBfolgerungen ziehen méch-
te. In seinen abschlieBenden Bemerkungen zur ,,militérischen Grundlage




e e e e P A e

T e —

94 Die Kume

des Yamato-Staates’” faBt Inoue indessen nochmals Saeki-be, Hayato
und Kume-be zu einer Gruppe zusammen, von der er sagt, daf sie ,,in
Wirklichkeit aus Fremdvolkern bestand oder aus solchen, die dafiir
gehalten wurden’; diese hitten ,,die alten” (d. h. die dltesten) Institu-
tionen dieser Art gebildet, wenn sie auch schon relativ friith ihr eigent-
liches Wesen verloren hitten. Zu dieser Gruppe bemerkt Inoue weiter:
,,Es handelt sich bei diesen ziemlich eindeutig um Kriegsgefangene, die zu
Sklaven gemacht wurden, aber es gab ehedem eben eine Zeit, in der es
einen Sinn hatte, eine solche Organisation zu schaffen. Wann das war, ist
nicht klar, aber wenn man annimmt, da diese von den Sippen der Otomo
und Saeki geleitet wurden und daf} sie halbwegs deren Leibeigene waren,
dann mochte man an dieselbe Zeit denken, in der die Yukehi-be, die
dieselbe Struktur besaBen, ihre Bliite erlebten . . . Dies war nicht spéter
als von der zweiten Hilfte des 5. bis zum Beginn des 6. Jh. Dies stimmt
auch mit den zufilligen Uberlieferungen iiberein.” Schlieflich meint
Inoue: ,,In einer Zeit, in der man die Aktivititen roher, mit Lebenskraft

erfiillter Tenn6 sehen kann, war es fiir einen Tenn6 keineswegs unange-
messen, die Palasttore von wilden Barbaren wie den Emishi oder Hayato
bewachen zu lassen. So diirfte es gewill kein Zufall sein, dal nur in der
alten (= éaltesten) Zeit die Existenz einer solchen Sklaventruppe aus
Fremdvoélkern bezeugt wird” (Inoue 1972: 171 f.). Wenn Inoue hier die
Kume-be auch nicht mehr eigens nennt, so scheint er sie doch in diese
Bemerkungen einzubeziehen.

Letztlich werden wir damit iiberall von ,,den Kume’’ sehr rasch zu den
,,Kume-be” gefiihrt, da hier die Quellen — bei aller Spérlichkeit — doch
etwas mehr herzugeben scheinen. Aber auch hier wird, genau besehen,
iiber die Kume-be selbst so gut wie gar nichts gesagt, das (aufler oft
unhaltbaren Spekulationen) tiber die obigen, von Inoue schon in den
vierziger Jahren getroffenen Feststellungen hinausgeht, ndmlich daf in
der zweiten Hilfte des 5. Jh. Kume-be als bumin der Otomo erscheinen
und daB dieser Zustand den Beginn des 6. Jh. nur wenig iiberdauert. Nur
sieht man je nach Einschitzung der Quellen in dieser Situation den
,,ilteren” oder den ,,jiingeren”’ Zustand gegeniiber der Darstellung des
KJK gespiegelt, die Otomo no Muraji und Kume no Atai gleichwertig
nebeneinanderstellt (vgl. Ueda 1971 : 325).

Eine verbindliche oder nur einigermafBen befriedigende Antwort auf
die Frage nach der Identitit der Kume wurde damit noch nicht gegeben.
Ein erneutes Uberdenken der Probleme anhand der Quellen erscheint
dringend erforderlich.

iy



Abweichungen und Ubereinstimmungen in der Berichterstattung 95

4.2 Abweichungen und Ubereinstimmungen in der Berichterstat-
tung iiber Kume und Kume-Lieder—Spekulation, Uberlieferung und
geschichtliche Wirklichkeit in der Darstellung des Iwarebiko und

seines Eroberungszuges

Die Quellen zeigen uns als erstes, dal die Frage nach der Identitit der
Kume nicht erst von den Gelehrten der Neuzeit, angefangen mit Motoori
Norinaga, gestellt wurde. Hinter den unterschiedlichen Darstellungen des
NSK und KJK in bezug auf die Nachkommenschaft des Kume-Urahnen
und die Beziehung Kume — Otomo steht nichts anderes als eben diese
Frage, die jeweils nach den Vorstellungen der betreffenden Zeit beantwor-
tet wurde, nicht aber aufgrund der realen historischen Verhéiltnisse einer
nicht mehr durchschaubaren Vergangenheit. Den Aufzeichnungen des
KJK und NSK ist demnach in diesem Punkt vorwiegend zu entnehmen,
wie man die Kume an der Wende des 6./7. Jh. (NSK) bzw. am Ende des 7.
Jh. (KJK) gesehen und beurteilt hat. Damit werden wir uns an gegebener
Stelle befassen.

Es gibt aber auch Ubereinstimmungen in der Kume-Uberlieferung:
sowohl KJK wie NSK legen die KL dem , Ersten Menschenkaiser” mit
Namen Iwarebiko in den Mund, mit dem sie iiberhaupt die Kume-
Uberlieferung verbinden. Die Zuordnung schlieBt auch eine zeitliche
Festlegung ein, denn die Kompilatoren dokumentieren hiermit, da nach
ihrem Verstéindnis KL und Kume-Uberlieferung in die friihest denkbare
Zeit in der Geschichte des Yamato-Reiches gehoren, nimlich an seinen
Beginn. Die absolute Datierung der betreffenden Ereignisse im NSK
beruht auf spater Spekulation und hat in unserem Zusammenhang nichts
zu besagen. Die relative chronologische Ordnung, die hinter der spekula-
tiven, absoluten Chronologie sichtbar wird, erscheint dagegen als wesent-
liches Zeichen eines Zeitdenkens, das miindlicher Tradierung entspricht
(vgl. Kemper 1971: 266 f.). Dennoch ist zu fragen, worauf das Verstind-
nis der Kompilatoren fuBt, denn auch die iibereinstimmende zeitliche und
personale Zuordnung der KL konnte aus subjektiver Spekulation her-
vorgegangen sein. Da es sich um die Zuordnung von Liedern handelt und
nicht um die Beurteilung einer Gruppe von Personen, deren Status sich
im Lauf der Zeit gewandelt und die Darstellung beeinfluBt hat, ist die
Situation allerdings eine andere wie bei der Darstellung der Kume selbst.
[m letzteren Fall bildeten jeweils bestehende oder jiingst vergangene
Verhiltnisse die Grundlage fiir eine zeitabhingige, subjektive Beurtei-
lung. Tm ersteren Fall stellt der Gegenstand der Zuordnung, die KL, in
sich schon ein Stiick Uberlieferung dar. Die Zuordnung, und damit die
Beurteilung der KL ist insofern nicht in gleichem MaBe zeitabhingig wie




e ¥ e AR § N e e

e e

96 Die Kume

die Beurteilung ,,der Kume”. Dies erhoht die Wahrscheinlichkeit, dafl die
Zuordnung der KL auf Uberlieferung beruht. Doch wie zuverlissig ist
Uberlieferung ? SchlieBlich bestehen nicht nur Zweifel an der Historizitét
der Person eben dieses ,,Ersten Menschenkaisers’ mit Namen Iwarebiko,
auch dem ganzen Bericht des Eroberungszuges und der ,,Reichsgriin-
dung” wird begreiflicherweise Skepsis entgegengebracht.

Wenn man aber Uberlieferung nicht als reine Phantasie, die Beschiifti-
gung mit ihr als sinnlos abtun will, wozu keine Veranlassung besteht,
dann wird man von dem Gedanken ausgehen diirfen, dal3 trotz der
Verinderungen, die im Lauf der Zeit aus historischen Fakten mehr oder
weniger entstellte Uberlieferungen werden lassen, und trotz Ausschmiik-
kung und Aufbereitung der verbliebenen Uberlieferungen durch spitere
Bearbeiter, sich im Kern die Erinnerung an ein wesentliches Geschehen
erhalten haben kann (s. hierzu auch Inoue 1972: 138 f.). Diese Annahme
verlangt jedoch eine umso griindlichere Prifung der Quellen. Sofern wir
aus der Verflechtung der KL und der Kume mit der Iwarebiko-Uberlie-
ferung brauchbare Erkenntnisse in bezug auf die Kume gewinnen wollen,
konnen wir daher nicht umhin, der Berichterstattung um Iwarebiko und
die ,,Reichsgriindung” besondere Aufmerksamkeit zu widmen.

Bei der Darstellung der Geschichte des Yamato-Reiches, die erstmals
von Kronprinz Shotoku in Angriff genommen wurde, spielte Spekulation
durchaus eine Rolle, doch richtete sich diese auf ganz bestimmte Ziele:
auf Periodisierung und absolute Zeitansitze, die gewissen philosophisch-
religiosen oder astrologischen Vorstellungen entsprechen sollten, sowie
auf Legitimation und Kontinuitét der Herrschaft der regierenden Dyna-
stie als einem unabdingbaren Prinzip. Erstere ist in unserem Fall leicht
erkennbar, wenn auch nur teilweise erklarbar (Kemper 1971: 267 £.); sie
beriihrt jedoch unsere Uberlegungen nicht. Anders Legitimation und
Kontinuitdt der Herrschaft — diese bilden Programmpunkte, denen am
,,Beginn’’ einer Herrschaft besondere Bedeutung zukommen mufl und die
daher die Uberlieferungen um Iwarebiko beeinfluit haben kénnten.

Vergegenwirtigt man sich die Zeitspanne, die seit der mutma@lichen
Entstehung des Yamato-Reiches gegen Ende des 3. Jh. bis zur ersten
Kompilation der Geschichte verstrichen ist, so erscheint es selbstversténd-
lich, daB sich nicht nur die dlteste Uberlieferung gewandelt hat mit der
Tendenz zur Vereinfachung und Typisierung, sondern dafl sich auch
Neues dariibergelegt und das Alte z. T. verdriangt hat®. Iwarebiko ist

54 Die Mehrschichtigkeit der Uberlieferung um die Eroberung Yamato’s
durch Iwarebiko hat schon Mishina (1970 b: 12ff.) erkannt und aufzulésen
versucht. Er sieht in ihr sowohl Elemente der Lokaliiberlieferung wie auch
neue, von staatlicher Seite beigesteuerte Elemente zur Landesgeschichte



n
h

Abweichungen und Ubereinstimmungen in der Berichterstattung 97

zudem nicht nur Schliisselfigur der Kume-Uberlieferung und der Ero-
berung Yamato’s. Als ,,Reichsgriinder’ ist er aus der Sicht der Kompila-
toren vor allen Dingen das Bindeglied zwischen einer Linie von .. Men-
schenkaisern” und einer géttlichen Ahnenreihe, die ihrerseits mit der
Mythologie der regierenden Dynastie in Beziehung gesetzt wird. In der
Person des Iwarebiko mufiten sich damit notgedrungen heterogene Uber-
lieferungen vereinigen.

in Blick auf die Reihe der friithen Yamato-Herrscher, wie sie KJK und
NSK anfiihren, zeigt, daB eine durch die fiktive absolute Chronologie
entstandene Zeitlicke bis zum 10. Herrscher, Mimaki Iribiko (Sujin
Tennd), offenbar durch ebenso fiktive Herrschernamen und Genealogien
gefiillt wurde. Spart man diese aus, so folgen sich in Iwarebiko, dem
,,Reichsgriinder”’, und Mimaki Iribiko, den man aus mehreren Griinden
als den ersten historischen Yamato-Herrscher ansehen kann, zwei Gestal-
ten, zwischen denen bemerkenswerte Unterschiede, aber auch eine ge-
wisse Ubereinstimmung bestehen. Die Regierungszeit des Mimaki Iribiko
wird ausgefiillt durch MaBnahmen, die der Konsolidierung des Staates
bzw. seiner Herrschaft dienen: Ordnung des Kultwesens, Sicherung des
Herrschaftsgebietes, Einfithrung von Abgaben, bewisserungstechnische
Anlagen zur Hebung des Ackerbaus. Die einzige kriegerische Unterneh-
mung, delegiert an Generile, besteht in der Niederwerfung eines rebel-
lierenden Halbbruders des Herrschers. Der Name des Herrschers (Mima-
ki = ,,Burg von Mima”) legt eine Bezichung zu Mimana nahe, einem
Gebiet an der Siidkiiste Koreas (spiter japanisches Protektorat), das
bereits wihrend der Yayoi-Zeit von ,,Wo”- oder ,,Wa”-Leuten besiedelt
war, wie die frithen chinesischen Annalenwerke die Bewohner Westjapans
nennen. Eine Gesandtschaft aus diesem Gebiet trifft laut NSK kurz vor
dem Tode des Mimaki Iribiko ein.

Die Mafinahmen des Mimaki Iribiko setzen das Vorhandensein eines
Staates und den Besitz der Herrschaft iiber diesen Staat voraus. Demge-
geniiber schaffen die Unternehmungen des Iwarebiko erst diese Voraus-
setzungen. Seine Unternehmungen stehen unter dem einen Grundgedan-
ken der Verwirklichung jener den Nachkommen des Himmelsenkels verhei-
Benen Herrschaft iiber das ,,Mittelland der Schilfgefilde”’. Der umfassende

enthalten. Aus Mishina’s Einteilung 148t sich fiir uns jedoch nichts Neues
entnehmen. Seine Einordnung der KL und der Kume-Uberlieferung in
s»»Phase 1 = Yayoi-Zeit” beruht (selbst wenn sie zutreffend ist) auf unhaltba-
ren Spekulationen; da die Rolle des Michi no Omi, Urahn der Otomo no
Muraji, als Fiithrer der Kume-be, diejenige der Kume als Be der Otomo in
eine spitere ,,Phase 2 = Kofun-Zeit”’ einzugliedern ist, entspricht allgemei-
ner Annahme.




R Y it

98 Die Kume

mythologische Begriff verengt und konkretisiert sich hierbei zu dem (von
Tsukushi her gesehen, wo der Himmelsenkel auf die Erde herabgestiegen
war) ,,schonen Land im Osten, allseits von Bergen umgeben” — d. h.
Yamato. Dieses ist ,letztlich doch wohl das Zentrum des Universums”
und damit der Ort, von dem die Herrschaft auszugehen hat (vgl. NSK 3:
189). In diesem Grundgedanken begegnen sich vorgegebene Mythenmo-
tive, politisch-symbolisches Denken und konkretes politisches Planen und
Handeln.

Das Wei-chih 163t keinen Zweifel an der Schliisselstellung, die Yamatai/
Yamato®® bereits Ende des 2. Jh. einzunehmen beginnt, und die spétere
Entwicklung bestitigt die Richtigkeit dieser Erkenntnis. Wer immer
demnach die politische Fiithrung im mittleren Japan tibernehmen wollte,
mullte Yamato in seinen Besitz bringen. Die ,,westlichen” Gebiete
scheinen demgegeniiber trotz ihrer gréBeren Nidhe zum Festland eine
untergeordnete Rolle gespielt zu haben. Mythologisch gesehen machte die
auf den Gipfel des Takachiho in Himuka fixierte Herabkunft des Himmels-
enkels, wichtiger Bestandteil der Mythologie der regierenden Dynastie
zur Begriindung ihres Herrschaftsanspruchs, einen Eroberungszug nach
Yamato daher unumginglich notwendig. Stimmt jedoch die historische
Wirklichkeit mit der mythologischen Notwendigkeit in irgendeiner Weise
tiberein ? Hier stehen wir auf unsicherem Grund. Doch miissen wir uns vor
allem fragen, was den Kompilatoren von einer historischen Wirklichkeit
bekannt sein konnte.

Die Kompilatoren des NSK benutzten und zitieren als Quelle das We:-
chih, das tber die Ereignisse der Mitte des 3. Jh. im Staate Yamatai

5 Ledyard 1975: 230, Anm. 27 schreibt in bezug auf das ,,Yamatai’ des

Wei-chih: ,,This Chinese name for the Wa capital is usually pronounced in

Japanese ,Yamatai’. But there is no doubt that the Chinese pronunciation of
the 3rd. century gave the character now read tas a reading like d’ag or
something close. The Chinese vowel -o- later became a standard transcriptio-
nal equivalent for the otsurui or ,Grade B’ -o-, usually written -6-, of Old
Japanese. See Miller, The Japanese Language, pp. 17-18. There are dozens of
examples and there is no need to continue mispronouncing this name as
,Yamatai’. Part of the ,Yamatai Problem’ is that people refuse to pro-
nounce it Yamatoé”. Wenn hier die Lesung ,,Yamatai’’ beibehalten wurde,
dann lediglich, um die Herkunft aus dem Wei-chih deutlich zu machen.

Die Stieitfrage, ob Yamatai mit dem Yamato (= Yamato) der Kinai-
Region zu identifizieren oder in Kyushti zu lokalisieren sei, wird zwar immer
noch als ungelost betrachtet. Mir scheinen jedoch die sprachlichen Argu-
mente, die Omori Shird erstmals 1954 vorbrachte (vgl. Saeki 1972: 911f.), wie
auch die SchluBfolgerungen, die Ledyard 1975: 244 zieht, die Identitét
Yamatai/Yamato (Kinai) endgiltig zu beweisen.



n
f

Abweichungen und Ubereinstimmungen in der Berichterstattung 99

berichtet und damit dem fraglichen Zeitraum des ,,Beginns” eines Yama-
to-Reiches sehr nahe kommt. Die irrtiimliche Identifikation der Yamatai-
Kénigin Himiko mit Okinaga Tarashihime (Kaiserin Jingi) des Yamato-
Reiches zog indessen eine zeitliche Verschiebung der iiberlieferten Herr-
scherreihe und der tiberlieferten Ereignisse nach sich, die eine falsche
Ubertragung der absoluten Chronologie der chinesischen Quelle auf die
relative Chronologie der eigenen Uberlieferung zur Folge hatte und die
gleichzeitig Ereignisse, die sich erst nach dem Ableben der Himiko
abspielten, in eine Zeit vor Himiko riickte. Himiko und ihr Staat Yamatai
liegen im Versténdnis der Kompilatoren des NSK also nicht vor dem
Beginn des eigentlichen Yamato-Reiches, sie stellen vielmehr nur einen
Ausschnitt aus der Geschichte des Yamato-Reiches dar. Das Yamato-
Reich schien ihnen lange vor Himiko ins Leben gerufen. Demnach kénnen
in den Augen der Kompilatoren chinesische Quellen keine Auskunft iiber
die Zeit des ,,Beginns” des Yamato-Reiches geben; hier ist allein die
eigene miindliche Uberlieferung zustéindig.

Die miindliche Uberlieferung, an die in diesem Falle zu denken ist, 18t
sich wohl unter dem Begriff der ,,historischen Sage” fassen. Wie Rohrich
(1971: 49) bemerkt, fullt die geschichtliche Sage ,,im Wissensbereich und
in der Bewunderung hervorragender Personlichkeiten’’. Entfernt man
nun aus dem Bericht iiber Iwarebiko die klischeehaften chinesischen
Floskeln, die ihn als ,,Feldherrn” und ,, Kaiser’’ herausstellen, so bleibt in
den Geschichten selbst nichts, das letzterem entspréiche. Das ,,Menschen-
bild einer fithrenden Personlichkeit”, das die Sage auf immer neue Helden
tibertragt, gleichgiiltig, ob deren Realbiographie zu dem vorgegebenen
Klischee paBt oder nicht (Réhrich 1971: 54 £.) — es bleibt hier ausgespart.
Iwarebiko erscheint, wie Yoshii Iwao (SHS: 226) in anderem Zusammen-
hang bemerkt, ,,im Verhiltnis zur Linge der Erzihlung, die ihm gilt, als
dulerst uninteressantes Wesen”’. Den Teil, ,,wo die KL auftreten”’, sieht
er zwar ,,ein bichen als Ausnahme” an, doch im tibrigen hélt er Iwarebi-
ko . fiir eine fabrizierte, in ihrem Wesen nicht greifbare, kein sinnliches
Gefiihl hervorrufende Gestalt”. Es miiite also eher der ,,Wissensbereich”’
sein, dem die ,,historischen Sagen” in bezug auf die Eroberung Yamato’s
und die Reichsgriindung zuzuordnen sind. Wieviel von dem Berichteten
laBt sich aber iiberhaupt als Uberlieferung, als ,,geschichtliche Sage”,
erkennen ?

Kiirze und Ereignislosigkeit (von den wenigen angelaufenen Orten ist
nur Usa in Tsukushi mit einer Lokalsage vertreten ; das eigentlich epische
Element der Sage fehlt) kennzeichnen den Bericht iiber die Fahrt zur See
von Himuka nach Naniwa auf einer normalen Reisestrecke durch die
Inlandsee. Auch der weitere Fort gang der Invasion erfolgt auf eine Weise,
wie sie der Erwartung entspricht: man will iiber die Ikoma-Berge nach




e s MU ——

100 Die Kume

Yamato vordringen. Dal dem Vormarsch durch Nagasunehiko Einhalt
geboten wird und ein Gelingen der Invasion auf dem eingeschlagenen
Wege unméglich erscheint, wird aus den mythologischen Vorstellungen
der regierenden Dynastie erklirt: als Abkémmling der Sonnengottin
kiampft man nicht ,,gegen die Sonne”, d. h. gegen Osten gewandt.

Wirkt der bisherige Verlauf der Ereignisse rational konstruiert, so wird
der Bericht der Umschiffung der Halbinsel Kii mit volksetymologischen
Ortsnamenerklirungen angereichert wie auch mit Legenden aus dem
Umfeld des Meergliick/Berggliick-Prinzen-Mythos, der in die Abstam-
mungs-Mythen des Iwarebiko eingebaut ist®. Unerwartet realistisch
wirken in dieser Umgebung zwei eingestreute Bemerkungen: ,,Das Heer
kam in Nakusa an. Also totete man den Nakusa-tobe”’, bzw. ,,sie gelang-
ten zum Hafen von Arasaka in Kumano — ein anderer Name ist Nishiki-
Bucht. Folglich totete man den Nishiki-tobe” (NSK 3: 194/195; fobe
scheint eine Art Dorfoberhaupt zu bezeichnen).

Der nun anstehende ungewohnliche Zug iibers Gebirge nach Yamato
hinein iibersteigt Menschenkrifte; die Sonnengéttin mufl mit Wundern
zu Hilfe eilen. Sie schickt ein gottliches Schwert, das den Gifthauch der
feindlichen Berggottheit zunichte macht, und sie schickt die Yata-Krihe
als Fiihrerin durch das unwegsame Gebirge. Damit betreten wir bekann-
tes Gebiet — die Krihe fiihrt nach Uda, und es beginnen die Aktivititen
der Kume, mit denen wir uns bereits beschiftigt haben. In diesem
Zusammenhang ist eine Kleinigkeit nachzutragen, die sich auf die oben
unter 2.2.1 unter k) registrierten ,kleineren Unternehmungen” bezieht.
Neben den iiblichen volksetymologischen Ortsnamenerklirungen werden
Strafexpeditionen gegen ,,Tsuchigumo von drei Orten’’ erwiahnt, die sich
weigerten, ,,bei Hofe zu erscheinen”; es sind ein Niiki-tobe aus Hata no
Okasaki im Bezirk Soho, ein Kose no Hafuri aus Wani no Sakamoto und
ein Wi no Hafuri aus Nagara no Okasaki in Hosomi. Damit werden
erstmals Orte genannt, die im ndrdlichen Yamato liegen. Der Tobe und die
Hafuri (letztere wohl politisch-religiose Dorfoberhéupter) werden getotet.
Im AnschluB8 hieran wird (als Ortsnamenerklirung von Katsuragi) in

56 Dieser Mythos (vgl. NSK 2: 163ff.), der in ein Jenseits im Meere und zu
Vorstellungen um Meeresgottheiten fiihrt, erscheint mit dem ,,GroBvater”
des Iwarebiko, Hiko Hohodemi, verbunden. Zeigt schon seine Thematik, da
er dem Mythos von der Herabkunft des Himmelsenkels und dessen Antritt
der Herrschaft auf Erden fremd ist, so wird dies noch deutlicher in dem
,,personlichen Namen” des Iwarebiko, der NSK 3: 188/189 mit Hiko Hoho-

demi angegeben wird. sind demnach des eingeschobenen Mythos wegen

y

auch zwei zusétzliche Generationen eingeschoben worden. S. a. KJK 1: 134/

1354,

$iiy



Abweichungen und Ubereinstimmungen in der Berichterstattung 101

einer Art Riickblende von der Vernichtung von Tsuchigumo in Taka-
Owari (= Katsuragi) berichtet, und hier werden die Tsuchigumo niher
beschrieben: sie haben einen kurzen Kérper mit langen Armen und
Beinen und sie gleichen Zwergen (NSK 3: 210/211).

Der Uberblick iiber den Gesamtbericht des Eroberungszuges macht
deutlich, daB nur ein geringer Teil dieses Berichtes in die Kategorie der
eigentlich , historischen Sage” fillt; dieser Teil bezieht sich vorwiegend
auf die Einnahme des siidlichen Yamato, die wiederum mit der Kume-
Uberlieferung in Beziehung steht. Die allzu rational konstruierte Vorge-
schichte weckt eher MiBtrauen, ob hier nicht die ,smythologische Notwen-
digkeit’” ausschlaggebend war, ein innerer Zwang, dem sich die Kompila-
toren nicht entziehen konnten — es sei denn, eine geschichtliche Realitét
einer spiteren Zeit habe hier Eingang gefunden. Die verschiedenen
Legenden wiederum sind durch frei verfiighare Motive : Menschenopfer an
den Meeresgott, wunderbares Schwert, Krihe als Heerfiihrerin usw.,
gekennzeichnet.

Der unterschiedliche Charakter der Einzelteile des Gesamtberichts legt
die Vermutung nahe, dal die ,,Vorgeschichte” des Einzugs in Yamato
insgesamt mit den ,,historischen Sagen”” um die Eroberung des siidlichen
Yamato selbst in keinem urspriinglichen Zusammenhang steht. Die Le-
gendenmotive ihrerseits sind so heterogen wie die Motive, die im Lauf der
Zeit in die Hauptlinie der Mythologie der regierenden Dynastie eingear-
beitet wurden, wobei die dadurch demonstrierte Einheit der mytholo-
gischen wie der legendéren Vorstellungen die Einheit und Kontinuitit der
Stammlinie der Dynastie untermauern soll. Ob die fiir uns erkennbaren
Bruchstellen sowohl der mythologischen wie der dynastischen Abfolge
den Kompilatoren als solche bewuBt waren5?, scheint hierbei mehr als
fraglich. Es entspricht daher konsequent der Logik der Geschichtsauffas-
sung der Kompilatoren, wenn sie die Sagen um einen Einiger oder eine
Einigung Yamato’s, die der Konsolidierung eines bestehenden Yamato-
Reiches vorausgehen muBte, in Ubereinstimmung bringen mit Legenden
aus dem heterogenen Mythen- und Legendenschatz der regierenden Dy-
nastie, die sich auf deren ,,Griinder”’ beziehen oder iibertragen lassen. Es
ist selbstverstindlich, daB diese Schicht der Uberlieferung, die fiir die
Kompilatoren auf der gleichen Zeit- und Wirklichkeitsebene liegt wie die
Sagen um die Einigung Yamato’s, namlich am Beginn der Geschichte des
Yamato-Reiches, sich fiir uns als spitere, weitgehend unhistorische Uber-

7 Der letzte Dynastiewechsel Ende des 5. oder Anfang des 6. Jh. nach
Erloschen der Homuda-Dynastie wird als Nachfolge einer Seitenlinie gese-
hen: Wohodo (Keitai Tennd) ist ein Nachfahre des Homuda in 5. Generation.
(S. a. unten 8. 115.) Er liegt fiir die Kompilatoren iiber hundert Jahre zuriick.




102 Die Kume

lagerung ausweist. Sie spiegelt die Ubernahme der Herrschaft iiber das
Yamato-Reich durch die regierende Dynastie, keineswegs aber den Be-
ginn des Yamato-Reiches selbst. Aus unserer Sicht reduziert sich daher
die Kenntnis der Kompilatoren in bezug auf die ,historische Wirklich-
keit” des Beginns eines Yamato-Reiches auf das, was den historischen
Kern der Sagen um die Einigung des Gebietes von Yamato ausmacht.
Gleichzeitig sehen wir deutlich, wie im BewufBitsein der Kompilatoren —
entsprechend ihrer Auffassung von ,historischer Wirklichkeit” und von
Geschichtsdarstellung — logisch-rationales Denken und unkritisch iiber-
nommene Uberlieferungen ineinandergreifen.

Vor dem Hintergrund eines solchen BewuBtseins ist auch die tiberein-
stimmende Beurteilung des Iwarebiko und des Mimaki Iribiko durch die
Kompilatoren zu verstehen. Beide sind nédmlich in den Augen der Kompi-
latoren hatsu kuni shirasu sumeramikoto, ,,erlauchter Herrscher, der als
erster das Land regiert”. Die japanische Lesung kuni, ,,Land”, verdeckt
allerdings den wesentlichen Unterschied, der durch die jeweilige chinesi-
sche Schreibung des Wortes zum Ausdruck gebracht wird. Tm Falle des
[warebiko steht fiir kunt der umfassende Begriff des t’ien-hsia, dessen,
was ,,unter dem Himmel’’ ist, d. h. das Erdreich; im Falle des Mimaki
[ribiko ist es der Begriff des kuo, des fest umrissenen ,,Staates” oder
,,Reiches”. Sowohl Mimaki Iribiko wie Iwarebiko stellen somit einen
Anfang dar: Mimaki Iribiko in einem ganz konkreten Sinn, Iwarebiko
dagegen in einem so umfassenden, dall er jeden Wirklichkeitsbezug
verliert und nur noch symbolisch erfalt werden kann. Der Titel gilt damit
zuerst dem legendéren ,,Griinder der Dynastie”” und nicht dem schwer
faBbaren Helden der Yamato-Sagen, der die KL singt.

Wie immer wir die Dinge betrachten, wir werden bei unserer Suche
nach der , historischen Wirklichkeit’’, nach einem ,,wesentlichen Kern”
der Uberlieferungen um die Kume unweigerlich auf die wenigen, mit den
KL in direkter Beziehung stehenden Sagen zuriickverwiesen. So kann es
schlieBlich nur noch unsere Aufgabe sein, die Analyse dieser Sagen selbst
zu vertiefen.

4.3 Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse

4.3.1 Iwarebiko und die Kume — Grundschicht der Kume-Uberlie-
ferung

Wir sind von der Frage ausgegangen, wer die Kume sind, und wir
haben uns Gedanken dariiber gemacht, wie weit die Uberlieferungen des
KJK und NSK zur Beantwortung dieser Frage beitragen kénnen. Dabei
haben wir erkannt, daB bei der Darstellung der geschichtlichen Uberlie-
ferung ein subjektives Element nicht auszuschliefen ist, dal eine von der



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 103

jeweiligen Zeit und vom BewuBtsein der Kompilatoren geprigte Wertung
mit einflieBen kann. Aber auch abgesehen davon ist, wie Rohrich (1971:
50) bemerkt, ,,die objektiv-historische Wirklichkeitsaussage der ge-
schichtlichen »\d(r( n . . . scheinbar gering: Jede geschichtliche Sage bringt
ein episches und sc hon insofern unhistorisches Element in die Sc hilderung
der Ereignisse. Moralische Gesichtspunkte spielen z. B. eine Rolle: Der
Gute und Edle wird belohnt, der Bose bestraft, was im wirklichen Ablauf
der Geschichte keineswegs immer der Fall ist.”” Rohrich’s Feststellung
kénnte exakt zugeschnitten sein auf die Episoden ¢) — die beiden Ukashi,
h) — die beiden Shiki, und i) — Nagasunehiko der von uns unter 2.2.1
aufgeschlisselten Uberlieferungen um Kume und Iwarebiko. Und wenn
Rohrich (1971: 51 f.) unter Hinweis auf die Sagen um Heinrich den
Léwen, die von dem Bild des ehernen Léwen im Hof der Burg von
Braunschweig ihren Ausgang nahmen, weiterhin festhalt, daB es keines-
wegs immer der geschichtlich-politische Vorgang als solcher sei, der die
Sagenbildung hervorrufe (die Sage kann sogar, wie in diesem Falle, schon
in ihrem Ursprung das Bild der geschichtlichen Wirklichkeit verdndern),
so scheint mir dies eine Erkenntnis, die fiir das Verhiltnis KL — (Tberlie-
ferungen um Iwarebiko (besonders die Episoden c) — die beiden Ukashi, f)
- Kunimi-Hiigel, und g) — Grubenhaus von Osaka) fruchtbar werden
sollte. Was wir fiir diese Episoden bereits ganz unabhingig festgestellt
hatten, daB namlich nicht die Lieder aus der Situation entstanden oder
ihr angepaB3t wurden, sondern daB umgekehrt die Situation aus dem Lied
heraus erfunden oder ihm angepaBt wurde, findet in dieser Erkenntnis
vom Prinzip her eine Bestétigung.

Die Ausgangsbasis fiir die verschiedenen Uberlegungen, die sich aus
unserer Fragestellung ergeben — wer sind die Kume, welches ist ihre Rolle
in der friihjapanischen Geschichte — ist denkbar schmal. Unser Material
umfafit wenig mehr als zwei Gruppen von Sagen, deren eine, die Episoden
¢), h) und i), dem Handlungsschema ,»Belohnung des Guten, Bestrafung
des Bosen” folgt, deren andere, die Episoden c), f) und g), aus den KL
selbst hervorgegangen ist, wobei sich in Episode c¢) die beiden Gruppen
treffen: das vorgegebene Handlungsschema wird in Anlehnung an Lied 1
ausgestaltet. Wir haben bereits festgestellt, dafl der W irklichkeitsbezug
dieser Sagen beschrinkt ist. ,Es wire indessen ganz verkehrt”, wie
Réhrich (1971: 55) meint, ,,die geschichtliche Volkssage nur nach ihrem
Gehalt an objektiver Wirklichkeit zu messen. Ein solches Ergebnis wird
stets ebenso negativ sein wie die experimentell-rationalistische Nachprii-
fung der Diamonensage und der Gespenstergeschichte. Es gilt vielmehr,
den spezifisch volkskundlichen Gehalt auch dieser Sagengruppe und die
spezifische Eigenart des volkstiimlichen Geschichtsbildes zu erfassen.
Welche Anschauung steht hinter der wiederholbaren lokalen und perso-




104 Die Kume

nalen Ankniipfung der geschichtlichen Sage ?”’ Die Antwort, die Réhrich
auf diese Frage gibt, geht in zwei Richtungen. Die Verbindung derselben
Sage mit verschiedenen Orten bedeutet seiner Meinung nach nicht, dal
die Sage ,,etwa gleichgiiltig dem historischen Geschehen” gegeniibersteht,
sie bemiiht sich vielmehr, ,,die geschichtlichen Ereignisse mit der heimat-
lichen Landschaft zu verbinden ... Die Lokalisierung der Sage hat die
Aufgabe, das Bild der Vergangenheit neu zu vergegenwirtigen”. An-
dererseits zeigt die geschichtliche Sage ,,nicht die Vielfalt kleiner und
groBer Ereignisse, sondern das Beispielhafte . . . Und wenn die Volkssage
auch keine objektive Richtigkeit gibt, so trifft ihre Charakterisierung
doch oft den richtigen Kern” (Rohrich 1971: 56). Der Charakter der
geschichtlichen Volkssage zeigt sich deutlich an in unserer Zeit neu
entstandenen geschichtlichen Volkssagen, bei denen der ,,objektive histo-
rische Vorgang selbst noch in aller Erinnerung ist”’, denn ,,auch diese
Sagen bilden keine objektive Geschichtsquelle, aber sie zeigen deutlich ein
sehr ausgeprigtes Geschichtsbild” (Rohrich 1971: 58).

Nehmen wir dementsprechend die uns zur Verfiigung stehenden Sagen,
und zwar diejenigen der erstgenannten Gruppe, als AuBerungen eines
Geschichtsbildes, als ,,zeitcharakteristische Beispiele” (Rohrich 1951 : 56),
und versuchen, einen hinter dem formalen Handlungsschema stehenden
gemeinsamen Gedanken zu erkennen, so zeigt sich uns nicht das Bild eines
,,Eroberers” oder einer ,,Eroberung”, sondern die Forderung nach ,,Un-
terwerfung”’, nach Loyalitit. Das Abhingigkeitsverhiltnis scheint bereits
vorgeprigt, der loyale Lokalherrscher nimmt es an und wird seinerseits in
seinen Rechten bestitigt oder in neue eingesetzt, der illoyale wird ausge-
merzt. Dieser Gedanke driickt sich auch aus in der oben erwihnten
Vernichtung dreier Lokalherren im nérdlichen Yamato, Dorfoberhdupter,
,die sich weigerten, bei Hofe zu erscheinen”. Hier fehlt die epische
Ausschmiickung der Sage, der Bericht steht auBlerhalb unserer Sagen-
gruppe, doch die Begriindung fiir das offenbar zeittypische Vorgehen
bleibt dieselbe, wihrend in den zwei weiteren, ebenfalls oben genannten
Beispielen von der Halbinsel Kii (Kumano-Kiiste) selbst die Begriindung
fehlt8. Hier diirfte es ganz konkret um das ,,Treueversprechen” gehen,
das Tsuchihashi so gerne heranzieht, nimlich um die Anerkennung einer
Oberherrschaft, die wie in einem Stadium des Ubergangs von einem
Biindnis auf freiwilliger Basis zu einem Vasallenverhéltnis hin erscheint.
Es spiegelt sich exemplarisch der Vorgang einer Staatenbildung, wie ihn

58 Miyaoka 1974 : 69ff. fithrt in seinem Aufsatz zu Lied 1 auch vier Berichte
aus verschiedenen Fudoki an, in denen er den ,,Kern’ der Uberlieferung
ebenfalls verwirklicht sieht, doch beschrinkt sich dieser fiir ihn auf den
Widerstand gegeniiber dem Hof.



te

ng
en

Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 105

das Wei-chih fiir Yamatai andeutet, wo sich jeder neue Herrscher die
Anerkennung als Staatsoberhaupt erst erwerben, wenn nicht erkdmpfen
muf3%.

Durch den fiir das 3. Jh. offenbar charakteristischen ProzeB einer
immer klarer hervortretenden Ausformung eines politischen Gebildes, das
man als Staat im Embryonalzustand bezeichnen kann, entsteht die
Vorstufe des eigentlichen Yamato-Reiches, das dann in der und durch die
Person des Mimaki Iribiko, des ,,erlauchten Herrschers, der als erster das
Reich regierte”, erstmals feste Gestalt gewinnt. In der Person des Iware-
biko 148t indessen die Sage alles zusammenflieBen, was an politischen
Bestrebungen dieser ersten Stufe der Konsolidierung voraufgehen muBte.

Es ist miiBig zu fragen, ob Iwarebiko eine reale oder fiktive Person ist,
da sich weder das eine noch das andere beweisen liBt. Der Name (und
damit die Person) besitzt Symbolcharakter. So wie sich die anderen
Namen, die dem ,,Reichsgriinder” beigelegt werden : Sano als Name der
Kindheit (NSK 2: 186/187), Hiko Hohodemi als ,,personlicher Name”
(NSK 3: 188/189), ferner Waka-mikenu und Toyo-mikenu (KJK 1:
146/147), an mythologische oder religiose Vorstellungen der regierenden
Dynastie anschliefen lassen®® und auf seine Rolle als Griinder der Dyna-
stie und Bindeglied zwischen der Reihe der gottlichen Ahnen und der
,»Menschenkaiser” hinweisen, so zeigt der Name Iwarebiko die gleiche
lokale Bindung wie die Sagengruppe selbst. Es ist ein Name, der dem
»Helden” dieser Sagengruppe angemessen ist, so farb- und wesen-
los dieser Held im iibrigen bleibt. Wenn Philippi (1969: 488 £.) unter
Hinweis auf Tsuda S6kichi bemerkt: «“Since neither the Kojiki nor the
NS(K) give any information connecting Jimmu with the place Ipare (=
Iware), the prominence of this geographical element in his name has not
been satisfactorily explained”’, dann iibersieht er diese sachliche Bindung.
Zwar zieht der Zusatzkommentar NSK (3/1: 576) keine weiteren SchluB-
folgerungen aus diesem Faktum, doch merkt er anléBlich der Erlduterung
des Namens Iwarebiko treffend an, daB Iware eine Schlisselstellung
einnimmt zwischen der Yamato-Ebene und dem Zugang zum Bergland
von Uda. Iware kann als strategisch wichtiger Punkt fiir ein kleines, die
siidliche Yamato-Ebene umfassendes Herrschaftsgebiet gelten.

Sobald wir uns dariiber im Klaren sind, daB die kleine Gruppe von
Sagen, die durch die Episoden c¢), h) und i) repriisentiert wird, von nichts

% Vgl. die Darstellung der Ereignisse vor dem Antritt der Herrschaft durch
Himiko wie nach ihrem Tode, Wei-chih-Text in Mishina 1970 a: 41, 46.

% Hiko Hohodemi ist eigentlich der Name des GroBvaters des Iwarebiko
(vgl. hierzu Anm. 56); die drei weiteren Namen werden mit religiosen
Vorstellungen um Reis- bzw. Nahrungsgottheiten verbunden.




R T e A ——y

106 Die Kume

anderem handelt als der Sicherung dieses kleinen Herrschaftsgebietes in
der siidlichen Yamato-Ebene (das Ausgreifen nach dem noérdlichen Ya-
mato wie auch zur Kiiste von Kumano stellt eine spétere Phase dar) mit
[ware als der strategisch wichtigen Position fiir den Zugang zum Bergland
von Uda, dann gewinnt auch die Verbindung der KL zu diesem Komplex
neue Bedeutung.

[ware, das von Yamato aus gesehen den Zugang zu den Uda-Bergen
gewahrt, bildet von Uda aus gesehen die Einfallspforte nach Yamato. Wie
die Stationen der historischen Sage deutlich zeigen, folgt der Einbruch des
[warebiko in die siidliche Yamato-Ebene genau dieser letztgenannten
Blickrichtung. Wer schliefllich von Iware aus das siidliche Yamato ero-
bern oder beherrschen will, wird gut daran tun, sich den Riicken frei zu
halten: er muf} das Bergland von Uda unter Kontrolle oder seine Bewoh-
ner zu Bundesgenossen haben. Eine entsprechende Beziehung zeichnet
sich ab in der Verbindung Kume — Iwarebiko. Welche Realitit kommt
dieser Verbindung zu, die sich nur aus der historischen Sage erschliefen
148t ?

Wir haben bereits festgestellt, dafl die KL — ihrerseits selbst ein Stiick
,, Wirklichkeit’” — sagenbildend wirkten : die Episoden f) und g) sind nichts
anderes als den Liedern 2 und 3 abgewonnene Erzdhlungen, wihrend
Episode ¢) mit Hilfe von Lied 1 ergénzt und ausgeschmiickt wurde. Die
iibrigen KL sind beziehungslos oder durch Schaffen einer kiinstlichen
Beziehung dem Sagentext eingefiigt worden. Hier mul unsere erste Frage
einsetzen: Was bot die Veranlassung zu einer solchen Sagenbildung bzw.
zur Kingliederung der KL in den Iwarebiko-Sagenkreis ?

Aufschluf zu dieser Frage ist am ehesten aus Episode g) mit Lied 3 zu
erwarten. Lied 3 impliziert bereits eine Geschichte, wenn auch nur in
Andeutungen. Episode g) verarbeitet diese Andeutungen zu einer Erzéih-
lung. Die Grundstruktur dieser Erzihlung entspricht dem Hand-
lungsschema einer Sage, das wie andere Schemata historischer Sagen
lokal und personal ibertragbar ist. Osaka, der im vorhandenen Lied
genannte und damit als Bezugsort der Sage verwendbare Ort, fiigt sich
zwanglos in den Kranz der Orte, die auf dem Weg des Iwarebiko nach
Yamato hinein liegen. Wir konnen zwar nicht feststellen, wann die
Sagenbildung um einen ,,Iwarebiko” als KEiniger oder Griinder eines
kleinen Reiches im siidlichen Yamato einsetzte, doch die Konzentration
auf diesen kleinen Raum und die Beschrinkung auf wenig variable
Handlungsschemata legen eine sehr frithe Entstehungszeit nahe. Entspre-
chend wird man davon ausgehen diirfen, dafl auch die Ausarbeitung der
Episode g) auf der Basis von Lied 3 und ihre Verkniipfung mit ,,Iwarebi-
ko” im Zusammenhang mit der allgemeinen Sagenbildung um Iwarebiko
stattgefunden hat. Das gleiche konnte auch fiir Episode ¢) und Lied 1



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 107

gelten. Gerade die Unstimmigkeiten, die sich in diesem Falle ergeben,
wenn man Lied und Sage in einen vollstéindigen inneren Zusammenhang
bringen will, sind méglicherweise ein Zeichen dafiir, daB nicht erst durch
die Kompilatoren bewuft ein Zusammenhang konstruiert wurde. Ein
solches Vorgehen ist dagegen anzunehmen bei der Eingliederung der
iibrigen KL, denn bei diesen, angefangen bei Episode f) mit Lied 2, ist
iiberall deutlich das Bemiihen spiirbar, einen logischen Zusammenhang zu
konstruieren — jedenfalls soweit es die Darstellung des NSK betrifft. Das
KJK macht es einfacher: es reiht die Lieder 7, 8 und 2 einfach aneinan-
der; nur fiir Lied 6 erfolgt die gleiche Begriindung wie im NSK (sie ergibt
sich aus dem Liedtext): das Heer war miide, dem soll das Lied Ausdruck
verleihen.

Man kann diese bewuBt ,logische” oder auch gleichgiiltige Einglie-
derung des groBeren Teils der KL in die Iwarebiko-Uberlieferung nur als
Zeichen einer eher losen Verbindung dieser Lieder mit den betreffenden
Sagen verstehen. Anders gesagt: man kénnte sich vorstellen, daB die volle
Integration von Lied 1 und Lied 3 in die Iwarebiko-Uberlieferung auf-
grund ihrer lokalen Bindung es notwendig oder wiinschenswert erscheinen
lieB, auch die anderen KL in diese Uberlieferung einzugliedern.

Die KL sind jedoch nicht nur lokal sondern auch personal gebunden,
und zwar an die Kume, die sich in diesen Liedern als Bewohner der Berge
von Uda zu erkennen geben, wihrend gleichzeitig in der Darstellung von
NSK und KJK Iwarebiko selbst zum Singer (und Verfasser) der Lieder
wird, soweit nicht Michi no Omi ,,auf geheime Weisung” an seine Stelle
tritt. Hierdurch entsteht eine weit stirkere Bindung der KL an ,,Iwarebi-
ko”, die auBerhalb der eigentlichen Thematik der Sage liegt: Iwarebiko
tritt damit an die Stelle der Kume, er wird selbst zum Kume. Gegeniiber
der oberfléchlichen, duBerlichen Verbindung der KL mit der Iwarebiko-
Uberlieferung auf lokaler Basis wiegt dieser Austausch der Identitit
aullerordentlich schwer.

Eine personale Ankniipfung dieser Art entspringt gewiB nicht einem
spekulativen Denkmodell der Kompilatoren, die keinen Versuch machen,
den Widerspruch zwischen Iwarebiko als Singer (und Verfasser) der
Lieder und deren Benennung als Kume-Lieder aufzulésen. Es kann sich
also nur um eine getreulich {ibernommene éltere Uberlieferung handeln,
die ihnen selbstverstindlich war und die sie darum nicht in Zweifel zogen.

Es wird heute wohl niemand mehr die Uberlieferung von Iwarebiko als
dem Séinger (und Verfasser) der KL ernsthaft als historische Wahrheit
werten ; man kann sie nicht einmal als historische Sage gelten lassen. Aber
auch hinter vielen ,,pseudohistorischen’ Sagen steckt, wie Réhrich (1971 :
90) schreibt, ,,ein wirklicher Kern, und es zeigt sich neben allem Unge-
schichtlichen der Deutung doch auch eine enorme Erinnerungsfihigkeit




108 Die Kume

der Volksiiberlieferung”. Es scheint mir, daf hier ein solcher Fall vor-
liegt: die Erinnerung an eine enge Verbindung der Kume mit Iware und
mit dem Entstehungsproze des Yamato-Reiches. Die Iwarebiko-Sagen
ihrerseits legen nahe, daB diese Verbindung auf der Basis kriegerischer
Unternehmungen zustandegekommen sein konnte und daf letztere von
den Uda-Bergen aus in Richtung Iware -- stidliches Yamato verliefen,
wobei das ,,Dorf Kume” schlieBlich zum neuen Stiitzpunkt nach Westen
hin wurde. Es wird kaum festzustellen sein, ob es dann letztlich ,,die
Kume” sind, die verkorpert in der Person des Iwarebiko die Keimzelle des
Yamato-Reiches schufen — aber ihre intensive Beteiligung an diesem
ProzeB ist nicht zu iibersehen. Eine Interpretation, welche die Kume
hierbei zum , kaiserlichen Heer”, zur ,,Truppe” oder ,,Armee’ des Iware-
biko werden 14Bt, geht von anachronistischen Vorstellungen aus, die man
den Kompilatoren der altjapanischen Geschichtswerke kaum veriibeln
kann, von denen man aber allméhlich abriicken sollte.

Die Rolle der Kume als Mitbegriinder der Keimzelle des Yamato-
Reiches wird jedoch nicht nur durch diese tbertriebene Darstellung
verdeckt. Die den Kompilatoren auferlegte, unumgéanglich notwendige
(und vermutlich selbst schon zur Uberlieferung gewordene) Verkniipfung
der Iwarebiko-Sagen (d.h. der Sagen um die Bildung eines kleinen
Reiches im siidlichen Yamato) mit den Mythen und Legenden um den
Griinder der regierenden Dynastie war ohnedies dazu angetan, die Kume
zur Seite zu dringen. Zu viele politische Faktoren waren jeweils zu
beriicksichtigen, wie die Quellen klar erkennen lassen. Es scheint jedoch,
daB die Kume selbst schon so friih ihre Identitéit eingebii8t hatten, daf
einem solchen Verdringungsproze8 nichts im Wege stand.

Wenn Inoue (1972: 160 £.) vom friithen ,,Verlust des eigentlichen We-
sens” der Kume-be spricht, dann bezieht er sich eindeutig nicht auf ,,die
Kume’’, sondern auf die Kume-be, d. h. auf ein Be ,,wahrscheinlich unter
der Fiithrung der Otomo no Muraji oder der Saeki no Muraji”, das zwar
zuvor eine ,tapfere Leibgarde-Truppe”” war, dann ,aber schon friih
iiberging zu wazaogi”’, worunter Inoue hier die Darbietung von KL und
Kume-Tanz versteht. Die Kume der KL und der Iwarebiko-Uberlie-
ferung sind jedoch nicht die Kume-be des 5./6. Jh., der , Verlust des
eigentlichen Wesens”” der Kume-be (selbst wenn man ihn nicht als die
dezidierte Umwandlung von einer Leibgarde-Truppe zu Séngern und
Ténzern sehen will) spielt sich auf einer anderen Ebene ab als der
Tdentitiatsverlust der Kume. Die Kume-be sind Quasi-Leibeigene der
Otomo no Muraji, die Kume der Iwarebiko-Uberlieferung jedoch stehen
in einer Art von verwandtschaftlichem oder partnerschaftlichem Verhélt-
nis zu Iwarebiko. So meinte schon Wedemeyer (1930: 285, Anm. 89 b), die
Kume seien ,,der einzige sicher erkennbare Verband von Freien im



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 109

mitteljapanischen Reich”. In seiner Dokumentation zum Verlust der
eigentlichen Wesensart von Saeki-be und Hayato weist Inoue (1972:
150 £., 159) indessen auf eine Erscheinung hin, die sich verallgemeinern
und in gewisser Weise auch auf die Kume beziehen li8t. Kriegsgefangene
Hayato und Emishi, letztere unter der ihnen eigens verliechenen Bezeich-
nung Saeki-be, die man in einzelnen Dérfern fern ihrer Heimat angesie-
delt hatte und die urspriinglich (als Unfreie) erblich mit dem Amt
spezieller Leib- und Torgarden der Yamato-Herrscher betraut waren,
gingen, sowie diese spezielle Organisation im Lauf der Zeit ihren Sinn
verlor, in der iibrigen bauerlichen Bevolkerung auf. Die Hayato bewahr-
ten sich lediglich noch iiber einen lingeren Zeitraum hinweg ihre iiberlie-
ferten Tédnze und Darbietungen.

Es spricht manches dafiir, dafl die Kume der l\Vnr‘cl)iko-Ul')orli(r‘fm*ung,
d. h. die Kume, die an der Bildung eines Herrschaftsgebietes im siidlichen
Yamato beteiligt waren und die sich (zumindest teilweise) auBerhalb ihrer
Gebirgsheimat im Dorf Kume angesiedelt hatten, in dhnlicher Weise in
der tibrigen bauerlichen Bevolkerung der Yamato-Ebene aufgingen. Der
Zwang zur Anpassung an eine fiir die Bergbauern fremde Wirtschaftsform
kann als Stimulus fiir die Ubernahme der iibrigen Lebensformen der
neuen Umgebung betrachtet werden. Haben uns die KL die Kume zwar
als wilde, wehrhafte Bergbauern gezeigt, nicht aber als eigentliche Krie-
ger, deren einziger Beruf der Kampf ist, so mégen politische Veridnderun-
gen, vorab die Phase der friedlichen Konsolidierung unter Mimaki Iribi-
ko, die Integration der Kume im Bauerntum der Yamato-Ebene be-
schleunigt haben. Hierzu gehort wohl auch, da mit Mimako Iribiko, dem
Mann aus der ,,Burg von Mima”, das Wa-Element entschieden in den
Vordergrund tritt (vgl. Ledyard 1975: 236 £.). Die nicht niher definier-
bare, jedenfalls aber enge Verflechtung der Kume mit der Entstehung des
Yamato-Reiches muB indessen ihren Nachhall darin gefunden haben, daf
ein Teil der Kume nun in erblicher Stellung und in kriegerischer Funktion
den Yamato-Herrschern diente. Letztere diirfte sich auf Wachdienste
beschrinkt haben.

Die besondere Beziechung der Kume zu den frithesten Yamato-Herr-
schern zeigt sich noch an zwei Nachrichten aus der Zeit des Tkume Iribiko
(Suinin Tennd), Sohn und Nachfolger des Mimaki Iribiko, welche das Dorf
Kume, die neue Siedlung der Kume, betreffen. Von einem Aufenthalt des
Herrschers im ,,Hohen Palast” von Kume ist da die Rede (Suinin 5/10/1 —
NSK 6: 262/263)% und vom Errichten eines miyake im Dorf Kume (Suinin

81 Es ist unklar, ob fakamiya als Nomen im Sinne von ,,hoher Palast™ oder
als Ortsname zu verstehen ist. Man versucht, es im Bereich des Kume-dera

oder des Kume no mi-agata-Schreins zu lokalisieren. Vgl. YT 2: 355.




110 Die Kume

27 — NSK 6: 272/273). Die Anlage dieses miyake (worunter vermutlich
neben dem Bau von Getreidespeichern auch die Bereitstellung von Reis-
land und die Zuweisung von Arbeitskréiften zu verstehen ist — vgl. Inoue
1972: 46 ff.) im Dorf Kume mufl indessen keineswegs, wie Wedemeyer
(1930: 286) und schon vor ihm Aston (1956,1: 178, Anm. 2) angenommen
haben, militirischen Zwecken, d. h. der Versorgung der Armee, als die sie
die Kume ansehen, gedient haben. Wenn wir wenigstens der generellen
Linie der Berichterstattung folgen, dann war die Regierungszeit des
Ikume Iribiko so friedlich wie die seines Vaters, von einem einzigen
Usurpationsversuch abgesehen. In diesem Zusammenhang erscheint der
Gedanke an ein ,,stehendes Heer’’ abwegig (vgl. auch Inoue 1972: 102 ff.),
die schlichte Versorgung des Hofes durch dieses miyake naheliegender.
Obwohl die Bedeutung des Dorfes Kume (und damit auch der dort
ansiBigen Kume) fiir den Hof schon daraus erhellt, dal dies iiberhaupt
das erste miyake, der erste ,,Grundbesitz”’ des Yamato-Hofes ist, der
Erwihnung findet, héren wir von nun an von den Kume selbst nichts
mehr. Es muf3 auch offen bleiben, ob der Name des Herrschers Tkume
Iribiko mit dem Namen Kume in Verbindung zu bringen ist, und wenn
dem so wire, ob der Ort Kume oder ,,die Kume”
Namens ,,I-kume” bilden. In Anlehnung an die weithin ibliche Namenge-

die Grundlage des

bung aufgrund von Ortsnamen kommt ersterem wohl die groflere Wahr-
scheinlichkeit zu.

Wir haben bisher die Frage, ob die Kume ein Fremdvolk sind, nicht
weiterverfolgt. Die Thesen Mishina’s und anderer, die in den Kume
entweder Kuma(so), Hayato oder Ama sehen wollen, wurden zwar zu-
riickgewiesen, doch ist damit die Frage nicht gelost. Zuvor miiite jedoch
geklirt werden, was in diesem Zusammenhang iiberhaupt unter ,,Fremd-
volk™ zu verstehen ist. Matsumura (1958, 4: 177) spricht von einem
,,Fremdvolk aus der Sicht des Yamato-Volkes’ (was immer darunter zu
verstehen sein mag), Mishina (1970 b: 31) geht konkreter vom ,,Stamm
des Himmelsenkels” (tenson-minzoku), d. h. von den Stammesgenossen
der regierenden Dynastie aus, denen er Hayato und andere Volkerschaf-
ten gegeniiberstellt. Die Beurteilung erfolgt demnach auf der Grundlage
von Verhiltnissen, die sich von denjenigen am Beginn des Yamato-
Reiches unterscheiden.

Das Sung-shu fihrt in seinem Bericht iiber das ,,Wa-Reich” eine
Eingabe des ,,Konigs Wu” (Ohatsuse Wakatake — Yfiryaku Tennd) aus
dem Jahre 478 an, in welcher es heif3t: ,,Seit alter Zeit haben unsere
Vorfahren sich selbst in Riistung und Helm gekleidet, haben Berge und
Fliisse iiberschritten und sich keine Ruhe gegénnt, im Osten haben sie 55
Lénder der behaarten Menschen erobert und im Westen haben sie 66
Lénder verschiedener Barbaren unterworfen ...” (Sung-shu 57: 24 b;



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 111

vgl. Tsunoda 1951: 23). Dieses Schreiben bringt eine Haltung des Yama-
to-Hofes zum Ausdruck, die derjenigen der Chinesen gegeniiber den

r

,,Barbaren” gleichkommt und ihr zum Teil nachempfunden sein diirfte.
Sie verrit gleichzeitig das aristokratische BewuBtsein jener neuen Ober-
schicht, die nach dem Verstindnis Egami’s als ,reitervolkisch” zu be-
zeichnen wire und die dem ,,Stamm des Himmelsenkels’” entspricht. Der
neuen Aristokratie der Eroberer erschienen die Emishi, die ,,behaarten
Menschen” im Osten, die ihrem Expansionsdrang erbitterten Widerstand
leisteten und noch lange leisten sollten, als ,,Fremdvolk”, und als solches
erhalten die Emishi dann auch im NSK (
sche Notiz. Ebenso werden, wie wir weiter oben gesehen haben, die

7:297) eine kurze ethnographi-

freundlichen und friedlichen Kuzu aus Yoshino ausfiihrlich beschrieben,
deren merkwiirdige Sitten noch zu Beginn des 7. Jh. auffielen (NSK 10:
372/373), wihrend die Hayato offenbar schon so friih in den Gesichtskreis
der nun regierenden Dynastie traten, daB} ihr besonderes Gebaren und
ihre sklavenartige Haltung gegeniiber dem Herrscherhaus bereits in
dessen Mythologie begriindet wurden®2. In die Regierungszeit des Otara-
shihiko (Keik6 Tennd) und des Tarashi Nakatsuhiko (Chfiai Tennd) fallen
die ausschliellich in Rebellion bestehenden Aktivititen der Kumaso, die
kurz nach dem Tod des Tarashi Nakatsuhiko (laut KJK-Glossen vermut-
lich 362) zum letzten Mal erwihnt werden (NSK 9: 332/333). Das
ethnographische Interesse, das (wohl in Anlehnung an die chinesische
Geschichtsschreibung) die Erstfassung der Landesgeschichte durch den
Kronprinzen Shotoku auszeichnet, fand hier jedoch seine Grenzen : offen-
bar gab es keine Kumaso mehr, deren Besonderheiten zu beschreiben
gewesen wiren, sofern sich die Kumaso ethnisch oder kulturell von der
iibrigen Bevolkerung unterschieden haben sollten — was sich jedoch in
keiner Weise feststellen lat. Der noch bis zu den Fudok:i lebendige
Ausdruck tsuchigumo, ,,Erdspinnen”, wiederum scheint kein Stammes-
name, sondern eine verichtliche Bezeichnung fiir nicht unterwerfungswil-
lige Bevolkerungsteile zu sein, die dann zu Réubern und Banditen erklirt
werden. Die oben angefiihrte Beschreibung der Tsuchigumo ist denn auch
eher der Versuch einer Charakterisierung aufgrund der Bezeichnung
,,Brdspinnen”. Lediglich die einige Male anzutreffende Bezeichnung
,»Tsuchigumo mit Schwinzen” konnte auf eine auch bei siidchinesischen
Bergvolkern anzutreffende und schon von den Chinesen der Chou-Zeit
und spiter ebenfalls so interpretierte Eigenheit der Bekleidung (hinten
herunterhdngende Giirtelenden) hinweisen (vgl. Eberhard 1968: 49, 317,
319, 321, 325).

62 Tm Rahmen des oben (Anm. 56) erwahnten Meergliick/Bergglick-My-
thos.




e e A e U —

112 Die Kume

War es zu Beginn des 7. Jh. nicht mehr moglich, die Kumaso ethnisch
oder kulturell als eigenstindige Gruppe zu erfassen, so gilt dies erst recht
fiir die Kume, deren Auftreten in eine noch friithere Zeit fallt. Wenn wir
aufgrund der Aussage der KL die Kume noch als Bergbauern charakteri-
sieren konnen, deren Wirtschaftsform sie zumindest von den NaBreis
anbauenden Wa der Yamato-Ebene unterschied, so muf3 sich dieser
Unterschied nach ihrer Ansiedlung in der Ebene doch allméhlich ver-
wischt haben, ebenso jeder ethnische Unterschied, falls ein solcher bestan-
den hatte. Die Sangesfreudigkeit, die sich in den Liedern der Kume zeigt
(eventuell auch die Pflege des Wechselgesangs) riickt sie in die Nihe
anderer Volksgruppen des frithen Japan, die aufgrund mythologischer
und brauchtiimlicher Uberlieferungen mit siidchinesischen Bergstammen
in Verbindung gebracht werden koénnen, doch die Sitte des Tatauierens
schlieBt sie an die Wa-Leute ganz allgemein an. Auf keinen Fall erlaubt
das sparliche Material, sie mit einer bestimmten auBerjapanischen
Volksgruppe in niheren Zusammenhang zu bringen. So kann man besten-
falls vermuten, daf3 die Kume urspriinglich eine ethnisch und kulturell
eigenstindige Stammesgruppe gewesen sein kénnten.

4.3.2 Otomo und Kume-be — die Militarisierung der Kume

Die einzige Moglichkeit, eine plausible Verbindung zwischen den freien
Kume der KL und den Kume-be als Quasi-Leibeigenen der Otomo no
Muraji herzustellen, besteht in der Annahme, dafl ein Teil der Kume
durchgehend in erblicher Stellung am Yamato-Hof als Garden diente und
in dieser Stellung auch die KL tradierte. Einer allgemeinen Tendenz
folgend konnte dabei ein Spezialisierungsproze8 stattgefunden haben, in
dessen Verlauf sich die Tétigkeit dieser Kume auf ihre Funktion als
Garden, d. h. auf Wach- und Polizei-Dienst konzentrierte und ihr Charak-
ter als , Krieger” festgelegt wurde. Es ist moglich, dal schon unter
Otarashihiko (Keiké Tennd), dem Nachfolger des Ikume Iribiko, Einflufl
und Bedeutung der Kume langsam schwanden, da der Yamato-Hof
ansetzte, seine Interessen vor allem nach Kytsh{ hin auszudehnen oder
zu verlagern, wihrend die Kume ihren Riickhalt nur im siidlichen Yama-
to hatten. Wann und wie die freien Kume dann zu hérigen Kume-be
wurden, ist im einzelnen jedoch nicht belegbar. Wir sind ausschlie8lich
auf Vermutungen angewiesen.

In seiner Studie der bumin zihlt Inoue (1972: 32 ff.) die Kume-be zwar
zu seinem Typ C der shina-be, in welchem er als Garden oder in dhnlicher
Funktion am Yamato-Hof dienende Be zusammenfaf3t, wihrend er shina-
be insgesamt als Dienstleistungs- oder Berufsgruppen erlidutert (a. a. O.
18 ff.), doch bringt er keine Einzelheiten zu den Kume-be bei. Seiner




Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 113

Diskussion des Be-Systems ist indessen zu entnehmen, daB Bezeichnung
und System koreanischer Herkunft sind und ihre Ubertragung nach
Japan den koreanischen Einwanderern verdanken. Zur Reife hatte sich
das System laut Inoue (1972: 39) jedoch nicht vor der ersten Hilfte des 5.
Jh. entwickelt. Zu dieser Zeit war auch die Eingliederung der Kume in
das Be-System abgeschlossen, da sie uns bereits Yiiryaku 2[7 (NSK 14:
462/463), also etwa Mitte des 5. Jh., als Kume-be unter der Befehlsgewalt
des Otomo no Muroya no Omuraji entgegentreten (s.a. oben S. 55 £
Gemessen an der Aufdringlichkeit, mit welcher Michi no Omi. Sippenahn
der Otomo, der Kume/Iwarebiko-Uberlieferung im NSK aufgepfropft
wurde, mufl dieses Horigkeitsverhéltnis fiir die Sippe der Otomo no
Muraji, die sich damit zwischen Kume und Herrscher geschoben hat,
besondere Bedeutung besessen haben. Die Manipulation weist aber auch
auf die Rolle hin, welche diese Uberlieferung fiir den Yamato-Hof selbst
spielt.

Man konnte sich den Ubergang von Kume zu Kume-be als allméhlichen
ProzeB vorstellen. Sobald man aber versucht, den Vorgang vor dem
Hintergrund gréBerer Geschehnisse zu begreifen, dann kommt dem Ge-
danken einer abrupten Verdnderung der Verhiltnisse groBere Wahr-
scheinlichkeit zu. Es scheint, daB mit Tarashi Nakatsuhiko die Linie des
Mimaki Iribiko ihr Ende fand und daB mit Homuda (Ojin Tenné) eine
neue Dynastie anhebt. Ihr ist auch Homuda’s Mutter Okinaga Tarashi-
hime (Jingtt K6gd) zuzuzihlen, die zunichst als Regentin fiir ihn genannt
wird. Mit Homuda kommt jedoch nicht einfach eine neue Linie von
Herrschern auf den Thron, wie das etwa bei dem néichsten (und letzten),
sich nicht spiirbar auswirkenden Dynastiewechsel Ende des 5. Jh. der Fall
zu sein scheint (vgl. Ledyard 1975: 253 f.); mit Homuda beginnt der
Yamato-Hof einen neuen Charakter anzunehmen, den Egami als den
eines ,reitervolkischen Erobererhofes” bezeichnet hat (Egami 1971:
3351.; vgl. Egami in NMK: 116 ff.). Ledyard (1975: 243 ff.), der sich
bemiiht, Egami’s Reitervolk-Hypothese auf sicheren Grund zu stellen,
spricht im Hinblick auf Homuda von einer Eroberung Japans durch die
Puy6. Auf jeden Fall stehen wir hier am Anfang der Entwicklung oder
Ausbildung des koreanischen Be-Systems in Japan, und unter den gege-
benen Umstéinden eines Machtwechsels muf gerade die Unterordnung der
Kume als einer Art Militdrorganisation unter eine militirische Oberlei-
tung der neuen Machthaber als nicht vermeidbare Selbstverstindlichkeit
erachtet werden.

Eine erneute Eroberung oder auch einfach Inbesitznahme Yamato’s
stellt einen Parallelfall dar zur ehemaligen Unterwerfung und Einigung
des siidlichen Yamato, an der die Kume beteiligt waren; die Griindung
einer neuen Dynastie bedeutet einen erneuten Beginn — Grund genug




114 Die Kume

einerseits fiir die Volkssage, beide Vorginge zu vermischen und zu
verwechseln, andererseits fiir den Legitimations- und Kontinuitédtsan-
spruch der neuen Dynastie, sie zur Deckung zu bringen. Hier ist vermut-
lich auch die ,,historische Wirklichkeit”’ vorgegeben, welche der mytholo-
gischen Notwendigkeit eines in Himuka beginnenden und in Yamato
endenden ,,Feldzugs nach Osten” entspricht.

Ledyard (1975: 247 f.) steuert unter vielen anderen — auch eine
wichtige Erkenntnis in bezug auf den Ortsnamen I'ware bei, “found in the
title of the putative founder of Yamato and as the name of the residence
of King Homuda and several of his successors. The name not only
suggests rock lore through its first element iwa < ipa, ,rock’, ,boulder’, but
also seems to be present in Paekche as well, again as a name associated
with the capital area. The Korean variant is *Ipar ( J& 4% ), while Ipare is
the older Japanese form of Iware. When one notices the characters with
which Tware is written (#% %), and sees the odd and otherwise unattest-
ed phonetic value of the second character — which just happens to be also
the second character of the name Puyd ( 5k g or 3% gf) — one begins to
see the plausibility of a connection with that name too . . .”. Fiir weiteres
sei auf Ledyard’s Aufsatz verwiesen. Die hier angedeutete Moglichkeit
einer spiten, erst mit der Eroberung Yamato’s und Neugriindung einer
Dynastie durch Homuda verbundenen Fixierung des Namens [ware
bringt erneut die Schwierigkeit ans Licht, die einzelnen Schichten der
Iwarebiko-Uberlieferung zu trennen und ihnen den richtigen Platz zuzu-
weisen. Akira no miya, der Palast des Homuda in ,,Karushima”’, soll sich
Jlaut Kommentar zum NSK (10: 380) im Dorf Kume in Takechi befunden
haben. Die Wahl dieses Standortes wie die vermutliche Neubenennung
der Gegend von Iware zeigen erneut ihre strategische Bedeutung. Der
Name fiir den Sagenhelden der Einigung des siidlichen Yamato in der
iiberlieferten Form mag daher erst dem Ende des 4. Jh. entstammen und
einen élteren Namen verdringt haben (die Ortsnamenerklirung zu Iware,
die NSK 3: 210/211 gegeben wird, nennt als dltere Namen Katawi oder
Katatachi), aber die lokale Bindung wie auch die personale Bindung an
die Kume weist auf eine édltere Zeit und auf einen fritheren Vorgang hin.
Umso mehr fillt das gewaltsame Eindringen der Otomo in diese éltere
Uberlieferung auf.

Wer aber sind die Otomo no Muraji? Der erste Otomo, wenn man von
Michi no Omi absieht, ist Otomo no Takehi, ,,Urahn der Otomo no
Muraji”’, der als der letzte der ,,Fiinf Hohen Wiirdentréger” unter Ikume
[ribiko erscheint (NSK 6: 268/269), spiter dem Gefolge des Prinzen
Yamato-takeru bei dessen Expedition in die Ostlande als Krieger beige-
sellt wird (NSK 7: 303) und von Yamato-takeru schlieBlich das yukehi-be,
das Be der ,,K6chertriager” erhilt (NSK 7: 306/307), als dessen Leiter die



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 115
Otomo no Muraji auch spater ausgewiesen sind (vgl. Inoue 1972: 128 ff.).
Ein Otomo no Takemotsu no Muraji wird unmittelbar nach dem Tod des
Tarashi Nakatsuhiko (362) wiederum als letzter von fiinf Wiirdentrigern
genannt (Chfai 9/2/5 — NSK 6: 328/329). Folgen wir den Daten einer
Throneingabe des (O)tomo no Sukune Yoshio aus dem Jahre 861 (Jogan
3/11/11), so wire Takehi der Vater des Takemotsu, und Takemotsu seiner-

y

seits wire der Vater des Otomo no Muroya (Sandai jitsuroku 5 = K8’
82). Muroya selbst begegnet uns das erstemal unter Wo-asatsuma (Ingyd

1,

Tenné — NSK 13: 445 ff.). Das NSK weist Wo-asatsuma zwar eine lange
Regierungszeit zu; aus den KJK-Glossen geht jedoch hervor, daB Wo-
asatsuma etwa 17-18 Jahre regiert haben koénnte und 454 starb. Die
Erwéhnung des Muroya miiite etwa in die Jahre 447-448 fallen.

Muroya wird beim Regierungsantritt des Ohatsuse (Yiryaku Tennd,
reg. ca. 456-489) zum Omuraji ernannt (NSK 14: 460/461), ein Titel, der
ebenso wie Oomi hier zum erstenmal in seiner wirklichen Bedeutung
erscheint. Oomi und Omuraji bilden fortan die Bezeichnungen fiir die
héchsten, offenbar in wenigen Familien erblichen Amter im Staate. Als
Omuraji erscheinen ausschlieBlich Otomo und Mononobe, beide mit Mili-
tér- und Strafvollstreckungsaufgaben betraut; unter Ohatsuse und seinen
Nachfolgern verfiigen jedoch eindeutig die Otomo iiber die groBte Macht
im Staate.

Muroya und sein Enkel Kanamura, der ihm als Omuraji nachfolgt
(Katari, der vermutliche Sohn des Muroya und Vater des Kanamura, fiel
bei Kémpfen in Korea — NSK 14: 480/481)3, sind historische Personen,
die den Hohepunkt des Hauses Otomo markieren. Kanamura war nach
dem Erloschen der Hauptlinie der Homuda-Dynastie der eigentliche Ko-
nigmacher, der Wohodo (Keitai Tennd) als angeblichen oder wirklichen
Nachfahren einer Seitenlinie des Homuda auf den Thron brachte (NSK
17 = NKBT 68: 20/21). Zum letztenmal héren wir von Kanamura im
Jahre 540 (Kimmei 1/9/5 - NSK 19 = NKBT 68: 65 ff.): Kanamura, dem
man die Schuld an der Verschlechterung der Situation in Mimana zu-
schrieb, wurde zwar erneut in seinem Amt als Omuraji bestétigt, zog sich
jedoch aufgrund der 6ffentlichen Kritik von den Amtsgeschéften zuriick.
Obwohl ein ErlaB des Herrschers ihn entlastete und die ,,Gunstbheweise”
sich hauften, scheint hier das Ende seiner Laufbahn erreicht und die
Vormachtstellung der Otomo erschiittert. Der Einflu der Otomo no
Muraji war andererseits zur Zeit der Kaiserin Suiko und des Kronprinzen

8 In diesem Zusammenhang wire zu bedenken, ob der oben S. 56 erwiihnte
Ki no Okazaki no Kume no Muraji, der an der Seite des Katari fillt, nicht
zur Verwandtschaft der Otomo no Muraji gehort, so wie ja auch die Saeki no
Muraji aus den Otomo hervorgingen.




S - e e e T ————

116 Die Kume

Shotoku immer noch stark genug, um sich bei der Abfassung der Landes-
geschichte bemerkbar zu machen.

Betrachtet man die Otomo-Uberlieferungen, die in das NSK eingeflos-
sen sind, so miissen notgedrungen Zweifel an der Historizitit oder der
zeitlichen Einordnung der Muroya-Vorfahren Takehi und Takemotsu
entstehen. Umgekehrt wéire es merkwiirdig, wenn die méchtige Sippe der
Otomo no Muraji nicht schon vor Muroya nennenswerte Vertreter aufzu-
weisen hitte. So konnte man, eine zeitliche Verschiebung vorausgesetzt,
Takemotsu wohl als Vater des Muroya gelten lassen. Die zeitliche Trans-
ponierung von Vorfahren und ihre Verkniipfung mit bestimmten Uberlie-
ferungen verfolgt den gleichen Zweck wie die Einfiihrung des Michi no
Omi, Urahn der Otomo no Muraji, in die Kume/Iwarebiko-Uberlieferung :
Die immer klarer sich profilierende Sippengesellschaft mit erblichen
Amtern und Wiirden verlangte den Nachweis der RechtméfBigkeit der
Anspriiche, die nur historisch zu begriinden ist. Es ist selbstversténdlich,
daB damit gegenwirtige Verhéltnisse moglichst weit in die Vergangenheit
zu projizieren waren, um Alter und Kontinuitéit des Anspruchs zu doku-

mentieren. Dabei geniigte es nicht, im Umfeld der realen, nachpriifbaren
Geschichte und der Uberlieferung zu bleiben; in der gleichzeitig hierar-
chisch gegliederten Gesellschaft war der mythologische Prizedenzfall, der
fiir alle Zeiten das Beispiel setzt, notwendig und ausschlaggebend, und
zwar umso mehr, je weniger der Anspruch in der historischen Wirklich-
keit gefestigt war.

Am wirksamsten muflte sich der mythische Prizedenzfall fiir einen
politischen Anspruch dort einfiigen, wo das Herrschaftssystem selbst
mythologisch begriindet wurde — im Mythos von der Herabkunft des
Himmelsenkels. Hier zeigt sich jedoch deutlich, daff die Verbindung der
Otomo mit dem Herrscherhaus nicht wirklich bis in mythologische Tiefen
reicht: nur eine von fiinf Versionen zur Herabkunft des Himmelsenkels,
die das NSK verzeichnet, nimmt von Ame no Oshi-hi no mikoto, Urahn
der Otomo no Muraji, Kenntnis. Das KJK folgt zwar dem Beispiel, doch
mit wesentlich verdnderter Tendenz.

Der Anspruch, den die Otomo erhirten wollten, ist leicht erkennbar:
Fithrung in allen militarischen Angelegenheiten, Leitung sdmtlicher
Berufsgruppen militdrischen Charakters. Auch der Sippenname Otomo
bringt dies zum Ausdruck. Aston (1956,1: 86, Anm. 3) iibersetzt ihn mit
,,Great escort”. Tomo nimmt in der Zeit vor der Taika-Reform von 645
jedoch auch eine spezielle Bedeutung an: es steht fiir fomo-be, shina-be, be,
d. h. fiir die ,,Berufsgruppen’’ schlechthin, die unter der Leitung der fomo
no miyatsuko dem Yamato-Hof dienstbar sind. Die 8-fomo wiren diejeni-
gen, die den tomo (und den fomo no miyatsuko) insgesamt tibergeordnet
sind, und vielleicht darf man davon ausgehen, daB fiir den ,,Erobererhof”



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 1 B

der Homuda-Dynastie zunichst Krieger jeder Art die eigentlichen fomo
waren, ehe das Be-System koreanischen Zuschnitts alle Téatigkeiten um-
faBte. ,,Die Entstehung der Otomo-Sippe als Sippe ist nicht klar”
schreibt Kitayama Shigeo in Nikon rekishi daijiten (2: 266); die An-
nahme, ihr Aufstieg stehe im Zusammenhang mit dem Militdrwesen und
den kriegerischen Unternehmungen des Yamato-Hofes im 4./5. Jh., diirf-
te indessen der historischen Wirklichkeit nahekommen. Der von ihrer
Funktion fiir den Yamato-Hof abgeleitete Sippenname im Gegensatz zu
den im allgemeinen lokalen Ortsnamen verpflichteten Sippennamen der
alteingesessenen bedeutenden Familien macht es wahrscheinlich, daB die
Otomo Neuankémmlinge sind, deren Anwesenheit in Yamato auf keinen
Fall vor Homuda zuriickreicht. Um so wichtiger war es fiir sie, den
Anschluf an die dlteste Vergangenheit zu finden, indem sie ihre Vorfahren
mit den groBen kriegerischen Unternehmungen der Legende — Iwarebi-
ko’s Einigung des siidlichen Yamato, Yamato-takeru’s Zugin die Ostlande
— verbanden und sie gleichzeitig als Amtstriger unter die ,,Fiinf Hohen
Wiirdentréger” einreihten, im iibrigen eine Gruppierung, die schon durch
die Fiinfzahl ihre Herkunft aus dem Vorstellungskreis des ,reitervolki-
schen” Yamato-Hofes der Homuda-Dynastie zu erkennen gibt.

Die Eingliederung des Otomo-Urahnen Ame no Oshi-hi no mikoto in
den Mythos von der Herabkunft des Himmelsenkels vollends wirkt
ausgesprochen kiinstlich. Eine eigentliche Funktion im Rahmen des
Mythos fehlt; dem Sippennamen entsprechend tritt Oshi-hi iiber eine
gewisse Strecke als Begleiter des Himmelsenkels auf, ohne daB dies aus
der mythischen Handlung heraus begriindbar wiire und einen notwendi-
gen und damit sinnvollen Zusammenhang ergibe. So ist der Auftritt des
Ame no Oshi-hi nicht fiir den Mythos, wohl aber im Hinblick auf das
Anliegen der Sippe der Otomo no Muraji aufschluBreich.

Der Name des Urahnen enthilt das Attribut ame no. ,,himmlisch” oder
»»des Himmels”, doch erscheint dieses als nichtssagende Leerformel — es
besteht keine erkennbare, wesentliche Beziehung zu den ,,himmlischen
Gottheiten”, allerdings auch zu keiner anderen Gottheit. Die weitere
Riickfiihrung der Ahnenreihe der Otomo — laut Kogoshi (KGS 1: 545) ist
Ame no Oshi-hi ein Sohn des Takamimusubi, laut Shéjiroku (12 = KGS
4:161) ein Enkel in 5. Generation — ist offensichtlich ein Fabrikat der Zeit
nach Abschlufl der endgiiltigen Redaktion des NSK, d.h. nach 720.
Durch Takamimusubi als erstem Ahn stammt das Geschlecht dann
freilich eindeutig von den ,himmlischen Gottheiten” ab®.

81 Zu beachten wiire vielleicht auch das hs — ,»Sonne’”’ nicht nur im Namen
des Ame no Oshi-h4, sondern auch der weiteren legendéren Ahnen Hi no Omi
(= Michi no Omi) und Takehs.




e 2 e B e e R e R - -
S o - et s e s e _-— e ——— <

Die Kume

P
Yot
o’

Ame no Oshi-hi als Begleiter des Himmelsenkels bringt das enge
Verhiltnis der Otomo zum Herrscherhaus zur Darstellung; das Waffen-
arsenal, das er mit sich fithrt, macht das eigentliche Wesen der Otomo
als Krieger sichtbar. Um den Anspruch auf die Leitung der militdrischen
Berufsgruppen zu demonstrieren, bedurfte es jedoch eines Partners,
welcher deren Rolle zu verkérpern hatte. Es ist bezeichnend, dal die
Otomo hierbei weder auf Yukehi-be noch auf Saeki-be zuriickgriffen, fiir
die eine groBere Anzahl von Belegen vorliegt, die sie in historischem
Kontext und von Anfang an als Be unter der Oberleitung der Otomo
zeigen. Es ist die éltere Institution der Kume, nun zu Kume-be degra-
diert, durch welche die Otomo den AnschluB an die dltere Uberlieferung
suchten. Damit fithrten sie ihrerseits die Kume in die Mythologie ein.
Auch Ota Akira (1973,2: 2163 f.) kam, wenn auch aus anderen Griinden,
in seiner Diskussion der Kume-be zu dem Schlu8}, dafl in Ame-kushi-tsu
Okume, dem himmlischen Urahn der Kume-be, der von dem Otomo-
Urahnen angefiihrt wird, die Kume-be als solche personifiziert und ver-
gottlicht wurden. An einer solchen Personifizierung konnten nur die
Otomo selbst interessiert sein, die damit ihre Fiihrerrolle iiber die Kume-
be von allem Anfang an festlegten. Da nicht nur in dieser mythologischen
Szene, sondern iiberhaupt in der Darstellung des NSK in Bezug auf die
Kume ausdriicklich der Standpunkt der Otomo vertreten wird, kann auch
allein die Lesung Kume-be fiir 38 H Hifan allen entsprechenden Stellen
die urspriingliche Intention des Werkes treffen. Die Lesung kume-ra geht
dagegen von der heutigen Kenntnis der realen Verhiltnisse aus, die das
Bestehen eines Be vor dem 4. Jh. ausschlieBt. Sie widerspricht dieser
urspriinglichen, ahistorischen Intention.

AufschluB iiber den hybriden Charakter der in die Mythologie einge-
schobenen Szene gibt auch die Ssammlung von Waffen, die Oshi-hi und mit
ihm Okume bei der Herabkunft vom Himmel an sich tragen. Die ,,himm-
lischen” Bogen aus haji (Wachssumach)-Holz, haha-Pfeile und Felsen-
oder Steinkocher, zusammen mit den ,,hehren hohen Prallpolstern” sind
die eigentlich ,,himmlischen” Waffen, d. h. die Waffen der ,,himmlischen
Gottheiten’’%5. Man kann nicht umhin, diese komplette Ausriistung eines

65 Aus der Ame no Wakahiko-Episode (KJK 1: 122/113ff.; NSK 2: 135ff.)
geht zudem hervor, daf der ,,himmlische hajs (Wachssumach)-Bogen’’ iden-

’

tisch ist mit dem ,,himmlischen kago-”’ oder ,,(ma)kako-Bogen”, dem ,,(wirk-
lichen) Hirsch-Bogen’’, und daB die ,,himmlischen haha-Pfeile’’ den ,,himmli-
schen kaku-(=kako ?) Pfeilen” entsprechen. Ein Paar himmlische haha-Pfeile
und ein kachi-yuki, ein ,,Kocher fiir (den Kampf) zu FuB” bilden die ,,himmli-
schen Erkennungszeichen”’, durch welche die Abkunft von den himmlischen
Gottheiten erwiesen wird (NSK 3: 209ff.). Man wird ebenso an die promi




Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 119

Bogenschiitzen mit der Mythologie der tenson-minzoku, der Stammesge-
nossen des Himmelsenkels, und entsprechend mit deren eigener Ausrii-
stung in Beziehung zu setzen. Es ist die Ausriistung einer Reitertruppe,
bestenfalls leichter FuBsoldaten, und es fillt nicht schwer, darin das
,,reitervolkische Element” zu erkennen, das vom 5. Jh. an den Hochadel
dominiert. In dieses Milieu gehért auch, obschon nicht im eigentlichen
Sinn mythologisch verankert, der Brummpfeil®®. Alle diese Gerite haben
mit der wrspriinglichen Ausriistung und Kampfweise der Kume, wie sie
die KL erschlieBen, wenig zu tun, entgegen der von Ueda (in STS: 245)
vertretenen Meinung. Freilich miissen auch die Kume-be des 5. Jh., falls
sie weiterhin militérische Aufgaben zu erfiillen hatten, ihre Steinhimmer
inzwischen gegen andere Waffen ausgetauscht haben®” — aber hier geht es
um die Integration von Uberlieferungen und ihre Unterwerfung unter die
Ziele der Otomo. Dazu gehért die Umdeutung der kubutsuchi der KL in
kubutsuchi no tsurugi, jene kaum fiir den wirklichen Gebrauch geeigneten
»Schligelkopfigen” Schwerter, denn auch ein Schwert gehéorte jetzt not-
wendigerweise zur Ausriistung des Kriegers. Gleichzeitig wurde damit die
Kume-Tradition in die den Zwecken der Otomo dienende mythologische

nente Rolle des mit Pfeilen gefiillten Kéchers unter den Darstellungen der mit
Malerei oder Skulpturen geschmiickten Grabkammern in Kytsht erinnert
(vgl. Kobayashi 1964: 21). DaB diese Darstellungen mit reitervélkischen
Kriegern in Zusammenhang stehen, zeigt die gleichzeitige Darstellung von
Pferden und Reitern — so z. B. im Ozuka-kofun. Fukuoka (vgl. Kobayashi
1964 : Tafel 19-25).

8 Vgl. NMK 120 mit entsprechenden Abbildungen.

87 Der Eintrag unter Otomo no Sukune — Linke Hauptstadt, Gotter-
Abstammung — im Shéjiroku (KGS 4: 161f.) wirft ein interessantes Licht aus
mythologisch-legendérer Sicht auf diese Entwicklung: ,,0tomo no Sukune.
Enkel des Takamimusubi no mikoto in 5. Generation. Nachfahre des Ame no
Oshi-hi no mikoto. Als erstmals der Himmelsenkel Hiko Ho no Ninigi no
mikoto vom Himmel herunterstieg, stellten sich Ame no Oshi-hi no mikoto
und (die ?) Okume-be vor ihn und sie stiegen auf den Gipfel des Takachiho in
Himuka.

Spiter machte er die Okume-be zu den himmlischen Yugehi-be. Der
Name Ame no Yugehi hat hier seine Entstehung. Zur Zeit des Y{ryaku
Tennd gewiihrte man die Ame no Yugehi dem Omuraji. Die Eingabe (beim
Thron) lautete: Die Pflicht, die Tore zu bewachen und sie zu 6ffnen und zu
schlieBen, ist ein schwerwiegendes Amt; es ist fiir einen allein kaum zu
bewiiltigen. Man gewiihre meinem Sohn Katari, mit mir zusammen links und
rechts zu wachen. Der kaiserliche Erla entsprach der Eingabe. Daher leiten
die Sippen der Otomo und Saeki das Offnen und SchlieBen der Tore links und
rechts.” Man erkennt hier auch die Verbindung zu Kogoshii und SKH (s.
unten S. 124).




120 Die Kume

Szene eingebracht. In dieser von den Otomo inspirierten martialischen Auf-
machung sind die Kume dann endgiiltig als ,,die Krieger” abgestempelt.

DaB die von den Otomo beherrschte Kume-Uberlieferung des NSK an
der vermutlich genuinen Nachricht von der Tatowierung der Kume
indessen keinen Anteil nimmt, kann in diesem Zusammenhang nicht

tiberraschen.

4.3.3 Kume no Atai und Okume-nushi — die Idealisierung und
Heroisierung der Kume

Der oben beschriebene ProzeB der Verschmelzung vorhandener Uber-
lieferungen und ihrer Neuinterpretation auf der Basis verdnderter Ver-
héltnisse mufB nicht unbedingt von vornherein geplante Manipulation
sein. Ein kleiner Ansto3 mag geniigen, Uberlieferung von alleine in eine
dem Geist der Zeit entsprechende neue Bahn zu lenken. Der Zwang, bei
der Festlegung der Uberlieferung in Form geschriebener Geschichte Feh-
lendes erginzen, Liicken fiillen und das Vorhandene einer logischen
Abfolge und bestimmten Prinzipien unterordnen zu miissen, diirfte dann
ein iibriges bewirkt haben.

Eine Neuinterpretation aufgrund verdnderter Verhiltnisse und neuer
Tendenzen zeichnet sich auch in der Darstellung des KJK ab, deutlich
erkennbar an den gewandelten Beziehungen zwischen den jeweiligen
,,Urahnen”, aber auch in der Nennung der Kume no Atai als Nachkom-
men des Ama-tsu Kume bzw. des Okume anstelle der Kume-be. Letzteres
zeigt eine bemerkenswerte Verschiebung des allgemeinen Interesses, wie
wir sie in dhnlicher Weise in Bezug auf die Kuzu wahrgenommen hatten.
[st dem NSK die Gruppe der Kume-be wichtig genug, um in Ame-kushi-
tsu no Okume den Ahn der Gruppe insgesamt zu sehen, so konzentriert
sich das KJK ganz auf die Herkunft eines sonst unbedeutenden Adels-
geschlechts. Die Kume oder Kume-be treten im KJK auBler in den KL
selbst iiberhaupt nicht in Erscheinung. So geht es hier gar nicht mehr um
Kume oder Kume-be, sondern nur um die Kume no Atai als deren Fiihrer.
Man konnte dies natiirlich damit begriinden, da8 inzwischen nicht nur die
Kume, sondern auch die Kume-be als Gruppe verschwunden sind, da das
Be-System insgesamt durch die Taika-Reform sein Ende gefunden hat,
withrend die Adelsgeschlechter, die ehedem an der Leitung der Kume
beteiligt waren, immer noch vertreten sind und Interesse beanspruchen.
Doch weit stirker zeigt sich hierin die Tendenz des KJK, die Geschlech-
tergesellschaft und ihre Abstammungsverhéltnisse zentralistisch zu ord-
nen: an die Stelle der den Otomo no Muraji untergeordneten Kume-be
treten die gleich den Otomo no Muraji direkt vom Yamato-Hof abhingi-
gen Kume no Atai. Und machte schon das NSK deutlich, da3 das



Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 121

Attribut ,,himmlisch” im Namen des Otomo-Urahnen (und erst recht
dasjenige im Namen des Kume-Urahnen) nur als Leerformel angesehen
werden kann, so bezeichnet das KJK im zugehérigen Zahlwort die beiden
ausdriicklich als ,,Menschen’’; auch treten sie nicht im Himmel. sondern
auf dem Gipfel des Takachiho ihre Begleiterdienste an. Auch hier eine
Reduzierung, die Positionen klarmacht.

Die Gleichstellung des Ama-tsu Kume, Ahn der Kume no Atai, mit
Ame no Oshi-hi, Ahn der Otomo no Muraji, hat indessen eine Reihe von
Gelehrten zu der Annahme veranla8t, daB das KJK den ,alteren Zu-
stand” spiegele, den Zustand, bevor die Kume-be, nach dem Verfall einer
»alten” Kume no Atai-Sippe, unter die Leitung der Otomo no Muraji
gelangten. Mit diesem Ansatz blieb man allerdings ganz im Sippendenken
der altjapanischen Adelsgesellschaft befangen, deren Aufmerksamkeit
nur der eigenen Gesellschaftsschicht galt. ,,Die Kume” als eine unabhiin-
gige Volksgruppe innerhalb der frithjapanischen Gesellschaft bilden eine
Kategorie auBlerhalb dieses Denkens.

Auch Ota Akira (1973,2: 2163 f.) geht es in seiner Diskussion der
Kume-be vorwiegend um das Friiher oder Spiter der beiden Adelsfami-
lien als Fiihrer der Kume-be. Seine Argumentation folgt einer eigenen
Logik, die nicht ohne Reiz ist. Da er in Ama-tsu Kume bzw. Okume
einfach die Vergottlichung der Kume-be sieht, fragt er sich, was fiir eine
Sippe dann die Kume no Atai des KJK eigentlich seien, und er gibt sich
selbst die Antwort: ,,Ich meine, sie sind nicht mehr als Tomo no Miyatsu-
ko fiir einen Teil der Kume-be . . . DaB ihr Standestitel Atai lautet, muf
sich darauf beziehen, daBl sie Kuni no Miyatsuko von Kumi sind. Das
Shéjiroku fithrt zwei Hauser dieser Sippe an, aber von keinem wird
verzeichnet, dafl es sich um Nachfahren des Ama-tsu Kume no mikoto
oder des Okume no mikoto handelt. Ginge diese Sippe wirklich auf Ama-
tsu Kume oder Okume zuriick, so miiBte sie selbstverstindlich zu deren
Nachfahren gemacht werden. Folglich ist der Okume no mikoto, von dem
das KJK berichtet, eine Personifizierung der Okume-be, und die Kume no
Atai muB3 man als Nachfahren der Okume-be ansehen. Dann gibt es ferner
Leute, die sagen, diese Sippe sei spiter verfallen, aber das ist eine
vollstindig aus der Luft gegriffene These, ein solches Faktum li8t sich der
Landesgeschichte nicht entnehmen. Von Anfang an namlich stehen die
Kume-be als Be unter den Otomo no Muraji da; es gibt iiberhaupt kein
Material, um sie sich als groBes Adelsgeschlecht vorzustellen, das sich mit

Otomo oder Mononobe vergleichen lieBe . .. Auch der Standestitel geht
nicht iiber Atai hinaus; selbst unter Temmu findet das Geschlecht, wo er
Standestitel verleiht, keine Beachtung . . . Man kann also erkennen, daB

es sich in der Hauptsache nur um die Stellung eines Oberhauptes inner-
halb der Kume-be handelte”.




122 Die Kume

Ota’s SchluBfolgerung konnte man unterstiitzen, indem man auf die
entsprechende Organisation der Leitung der Saeki-be hinweist (vgl. Inoue
1972: 135 ff.), wobei allerdings fraglich bleibt, ob das auBerordentlich
spite Auftreten von Kume no Atai nicht von vornherein ausschlieft, da3
sie je in diesem Sinne titig waren. Die friiheste konkrete Erwihnung eines
Kume no Atai fillt in das Jahr 719 (Yoro6 3/11/24 — SNG 8 = KST: 79),
und zwar werden einem Oshinomi (oder Oshimi) no Tehito Hiromichi
Familienname und Standestitel Kume no Atai verlichen. Er kann dem-
nach kaum mit Kume oder Kume-be in einer urspriinglichen Beziehung
stehen. Der bereits weiter oben (S. 59) erwihnte Kume no Atai Kumata-
ka, dem man in einer Urkunde des Jahres 748 als Haushaltsvorstand im
Dorf Amayama, Distrikt Kume, Provinz Iyo, begegnet, konnte, wie Ota
vermutet, der dortigen ehemaligen Kuni no Miyatsuko-Sippe entstam-
men, deren Stellung der Standestitel Atai entsprache. Ob aber diese Sippe
je mit der Fithrung von Kume-be betraut war, ist unbekannt. SchlieBlich
ist auch zu bedenken, daB ,,die Ausbildung des Standestitels Atae (Atai)
etwa in das 5./6. Jh. fallen diirfte”’, wie Abe Takehiko (in KSDJ 1: 223)
feststellt, in eine Zeit also, in welcher die Kume erwiesenermaflen unter
der Leitung der Otomo no Muraji standen. Die Annahme, daB das KJK
mit seiner Hervorhebung der Kume no Atai und in der gleichzeitigen
Vernachlissigung der Kume oder Kume-be eine spitere Situation als die
im NSK geschilderte vor Augen fiihre, findet zudem ihre Bestétigung in
den allgemeinen Erkenntnissen zur zeitbedingten Tendenz des KJK, die
Umezawa Isezd aufgrund seiner vergleichenden Studien gewonnen hat —
hier vor allem in Bezug auf die Ordnung des Geschlechterstaates (Umeza-
wa 1976: 207 ff.).

Im Kranz der Uberlieferungen bildet auch Yamato-takeru eine der
wichtigen Gestalten, deren sich die Otomo no Muraji zur Erhirtung ihrer
Fiihrungsanspriiche bedienten. Um auch hier nicht hintanzustehen, bot
sich (wollte man nicht eine neue Person einfithren) als entsprechender
Ahn fiir die Kume no Atai nur der Speisenaufwirter Nanatsukahagi an.
Seine offenbar bereits festliegende Rolle als Speisenaufwirter in Verbin-
dung mit seiner neuen Eigenschaft als Ahn der Kume no Atai diirfte den
AnstoB fiir die phantasievolle Ausschmiickung der Szene im GroBigruben-
haus von Osaka in der Darstellung des KJK gegeben haben, wo den
,,achtzig Hiuptlingen” nun ,,achtzig Speisena ufwirter’”” zugesellt werden.
Ueda (1971: 323) allerdings, der die erste Phase der Kume in einem
Dasein als yamabito sieht, ehe sie als , Triger der Militirmacht” der
Yamato-Konige im Takechi-Distrikt siedelten und im dortigen Kume no
mi-agata-Schrein die ,,Gotter des Erlauchten Bezirks” (mi-agata no
kami ) verehrten, glaubt, daB eben aufgrund ihres ehemaligen Daseins als
yamabito ,,in der iltesten Vergangenheit der Kume der altertiimliche Stil



-

Die Kume-Uberlieferung — Versuch einer Analyse 123

eines ,Volkes des Erlauchten Bezirks’ (mi-agata no tami ), das den Gottern
des Hofes ,siifle Krauter und bittere Kriuter’ darbringt, zu finden ist, und
daf dies die Vorbedingung fiir die Entstehung der Uberlieferung ist, die
den Ahnen der Kume no Atai zum Speisenaufwirter macht”’. Der von
Ueda hier in die Diskussion eingebrachte Mi-agata-Schrein von Kume
(vgl. YT 2: 355) wie auch das Norito zum toshigoi matsuri, dem die ,,siiBen
Kréiuter und die bitteren Kriuter”’ entnommen sind (NKBT 1: 386/387),
finden sich gleichermafen erstmals im Engishiki von 927 aufgenommen;
es ist weder vom einen noch vom anderen anzunehmen, da@ sie bereits vor
dem 7./8. Jh. existierten. Allein in der Eigenschaft als ,,Gebirgsbewohner”
die Voraussetzung fiir den Dienst als Speisenaufwirter zu sehen, scheint
mir allerdings etwas wenig. So sehe ich keine Moglichkeit, mich der
Argumentation Ueda’s anzuschlieBen.

Die Bedeutungslosigkeit (wenn nicht Beziehungslosigkeit) der Kume
no Atai im Hinblick auf die Kume-Tradition erhellt auch aus ihrer
fehlenden Beteiligung an der Darbietung des Kume-Tanzes. Temmu’s
Bestrebungen, diejenigen Teile der éltesten Uberlieferung in idealisierter
Form mit neuem Leben zu erfiillen, die Basis und Hintergrund fiir sein
Staatsideal abgeben konnten, im Verein mit der Bedeutung, die er Musik
und Tanz beimaB, fithrten erstmals zu Tanzschépfungen auf dem Boden
einheimischer Tradition. Erst dieser Entwicklung verdankt auch der
Kume-Tanz seine Entstehung. Doch wihrend das KJK nicht in den
Kume, sondern in einem Adelsgeschlecht mit dem Namen Kume no Atai
den Exponenten der Kume-Tradition vorweisen mochte, greift der Tanz
seinerseits auf das Bild des Kume-Kriegers der Otomo-Tradition zuriick,
um unter diesem Bilde den heroischen Kampf des loyalen Untertanen
gegen jede Form von Illoyalitit darzustellen, verkérpert in der ,,Spinne”’,
Abbild der Tsuchigumo, die in der Uberlieferung als das illoyale Element,
an sich erscheinen. Damit wird aber der Kume-Krieger auf einer neuen
Ebene idealisiert und heroisiert, ohne daB ein Riickgriff auf die eigentliche
Kume-Tradition stattfindet, die lingst verschiittet ist. Folglich sind es
auch die Otomo, nun mit dem Standestitel Sukune ausgestattet, und die
aus ihnen hervorgegangenen Saeki no Sukune, die den Tanz anstelle der
nicht mehr greifbaren, lingst vollkommen im Volke aufgegangenen Ku-
me(-be) vorfithren. Von den Kume no Atai ist hierbei keine Rede, aber
auch nicht von den Kume-Liedern.

Diesen Punkt der Entwicklung markiert auch Otomo no Yakamochi in
seinem ,,Preislied des kaiserlichen Erlasses zu den Goldfunden im Lande
Michinoku” (Manyéshd 18, Nr. 4094 — NKBT 7: 278/279 ff.), das iiber
viele Verse hinweg aus einer beriihmt gewordenen Ergebenheitsadresse
der Otomo besteht. Sie enthilt den folgenden Passus: . . . Ofomo no/ tétsu
kamu-oya no| sono na woba| Okwme-nushi to| oi-mochite . . . — ,,. . . der ferne




. e e e e e e e e e e e SR e g

124 Die Kume

gottliche Ahn der Otomo, als seinen Namen trigt er (lidt er auf sich)
Okume-nushi . ..” (Zeile 63-67). Der Kommentar NKBT 7: 279 stellt
einfach fest, ,,daB die Uberlieferung, so wie dieses Lied sie bietet, im KJK
und NSK nicht vorhanden ist”’, doch im iibrigen haben sich verschiedene
Gelehrtenmeinungen gebildet, die aus dem Passus etwa eine Identitiat von
Ame no Oshi-hi und Ame-kushi-tsu Okume bzw. von Michi no Omi und
Okume, und damit generell eine Identitidt von Otomo und Kume heraus-
ganz im Gegenteil) in ihm den Versuch der Otomo sehen,
sich auch die Verdienste der Kume gutschreiben zu wollen. Den Streit hat
schon Ota Akira (1973,2: 2163) ad absurdum gefiihrt; er wies beide

lesen, oder die (

Meinungen zuriick und interpretierte das Okume-nushi, ,,Okume-Herr”,
sehr plausibel als ,,Herr iiber die (oder den) Okume’’, was mit der NSK-
UUberlieferung iibereinstimmt. Das Bezeichnende an diesem Lied ist aber
gerade, daB die Ergebenheitsbekundung der Otomo, deren Ahnen einst
gelobt hatten, ,,ging’ es ins Meer, so/ versinken unsre Leichen,/ ging’s ins
Gebirg’, wiichs’/ Gras aus unsren Leichen: in/ des GroBen Konigs/ Néhe
nur laBt uns sterben,/ ohne einen Blick/ zuriick . . .” (Zeile 69-76), unter
dem ausdriicklichen Hinweis auf die Rolle der Otomo als Fiihrer der
Kume erfolgt. Und noch immer, ,,Azusa-Bogen/ in unseren Hinden
haltend,/ Schwerter und Degen/ um die Hiifte gegiirtet,/ zur Morgen-
wache/ und zur Wache am Abend,/ des GroBien Konigs/ erlauchten Toren
zum Schutz/ stellt man uns hin, als/ gib’ es keine anderen . . .” (Zeile 93—
102). Man erkennt die Ubereinstimmung mit der Uberlieferung des
Kogosh#ii (KGS 1: 551) und des SKH (7: 200), auf die weiter oben (S.
47f.) hingewiesen wurde: die Otomo als Fithrer der Kume bei der
Bewachung der Palasttore.

So bedient sich Yakamochi bei der Idealisierung und Heroisierung der
eigenen Vorfahren, deren Verdienste er (bei aller Abstraktheit) ins rich-
tige Licht riickt, der Kume, auf die eben diese [dealisierung und Heroi-
sierung ihrerseits abfirben®. Im Mittelpunkt stehen absolute Treue und
Ergebenheit dem Herrscher gegeniiber, wie man sie inzwischen aus der
Kume-Uberlieferung und den KL herauszulesen gelernt hat. Dies ist aber
nicht mehr Uberlieferung selbst, sondern bereits Interpretation der Uber-
lieferung, und zwar eine Interpretation, die der Entwicklung des tennd-
zentrischen Denkens im 8. Jh. konform ist. Es ist damit selbstverstind-
lich auch die Interpretation der kokugaku-sha, der ,,Landesgelehrten”’
der Edo-Zeit, von der sich auch Wissenschaftler unserer Zeit nicht leicht
frei machen kénnen.

68 S, a. Many0shii 20, 4465 = NKBT 7: 458/459ff., wo dieselben Gedanken
zum Ausdruck gebracht werden.



5. SCHLUSSBEMERKUNG

Hier sollen noch einmal einige wichtige Ergebnisse herausgegriffen und
zusammengefallt werden.

Die Analyse der KL hat als erstes ergeben, daB3 nur die Lieder 1 — 4, 7
und 8 als ,,eigentliche” KL gelten kénnen. Die Lieder 5 und 6 unterschei-
den sich in ihrem gesamten Charakter wesentlich von diesen eigentlichen
KL; sie stehen mit ihnen in keiner inneren Beziehung und kénnen daher
auch nicht zu weiteren SchluBfolgerungen in Bezug auf die KL selbst wie
auch auf deren Triger herangezogen werden. Als lediglich ,,sogenannte”
KL scheiden sie damit aus unseren weiteren Betrachtungen aus.

Innerhalb der eigentlichen KL hebt sich Lied 1 in mehrfacher Hinsicht
ab: es ist gleichzeitig Scherzlied und Wechselgesang mit einer Jagdsze-
nerie als Hintergrund, im Gegensatz zu den iibrigen KL, die, von todli-
chem Ernst, ausschlieflich das Erschlagen des Feindes zum Thema
haben. Es ist zudem das einzige KL, von dem wir héren, da3 es noch zu
Beginn des 7. Jh. nach den Regeln einer alten Auffiihrungspraxis von dem
,»Amt fiir Musik” dargeboten wurde. Die Aufzeichnung der iibrigen KL
diirfte in dieselbe Zeit und in die Zustéindigkeit desselben Amtes fallen,
denn die Kume-be, die zuletzt als die Singer der KL genannt werden, sind
nach dieser Zeit als Gruppe nicht mehr fabar. Damit hat die lebendige
Tradition der KL vermutlich schon zu Beginn des 7. Jh. ihr Ende
gefunden. Der Kume-Tanz, der von japanischer Seite als mit den KL
verbundene Darbietung aufgefa3t wird, 1Bt sich zeitlich nicht mit den
KL in Verbindung bringen. Er kann nicht vor dem Ende des 7. Jh.
entstanden sein; weit wahrscheinlicher ist er erst in der 1. Héalfte des 8.
Jh. geschaffen worden, und es ist fraglich, ob er tberhaupt je zur
Begleitung der KL aufgefiihrt worden ist. Er wird von den Otomo- und
Saeki-Sippen getanzt, die im 5./6. Jh. die Leiter der damaligen Kume-be
waren.

Bedeutet die Auflosung der horigen Kume-be als Gruppe das Ende der
lebendigen Tradition der KL iiberhaupt, so ergibt der Zeitpunkt der
Umwandlung freier Kume zu eben diesen horigen Kume-be, den wir an
der Wende des 4./5. oder zu Beginn des 5. Jh. ansetzen miissen, einen
terminus ante quem fiir die Entstehung der KL, als deren Schopfer allein
freie Kume in Frage kommen. Die Verkniipfung der KL mit der Iwarebi-
ko-Uberlieferung, vor allem aber das Inventar der KL selbst legen
indessen die Annahme einer noch fritheren Entstehung nahe, nédmlich




B e e e e e N e e Ot e

126 SchluBbemerkung

spitestens zu Beginn des 4. Jh. Auf eine spitere Bearbeitung der KL (etwa
durch den Hof) deutende Kriterien fehlen; dagegen gibt es, abgesehen
von der Einzigartigkeit der KL selbst, mehrere Anhaltspunkte, die ganz
im Gegenteil auf eine intakte Textiiberlieferung hinweisen — eine Erschei-
nung, die bei gebundener Sprache ohnedies in stérkerem Malle zu erwar-
ten ist als bei freier Prosa.

Weisen Originalitit der Liedtexte, die bildhafte Sprache in ihrer ver-
haltenen Kraft und unerhérten Spannung, wie sie in keiner anderen friih-
oder altjapanischen Liedergruppe sonst anzutreffen sind, auf die einma-
lige Begabung ihrer Schopfer hin, so gibt das Inventar der Lieder Einblick
in deren Lebenssphire, ihr kulturelles Milieu. Dieses kennzeichnet die
Kume als Bewohner der Uda-Berge, als Bergbauern, die Hirse und
Gemiise anbauen und die ihre Erndhrung durch Jagd mit Schlingen und
Fallen sowie durch Sammelwirtschaft erginzen. Sie sind nicht Krieger
von Beruf; Familien-oder Stammesfeindschaften jedoch sitzen zutiefst
verwurzelt in ihrem BewuBtsein: hier zeigen sie sich als gnadenlose und
hinterhéiltige Récher. Denn nicht der offene Angriff, nicht die
Feldschlacht, wo sich faire Gegner im Kampfe messen, entsprechen ihrer
Kampfweise. Thre Taktik besteht im heimlichen Uberfall, bei dem der
iiberraschte Feind niedergemacht wird, ehe er zur Besinnung kommt,
erschlagen mit den ,,Kopfschligeln”, Keulen mit steinernem Kopf, einer
ihrem Wesen nach béauerlichen Waffe.

Die Kume, deren Lieder sie als wilde und freie Menschen zeigen, miissen
bei der politischen Einigung des siidlichen Yamato in der zweiten Halfte
des 3. Jh. eine wesentliche Rolle gespielt haben, die sich vor allem darin
duBert, daB die Uberlieferung den Helden der Einigungs- und Reichs-
griindungssagen Iwarebiko selbst zum Verfasser und Singer der KL
macht. Die den ersten Yamato-Herrschern nahestehenden Kume ver-
lieren jedoch an Bedeutung, sobald der Yamato-Hof seine Interessen iiber
das kleine Kerngebiet hinaus verlagert. Sie verschwinden aus unserem
Gesichtskreis, um uns im 5. Jh. noch einmal kurz als horige Kume-be
unter der Leitung der Otomo no Muraji zu begegnen. Diese Umwandlung
— vermutlich nur eines Teils der im iibrigen in der Wa-Bevolkerung
aufgegangenen, ehedem selbstindigen Volksgruppe der Kume — kann nur
im Zusammenhang mit einem Dynastiewechsel von groBter Tragweite in
der zweiten Hilfte des 4. Jh. gesehen werden, nimlich der Begriindung
der , reitervolkischen” Dynastie des Homuda (Ojin Tenno). Die politische
Entwicklung im 6. und beginnenden 7. Jh. bewirkte vor allen anderen,
mit militdrischen Aufgaben betrauten hoérigen Berufsgruppen élterer
Herkunft die Auflésung der Kume-be. Die tennézentrische Ausrichtung
der Politik vom Ende des 7. Jh. an fithrte jedoch einerseits in der
Uberlieferung des KJK zur Herausstellung eines unbedeutenden Adels-



S R e J

S SRS S TS ————

SchluBbemerkung 127

geschlechts, der Kume no Atai, als Gegengewicht gegeniiber den Otomo
no Muraji, die sich in der Uberlieferung des NSK zu den alleinigen
Sachwaltern der Kume-Tradition gemacht hatten ; andererseits beméch-
tigten sich die Otomo auf zweifache Weise erneut der Kume-Tradition :
einmal mittels des neugeschaffenen Kume-Tanzes, der zu einer Demon-
stration der Loyalitat im Kampf gegen alles Illoyale gestaltet wird, wie
auch mittels ihrer speziellen Hausiiberlieferung, die vor allem Ausdruck
in der Dichtung Yakamochi’s findet, eines ihrer bedeutendsten Vertreter
im 8. Jh. Damit werden nicht nur die Otomo-Urahnen, sondern auch die
Kume der éltesten Uberlieferung idealisiert und heroisiert: das Klischee
des loyalen, heldenhaften Kume-Kriegers hat seine Vollendung erreicht.




v

G = iz v S e e e S —

LITERATURVERZEICHNIS*

Aston, W. G.
1956 Nihongi. Chronicles of Japan from the earliest times to A.D. 697.
First publ. 1896. Repr. London 1956.
Birket-Smith, Kaj
1946 Ceschichte der Kultur. Eine allgemeine Ethnologie. Ziirich.
Bliimmel, Maria-Verena
1979 Hofzeremonien im japanischen Mittelalter. Eine Untersuchung zu
den Jahresbriuchen des Kaisers Go-Daigo (Kemmu-nenjigyojs).
Wiesbaden.
Bock, Felicia Gressit
1972 Engi-shiki. Procedures of the Engi era. Book VI-X. Tokyo.
Charlier, Michael
1975 Das Dairi-shiki. Eine Studie zu seiner Entstehung und Wirkung.
Wiesbaden.
Dairi-shiki. Ausgabe KGS 5. 1927.
Eberhard, Wolfram
1968 The local cultures of South and East China. Leiden.
Echigo fudoki. Ausgabe NKBT 2 (Fudokt itsumon). 1969.
Egami Namio
1971 Jgami Namio, Oka Masao, Yahata Ichird, Ishida Eiichird: Nzhon
minzoku-bunka no genryi to Nihon kokka no keiser.
In: Ronsh@i Nihon bunka no kigen 2. (Erstverdffentlichung: Minzokugaku-
kenkyt 13,3, 1949).
Encyclopedia Japonica. Dai-Nihon hyakka jiten. *1972/73.
Engi-shiki. Ausgabe KGS 3. 1927.
Feifel, Eugen
1959 Geschichte der chinesischen Literatur. Dargestellt nach Nagasawa
Kikuya. Hildesheim. 2. Aufl.
Forke, Alfred
1964 Geschichte der alten chinesischen Philosophie. Hamburg. 2. Aufl.
Geind-jiten. 21958.
Harima fudoki. Ausgabe NKBT 2. 1969.
Handwoérterbuch des deutschen Aberglaubens. Herausgegeben von Hanns
Béchtold-Stéubli. Berlin und Leipzig. 1927-1942.

* Alle japanischen Werke sind, wenn nicht anders vermerkt, in Tokyo
erschienen.




Literaturverzeichnis 129

Hisamatsu Senichi
1974 Kadokawa shimpan kogo-jiten. Hisamatsu Senichi, Saté Kenzd hen.
Hitacht fudoki. Ausgabe NKBT 2. 1969.
Inoue Mitsusada
1972 Nihon kodai-shi no sho-mondai. Taika zendai no kokka to shakai.
Shimpan.
Ishimoda Shoé
1971  Eiyu-jidai no mondaino shozai ni tsuite. In: Ronshtt Nihon bunka no
kigen 2.
Iyo fudoki. Ausgabe NKBT 2 (Fudoki itsumon). 1969.
(Jbgan-)Gishiki. Ausgabe Shintei z6ho Kojitsu sésho. 1952.
Karlgren, Bernhard
1957 Grammata serica recensa. Stockholm.
Kemper, Ulrich
1971 Periodisierungen in der japanischen Geschichtsschreibung. In: Asien
Tradition und Fortschritt. Festschrift fiir H. Hammitzsch. Wies-
baden.
Kidder, J. Edward
1959 Altjapan. Japan vor dem Buddhismus. Kéln.
Kitayama Shigeo
1971 Nihon ni okeru evyii-jidai no mondai mi yosete. In: Ronshi Nihon
bunka no kigen 2.
Kobayashi Yukio
1964 Séshoku kofun. (The decorated tombs of ancient Japan.)
Kodai kayé shi.. Ausgabe NKBT 3. 1968.
Koégaku sésho. 1-12. 1927-1931.
Kogoshiii. Ausgabe KGS 1. 1929.
Kojiks. Ausgabe NKBT 1. 1969.
Kojiki-den. Verf. Motoori Norinaga. Ausgabe MNZ 9. 1968.
Kokusht daijiten. 1-. 1979—.
Konjaku monogatari. Ausgabe NKBT 22-26. 1970-71.
Ledyard, Gari
1975 Galloping along with the horseriders: Looking for the founders of
Japan. In: The Journal of Japanese Studies 1,2.
Lévi-Strauss, Claude
1976 Mythologica, Frankfurt.
Manydshii. Ausgabe NKBT 4-7. 1969.
Maruyama Rimpei
1966 Teihon Nihonshok: 4: Jiten. Sakwin.
Matsumura Takeo
1958 Nihon shinwa no kenkyd. 1-4. 1954-58.

BEREER S




A DV S ——————

130 Literaturverzeichnis

Meyers (GroBes) Konversations-Lexikon. 6. Auflage. 1904-08.
Minzokugaku jiten. Yanagita Kunio kansht. 1951.
Mishina Shéei (Akihide)
1970a Yamatai-koku kenkyi séran. Mishina Akihide hencho.
1970b Yamato heitei. Kenkoku densetsu no tmi suru mono. In: Nihonshoki
kenkyt 4.
Miyaoka Kaoru
1974 ,,Uda no takaki ni”’ kayé shokd. In: Osaka-jénan Joshi tanki-daigaku
kenkyt kiyo 9.
Motoori Norinaga zenshi. 1—. 1968—.
Munro, Neil Gordon
1971 Prehistoric Japan. Yokohama 1911. Reprint New York 1971.
Naumann, Nelly
1963 Yama no kami — die japanische Berggottheit. Teil I: Grundvorstel-
lungen. In: Asian Folklore Studies 22. Tokyo.
1979 Umgekehrt, umgekehrt . . . Zu einer Zauberpraktik des japanischen
Altertums. In: Oriens Extremus 26.
Nihon kodai jimmer jiten. 1-7. 1973-717.
Nihon-kéki. Ausgabe KST. 1978.
Nihon kokugo daijiten. 1-20. 1972-76.
Nihon minzoku jiten. Otsuka minzoku-gakkai hen. 1972.
Nihon minzoku no kigen. Taidan to téron. Ishida Eiichird, Egami Namio, Oka
Masao, Yahata Ichird. 51966. (1. Aufl. 1958).
Nihon minzoku shiryé jiten. 1969.
Nihon rekishi daijiten. 1-10. Z6ho kaitei-ban. 41971.
Nihon ryéiki. Ausgabe NKBT 70. 1969.
Nihon shakai minzoku jiten. 1-4. 41960.
Nihonshoki. Ausgabe NKBT 67-68. 1969.
Nihonshoki. Ausgabe Rikkoku-shi 1-2. 1940.
Norito. Ausgabe NKBT 1. 1969.
Ohwi, Jisaburd
1965 Flora of Japan. Washington.
Ono Susumu
1975 Iwanami kogo-jiten. Ono Susumu, Satake Akihiro, Maeda Kingoro
hen. 21975.
Origuchi Shinobu
1956a Yamato kyiiter no ségydki. In: Origuchi Shinobu zensht 16.
1956b Kume-be no hanashi. In: Origuchi Shinobu zenshi 16.
Origuchi Shinobu zenshd. 1-31. 1954-57.
Ota Akira
1973 Seishi kakei daijiten. 1-3. 41973.




Literaturverzeichnis 131

Philippi, Donald
1969 Kojiki. Translated with an introduction and notes. Tokyo.
Rikkoku-shi. Saeki Ariyoshi kdtei hy6chti. 1-12. 1940-41.
Rohrich, Lutz
1971 Sage. Stuttgart. 21971.
Ronshidi, Nthon bunka no kigen. 2. Nihon-shi. Ueda Masaaki hen. 1971.
Ruiji sandai kyaku. Ausgabe KST. 1977.
Ryb6 no shiige. Ausgabe KGS 2. 1931.
Saeki Arikiyo
1972 Kenkyt-shi — Sengo no Yamatai-koku.
Sandasi jitsuroku. Ausgabe KST. 1977.
Sasaki Nobutsuna
1956 Manybshii jiten.
Sendai kuji hongi. Ausgabe Kamata Jun’ichi: Sendas kuji hongi no kenkyt —
Koéhon no bu. 21978.
Shimpojiumu Hydga shinwa. Obayashi Taryd hen. 1974. (Shimpojiumu ,,Ni-
hon no shinwa” 4.)
Shimpojiumu Takamagahara shinwa. Obayashi Taryé hen. 1973. (Shimpo-
jiumu ,,Nihon no shinwa’ 2.)
Shinsen shéjiroku. Ausgabe KGS 4. 1928.
Shohon shitsei Wamyé ruijushé. Hombun-hen. Kydto 21971. (Zitate nach dem
Text des Genna ko-katsuji Naha Michinobu-bon.)
Shéjiroku siehe Shinsen shéjiroku.
Shokw Nthongi. Ausgabe KST. 1977-78.
Shokwu-Nihon-kéki. Ausgabe KST. 1978.
Sirelius, Uuno Taavi
1934 Jagd und Fischerei in Finnland. Berlin und Leipzig.
Ség6 Nihon minzoku goi. 1-5. 1955-56.
Sung-shu. Ausgabe Po-na-pen. Shanghai 1958.
Takaki Ichinosuke
1971 Nihon bungaku ni okeru joji-shi jidai. In: Ronsht Nihon bunka no
kigen 2.
Taketori monogatari. Ausgabe NKBT 9. 1968.
Tédarji ybrokw. In: ZZGR 11. 1969.
Tsuchihashi Yutaka
1974 Kodai kayd ron. Shinsd 1974 (1. Aufl. 1960).
Tsunoda, Rytsaku
1951 Japan in the Chinese dynastic histories. South Pasadena.
Ueda Masaaki
1971 Senté kabu no denryd. In: Ronshtt Nihon bunka no kigen 2.




SOReTp— SO S R ———

132 Literaturverzeichnis

Umezawa Isezo
1976 Ki-ki hihan. 21976.
Wamydshé siehe Shohon shiisei Wamyé ruijushé
Wedemeyer, A.
1930 Japanische Frithgeschichte. Tokyo.
Wei-chih. Text in Mishina 1970 a.
Yanagita Kunio
1938 Kinki shiizoku gor.
1941 Bunrwi sanson goi. Yanagita Kunio, Kurata Ichir6 kyohen.
1963 Kaijé no michi. In: YKS 1.
1964 Mizuho no kuni ni tsuite. In: YKS 31
Yanagita Kunio shi. 1-31. 1963-64.
Yoshida To6go
1971 Zého Dai-Nihon chimei jisho. 1-8. 1969-71.
Zachert, Herbert
1950 Semmyd. Die kaiserlichen Erlasse des Shoku-Nihongi. Berlin.
Die Zauberschale. Erzihlungen vom Leben japanischer Damen, Monche,
Herren und Knechte. Minchen 1973.

Zukai Kokogaku jiten. Mizuno Seiichi, Kobayashi Yukio hen. 1959.




REGISTER?

Abe (-Sippe) 84, 85, 88

Abe Takehiko 122
Achtzig Héauptlinge 42, 44, 45, 55,
122

Achtzig Speisenaufwirter 44, 55, 122

Ackerbau(er) 10, 35, 48, 97

Ackerbauerkultur 10, 37

Ada (ON) 28, 42

Adel(sgesellschaft, -geschlechter) 58
61, 119-121, 126f1.

agata 5

ago 18, 32, 36-38

Ainu 5, 9, 22

Ama, 65, 74, 75, 78, 92, 110

Amabe (ON) 62

Amagatarai (Amagatari, Amagoto)
78

Amagatari no Muraji 78

amagatari-uta 78, 83

Amami-Oshima (ON) 91

Ama-tsu-hiko ... Ho no Ninigi no
mikoto s. Himmelsenkel

Ama-tsu Kume 21, 39, 40, 120, 121

Amayama (ON) 59, 60, 62, 122

Ame-kushi-tsu (no) Okume 21, 39,
40, 118, 120, 124

Ame no Hiwashi 78

Ame no Oshi-hi 39, 40, 116-119, 121,
124

Ame no Wakahiko 118

Ame no Yugehi 119

Amt fur Musik (gaku-fu) 31, 67-74,
83, 125

Arasaka (ON) 100

Armee 108, 110 (s. a. Heer, Truppe)

Asatsuma no Tehito Tatsumaro 78

Asomi 61

Aston, W. G. 8, 9, 17, 22, 92, 110, 116

Asuka (ON) 87
Atai (Atae) 59, 121, 12¢
Auffithrungspraxis 31, 68, 125

~

Auge, tatauiertes 49-52
Ausfithrungsbestimmungen 76, 84f.
Axt 68, 69

Azumi-Auge 50, 52

Azumi no Hamako 50

Bankett 77, 82-86

Bar 9-11, 22

Barbaren 25, 110f.

Bauholz 13, 36, 68

Be (be) 3, 61, 78, 108, 112, 114, 116,
s 121

Be-System 65, 113, 117, 120

Behorde fur Musik (gaku-kan) 70-72,
74, 85

Berg-Amt 57

Bergbauern, Bergvolk 36, 38, 47, 66,
109, 111, 126

Bergworte 9, 10

Berufsgruppe 3, 28, 112,
126 (s. a. Be)

Beute 6, 11, 15 (s. a. Fang)

Birket-Smith, Kaj 5, 35, 37

Bliimmel, Maria-Verena 76f., 82, 87

Blutrache 31, 38

Bock, Felicia Gressit 68, 85

Bogen(schiitze) 118f., 124 (s. a. haji-
Bogen)

Brandfeldwirtschaft, Brandrodungs-

bau 29, 35

116, 118,

Brandmal 50

Brummpfeil 39, 40, 119

Buche 13

Buchweizen 13

Buddha, Gro3er von Nara 83f.

! Ortsnamen sind durch ein beigefiigtes (ON) gekennzeichnet.




134

Buddhismus, buddhistisch 9, 70, 72,
74, 86
buman 27, 28, 55, 94, 112

Chamberlain, Basil Hall 92

Charlier, Michael 76

Chikuzen (ON) 60

Ch’in (ON) 73

China, chinesisch 13, 22, 30,
71-74, 92, 97-99, 111

Chronologie 95, 97, 99

Ch’u (ON) 73

50, 54,

Daijo-e s. GroBes Kosten (des Neuen
Reises)

Dairi-shiki 76f.

Dienstleistungsgruppen s. Berufs-
gruppen

Dynastie, neue 113f.

Dynastie, regierende 96, 98, 100-102,
105, 108, 110, 111

Dynastiewechsel 101, 126

Echigo fudoki 53

Egami Namio 111, 113

Eigentliche KL 26, 28, 32f.,
125

Ekimi 56

Emishi 25-27, 46, 53, 93, 109, 111

Engi-shiki 84, 123

Erster Menschenkaiser 46, 95, 96

53, 66,

Erstfrau 4, 11, 13, 15 (s. a. konamaz)

Falke 6

Falle 4, 35, 36, 42, 44, 46, 126

Familienfehde, -feindschaft 31, 38,
126

Fang 7, 10, 11, 14 (s. a. Beute)

Feifel ,Eugen 73

Feind 6, 7, 17, 19, 24, 27, 31, 33, 38,
42, 45, 47, 48, 83, 126

Feld-Tanz (ta-maz) 72, 84, 86-88

Felsenkocher, himmlischer 39, 40,
118

Fisch 6-8, 11, 28

Fliehburg 5, 36

Flotenspiel(er) 70, 76, 77

Forke, Alfred 87

Frau 11, 15, 36 (s. a. Erstfrau, Zweit-
frau)

93f., 110

Fremdvolk-Theorie 92, 93

Fudoki 104, 111
Fujiwara no Ason Wotamaro 88

Fremdvolk 54,

Funfzahl 117
Futami (ON) 17

gagaku-ryé s. Kanzlei fur Hofmusik
gaku-fu s. Amt fur Musik

gaku-kan s. Behorde fir Musik
Garde 109, 112
Genealogie 97

Gensho (Kaiserin) 86

1. 72,97

Gesandschaft(sverkehr) =9
77, 85, 88

{

Gesang 42, 52, 70, 73, 77,

Geschichtsauffassung 101

Geschichtsbewul3tsein 46

Geschichtsbild 103, 104

Geschlechtergesellschaft 120

Geschlechterstaat 122

gigaku 71, 74, 88

Glackwunschlied 37, 78

Gosechi-(Feld-)Tanz 84-88

GroBles Kosten (des Neuen Reises)
82, 84-86, 88

Grubenhaus 19, 34, 36-38, 42, 44, 45,
54f., 57, 66, 86, 103

Gunji Masakatsu 85

Hachiman 83

Hafuri 100

haha-Pfeile, himmlische 39, 40, 118
haji-Bogen, himmlischer 39, 40, 118
hakari 68, 69

Handmaf} 31, 67-69

Haniwa 52

Harima (ON) 57

Harima fudoki 7, 50, 57

Harue no Sukune 60

Hata no Okasaki (ON) 100
Hatsuse (ON) 34, 78, 81
Héauptling 16, 27, 45



Register 135

hayashi-kotoba 14

Hayato 90, 92-94, 109-111

Heer 100, 107, 110
Truppe)

Heguri (ON) 56

Heijé (Tennd) 85

(s. a. Armee,

Herabkunft des Himmelsenkels 39,
47, 48, 55, 98, 100, 116-119

Heroisches Zeitalter 15, 63, 65, 66

Hiko Hohodemi 100, 105

Hiko-sa-jiri 68

Hime-tatara Isuzuhime 49

Himmelsenkel 39, 40, 47, 48, 98, 118,
119 (s. a. Herabkunft des Himmel-
senkels)

Himmelsgotter, himmlische Gotthei-
ten 43, 44, 117, 118

,,himmlisch” 117, 118

Himuka (Hytga) (ON) 39, 98, 99,
114, 119

Hino Omi 41, 47, 117 (s. a. Michi no
Omi)

Hirsch 5, 7, 8, 10

Hirse(acker, -anbau) 29, @
66, 126

Hisamatsu Senichi 14, 20

Hitachi fudoki 53, 54, 76

Hitakami (ON) 25

Hofischer Liedtanz 66

Hoéfische Zeremoniallieder 23, 65

Hofzeremonie(ll) 23, 65, 74, 75, 77,
78, 85

Homuda 50, 75, 101, 113-115, 117

Homuda-Dynastie 101, 115, 11

Horige (Unfreie), Horigkeit 28, 51,
57, 109, 113, 126 (s. a. Leibeigene)

Hoéryji 71

Hoshikawa (Prinz) 56

Hui-ti (Han-Kaiser) 73

Iga (ON) 5

Ikaruga (ON) 74

Iketsuhime 55

Ikoma (ON) 99

Ikume Iribiko 109, 110, 112, 114
Imaki no Ayahito Saimon 71

Imibe 69

Inaba no Kuni no Miyatsuko 58

Inasa (ON) 26

Ingwer 30

inogo Fu (inogou) 4, 14

Inoue Mitsusada 28, 92-94, 96, 108,
109, 112,7113, 115

Ise (ON) 5, 16, 17, 34, 35, 45, 65, 74,
75, 78, 93

Ishii (ON) 62

[shikawa no Tate 55

[shimoda Shé 63, 64

isitutu-i (ishitsutsu-i, ishitsuchi) 20—
23::87

Isshi (ON) 34

Isukeyorihime 49, 51

wsukuFasi (isukuhashi) 6

itisakaki (ichisakaki) 12

Iwaki (Prinz) 56

Iwa no hime 81

Iware (ON) 42, 46, 105, 106, 108, 114

Iwarebiko 3, 4, 20, 28, 39-45, 47, 48,
55, 66, 67, 75, 83, 92, 95-97, 99,
100, 102, 103, 105-108, 113, 114,
116, 117, 125, 126

[yo (ON) 58-62

Iyo fudoki 60

[yo no Kumebe 57-59

[yo no Kumebe no Wodate 57, 59

Iyo no Kuni no Miyatsuko 58

Iyonushi 58, 59

Izahowake 50

[zanagi und Izanami 78

Izumo (ON) 7

Jagd 4, 5, 8-11,
125, 126

15, 16, 31, 33-36, 66,

Jagdlied 5, 10

Jagdsprache 10

Jagerkultur, Jagertum 10, 35

Jagerlatein 11, 14

»jetzt” in KJK und NSK 31, 56, 67,
70, 73,774, 17

Jimmu (Tennd) 2, 3, 47, 51, 52, 65,
66, 105 Erster
Menschenkaiser)

(s. a. Iwarebiko,

i




e e R e e e G e e A g e 9 e I SN PR

136 Register

Jogan gishiki 84
Jomei (Tennod) 61
Jomon-Zeit 19, 22, 23

kabane s. Standestitel

Kagu-Berg, himmlischer 60

Kaiserlicher Fmpfang 76, 77

Kaiserliches Heer (Armee) 24, 42, 45,
108 (s. a. Heer)

Kakinomoto(-Sippe) 61

Kamimusubi 58, 78

Kammu (Tennd) 77

Kampf(episoden, -handlungen) 4, 15,
17, 18, 21, 23, 24, 27, 28, 37, 38, 43,
44, 85, 109, 126, 127

Kampfweise (Taktik) 18, 23, 37, 38,
67, 119, 126

Kamube (ON) 62

kamu-gatars 81

Kamu Yamato Iwarebiko s. Iware-

biko
Kanzlei fiir Hofmusik (gagaku-ryd)
71, 84, 85, 88
Karlgren, Bernhard 92
kashiwade s. Speisenaufwirter
Kashiwara (ON) 43, 44
Katari no Miyatsuko 78
kata-uta 52
Katsuragi (ON) 100, 101
Kawachi (ON) 56, 88
Kawara-Tempel 71
Kemper, Ulrich 95, 96
Keule(nkopf) 21-23, 37, 48, 126
Ki (Kii) (ON) 41, 56, 100, 104
Kibi no Omi 57
Kibi no Wakahime 56
Kidder, J. Edward 21
Kinai (ON) 60
Ki no Okazaki Kume no Muraji 56,
58, 115
Kishi-be 88
Kishi-Tanz 84, 85, 88
Kita (ON) 59
Kita Sadayoshi 90, 92
Kitayama Shigeo 63, 65, 117
Kloster 70, 74, 84

Kobayashi Yukio 21, 22, 119

Ko6bd Daishi 60

Kocher 118f. (s. a. Felsenkocher)

Kofun-Zeit 21, 97

Kogoshtii 47, 68, 69, 92, 117, 119,
124

Koguryo 70, 72, 87

Kojiki (KJK) passim

Koken (Kaiserin) 83

Kokuz6 hongi 58, 59

Kome (ON) 90, 91

Komi (ON) 90, 91

Koméodianten 70

konami 11, 36 (s. a. Erstfrau)

Konjaku monogatari 8

Kontinuitét(sanspruch) 96, 101, 114,
116

Kopfschligel s. kubututu-i

Korea, koreanisch 13, 22, 54, 56, 72,
93, 97, 113-115, 117

kéri 5

Kormoranhalter (s. a. ukai ga tomo)
28, 42

Kose no Hafuri 100

Koshi (ON) 54

Kosten des Neuen (Reises) 76, 77, 82
(s. a. Reiskostefest)

Kotoshironushi 49

Kréhe 41, 100, 101

Krieg, kriegerisch 10, 15, 16, 27, 34,
37, 38, 56, 97, 108, 109, 117

Krieger 3, 19, 20, 37, 40, 42, 47, 48,
60, 61, 109, 112, 114, 117-120,
128,:126.127

Kriegsgefangene 94, 109

Kriegslied 5, 15, 65

kubutsuchi (kabutsuchi) no tsuruge
20, 23, 119 (s. a. schlagelkopfiges
Schwert)

kubututu-i (kubutsutsu-i, kubutsuchi)
20, 21, 23, 33, 37, 66, 119, 126

kudira (kujira) 6, 8-11, 15, 34 (s. a.
Wal)

Kultwesen 97

Kuma 90, 92

Kuma-be 90



Register 137

Kumahito 90

Kumano (ON) 17, 100, 104, 106

Kumaso 90, 110, 111, 112

kumé 19, 59, 92

Kume (ON) 61, 90-92; (Distrikt,
Iyo) 59-62, 122; (Dorf, Iyo) 59,
60; (Dorf, Naniwa) 56; (Dorf, Ya-
mato) 43, 46, 47, 60, 108-110, 114,
122, 123

Kume passim

Kume-be 19, 21, 24, 32, 39-42, 47,
48, 556-61, 67, 74, 90, 93, 94, 108,
112, 113, 118123, 125, 126

Kume-Clan 91, 93

Kume-dera 60, 109

Kume-Gemeinschaft, -Gruppe 65,
66, 93

Kume no Atai 21, 40, 43, 53, 54, 55,
94, 120-123, 127

Kume no Atai Kumataka 59, 122

Kume no mi-agata-Schrein 109, 122,
123

Kume no Mononobe 61

Kume no Mononobe no ITkuhi 61

Kume no Muraji 56-58, 115

Kume no Omi 61

Kume no Toneri no Miyatsuko 61

Kume no Wakugo 57, 58

Kume Sennin 60

Kume-Sippe 27, 28, 51, 60, 93

Kume-Tanz 68, 83-85, 88, 89, 108,
193,126, 127

kume-uta 2, 66, 88

kum?z 59

Kumi (ON) 90, 91

Kumi no kuni (ON) 58, 59

Kumi no Kuni no Miyatsuko 58-60,
121, 129

Kuna (ON) 90

Kunimi-Hiugel 42, 44, 45, 103

Kuni no Miyatsuko 58-60, 121, 122

Kurzgedicht (tanka) 52, 63

Kuzu 42, 63, 54, 65, 74-78, 82, 111,
120

Kytshti 60, 98,
kushi)

Tsu-

112, 119 (s. a.

Lachen 24, 25, 32, 42, 67, 75
Langgedicht 28, 30, 63

Lauch 29, 31, 35, 38

Ledyard, Gari ‘.M. 109, 113, 114
Legende 100-102, 108, 117
Legitimation 96, 114, 116
Leibeigene 94, 108, 112 (s. a. Horige)
Leibgarde 109

Lévi-Strauss, Claude 24

[.i Yen-nien 73

Lieder der Ama von Ise 65, 74, 75, 78
Lieder der Kuzu 65, 74-78, 82
Liedform, feste 6:
Loyalitdt 104, 12:

DY
>
)

124, 127

Ma-hitotsu 69

Makimuku (ON) 79, 81

makurakotoba 6, 19, 26

Mano no Obito Deshi 71

Manyé6shta 17, 29, 35, 76

Maruyama Rimpei 20

Masaki (ON) 50

Masken 71

matagr 9

Matsumura Takeo 92, 110

Meergliuck/Bergglick-Prinzen, -My-
thos 100, 111

Menschenkaiser 97, 105 (s. a. Erster
Menschenkaiser)

Menschenopfer 101

Mesaka (ON) 42

mesaki, mesaku 50, 51

Metapher 5-8, 10, 15-18, 30,
35, 38, 53

Michi no Omi 3, 20, 41-43, 46, 83, 97,
107, 113, 114, 116, 117, 124 (s.a.
Hi no Omi)

Mie (ON) 78, 79

mi-hakari s. hakar:

Militdr, militarisch 88, 93, 110, 113,
115-119, 122, 126

Miller, Roy Andrew 98

Mimaki Iribiko 54, 97, 102, 1
113

Mimana (ON) 97, 115

Mimashi 71

31, 34,

05, 109,

e




e~

T e e ——

138 Register

Mino (ON) 56

Mishina Shoéei (Akihide) 90, 92, 96,
110

matumitust (mitsumitsushi) 19

Miyake (meyake) 57, 109, 110

Miyaoka Kaoru 104

Mononobe(-Sippe) 43, 47, 61, 115,
121

Mori Kéichi 21, 52

Morogata-Tanz 88

Motoori Norinaga 12, 13, 26, 51, 95

Munro, Neil Gordon 19, 22

Muraji 61, 78

Murakata-Tanz 88

Musik 68-74, 77, 84, 85, 87, 88, 123

Musik-Ensemble 70, 84

Musikinstrumente 71

Mythologie, mythologisch, Mythos
21, 29, 48, 97, 98, 100, 101, 105,
108, 111, 112, 114, 116-119

Nagara no Okasaki (ON) 100

Nagasunehiko 41, 43-45, 100, 103

Nahkampf 17, 37

Nakatsu (Prinz) 50

Nakusa (ON) 100

Nanatsukahagi 53, 54, 122

Naniwa (ON) 41, 56, 99

Nara (ON) 83

Nara-Zeit 13, 19

nashiro-be 61

Na@Breis s. Reis

Neujahrsfeierlichkeiten 74, 76, 83

Nie-mochi-(motsu-)no-ko 28

Nigihayahi 43, 44

Nihon-koki 76, 85

Nihon ry6iki 14

Nihonshoki (NSK) passim

Niiki-tobe 100

Niiname-sai s.
(Reises)

Ninigi no mikoto s. Himmelsenkel

Norito 68, 123

Kosten des Neuen

Oama (Kronprinz) 86

Obayashi Tary6 21

Ochi no Obito

Ohatsuse 55,
115

Ohwi, Jisaburé 12, 29, 30

71
07, 18,°80; 811105

Okasuga(-Sippe) 61

Okazaki (ON) 56

Oke (Prinz) 86

Okimi 82

Okinaga Tarashihime 99, 113

Okinawa (ON) 91

Okume 41, 43, 46, 48, 49, 51, 60, 118,
120, 121, 124

Okume-be 42, 43, 119, 121

Okume-nushi 124

Omiwa no Ason Tamaro 83

Omiwa no Ason Morime 83

Omori Shird 98

Omuraji 55, 115

Onishi Ringord 61

ono 68, 69

Ono Susumu 5, 13, 14, 16

Onogoro (ON) 78

Oomi 115

Origuchi Shinobu 92

Ortnamen 4, 19, 44, 59-61, 90-92,
109, 110, 114

Ortsnamenerklédrungen, volksetymo-
logische 44, 46, 100, 114

Ortnamenforschung 90

Osaka (Ossaka) (ON) 18, 34, 36-38,
42, 44, 45, 55, 103, 106, 122

Osazaki 57, 75, 76, 81

Oshimi (Oshinomi) no Tehito Hiro-
michi 122

Ostfeldzug des Kaisers Jimmu 2, 47,

65, 114

Ostlande 25, 53, 79, 117

Ota Akira 59-61, 118, 121, 122,
124

Otarashihiko 53, 81, 82, 111, 112

Otomo(-Sippe, — no Muraji, — no Su-
kune) 3, 7, 39, 41, 43, 47, 48, 52, 55,
56, 84, 85, 93-95, 97, 98, 109, 112
1247

Otomo no Kanamura no Omuraji 55,
115



Register

Otomo no Katari no Muraji 56, 115,
119

Otomo no Muroya no Omuraji 55, 56,
113, 116, 316; 119

Otomo no Sukune Hakamaro 84

Otomo no (Sukune) Yakamochi 123,
124, 127

(O)tomo no Sukune Yoshio 115

Otomo no Takehi 53, 114-117

Otomo no Takemotsu 115-116

otono hokai 68, 69

Owarida (ON) 87

Owarida-Tanz 70, 87

Owari no Kiyotari 85

Paekche 6, 55, 70-72, 87, 114

Palast 68, 79-81

Palasttore, Bewachen, Offnen
Schlielen 47, 94, 119, 124

Palasttore, Fest der 47

P’ei Shih-ch’ing 72

Pfeffer(baum) 30, 35

Pfeile 39, 40, 44,
haha-Pfeile)

Philippi, Donald 2, 19, 105

Po-hai-Musik 84

Polygynie 66

Prallpolster 39, 40, 118

Preislied 75, 78, 81

Prinz der Sonne s. Sonnenprinz

Puyo 113, 114

und

118, 119 (s. a.

Reichsgrunder, -griindung 96, 97, 99,
105, 126

Reis(bau, -kultur) 90, 91, 112

Reiskostefest 57, 79, 80 (s. a. Kosten
des Neuen Reises)

Reisgottheiten 105

Reisland 110

Reiswein s. Wein

Reitertruppe 119

Reitervolk, reitervélkisch 111, 113,
117, 119, 126

Reuse 7, 8, 28, 42

Rhythmus 68, 69

Ringaxt 22, 23

139

Ritsuryo-Staat 65

Ritual, Ritus 24, 87

Ritualgebet s. Norito

Rohrenzither (koto) 85

Rohrich, Lutz 99, 103, 104, 107

Ruijt sandai kyaku 62

Ry6 no shtige 56, 85

Rytkyt-Inseln 90

Saeki(-Sippe, — no Muraji, — no Suku-
ne) 8, 85, 94, 108, 119, 123, 125

Saeki Arikiyo 98

Saeki no Sukune Fuminari 84

Saeki-be 93, 94, 109, 118, 122

Sage (Sagenmotiv, -stoff) 45, 46, 99—
107, 114, 126,

Sakaki 12, 13

sakeru tome 49-51

Sakita no Obito 71

Sakurada Katsunori 9

Sakurai (ON) 18, 71

Sammelwirtschaft, Sammler 17, 35,
66, 126

Sandai jitsuroku 84, 115

Sanger 4, 20, 67, 70, 85, 107, 108, 125,
126

Sano 105

Sasaki Nobutsuna 17

Sayo (ON) 7

Scherzlied 15, 31, 34, 83, 125

schlagelkopfiges Schwert 20, 21, 39,
40, 42, 119 (s. a. kubutsuchi no tsu-
ruge)

Schlinge(nstellen) 5, 6, 8, 11, 35, 36,
66, 126, (s. a. Schnepfenschlinge)

Schnepfenschlinge 3-5, 11

Schwert 20, 21, 44, 55, 69, 75, 76, 82,
85, 100, 101, 119, 124 (s. a. schléa-
gelkopfiges S.)

Seiwa (Tennd) 84

Sendai kuji hongi 58, 119, 124

Shijimi (ON) 57

Shikama (ON) 50

Shiki (ON) 18, 44, 45

Shiki, der Altere und Jiingere 42-45,
103




- i e e e Y A e e e s S e N

140 Register

Shikoku 58

Shima (ON) 16, 17

Shima no Oomi s. Soga no Umako

shina-be 28, 112, 116

Shiraga 56, 57

Shéjiroku 54, 61, 78, 117, 119, 121

Shoku-Nihongi 76, 78, 83, 84, 87, 88,
122

Shoku-Nihon-koki 60

Shému (Tennd) 83, 86

Shosoin 71

Shétoku (Kronprinz) 58, 60, 72-74,
96, 111, 116

Silla 70, 87

Sippengesellschaft 116
schlechtergesellschaft)

Sirelius, Uuno Taavi 5, 6, 11

sitadams s. Uferschnecke

Sklaven 94, 111

So (ON) 39

soba 12, 13, 36

Soga(-Sippe) 37, 5

Soga no Umako 3

Sogenannte KL 32,

Sonnenabstammung
(Hishiro-Palast)

,,Sonnenburg’’
80, 82

Sonnengottin 41, 100

Sonnenprinz 76, 80, 82

Sozialordnung 15

Speisenaufwérter 44, 54, 55, 122, 123

Spinne 85, 123

Spottlied 25-27

Spottnamen 54

Ssu-ma Hsiang-ju 73

Staatenbildung 104

Staatsideal 123

Stamm des Himmelsenkels (fenson
manzoku) 90, 110, 111, 119

Stamm(esgruppe der Kume) 38, 93,
112

Stammesfehde, -feindschaft 31, 38,
126

Stampflieder 84

Standestitel 57, 56961, 78, 121-123

Steinaxt 22

Steinhammer (-schlagel) 18, 20-22,
317, 48, 66, 119

Steinkocher s. Felsenkocher

Steinwaffen 21-23, 37, 66

Stimme, Stimmstéarke 67-69

Strafvollstreckung 115

Subjekt der KL 4, 5, 11, 15, 16, 20,
27,82,:38,:67

Suiko (Kaiserin) 37, 47,
87, 115

Sukune 123

Sung-shu 110

71-74, 77,

Tabu-Sprache, -Wort 9, 35

Tachibana no Moribe 92

Tai 73

Taiho6-Gesetz(gebung) 71

Taika-Reform 74, 92, 120

Taji(hi)-Sippe 84, 88

Takachiho (ON) 39, 98, 119, 121

takaki 5, 34, 36

Takaki Ichinosuke 4, 15, 63-65

Takakura-Berg 42

Taka-mi-musubi 39, 117, 119

Takasaji-Heide 49

Takata no Obito 54

Takata no Obito Nemaro 54

Takechi (ON) 60, 80, 81, 114, 122

Takeshi-uchi no Sukune 25

Taketori monogatari 7

Taktik s. Kampfweise

ta-mai s. Feld-Tanz

T’ang-Musik 84

tanka s. Kurzgedicht

Tanz, Tédnze 68-72, 83-89, 123, 125,
127

Tanzer 84, 85, 88, 108

Ta-oki-ho-ohi 68

Tarashi Nakatsuhiko 111, 113, 115

Tatauieren, Tatauierung 25, 49-52,
112

Tatefushi(-Tanz) 84, 85, 87

tati-soba (tachi-soba) 12f.

tatsutsu-Tanz 86

te-hakari 68, 69



Register 141

Temmu (Tennd) 70-72, 77, 81, 82,
87, 88,121, 123

Tempel, buddhistische 70, 74

Tenchi (Tennd) 72

Tennd(tum) 27, 47, 65, 74, 83, 94

tennézentrisches Denken 124, 126

tenson minzokw s. Stamm des Him-
melsenkels

Thronbesteigungsfeierlichkeiten, -ze-
remoniell, -zeremonien 74, 82-86

tobe 100

Todaiji 71, 83

Todaiji yoroku 84, 86

Todesstrafe (Hinrichtung) 50, 78, 81

Tomi (ON) 45

Tomi-Berg 18

Tomihiko s. Nagasunehiko

Tomihime 43

tomo, tomo-be 28, 116

Tomo no Miyatsuko 28, 93, 116, 121

Tomo no Miyatsuko-System 65

toshigoi matsurs 123

Toyo-mikenu 105

Toyo no akari 76, 86

Treuebekenntnis, -gelobnis 65, 74,
83, 104

Truppe 18, 31, 43, 60, 65, 93, 108
(s. a. Armee, Heer)

Tsuchigumo (Tsuchikumo) 44, 45,
53-55, 100, 101, 111, 123

Tsuchihashi Yutaka 4, 5, 6, 7, 10, 16,
20, 23, 25, 217, 28, 51, 52, 65, 66, 74,
76, 78, 93, 104

Tsuda Sokichi 105

Tsukisaka (ON) 43

Tsukushi (ON) 39, 71, 93, 98, 99 (s. a.
Kytshii)

Tsukushi-Tanz 88

Uberfall, Ul)l‘l'rump(‘lun;z 17,24, 37,
126

Uda (ON) 3-5, 16, 19, 27, 34-36, 41,
42, 46, 100, 105-108, 126

Ueda Masaaki 2, 5, 13, 53, 54, 60, 66,
68, 69, 85, 87, 91-94, 119, 122,
123

Ueto (ON) 7

uwlFanari (wvwanari) 11, 15, 36 (s. a.
Zweitfrau)

Uferschnecke (sitadami) 16, 17, 35
36

Ukachi (ON) 41-45

ukai ga tomo (ukai-be) 27, 28

Ukashi, der Altere und Jiingere 4, 41,
43-46, 103

Ukiana (ON) 59

Ukiana no Atai 60

Umezawa Isezd 73, 77, 122

Umkehrspriiche 43, 48

Unebi (ON) 43, 44, 46

uneme T8

Unfreie s. Horige

Unsen (ON) 59, 60

Ureinwohner 54

Usa (ON) 83, 99

utagakr 52, 53, 88

Utano (ON) 5, 18

utite 81 yamamu-Liedgruppe 16, 18,
23,27, 30, 37,°6b, 67,74

Verbreitung der Kume 34, 59, 60
Versammlungsort 19, 36

Versbau, -lange 25, 30, 63
Vierkantholz 13, 36

Vogelschlinge s. Schlinge

Volkslied 6, 53, 66

volkstiimliche Lieder und Ténze 85

Wa(-Leute, -Reich) 52,
110, 112, 126

Wachdienst, Wache 109, 112, 124

Waffen 17, 20-23, 37, 38, 40, 47, 66,
67, 118, 119, 126

Waka-mikenu 105

Wal 6-8, 14, 15, 35

Wamyo6sho 5, 13, 30, 59, 61, 62, 91,
92

Wani no Sakamoto (ON) 100

Wechselgesang, -lieder 14, 15, 31, 33,
b2, 63, 112,126

Wedemeyer, A. 60, 61, 108, 110

Wei-chih 30, 52, 65, 90, 98, 105

97, 98,109,




i e e ——

142 Register

Wein (Reiswein) 42, 75, 76, 78, 81, 83

Wildgemiise 29, 35

Wildschwein 8

Wi no Hafuri 100

Wo-asatsuma 115

Wodate 57-59

Wohodo 101, 115

Woke 57, 58

Wo(-Leute) s. Wa(-Leute)

Wone 56

Wosaka (ON) 42

Wu (ON) 71

Wu-Musik, -Tanz 71, 84, 88

Wu (Konig = Ohatsuse) 110

Wiirdentrager 70, 72, 86, 114, 115,
117

Wu-ti (Han-Kaiser) 73

Yaeyama (ON) 6, 91

Yahata (Hachiman) von Usa 83

Yamabe no Muraji 57

Yamabe no Muraji Otate 57

Yamabe no Muraji Wodate 57, 58

yamabito (Bergbewohner) 54, 93, 122

yama-kujira 8, 9

yama-kotoba 9, 15 (s. a. Bergworte)

yamamori-be 57

Yamashiro (Prinz) 74

Yamatai 65, 98, 99, 105

Yamato (ON) 5, 30, 39, 41, 45, 56,
58-60, 65, 80, 93, 96-102, 104, 106,
108, 109, 112-114, 117, 124

Yamato-Ebene 19, 34, 46, 47,
106, 109, 112

105,

Yamato-Herrscher 10, 47, 61, 97,
109, 122, 126

Yamato-Hof 27, 28, 58, 65, 78, 86,
93, 110-113, 116, 117, 120, 126

Yamato-Reich, -Staat 46, 47, 67, 94-
96, 99, 101, 102, 105, 108-110

Yamato-shi 26, 56

Yamato-takeru 25, 45, 53-55, 114,
117, 122

Yamato-Tanz 84, 88

Yamato-Volk 54, 110

Yamato-Zeit 66

Yanagita Kunio 9, 90, 91

Yata-garasu s. Krihe

Yatsukahagi 53, 54

Yayoi-Kultur 90

Yayoi-Zeit 21-23, 37, 66, 97

Yoshida Tégo (YT) 5, 16, 18, 26, 56,
59-61, 109

Yoshii (ON) 62

Yoshii Iwao 99

Yoshino (ON) 28, 42, 75, 76, 111

Yoshino no Obito 42

Yieh (ON) 73

yiieh-fu 72, 73

Yukehi-be (Yugehi-be) 94, 114, 118,
119

Yaryaku (Tennd) 119

Zachert, Herbert 87
Zentralisation 77
Zeremonialliteratur 76

Zukost 4, 6, 11, 35

Zweitfrau 4, 11, 15 (s. a. uFanari)
Zwerge 70, 101



ABHANDLUNGEN FUR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

Herausgegeben von der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft
ab Bd. XXXII,1 von H.R. RoEMER, ab Bd. XXXII,4 von H. WEHR,
ab Bd. XXXTV,2 von H. FRANKE, ab Bd. XXXVII, 3 von A. SPITALER,

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

XXXI,1:

XXXI,2:

XXXT,3:

XXXT1,4:

XXXII,1:

XXXII, 2:

XXXII,3:

XXXIT,4:

XXXIIT, 1:

XXXIII, 2:

XXXIIT, 3:

XXXIIT, 4:

XXXIV,1:

XXXIV,2:

ab Bd. XL, 3 von E. WAGNER

Die Rechenkunst bei Gamsid b. Mas‘ad al-Ka$i mit Riick-
blicken auf die dltere Geschichte des Rechnens. Von PAUL
Luckry. 1951. X, 143 S. 18,—DM

Studien zur georgischen Wortbildung. Von FrRIEDRICHE NEIS-
SER. Mit einem Vorwort von Robert Bleichsteiner, hrsg.
von Gerhard Deeters. 1953. X, 90 S. 12,—DM
Gilschehris Mesnevi auf Achi Bvran, den Heiligen von Kir-

schehir und Patron der tirkischen Zinfte. Von FrANz
TarescHNER. 1955. IX, 81 S. sowie 13 Texttafeln in Fak-

simile 12,—DM
L’évrevéic de Varsovie (Papyrus Edfou VIII). Von
RicearD B6HM. 1955.V, 41 S., 1 Tafel 4,80DM
Heilige Hochzeit und Hoheslied. Von HARTMUT SCHMOKEL.
1956. VIII, 130 S. 12,—DM

Beitrage zur Kulturgeschichte Chinas unter der Mongolen-
herrschaft. Das Shan-kii sin-hua des Yang-Yi. Von HER-
BERT FrRANKE. 1956. VI, 160 S. 26,— DM

Beitrage zur Kenninis Thrakiens im 17. Jahrhundert. Von
Haxs JoacEmm KissLing. 1956. X1,1268., 2Ktn. 15,—DM

Amharische Kaiserlieder. Amharisch-Umschrift-Deutsch.
Von Murap Kamir. 1957. VI, 50. S. m. Jahrestitelei
10,—DM
Tsch’un-Ts’iu mit den drei Kommentaren Tso-tschuan,
Kung-yang-tschuan und Ku-liang-tschuan in mandschu-
rischer Ubersetzung. Hrsg. von WorrcaNe BAUER mit
einem Vorwort von Errca HAeNiscH. 1959. XX, 1026 S.

56,— DM
Beitrage zur Kenntnis der Padai-Dialekte. Von GEORG
Buppruss. 1959. VI, 74 S. 10,—DM

Das Kénigtum im Rig- und Atharvaveda. Ein Beitrag zur
indo-germanischen Kulturgeschichte. Von BERNFRIED
SoHLERATH. 1960. VIII, 173 S. 23,—DM

Zwei russische Novellen in neusyrischer Ubersetzung und
Lateinschrift. Von JoEANNES FrIEDRICH. 1960. IX, 140 S.

mit Jahrestitelei 15,—DM
Die arabische Uberlieferung der sog. Menandersentenzen.
Von ManrreED UrLrMAaNnN. 1961. VII, 90 S. 12,—DM

Gestalten aus der Zeit der chinesischen Hegemoniekdmpfe.
Von EricE HaenNiscH. 1962. XV, 52 S. und eine Aus-
schlagtafel 10,—DM

FRANZ STEINER VERLAG GMBH - WIESBADEN




Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

Bd.

XXXIV,3:

XXXIV,4:

B AVl

XXX VI, 1:

XXXVI,2—4:

XXXVIL,1:

XXXVIIL,2:

XXXVIL3:
XXXVIIL,4:
XXXVIIIL, 1:
XXXVIII, 2:
XXXVIIL,3:

XXXVIIIL, 4:

XXXIX,1:

Studien zur Rekonstruktion des Lautstandes der stidkauka-
sischen Grundsprache. Von KARL-HORST ScEMIDT. 1962.
XV, 160 S. 26,— DM
Nubische Texte im Dialekt der Kunuizi und der Dongolaws.
Hrsg. von GERTRUD VON MASSENBACH. 1962. XX, 246 S. 6
S. Jahrestitelel 40,—DM
Landschaftsgeschichte von Pamphylien, Pisidien und Ly-
Fien 9m Spdatmittelalter. Von BARBARA H. FLEMMING. 1964.

X1I, 160 S., 2 Ktn. 36,—DM
Damaszenisch-arabische Teate. Hrsg. von ARIEL BLoor und
Heinz GrorzreLp. Mit Ubersetzung, Anmerkungen und
Glossar. 1964. VIII, 215 S. 40,—DM
Laut- und Formenlehre des Damaszenisch-Arabischen. Von
Heinz GrorzrELD. 1964, XII, 134 S. 28,—DM

Die Hypotaxe vm Damaszenisch-Arabischen mit Vergleichen
zur Hypotaxe im Klassisch-Arabischen. Von ARIEL BLOCH.
1965. VI, 102 S. 24,—DM
Die schiitischen Derwischorden Persiens. Von RICHARD
GramricH. Erster Teil: Die Affiliationen. 1965. X, 109 S.

28,— DM
Die schiitischen Derwischorden Persiens. Von RICHARD
GramricH. Zweiter Teil: Glaube wund Lehre. 1976.

XTI, 541 S. m. 1 Taf. 110,—DM
Supplement to O. Bohtlingk’s Indische Spriiche. Von LUD-
WIK STERNBACH. 1965. XXVI, 123 S. 28,—DM

Vagbhata’s Astangahrdayasamhita. The first five chapters
of its Tibetan version. Hrsg. von Craus VoGeL. 1965.

VIII, 298 S. 52,—DM
Tirkische Lehnworter im Tadschikischen. Von GERHARD
DorrreRr. 1967. 101 S. 20,—DM
Die Ruderlieder — kap hé rud — in der Literatur Thailands.
Von Kraus WENK. 1968. 179 S., 8 Abb. 32,—DM
Tungusen und Ljao. Von KarL H. MENGEs. 1968. VIII, 60
S. und 1 Ausschlagtafel 18,—DM

Heldensagen aus demunterenY angtse-Tal.(Wu-Yteh Ch’un-
Ch’iu). Von WERNER E1cEHORN. 1969. VI, 1538. 30,—DM

Altramdische Grammatik der Inschriften des 10.-8. Jh.
v.Chr. Von RAINER DEGEN. 1969. XVIII, 144 S. 34,—DM

Zum Untergang zweier Reiche. Berichte von Augenzeugen
aus den Jahren 1232-33 und 1368-70. Aus dem Chin.
iibers. von Er1icE HaENISCH f. Hrsg. von PETER OLBRICHT.
1969. VIII, 58 S. und 9 Tafeln 20,—DM

Die Inschriften am Hingang des Grabes des ,,Tef-ib (Stut
III). Nach der Description de I’'Egypte. Ein Wiederher-
stellungsversuch. Von Ermar Eprr. 1970. VI, 35 8. und
3 Falttafeln, 10 Abb. 16,—DM

FRANZ STEINER VERLAG GMBH - WIESBADEN









KUME-LIEDER UND KUME

ZU EINEM PROBLEM
DER JAPANISCHEN FRUHGESCHICHTE

VON

caliB’“r)ite colorchecker cLassic |

]
i
i
)
%
i
i
‘;
3
|

-

3
= o722~ |

|||nl||n|m|hn||n|||nnllmlnnlnnlunl e




	Kume-Lieder und Kume
	Vorderdeckel
	[Seite 1]
	[Seite 2]
	[Leerseite]
	[Leerseite]
	[Seite 5]
	[Seite 6]

	Titelblatt
	[Seite 7]
	[Seite 8]

	Inhaltsverzeichnis
	[Seite 9]
	[Leerseite]

	Abkürzungen
	[Seite 11]
	[Leerseite]

	Vorbemerkung
	[Seite 13]
	[Leerseite]

	1. Die Kume-Lieder
	1.1 Die einzelnen Lieder
	[Tabelle]
	Tabelle 4
	Seite 5
	Tabelle 6
	Tabelle 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Tabelle 16
	Seite 17
	Tabelle 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Tabelle 24
	Tabelle 25
	Tabelle 26
	Seite 27
	Seite 28
	Tabelle 29
	Tabelle 30

	1.2 Auswertung der Lieder
	1.2.1 Charakterisierung der Lieder
	Seite 31
	Tabelle 32

	1.2.2 Charakterisierung der Kume anhand des Liedinventars
	Tabelle 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38



	2. Die Kume in der Überlieferung
	2.1 Der Urahn der Kume
	[Seite 51]
	Seite 40

	2.2 Kume in den Überlieferungen um Iwarebiko
	2.2.1 Die Teilnahme der Kume am Feldzug des Iwarebiko
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47

	2.2.2 Ōkume, der Brautwerber des Iwarebiko
	Seite 48
	Tabelle 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52


	2.3 Die Kume in der Überlieferung nach Iwarebiko (4.-7. Jh.)
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62


	3. Alter Und Tradierung Der Kume-Lieder
	3.1 Das Alter der Kume-Lieder
	[Seite 75]
	Tabelle 64
	Seite 65
	Seite 66

	3.2 Die Tradierung der Kume-Lieder
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73

	3.3 Die Kume-Lieder und das Hofzeremoniell
	Seite 74
	Tabelle 75
	Tabelle 76
	Seite 77
	Seite 78
	Tabelle 79
	Tabelle 80
	Tabelle 81
	Tabelle 82

	3.4 Kume-Lieder und Kume-Tanz
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89


	4. Die Kume
	4.1 Die Kume in der bisherigen Forschung
	[Seite 102]
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94

	4.2 Abweichungen und Übereinstimmungen in der Berichterstattung über Kume und Kume-Lieder-Spekulation, Überlieferung und geschichtliche Wirklichkeit in der Darstellung des Iwarebiko und seines Eroberungszuges
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101

	4.3 Die Kume-Überlieferung - Versuch einer Analyse
	4.3.1 Iwarebiko und die Kume - Grundschicht der Kume-Überlieferung
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111

	4.3.2 Ōtomo und Kume-be - die Militarisierung der Kume
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119

	4.3.3 Kume no Atai und Ōkume-nushi - die Idealisierung und Heroisierung der Kume
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124



	5. Schlussbemerkung
	[Seite 137]
	Seite 126
	Seite 127

	Literaturverzeichnis
	[Seite 140]
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132

	Register
	[Seite 145]
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142

	[Bücheranzeige]
	[Seite 155]
	[Seite 156]

	Rückdeckel
	[Seite 157]
	[Seite 158]
	[Colorchecker]



