ABHANDLUNGEN FUR DIE
KUNDE DES MORGENLANDES

HERAUSGEGEBEN
VON DER DEUTSCHEN MORGENLANDISCHEN GESELLSCHAFT
BAND LIIL3

DIE RECHTSBUCHER DES
QAIRAWANERS SAHNUN B. SA“ID

ENTSTEHUNGSGESCHICHTE UND WERKUBERLIEFERUNG

VON
MIKLOS MURANYI

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER STUTTGART
1999




ABHANDLUNGEN FUR DIE KUNDE DES MORGENLANDES (AKM)

Im Auftrag der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft herausgegeben von Tilman Nagel

ab Bd. XXXII,1 von H. R. RoeMER, ab Bd. XXXII,4 von H. WEHR, ab Bd. XXXIV,2 von H. FRANKE,
ab Band XXXVII,3 von A. SPITALER, ab Bd.XL,3 von E. WAGNER, ab Bd. L,3 von T. NAGEL

32,1. HartmutSchmdkel: Heilige Hochzeitund
Hoheslied. 1956. VIII, 130S.,kt.  0341-X
32,2. Herbert Franke: Beitrige zur Kulturge-
schichte Chinas unter der Mongolen-
herrschaft. Das Shan-kii-sin-hua des Yang-
Yii. 1956. VI, 160 S., kt. 0342-8
32,3. Hans Joachim Kissling: Beitriige zur
Kenntnis Thrakiens im 17. Jahrhundert.
1956.X1, 126 S.,2 Ktn., kt. 0343-6
33,1. Wolfgang Bauer, Hrsg.: Tschun-Ts‘iu.
Mit den drei Kommentaren Tso-tschuan,
Kung-yang-tschuan, Ku-liang-tschuan in
mandschurischer Ubersetzung. Mit einem
Vorwort von Erich Haenisch. 1959. XX,
1026 S., kt. 0345-2
33,3. Bernfried Schlerath: Das Konigtum im
Rig- und Atharvaveda. Ein Beitrag zur indo-
germanischen Kulturgeschichte. 1960. VIII,
173 S., kt. 0347-9
34,2. Erich Haenisch: Gestalten aus der Zeit
der chinesischen Hegemoniekimpfe. 1962.
XV,528.,1Taf.,kt. 0350-9
34,3. Karl-HorstSchmidt: StudienzurRekon-
struktion des Lautstandes der siidkauka-
sischen Grundsprache.1962.XV,160S.,kt.
0351-7

35,1. Barbara H. Flemming: Landschaftsge-
schichte von Pamphylien, Pisidien und Ly-
kienim Spétmittelalter. 1964. XII, 160S.,2
Ktn., kt. 0353-3
35,2. Ariel Bloch/Heinz Grotzfeld, Hrsg.: Da-
maszenisch-arabische Texte. Mit Uberset-
zung, Anmerkungen und Glossar. 1964. VIII,
2158, kt. 0354-1
35,3. Heinz Grotzfeld: Laut- und Formenleh-
redes Damaszenisch-Arabischen. 1964. XII,
134S.,kt. 0355-X
35,4. Ariel Bloch: Die Hypotaxe im Damasze-
nisch-Arabischen mit Vergleichen zur Hy-
potaxe im Klassisch-Arabischen. 1965. VI,
102S., kt. 0356-8

36,1. Richard Gramlich: Dieschiitischen Der-
wischorden Persiens. Teil 1: Die Affiliatio-
nen. 1965.X,1098S.,kt.,(Teil2=36,2.-4.;Teil
3=452) 0357-6

36,2. —4. Teil 2: Glaube und Lehre. (vergriffen)
(s.36,1.u.45,2.) 1975-8

37,1. Ludwik Sternbach: Supplement to O.
Bohtlingk’sIndischeSpriiche. 1965. XX VI,
123 S, kt. 0358-4

37,2. Claus Vogel, Hrsg.: Vagbhata’s Astan-
gahrdayasamhita. The first five chapters of
its Tibetan version. 1965. VIII, 298 S., kt.

0359-2

37,3. Gerhard Doerfer: Tiirkische Lehnwor-

ter im Tadschikischen. 1967. 101 S., kt.
0360-6

37,4. Klaus Wenk: Die Ruderlieder -kap hé
ruo- in der Literatur Thailands. 1968. 179
S.,8 Abb., kt. 0361-4

38,1. Karl H. Menges: Tungusen und Ljao.
1968. VIII, 60 S., 1 Falttaf., kt. 0362-2

38,2 WernerEichhorn: Heldensagenausdem
unteren Yangtse-Tal (Wu-Yiieh Ch’un-
Ch’iu). 1969. VI, 153 S, kt. 0363-0

38,3. Rainer Degen: Altaramaische Gramma-
tik der Inschriften des 10.-8. Jhs. v. Chr.
1969. XVIII, 144 S., kt. 0364-9

38,4. Peter Olbricht, Hrsg.: Zum Untergang
zweier Reiche. Berichte von Augenzeugen
aus den Jahren 1232-33 und 1368-70. Aus
dem Chines. iibers. von Erich Haenisch.
1969. VIIL, 58 S., 9 Taf., kt. 0365-7

39,1. Elmar Edel: Die Inschriften am Eingang
des Grabes des,, Tef-ib* (Siut ITI). Nach der
Description de I’Egypte. Ein Wiederherstel-
lungsversuch. 1970. VI, 35 S. u. 3 Falttaf., 10
Abb., kt. 0366-5

40,3. Heidi Jacobi-Lamotte: Grammatik des
thumischen Neuaramaisch(Nordostsyrien).
1973. XXIV, 288 S., kt. 0372-X

40,4. Hans Hinrich Biesterfeld, Hrsg.: Galens



79

-7
ng
ler
el-
10
-5
es
n).
-X
ns

DIE RECHTSBUCHER DES QAIRAWANERS SAHNUN B. SAID




ABHANDLUNGEN
FUR DIE KUNDE DES MORGENLANDES

IM AUFTRAG DER DEUTSCHEN MORGENLANDISCHEN GESELLSCHAFT
HERAUSGEGEBEN VON TILMAN NAGEL

E.s



DIE RECHTSBUCHER DES
QAIRAWANERS SAHNUN B. SAID

ENTSTEHUNGSGESCHICHTE UND WERKUBERLIEFERUNG

VON
MIKLOS MURANYI

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER STUTTGART
1999




Gedruckt mit Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Muranyi, Miklos:
Die Rechtsbiicher des Qairawaners Sahniin b. Sa‘id:
Entstehungsgeschichte und Werkiiberlieferung / von Miklos Muranyi.
Deutsche Morgenldndische Gesellschaft. - Stuttgart : Steiner, 1999
(Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes ; 52,3)
ISBN 3-515-07311-6

Jede Verwertung des Werkes auBerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist unzu-
lissig und strafbar. Dies gilt insbesondere fiir Ubersetzung, Nachdruck, Mikroverfil-
mung oder vergleichbare Verfahren sowie fiir die Speicherung in Datenverarbeitungsan-
lagen.

© 1999 Franz Steiner Verlag Wiesbaden GmbH, Sitz Stuttgart

Druck: Druckerei Peter Proff, Eurasburg



Proressor DR. M. J. KiSTER (JERUSALEM)
ZuM 85. GEBURTSTAG
GEWIDMET







INHALTSVERZEICHNIS

b, Guun . SR oo o S e i M b IX
T T NSRRI b S UL <3 AR BRI T A o N 1
Die Prmlirquellea Sabiiling - 000G a0l aliidss 23
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita im 3. und
A, SEDIRODORE BLEL < . i s sonsinissiim it o s baoniiiosbusin 37

Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahniins ... 38

Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis
o T PR SRR e R R e e 22

Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert
IR . SRS M s e Wi s PR PR B 93

Die Kommentierung der Mudawwana im spiten 4. und 5.
N B 130

Rekonstruktionsprobleme des alten Schrifttums aus dem 3.
Jubabaalert -1 . L SR R SRR LA RIS 137

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen

Bxempiaren o . o 141

Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin -
o e e (b e A S IR o ) 155

Madhab-internes ihtilaf; die Erweiterung der Rechts-




VIII

Inhaltsverzeichnis

P i i R s i 173
AIRWSURENVOEIRIEIIR ..o rvesssomriemsssionmssansiis 176
R e A MR R S At 177
R L B A S S A 187

Faksimiles i L it L aaab i i 197



VORWORT

Seit dem spiten 3. Jahrhundert d.H. bis in unsere Zeit hinein stellt
die Mudawwana von Sahniin b. Sa‘id neben dem Muwatta’ Maliks die
wichtigste Quelle der malikitischen Rechtsschule dar. Wéhrend wir
beim Studium des Muwatta’ nunmehr auf mehrere Werkrezensionen
in mehr oder weniger akzeptablen Editionen zuriickgreifen konnen -
wobei die am hiufigsten zitierten Riwayat von Yahya b. Yahya al-Laiti
und von al-Saibani in ihrer jeweiligen Leseausgabe von Muhammad
Fu'ad ‘Abd al-Bagi (1951) bzw. von ‘Abd al-Wahhab ‘Abd al-Latif
(1967) auf einem an keiner Stelle beschriebenen oder identifizierbaren
Handschriftenbestand beruhen — , benutzt man Sahniins umfangreiches
Rechtswerk vor allem in der Leseausgabe aus dem Jahr 1323 d.H,,
der ein allem Anschein nach vollstindiges Pergamentkodex aus Ma-
rokko — wohl aus Fas — zugrundegelegt worden ist. Vom heutigen
Verbleib dieser Handschriften, die durch Kauf wahrscheinlich im Pri-
vatbesitz geblieben sind, ist nach meinen Informationen nichts be-
kannt'.

Die vorliegenden Untersuchungen iiber Riwaya und Weitergabe von
Sahniins Rechtskompendium in Ifrigiyya und al-Andalus beruhen auf
bisher unausgewerteten Handschriften, auf sowohl vollstandigen als
auch fragmentarisch erhaltenen agza’ aus der Mudawwana und Muhta-
lita, die ausnahmslos auf Pergament (ragq) geschrieben und zwischen
dem spiten 3. und 5. Jahrhundert d.H. in malikitischen Gelehrtenkreisen

' Der Ursprung und die Riwaya der dem Druck zugrundegelegten Hand-
schrift werden am Ende der Druckausgabe kurz angesprochen. DaB mindestens
eine Parallelhandschrift zu einigen Werkteilen benutzt worden ist, zeigt der
Hinweis in der FuBnote 1 am Ende des K. al-gasb der Druckausgabe.




Vorwort

von Qairawan und al-Andalus als Unterrichtsmaterialien benutzt wor-
den sind.

Die zweifelsfrei éltesten Fragmente stammen aus der zweiten Hilfte
des 3. Jahrhundert d.H. und liegen im Bestand der Moscheebibliothek
von Qairawan. IThr Werdegang 148t sich in kontinuierlich dokumentier-
ten Riwayat lokaler Gelehrtenkreise bis in die Zeit von al-Qabisi und
seiner Schiiler im friihen 5. Jahrhundert d.H. rekonstruieren. Fiir die
vorliegenden Studien habe ich in den letzten Jahren einige tausend
Pergamentblitter in vollstindigen und fragmentarischen agza’aus der
Mudawwana und Mubhtalita in Qairawan durchgesehen, ihre
Verwendung im Unterrichtswesen und ihre Weitergabe — soweit
eindeutig dokumentiert — in Gelehrtenkreisen der Stadt erfat. Unter
den zahlreichen und nicht selten verzweigten Uberlieferungswegen
dieser Exemplare ist die schriftlich fixierte Werkiiberlieferung bereits
unter Sahniin b. Sa‘id und seiner Schiiler belegbar, die dann noch in
den Folgegenerationen benutzt und mit ihren Zertifikaten versehen
worden sind. Noch Ibn Abi Zaid al-Qairawani griff auf diese alten
Exemplare und auf ihre darin verzeichneten Riwayat in seinem
Muhtasar al-Mudawwana wa-’I-Mubhtalita konsequent zuriick und regi-
strierte die von ihm kommentierten Textvarianten®.

Die vollstindigen Kodices wiederum, die man ebenfalls als Kolleg-
exemplare benutzt hat, sind jiingeren Datums und stammen aus al-
Andalus. Viele Exemplare waren im Familienbesitz der Bant Sa“ada
aus Valencia bzw. aus Murcia, deren Vertreter sowohl als Ruwat als
auch als Besitzer von Pergamentheften eingetragen sind. Diese agza’
aus der Mudawwana und Mubhtalita liegen in marokkanischen Biblio-
theken: in der -Hizana al-amma in Rabat (Sammlungen al-Kattani,

* Auch von diesem Werk liegen die umfangreichsten agza’ in Qairawan
vor. Ihre Herstellung verdanken wir dem Kopisten al-Harit b. Marwan, der
zwischen 407-408/1016-1017 offenbar das Gesamtwerk nach dem Autograph
( muqabal bi-l-umm / sahha min kitab Abi Muhammad bi-yadi-hi ) abschrieb.
Diese Kopien sind mit dem tamalluk-Vermerk seiner S6hne Ismafil, Yahya
und Muhammad versehen. Einige Werkfragmente liegen auch in der Qara-
wiyyin-Bibliothek von Fas, z.T. in noch ungeordneten Dossiers (vgl. GAS
1/470).



XI
Vorwort

al-Galawi, Awqaf) und in der Qarawiyyin-Bibliothek von Fas. Sie
sind — soweit dokumentiert — zwischen 494-520 d.H. hergestellt wor-
den. Einige bisher offiziell noch nicht erfafite agza und lose Blitter in
Fas mit Kollations- und Horerzertifikaten aus dem ausgehenden 4.
und friihen 5. Jahrhundert d.H. stammen aus Qairawan und dokumen-
tieren sowohl die primire Werkiiberlieferung in der Stadt in der Gene-
ration von al-Qabisi (bis 403/1012) als auch die Weitergabe derselben
an andalusische Schiiler.

Die agza’ von durchschnittlich 25-30 Pergamentblittern sind heute
in der Qarawiyyin unter nicht fortlaufenden Katalognummern in meh-
reren Kartons ( gisa’ ) zusammengelegt. Urspriinglich sind sie aber in
rechtsthematisch geordneten Paketen ( rizma ) gesammelt, miteinander
aber nicht verbunden worden. Diese Anordnung des Werkes ist in der
Sammlung Nr. 574, am Ende des K. al-wu di’, sogar schriftlich doku-
mentiert und ist urspriinglich im Werkexemplar des Abu ‘Tmran al-Fasi
in Qairawan verzeichnet gewesen. Das erste Paket hie demnach rizmat
al-3ara’i’ (vom K. al-wud@’ bis K. al-nudir ), das zweite rizmat
al-nikah (bis K. al-ila’ wa-1-lian), das dritte rizmat al-‘abid (vom K.
al-itq bis K. al-wala’ wa-l-mawarit ), das vierte rizmat al-buyi’ (bis
K. al-sulh), das fiinfte rizmat al-igara (vom K. al-igara bis tadmin
al-sunna), das sechste Paket hieB rizmat al-aqdiya (bis K. harim al-abar)
und enthlt nur ein guz’—das K. ginayat al-abid — aus der Mudawwana;
die restlichen agza’ gehren der Muhtalita an.

In dieser Sammlung befindet sich auch ein Unikum: das K. al-hagg
II. enthilt einen von Abii ‘Imran al-Fasi eingetragenen mugqabala-
Vermerk vom Muharram 390/Dezember 999 bei al-Qabisi in Qaira-
wan’. Ein schon sekundires Horerzertifikat vom Muharram 430/0k-
tober 1038 dokumentiert noch die Werkweitergabe in der Stadt. Im
Duktus des ersten muqé'baIa—Vemlerkes steht am Ende: iLla. ) c o
& wL=$, , wahrscheinlich von Abu ‘Imran selbst eingetragen,wobei
das Qaf an dieser Stelle fiir das personliche Exemplar von al-Qabisi
stehen diirfte. Weitere Hefte in dieser Sammlung sind 494/1100,

* Diese Sammlung haben Vertreter des Mahad al-mahtitat al-‘arabiyya
der Arabische Liga (Kairo) im Jahre 1975 verfilmt; ausgerechnet diese kurrasa
ist damals aber iibersehen worden. Siehe RIMA 22 (1976) 234-235.




XII
Vorwort

499/1105 und zwischen 518-519/1124-1125 hergestellt worden; sie
zeigen aber keine Verwandschaft mit diesem einzigartigen guz’. Ihre
Zusammenlegung ist das Ergebnis eines nicht mehr nachvollziehbaren,
hausinternen Ordnungsprinzips.

Um die gleiche Zeit sind auch die agza’ der Bibliothek Chester
Beatty, arab. 3006 und 4835 entstanden; das K. al-itq 1I. ist auf den
Rabi 1. 509/August 1115 datiert. Von einer einzigen Randglosse
andalusischen Ursprungs abgesehen enthalten diese Pergamenthefte
nur uninteressante Vermerke. Manche sind in Kurzfassung der Mus-
tahraga von al-"Utbi entnommen worden.

Noch weniger bieten die Fragmente in der Garrett-Sammlung, Nr.
900 H der Universititsbibliothek von Princeton. Die insg. 126 regel-
miBig beschriebenen Pergamentblitter — dem Duktus nach wahrschein-
lich aus der Mitte des 6. Jahrhunderts — enthalten weder Randglossen,
die auf die Benutzung der Handschrift in Kollegs schlieBen lieBen,
noch den Namen des Kopisten oder ein Datum. Der einzige Vermerk
auf fol. 20a rida bi-l-umm wa-sahha in $3’a llih erlaubt ebenfalls
keine Riickschliisse auf den Ursprung der Abschrift’.

Undatiert sind auch die Handschriften in der British Library, Or.
9810 A (132 Folios) und B (57 Folios), ferner Or. 6586 (91 Folios)’.
Beide Binde stellen eine Sammlung unterschiedlicher agza’ aus der
Mudawwana dar und enthalten nur wenige Randglossen, die allerdings
auf ihren andalusischen Ursprung schlieBen lassen. Jedoch weder der
Korrekturvermerk des Kopisten min al-umm (Hs Or. 6586, fol.75a)
noch die allgemein gefaBte Quellenangabe: wa-qad qala ba'du ’I-tini-
siyyina wa-ba'du ashabi-na... (Hs Or. 9810 A, fol. 45a) lassen die
Entstehung der Fragmente lokalisieren. Letztere Eintragung bekommt

* Ph. K. Hirri, N.A Faris, B. ‘ABD AL-MaLK: Descriptive Catalog of the
Garrett Collection of Arabic Manuscripts in the Princeton University Library.
Princeton 1938. S. 546 (Katalognummer 1834).

> Die Handschrift Or. 9810 trédgt auf dem Einbandriicken den ungliicklich
formulierten Titel: “Malik b. Anas: al-Mudawwana”.Die Handschrift ist in
der GAS nicht erfaBt. Siehe jetzt: R. Vassie (ed.): A Classified Handlist of
Arabic Manuscripts aquiered since 1912. (The British Library 1995). Bd. L.

22-23.



X1
Vorwort

erst durch die entdeckte Parallelstelle in einem alten Qairawaner Frag-
ment iiberlieferungsgeschichtlich nachvollziehbare Konturen. Gemal
Duktus und Beschaffenheit des Beschreibmaterials ( raqq ) diirften sie
aber ebenfalls in andalusischen Gelehrtenkreisen zu Beginn des 6.
Jahrhunderts d.H. entstanden sein. Auch die in den folgenden Untersu-
chungen verwerteten wenigen Hinweise auf das Exemplar des Ibn
Waddah in der Handschrift sprechen fiir diese Annahme. Die Hs Or.
9810 D (17 Folios) stellt einen kleinen Teil aus dem K. al-wasaya
dar.

Aufmerksamkeit verdienen in dieser Sammlung der British Library
vor allem die Binde Or. 9810 C und E. Der Band C auf insg. 19
Folios enthilt ein Fragment aus dem K. al-nikah, das im Gumada 11
381/Juli 991 hergestellt wurde. Die Handschrift stammt ohne jeden
Zweifel aus Qairawan und enthilt einige Glossen, die auf Erorterungen
des Yahya b. ‘Umar al-Kinani (siehe S. 65-68) zuriickgehen. Am
Ende des guz’ sind zwei Nachtrige Qairawaner Ursprungs erhalten:
der erste entstand im Kreis des Abii Bakr b. al-Labbad, der nach
verschiedenen Quellen® einige masa’il referiert, der zweite Nachtrag
stammt aus der halga des Qairawaners Muhammad b. Masrir (siehe
S. 51-52) mit drei Rechtsfragen von Muhammad b. ‘Abd Allah b.
‘Abd al-Hakam, in der Riwaya des Qairawaners Muhammad b.
Muhammad b. Halid al-Tarazi (st.- 317/929)".

Der Band E auf insg. 20 Folios, unter derselben Katalognummer
von Mudawwana-Fragmenten erfaBt, kommt ebenfalls aus Qairawan
und ist an sich ein Unikum ersten Ranges. Es ist das vollstindige K.

6 Nach Abii Zaid b. Abi I-Gumr (st. 234/848) - Ibn al-Qasim al-Utaqi,
nach Yahya b. Abi Ishaq al-Bargi - Asbag b. al-Farag und nach Ahmad b.
Nasr, Abii Gafar (bis Rabi‘ IL. 317/Mai 929 - Aghlabides 366) - Muhammad
b. Sahntin.

7 Tartib al-madirik 5/103. Uber seine Gelehrtentitigkeit ist kaum etwas
bekannt. Unter Tsa b. Miskin war er Verwalter des mazalim-Amtes in Qaira-
win, spiter Qadi in Sizilien. al-Husani und seine Gesinnungsgenossen nahmen
nach der Machtiibernahme der B. ‘Ubaid an seinen geheimen Vorlesungen
aus Ibn Sahniins Schriften teil: Tartib al-madarik 5/104; siehe mein Ein altes
Fragment medinensischer Jurisprudenz 22. Uber seine mihna unter der Sia
siehe Tartib al-madirik 5/105; Abi ’I-Arab, K. al-mihan 466.




X1V
Vorwort

al-nudiir aus dem Sama“ des Ibn al-Qasim al-‘Utaqi in der Riwaya
von Sahniin und stellt somit eine literar- und iiberlieferungsgeschicht-
liche Vorstufe zur Mudawwana und Muhtalita Sahnuns dar. Das Heft
ist im Safar394/November 1003 nach einer Vorlage hergestellt worden,
die der Kopist bereits im Jahre 344/955 — also wohl als junger Schiiler
— seinem Lehrer Abii ’l-Hasan al-Dabbag (siehe S. 51-52) vorgelesen
hatte®.

Die Bruchstiicke in der Universitatsbibliothek von Lowen auf Per-
gament sind wahrscheinlich magrebinischen Ursprungs. W. HerrenING,
der das Material erstmalig vorgestellt hatte, stellt treffend fest, daB es
sich dabei um unterschiedliche, auffillig sorglos geschriebene Kolleg-
hefte handelt. Sie sind aber nicht im 4., sondern erst im spéten 5.
Jahrhundert d.H. entstanden. Denn seine Feststellung, daBl das “...Per-
gament im V. Jahrh. nur noch selten, spiter iiberhaupt nicht mehr
verwandt wurde™, ist aufgrund unserer neu gewonnenen Erkenntnisse
iiber die Verwendung von Pergament in Ifrigiyya und al-Andalus
nicht mehr zutreffend .

Ich war bestrebt, in den genannten marokkanischen Bibliotheken
nach Moglichkeit alle diejenigen Handschriften einzusehen, die durch
inhaltsreiche Randglossen das Studium des Werkes dokumentieren
und die Benutzung dlterer Werkexemplare zu Kollationszwecken be-
stitigen. In den Kollegs im friihen 6. Jahrhundert d.H. und vielerorts

® Auf diese Handschrift komme ich an einer anderen Stelle gesondert
zuriick.

Ein weiteres, allerdings sehr beschidigtes Fragment auf Pergament ist in
der British Library Or. 13364 als unbekannt katalogisiert (siehe: R. V AssiE,
op.cit. 1. 23). Hier liegen 38 lose Pergamentblitter aus der Mudawwana vor,
die ihrem Duktus nach héchstwahrscheinlich aus dem ausgehenden 5. Jh.
d.H. aus al-Andalus stammen. Vergleichbare Hefte sind in der Qarawiyyin-
Bibliothek von Fas in zum Teil hervorragendem Zustand erhalten.

® In: Le Muséon 50 (1937) 86.

" Die Benutzung von Pergament bei der Ausstellung notarieller Urkunden
ist in Qairawan bis ins das spite 7.-8. Jahrhundert d.H. {iblich gewesen. Die
Gebiihren fiir den Notar hat man in Form von Pergamentblittern entrichtet
und dies auf einigen der Urkunden selbst dokumentiert.



XV
Vorwort

auch davor, hat man die Kommentare zum Mudawwanatext kontinu-
ierlich fortgeschrieben und dabei sowohl auf die alten ummahat al-
madhab — direkt oder indirekt — als auch auf diejenigen Schriften
der unmittelbaren Vorginger zuriickgegriffen, die uns heute nur ihren
Namen nach, in kurzen Notizen der biographischen Literatur oder der
faharis-Werke bekannt sind.

Die fiir das Vorhaben wertvollsten Binde befinden sich in der zwei-
felsfrei reichhaltigsten, zeitweise aber nur schwer zugénglichen und
somit auch nur punktuell erfaBten Bibliothek der Qarawiyyin in Fas,
wo auch die Bestinde der benachbarten madaris und der “Andalusier-
moschee” hinterlegt worden sind.

In der Qarawiyyin-Bibliothek habe ich mich zundchst an dem kata-
logisierten, vom ehemaligen Bibliothekar Muhammad AL-A D AL-FAsi
in drei Binden beschriebenen Bestand orientieren miissen. Der Riick-
griff auf die hausinternen Listen der Bibliothek erwies sich trotz zahl-
reicher Fehler manchmal ebenfalls als niitzlich. Der Zugang zu den
offiziell verschlossenen, unkatalogisierten Heften und Werkfragmenten
— niemand weiB, auf wessen Anordnung dieser Zustand zuriickgeht —
war dagegen kaum moglich. Wer aber in orientalischen Handschriften-
bibliotheken seine Erfahrungen gemacht hat, kennt allerdings auch
die Verfahrensweise, die manche Hiirden iiberwinden 1dBt. Denn der
alte Spruch, den ich schon an anderer Stelle zitiert habe — fi zawaya
habaya — , entwickelt besonders vor zunichst verschlossenen Tiiren
seinen Reiz.

Bis heute weiB man nicht genau, was in jenen diisteren Riumen der
Bibliothek — in Kartons und Umschligen ohne erkennbares Ordnungs-
prinzip gesammelt — an Handschriften vorliegt. Allein die Pergament-
hefte, die ich kurz einsehen konnte, sind inhaltlich der Literatur, Poesie,
Philosophie, Koranexegese, Figh und Hadit aus unterschiedlichen Epo-
chen zuzuordnen. Einiges kommt, gemi8 dem Duktus, sogar aus Ge-
lehrtenkreisen des islamischen Ostens. Manche Hefte und Heftreste
miiBten wiederum den Fighbiichern im bereits katalogisierten Bestand
der Bibliothek zugefiihrt werden, um dort die Liicken zu schlieBen:
Teile aus dem K. al-Nawadir wa-l-ziyadat und aus dem Mubhtasar
al-Mudawwana des Ibn Abi Zaid al-Qairawani, umfangreiche Frag-




XVI
Vorwort

mente aus al-Tabaris Korankommentar — aufgezeichnet im ausgehenden
4. Jahrhundert d.H."" — und aus diversen malikitischen Schriften, die
im einzelnen noch zu identifizieren sind, haben wahrlich eine bessere
Behandlung verdient.

Vorarbeiten zu den folgenden Untersuchungen, die man anhand
dieser Materialien nunmehr weiterfiihrend ergénzen kénnte, gibt es
nicht. Die Analysen der Uberlieferungswege der Mudawwana anhand
andalusischer Faharis durch M. J. Forneas'? haben sich im Uberblick
als duBerst niitzlich und informativ erwiesen. Diese habe ich vor einigen
Jahren durch neue Handschriftenfunde in der Moscheebibliothek von
Qairawan ergénzen und mit Hinblick auf die ersten Etappen der Werk-
iiberlieferung in Nordafrika im einzelnen konkretisieren konnen .
All diese Ergebnisse, soweit sie fiir die vorliegenden Studien von
Bedeutung sind, werden im folgenden beriicksichtigt.

Natiirlich soll die Auswertung bisher unbenutzter oder gar unzu-
gidnglicher Materialien in einem fiir den Leser zumutbaren Rahmen
geschehen. Ihm wird aber das Nachschlagen in der Druckausgabe der
Mudawwana dennoch nicht erspart bleiben; denn viele der hier behan-
delten Randglossen haben fiir sich kein Eigenleben. Sie sind nur bei
stindiger Prasenz des Originaltextes der Mudawwana bzw. der Mubhta-
lita verstindlich und aktuell. So sind sie als Glossen in den Kollegs
urspriinglich auch konzipiert gewesen. Ich begniige mich jedoch damit,
den Wortlaut der jeweiligen Stellen, worauf sich die spéteren Nachtrige
beziehen, in der Druckausgabe mit Zeilenangabe und nur in einigen
Stichworten anzugeben. Daraus diirfte der Sinn der Randglossen, deren
Entstehung und Werdegang im Vergleich zum Text Sahniins im ein-
zelnen erdrtert werden, dem interessierten Leser eigentlich klar her-
vorgehen.

"! Siehe meine Beitrdge zur Geschichte der Hadit- und Rechtsgelehrsamkeit
der Malikiyya in Nordafrika bis zum 5. Jh. d.H. (Wiesbaden 1997). S. 412-413
(Nachtrige).

? Datos para un estudio de la Mudawwana de Sahntin en al-Andalus. In:
Actas del IV Coloquio Hipano-Tunecino (Palma de Mallorca, 1979). Madrid
1983. S. 93ff.

** Qairawaner Miszellaneen III. In: al-Qantara 10 (1989) 215ff.



XVII
Vorwort

Es war nicht beabsichtigt, in der vorliegenden Arbeit alle Randver-
merke, die in diversen Handschriften, Handschriftenresten und losen
Blittern eingetragenen sind, auszuwerten. Die Zusammenstellung sol-
cher Fragmentenlisten wire allerdings im Rahmen einer durchaus
wiinschenswerten Neuedition des Gesamtwerkes — bei gebiihrender
Beriicksichtigung von Passagen und ganzen Fighkapiteln, die nur in
der Mubhtalita erhalten sind — vorstellbar. Es wird dann auch die Frage
gestellt werden miissen, ob man diese unzihligen Randglossen, soweit
sie iiberhaupt noch leserlich sind, lediglich im editionstechnischen
Apparat erfassen sollte. Denn die inhaltlich weiterfilhrenden Aspekte,
die in diesen Glossen nicht selten mit erstaunlicher Genauigkeit darge-
stellt werden, sind nach unserer gegenwartigen Quellenlage im Bereich
der Grundlagenforschung ausschlieBlich hier dokumentiert.

In Frage kime selbstverstandlich auch eine nach den Kapiteln des
Figh geordnete Zusammenfiihrung derjenigen Randglossen, die man
bei der Lektiire der Mudawwana im spiten 5. Jahrhundert d.H. — und
teilweise sogar davor — ilteren, namentlich angefiihrten Schriften des
Madhab entnommen hatte. Manche dieser Fighbiicher, die wir heute
durch bio-bibliographische Angaben nur ihren Titeln nach kennen,
wiirden in einer solchen Fragmentenliste konkrete Konturen bekom-
men.

Ein derartigesVorhaben braucht trotz Unterstiitzung durch die Com-
putertechnik mit ihren Vor- und Nachteilen vor allem Mitarbeiter und
Helfer, die dieses umfangreiche Material zunéchst anhand von Mikro-
filmen ordnen, um es anschlieBend vor Ort, durch Uberpriifung der
Originale in den Bibliotheken, der endgiiltigen Textkonstituierung zu-
zufiihren.

Die Zusammenstellung einer solchen Fragmentenliste, die sich, nach
den Fighkapiteln geordnet, an denjenigen Schriften orientieren sollte,
die man in den Randglossen nennt, hitte bei der Realisierung dieses
Vorhabens sicherlich auch Vorteile. Man konnte auf sie bei der Lektiire
der Mudawwana konkret zuriickgreifen und die Entwicklung der mali-
kitischen Rechtslehre von der Mudawwana ausgehend bis ins friihe 6.
Jahrhundert d.H. detaillierter als bisher darstellen. Auch der madhab-
interne Dissens (ihtilaf ), dessen Darstellung die Gelehrten jener Zeit




XVIII
Vorwort

iiberraschend viel Aufmerksamkeit gewidmet haben, konnte durch
die Auswertung der gesammelten Randglossen in Form von Fallstudien
untersucht werden.

Kurz: QuellenerschlieBung und rechtshistorische Auswertung der
gesichteten Materialien aus rund drei Jahrhunderten islamischer Rechts-
gelehrsamkeit sind die an sich reizvollen Aufgaben, die die Grundla-
genforschung bei unterschiedlicher Akzentuation zu bewiltigen haben
wird. Die in den folgenden Studien geschilderten Beobachtungen —
als weitere Ergebnisse von Handschriftenstudien in nordafrikanischen
Bibliotheken — sind vor allem als Anreiz fiir dhnlich ausgerichtete
Arbeiten iiber die Entwicklung der friihen islamischen Gelehrsamkeit
— Figh, Koranexegese, Traditionswissenschaften u.a. — gedacht. Die
hier vorgelegte erste Bestandsaufnahme der Mudawwana / Muhtalita
spezifischen Materialien wird in Anbetracht der gegenwirtigen Quel-
lenlage und Forschungssituation im Bereich des Figh sicherlich mit
weiteren, bisher unbekannten Quellen aus demselben Zeitraum ergiinzt
werden kdnnen, die vorhandene Liicken in der Darstellung der Aufbau-
und Konsolidierungsphase des malikitischen Madhab in Nordafrika
und al-Andalus moglicherweise schlieBen werden.

Bonn, im Dezember 1998 Miklos Muranyi




EINLEITUNG

Es gibt kaum ein anderes Werk aus der Entstehungszeit der ersten
groBen Rechtskompendien, dessen Genese so kontrovers iiberliefert
wire, wie die der Mudawwana Sahniins aus den ersten Dekaden des
3. Jahrhunderts d.H. Der Grund hierfiir liegt nicht nur im Umfang und
in der Vielfalt der benutzten Primirquellen des Werkes, sondern auch
in den aus der Retrospektive geschilderten Begleitumstéinden seiner
Entstehung. Die relativ spiten Informationen iiber Werkentstehung
und Werkiiberlieferung kommen iiberraschenderweise aus dem islami-
schen Osten und noch dazu von einem Safi‘iten: von Abii Ishaq al-Sirazi
(st.476/1083 - GAL 1/484-486), dessen Angaben noch der Malikit
al-Qadi ‘Iyad al-Yahsubi in seinem Tartib al-madarik konsequent aus-
wertet und diese mit kurzen Parallelnachrichten nach Abii Zur‘a al-Razi
(st.264/878 - GAS 1/145), einem Schiiler des Ibn Hanbal in Bagdad,
erginzt'. Kurze Fragmente nach dem Qairawaner Sulaiman b. Salim,
Ibn al-Kahhala (5t.289/901-902)* kommen hinzu, die sich allerdings
nur auf die Entstehung und Etablierung der sog. Asadiyya des hanafiti-
schen Qadis und Faqihs in Qairawan Asad b. Furat ( 142/759-213/828

! Tartib al-madarik 3/296-301 (= Aghlabides 57ff.); vgl. al-Dahabi, Siyar
10/226; Ibn Nasir al-Din, Ithaf al-salik...fol. 153a-b; Ibn Nasir al-Din
(777/1375-842/1438; s. meine Materialien 113) definiert auch die Quelle
niher: die Belegstelle ist der Sammlung von Fragen des Sa‘id b. ‘Amr b.
‘Ammar al-Barda7 (st.292/905) an Abll Zur‘a al-Razi entnommen worden.
Davon liegt gemiB GAS 1/163 ein Fragment von 28 Folios (Kopriilii 40/3)
vor, das ich bisher nicht einsehen konnte.

. Aghlabides 260-261; Dibag 1/374; Ma‘lim al-iman 2/206; weiteres
iiber seine Gelehrtentitigkeit siehe in meinen: Beitrige zur Geschichte der
Hadit- und Rechtsgelehrsamkeit der Malikiyya in Nordafrika bis zum 5. Jh.
d.H. Wiesbaden. 1997. S. 90ff.




o

Einleitung

- GAS 1/467) im Qairawaner Gelehrtenleben beschrinken. Uber die
Einfiihrung des Fighbuches von Asad in Ifrigiyya wuBten auch die
Andalusier dhnliches zu berichten, was aber in der Substanz und im
Vergleich zur spiten Kompilation lokalspezifischer Berichte bei al-
Dabbag’ ebenfalls nichts Neues bietet .

In Untersuchungen iiber die Entstehungsgeschichte der Asadiyya
bzw. der Mudawwana sind diese Informationen einige Male aufgegrif-
fen und — wie es scheint — ohne kritische Distanz zum Uberlieferungs-
kern wiederholt worden. Diesbeziigliche Darstellungen von J.
Scracur’, M. Tare® und F. SezaN, beim letzteren in der GAS 1/465,
in Verbindung mit Ibn al-Qasim al-‘Utagi und ebd. S. 467 im Zusam-
menhang mit der Asadiyya in ihrem Vergleich zur Mudawwana
Sahnuns, orientieren sich durchgehend an den von al-Qadi ‘Iyad zu-
sammengestellten Angaben. Was in diesen Informationen den Tatsa-
chen entsprechen diirfte, ist die mehrfach geschilderte Rivalitit zwi-
schen den Anhingern zweier Rechtsschulen, der Hanafiten und Mali-
kiten im Qairawan des friilhen 3.Jahrhunderts d.H. — konzentriert auf
die dramatis personae Sahniin b. Said und Asad b. Furat. Die Fragen
indes, wie das juristische Schrifttum in diesem “Dreieckverhiltnis”
zwischen Ibn al-Qasim, Asad b. Furat und Sahnitin im einzelnen Gestalt
angenommen hat, sind bisher lediglich anhand der in dieser Hinsicht
nur wenig brauchbaren Berichte der tabaqat - Literatur geschildert
worden. Die handschriftlich vorliegenden Materialien fanden dagegen
— trotz ihrer Zuginglichkeit in arabischen Bibliotheken — keine nen-
nenswerte Beachtung.

Vorliegenden Angaben zufolge ist die Asadiyya in ihrem Umfang
von rund sechzig kitab — worunter ich hier nicht die Fighkapitel,
sondern die einzeln zusammengehefteten Biicher / Hefte (agza’) von
je ungefahr 25-30 Pergamentblittern’ verstehe — die Summe derjeni-

* Malim al-iman 2/7ff; bes. 16-18; Riyad al-nufus 1/255; 256-263.

* al-Husani, Ahbar al-fuqaha’ wa-I-muhadditin 270-271.

* In: Etudes d’Orientalisme...Lévi-Provengal 1. 281-282.

® ebd. I. 319-328; vgl. auch EI’ VIIL. 844.

” Dies entspricht dem Umfang heute vorliegender, in sich thematisch



Einleitung

gen masa’il gewesen, die Ibn al-Qasim al-‘Utaqi gemiB der higazisch-
medinensischen und dgyptischen Rechtslehre an Asad b. Furat weiter-
gab und derer sich zundchst auch Sahnuin bediente. Sahnun soll wihrend
seines Aufenthaltes bei Ibn al-Qasim — vor 191 d.H.® — diese friiheren
Rechtsauskiinfte seines Lehrers an Asad inhaltlich korrigiert haben.
Wie diese Entwicklung in Agypten um die zweite Jahrhundertwende
d.H. sich im einzelnen abgespielt hat, wird mangels entsprechender
Materialien aus jener Zeit, oder aus dem Kreis der Folgegenerationen
—in Form von Abschriften — wohl nicht mehr zu rekonstruieren sein.
Denn Rechtsfragen, die unter dem Namen des Ibn al-Qasim laufen,
aber von Asad b. Furat weitergegeben werden, sind im Schrifttum
nach meinen Kenntnissen nur sporadisch iiberliefert. Was gegenwirtig
vorliegt, sind einzelne und etwas isoliert stehende Segmente aus zweiter
und dritter Hand, die nur bedingt auf inhaltlich beachtenswerte Ak-
zentverschiebungen zwischen der Mudawwanaund al-Asadiyya schlie-
Ben lassen.

Siehe z.B. den Quellenverweis auf die Asadiyya: wa-qala Ibn al-Qasim fi
I-Asadiyya und: wa-ma dakara Ibn Habib ‘an Ibn al-Qasim fT hada wa-huwa
fi’l-Asadiyya bei Ibn Abi Zaid al-Qairawani ( K. al-Nawadir wa-l-ziyadat ...
Bd. VIIL fol. 31a, bzw. Bd. II. fol. 165b — vgl. meine Materialien 89). Siehe
auch al-Bayan wa-’I-tahsil 5/455: wa-fi kitab al-istibra’ min kitab Asad qala
Ibn al-Qasim... mit inhaltlichem ihtilaf in der betreffenden Rechtsfrage.
Eine Unterscheidung zwischen Sahntins Werk und der Asadiyya wird auch
in einer Marginalnote der Hs Qarawiyyin, Nr. 799 (in einer kurrasa aus dem
K. al-nikah der Mudawwana) dokumentiert, wobei die inhaltliche Akzent-
verschiebung deutlich wird:

P i) o 16 ¢ ST 13) ahanp o T ) 8,0l g3 o 0,050 2 s

abgeschlossener agza’ aus dem spiten 3. Jahrhundert d.H. und danach in der
Qairawaner Moscheebibliothek. Vgl. meine Beitrige XXX VI-XXXVII (Vor-
wort).

® Uber die zeitliche Eingrenzung von Sahntins Aufenthalt im Higaz und
in Agypten sind die Angaben nicht einstimmig iiberliefert. Sahniin soll nach
seiner eigenen Aussage im Jahre 191 d.H. nach Ifrigiyya zuriickgekehrt sein.
Der Reisebeginn wird auf 188 d.H. (bei Abu ’I-“Arab und al-Husani) bzw.
auf 178 d.H. (durch Muhammad b. Sahniin) datiert. Vgl. mein Ein altes
Fragment medinensischer Jurisprudenz 12-13.




Einleitung

oda . Ud}yﬂjé Wie e Y ()WJU. WQUS&)T};U?L@JJU;,«&A#?,J
e (YR U PN 1 PO | S S PN P o W g 31 0

Die Marginalnote in der Handschrift bezieht sich auf die Stelle in der
Druckausgabe der Mudawwana Bd. IV. 23,12-13. Zum Sigel - fiir den
Andalusier Abu Muhammad al-Asili siehe unten, S. 144)

Ebenfalls in einer Randglosse, diesmal in der Hs Qarawiyyin 574, am
Anfang des K. al-il2’ (fol. 130a) wird auf inhaltliche Differenzen zwischen
der Asadiyya und Sahntins Werk mit erstaunlicher Genauigkeit hingewiesen.
Zur Textstelle in der Druckausgabe VI. 85,6-7: 0 4S5 Yy Olaked) ke Lgilda,
Lgzb> 4 heiBt es am Rand:

Aoy Rt 5o, 53Ny il Y ga edy ¢ i p O 03] L)

ake 3las S 4 5lb Jas lia L) xhwqmn@up,ﬁm\wy;sbvw

baif Ly . Lallay OF & OFy W) 3 ouldl) oV L Jte gy . Jadll G oty 2
- Ol gl s Ol e o B gl 3 ) YT O gimns S5

Den Text entnahm man dem Mudawwana-Kommentar des Abu Ishaq al-
Tinis; dieser griff wahrscheinlich nur auf eine miindliche Mitteilung seines
Lehrers Abt ‘Tmran al-Fasi zuriick, dem die Asadiyya mit der urspriinglichen,
erst von Sahniin modifizierten Lehre des Ibn al-Qasim offenbar noch zur
Verfiigung stand. Wer indes dieser Abu Muhammad ist, kann wegen der
knappen Angaben der Glosse an dieser Stelle nicht genau definiert werden.
Ich nehme an, daB die kritisierte Ungereimtheit im Textbestand auch hier auf
das Exemplar des Abi Muhammad al-Asili, der bei al-Qabisi studierte, zu-
riickgeht. Sein Name erscheint auf einigen Titelblittern im Dossier 574 der
Qarawiyyin-Bibliothek.

Die Grundlagenforschung kann bei der gegenwirtigen Quellenlage
nunmehr auf Materialien zuriickgreifen, die zwar in z.T. ungeordneten
und fragmentarischen Handschriften vorliegen, aber durchaus geeignet
sind, ihren Inhalt mit den bekannten Berichten der tabaqat - Literatur
iiber die Entstehungsmodalititen und Beschaffenheit der Mudawwana
und der Asadiyya zu vergleichen. Die Uberpriifung bisher unausge-
werteter Handschriften der Mudawwana in der Moscheebibliothek
von Qairawan und in den Bibliotheken von Rabat bzw. Fas in ihrem
Vergleich mit der Druckausgabe einerseits und mit den heute bekannten
agza’ aus den kutub von Asad b. Furat und einem Fighbuch des Ibn
al-Qasim al-"Utaqi andererseits fiihrt zu einem Ergebnis, das sich mit



Einleitung

den Berichten iiber die Genese jener Schriften und iiber ihr Verhiltnis
zueinander literar- und iiberlieferungsgeschichtlich in keinster Weise
vereinbaren 1iBt. Folglich bediirfen auch die in der Sekundarliteratur
wiederholten Darstellungen einer entsprechenden Korrektur.

Im einzelnen geht es also um das Verhiltnis dreier Schriften zu-
einander: um die literarhistorische Ortung der Fighbiicher des Agypters
und Malik-Schiilers Ibn al-Qasim (bis 191/806), der sog. Asadiyya
des hanafitischen Qadis von Qairawan Asad b. Furat (bis 213/828)
und der Mudawwana bzw. Muhtalita Sahnuins (bis 240/854) im Schrift-
tum der higazisch-medinensisch und dgyptisch gepragten Jurisprudenz
der 2. Jahrhundertwende und des friithen 3. Jahrhunderts d.H. in
Ifrigiyya.

Nach allgemein bekannter Auffassung stellt die Mudawwana
Sahniins die revidierte Neuauflage der von Ibn al-Qasim gegebenen
masa’il dar, die der Qairawaner mit Passagen aus dem Muwatta’ Maliks
erginzte und somit eine Neubearbeitung zur Asadiyya, die urspriinglich
ebenfalls an Ibn al-Qasims Lehre orientiert gewesen sein soll, im
Qairawaner Gelehrtenleben einfiihrte. Unbearbeitete Teile in der
Riwiya von Asad b. Furat dagegen nannte Sahniin al-Mubhtalita. Diese
Angaben, die F. Sezon (GAS 1/465) mit Riickgriff auf die im Tanbihat
al-mustanbata...von al-Qadi ‘Iyad vorliegenden und von J. ScHacHr in
franzosischer Ubersetzung publizierten (Et. Or.I. 281-282) Information
bringt, wertet er in der Rubrik unter Asad b. Furat (GAS 1/467) wie
folgt aus:

“al-Asadiyya, eine Bearbeitung von al-Mudauwana von Ibn al-
Qasim, welche sein Kollege Sahniin noch einmal bei Ibn al-Qasim las
und zum groBen Teil verinderte, mus z.T. an Ende von al-Mudauwana
noch unverdindert erhalten sein. Dieser Teil hieB wegen seiner
Systemlosigkeit al-Muhtalita...”.

An keiner Stelle der Mudawwana, oder gar am Ende derselben,
konnen Passagen aus der Asadiyyaalias al-Mubtalita gefunden werden.
Mit der hier ins Spiel gebrachten Auffassung, die auf iiberlieferungs-
geschichtliche Fehlinformationen der malikitischen tabaqat zuriickzu-
fiihren sind, steht F. Sezon nicht allein. Allerdings fragt man sich -




Einleitung

die Druckausgaben der Mudawwana sind immerhin seit einem Jahr-
hundert im Umlauf —, was der AnlaB zu einem solchen Postulat, die
Asadiyya miisse am Ende von Sahniins Werk —noch dazu “unverandert”
— erhalten sein, gewesen sein mag.

Der tunesische Gelehrte Muhammad Buhli ai-Navyvar, der in der
ersten publizierten Bestandsaufnahme in der Moscheebibliothek von
Qairawan u.d.T. al-maktaba al-atariyya bi-1-Qairawan. ‘Ard wa-dalil.
(Mansurat Dar al-Taqafa. Tunis 1963) neben einigen Korankodices
auch eine Auswahl von literarischen Schriften nebst Faksimiles be-
kanntgab’, stellt im Zusammenhang mit dem K. al-gasb wa-kitab
al-girah min al-Mubhtalita riwayat Sahnin b. Sa7d al-Tanihi...usw.
iiberraschend fest:

“wa-’l-Muhtalita hiya al-Asadiyya samma-ha bi-dalika al-imam
Sahniin ba'da rihlati-hi ila Ibn al-Qasim sanata 188 wa-ba‘da tashihi
riwayati Asad...” (S. 28).

Zweifelsfrei unzutreffend ist auch der Hinweis von G. Marcais in
der Encyclopaedia of Islam (EI’1.685), der die Entstehung der Asadiyya
ausschlieBlich in Verbindung mit der Lehrtatigkeit Maliks sieht und
diese wie folgt beschreibt:

“The lessons he (d.i. Asad b. Furat) received from Malik provided
him with the material for his great work, the Asadiyya.”

Aber schon bei C. Brockermann (GAL. Suppl. 1. 299-300), dessen
Angaben F. Sezon, a.a.0. in dhnlichem Sinne aufgreift, stoBen wir
auf eine sachlich nicht nachvollziehbare Kurzbeschreibung der Ent-
stehungsgeschichte der Asadiyya bzw. der Mudawwana. Dort heifit
es, Sahnuns Werk sei die

“Darstellung des malikitischen Figh im AnschluB an den Text des
Muwatta’ von Asad b. Furat an-Nisabiiri aufgrund der von ihm dem
‘Ar. b. al-Q. vorgelegten Fragen...”.

Bleiben wir zunichst bei der sog. Asadiyya des Asad b. Furat. Uber

® Diese Angaben sind in der Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd.
I. (GAS) nicht berticksichtigt worden.



Einleitung

ihren Verfasser hat U. Ruzzirano schon 1961 eine ausfiihrliche
Monographie publiziert, die Entstehungsgeschichte des Fighbuches
aber ebenfalls nur anhand der in den Tabaqat vorliegenden Daten
kurz angesprochen. Leider konnte Ruzzirano die Informationen des
ehemaligen Kurators der Nationalbibliothek von Tunis, ‘Utman KAk,
der schon damals auf die Existenz von Fragmenten der Asadiyya in
der Moscheebibliothek von Qairawan (al-maktaba al-‘atiqa / al-
atariyya) hinwies, nicht nachpriifen .

Das alte Inventar der Bibliothek aus dem Jahre 693/1294, eine
hausinterne Liste von Titeln, publiziert von L. Chassoun ( Sabbiih) in
RIMA II (1956) 339-371, enthilt wider Erwarten weder eine Eintragung
unter dem Titel al-Asadiyya noch irgendeinen verwertbaren Hinweis
auf ein hanafitisches Fighbuch in Qairawan. Ob dies in jener Zeit mit
Absicht geschah, vermag man heute nicht zu beurteilen. Es fillt jedoch
auf, daB sekundire Horerzertifikate mit Namen der an den Kollegs
beteiligten Schiiler gerade auf denjenigen Pergamentblittern der Mo-
scheebibliothek getilgt und ausgekratzt worden sind, die eindeutig
dem hanafitischen Schrifttum aus dem spiten 3. Jahrhundert d.H.
zuzuordnen sind.

Von diesen Fighbiichern in der Qairawaner Moscheebibliothek sind
bisher insgesamt drei Fragmente ans Tageslicht gekommen, von denen
aL-NAyyAL zwei in seiner oben genannten Dokumentation (S. 30-33)
in einer Kurzbeschreibung vorstellt: das Kitab al-‘itq wa-1-tadbir und
das Kitab al-sariga wa-qat’ al-tarig, beide mit Angabe der Riwaya: an
Muhammad b. Aban ‘an al-Mu‘ammar b. Mansiir'' ‘an Asad b. Furat
‘an Muhammad b. al-Hasan ‘an Abi Yiisuf ‘an Abi Hanifa. Es handelt
sich also eindeutig um literarische Zeugnisse der friihen Hanafiyya.
Ein drittes Fragment, Teil IV. vom K. al-salat, enthilt die obige Riwaya
zwar nicht, seine Struktur und die darin genannten Autorititen sind

' Siehe: Asad ibn al-Furat. Fagih e Qadi d’Ifrigiyah. In: RSO 36 (1961)
225-243; 232, Anm. 4.

"' Die Lokalhistoriker Qairawans informieren iiber diese offenbar hanafiti-
schen Gelehrten nur am Rande. Uber Mu‘ammar b. Mansiir siehe Riyad
al-nufiis 1/266; Ben Cheneb 112-114. Muhammad b. Aban ist unbekannt;
vgl. Beitrige 23-24.




Einleitung

aber mit denen der ersten zwei Fragmente identisch'®. AL-NavvaL
geht davon aus, daB — zumindest das K. al-itq wa-I-tadbir — einen
Teil aus dem Mabsit des Hanafiten al-Saibani darstellt. Parallelstellen
konnten in den betreffenden Kapiteln des Werkes allerdings nicht
gefunden werden.

Somit besteht berechtigter AnlaB zur Annahme, daB diese drei Frag-
mente, davon zwei mit einer eindeutigen hanafitischen Uberlieferungs-
linie von Asad b. Furat bis Abii Hanifa versehen, als Teile aus den
kutub des Asad b. Furat zu identifizieren sind, die im malikitisch
gepragten Qairawan zur Zeit Sahntins in hanafitischen Kreisen unter-
richtet worden sind. Dies bestitigt ein schon sekundirer Vermerk der
Werkiiberlieferung auf dem Titelblatt des K. al-sariga: Sulaiman b.
‘Imran ‘an Asad. Dieser Ibn ‘Imran (bis 270/883-884) war zwar unter
Sahnin Qadi in Baga und somit Vertreter des malikitischen Madhab,
unterhielt aber enge Kontakte zu den Hanafiten. Er brachte nach
Sahniins Tod die hanafitische Lehre in Qairawan wieder zur Geltung .

Meine Annahme, die Belege “...min Kitab Ibn Sahniin ‘an abi-hi : wa-kataba
ilai-hi Sulaiman...fa-kataba (Sahniin) ilai-hi... und: ... kataba Sulaiman ila
Sahniin...wa-kataba (Sahniin) ilai-hi...usw. bei Ibn Abi Zaid al-Qairawani
seien den sog. al-kutub al-sulaimaniyya des Sahniin-Schiilers Sulaiman b.
Salim, Ibn al-Kahhala (st.289/901) entnommen worden ( Materialien 79-80)
ist vielleicht zu korrigieren. Die Korrespondenz fand méglicherweise zwischen
Sahniin und seinem hier genannten Qadi in Baga statt; letzterer soll vor
Rechtsentscheidungen stets die Anweisungen Sahniins eingeholt haben (Ben
Cheneb 180; vgl. meine Beitrige 58; 69-70). Dies paBt auch in das iiber ihn
entworfene Bild. Inhaltlich erfaBten seine Anfragen alle Bereiche der

Rechtsfindung nach den MaBstiben der Malikiyya, mit denen Ibn ‘Imran
offenbar nicht vertraut gewesen ist.

Die Handschriftenfragmente, die den registrierten Vermerken zufolge

? Siehe schon J. ScuacuT in: Arabica 14 (1967) 238-239; vgl. Beitrige
23-24.

" Entsprechend nennt ihn der Lokalhistoriker al-Husani (Ben Cheneb
180-183) im eigens fiir die Hanafiten eingerichteten Kapitel: bab dikr al-rigal
al-‘iragiyyin. Siehe auch Ma‘alim al-iman 2/151-158; Beitrige 69-70. — Uber
den in der Werkiiberlieferung genannten Mu‘ammar b. Manstir weil man
ebenfalls nur, daB er Hanafit war: Riyad al-nufiis 1/266; Ben Cheneb 112-114.



Einleitung

bereits in der Mitte des 3. Jahrhunderts d.H. in Qairawan unterrichtet
worden sind, tragen keinen besonderen Werktitel. Sie sind aber ein-
deutig dem hanafitischen Schrifttum, den kutub des Asad b. Furat,
zuzuordnen. Noch im spiten 3. Jahrhundert d.H. hat der Andalusier
Sabra b. Mudakkir al-Tamimi (bis 314/926) die kutub des Asad wihrend
seiner rihla studiert. Seine girda'a-Vermerke in den Kollegschriften aus
dem Jahr 295 d.H. fand noch Ibn al-Faradi bestatigt '*.

Ob man diese Fighbiicher nach ihrem Verfasser schon damals al-
Asadiyya nannte, bestitigen die Quellen indes nicht. Der Titel scheint
den vorliegenden bibliographischen Daten und Teilzitaten in der Fol-
geliteratur zufolge eher fiir die masa’il - Sammlung des Asad b. Furat
nach Ibn al-Qasim gestanden zu haben. Dies ist sowohl bei Ibn Abi
Zaid al-Qairawani — wenn auch nur in sekundiren Vermerken — als
auch noch bei dem fiir unsere Untersuchung allerdings relativ spaten
al-Magqrizi dokumentiert. Letzterer spricht von den Fighbiichern des
Ibn al-Qasim als kutub ‘Abd al-Rahman b. al-Qasim fi I-figh al-ma'riifa
bi-1-Asadiyya, die der milikitische Imam von Fustat Muhammad b.
Ahmad b. Abi ’I-Asbag (bis 339/950) nach seinem malikitischen Ge-
sinnungsgenossen Rauh b. al-Fara§, Abii ’I-Zinba’ (204/819-282/895)
iiberlieferte *. Die Information 148t somit auf eine dgyptische Riwaya
Ibn Abi Asbag - Abii ’I-Zinba’ - Asad b. Furat - Ibn al-Qasim (vielleicht
nach Milik ?) schlieBen, die aber in der Rechtsliteratur nach meinen
Kenntnissen nicht belegt werden kann. al-Magrizis Information besté-
tigt indes, daB die Asadiyya als masail-Sammlung nach Ibn al-Qasim
noch im friihen 4. Jahrhundert d.H. durch Hauptvertreter der Malikiten
Agyptens benutzt wurde. Eindeutig in diese Richtung, d.h. Asad - Ibn
al-Qasim, weisen auch die Angaben von Abu Zur‘a al-Razi — verzeichnet
bei Ibn Nasir al-Din und bei al-Dahabi (siehe oben, Anm. 1).

Handschriftlich vorliegende Materialien, die in der Moschee-

" Ibn al-Faradi, Nr. 581; MARIN (1988), Nr. 515.

' al-Mugqaff3 al-kabir 5/208; iiber ihn siehe auch Tartib al-madarik 5/65-66;
Dibag 2/307. Uber den Malikiten Rauh b. al-Farag, Abt ’l-Zinba’ siehe Tartib
al-madarik 4/305; Dibag 1/365; al-Mizzi 9/250; Tahdib 3/297; Husn al-
muhadara 1/414; meine Angabe in Beitrige 23 mul korrigiert werden. Dort
liegt eine bedauerliche Namensverwechslung vor.




Einleitung

bibliothek von Qairawan in den letzten Jahren entdeckt worden sind,
bestitigen wiederum, daB die in Ifrigiyya iiberlieferten “kutub Asad”
ausschlieBlich am irakischen, d.h. am hanafitischen Rechtsgedankengut
orientiert gewesen sind. Unter dem Titel al-Asadiyya wiederum zitieren
die Folgegenerationen auch Passagen, die — den dort angefiihrten
Quellen zufolge — higazisch-medinensischen Ursprungs sind '°.

Neben den oben genannten drei Fragmenten existiert in der Mo-
scheebibliothek ein weiteres, ebenfalls auf Pergament geschriebenes
Bruchstiick eines Fighbuches mit sieben Kapiteliiberschriften, das ein-
deutig irakischen Ursprungs ist. Einem sekundiren Nachtrag zufolge
ist das Buch im Kreis des Asad b. Furat in Qairawan unterrichtet
worden. Es stellt eines der iltesten Fighbiicher dar, das wir heute
besitzen: das K. al-agdiya von Yahya b. Zakariya’ b. Abi Za'ida (bis
182/798)"". Die im Fragment referierten Rechtsfragen werden mit
Riickgriff auf die Lehre des Abu Hanifa und durch das Heranziehen
des Haditmaterials erortert, stets mit dem abschlieBenden Vermerk:
qala Yahya b. Abi Za'ida:wa-bi-dalika kulli-hi na’hudu...; darauf folgt
die juristische Erorterung der jeweiligen mas’ala'®. Auch dieses kleine
Fragment 148t den Qairawaner Asad b. Furat, diesmal in seiner Funktion

' Indirekt bestitigt sich diese Annahme auch in einem Vermerk des Qadi
‘Tyad in der Vita des angesehenen Cérdobenser Gelehrten ‘Abd Alldh b.
Muhammad b. Halid b. Martanil (st. 261/874); dieser soll auf seiner rihla
u.a. auch bei Sahniin studiert haben: ...fa-sami‘a min Sahniin b. Sad bi-’I-
Qairawan al-Asadiyyata qabla an yudawwina-ha: Tartib al-madarik 4/240,1-2.
Geht man davon aus, daB Sahniin nach seiner Riickkehr aus dem Osten keine
hanafitischen Lehren zum Gegenstand seines Unterrichts gemacht hat, wird
die in diesem Zusammenhang genannte Asadiyya iiberwiegend die Lehren
des Ibn al-Qasim (- Malik) enthalten haben. Und unter tadwin der Asadiyya
(durch Sahniin, der Subjekt des Nachsatzes ist) werden die ersten Schritte in
Richtung der Abfassung der Mudawwana zu verstehen sein. Auch in dieser
einzig moglichen Interpretation der Stelle kann die Asadiyya nicht mit der
Muhtalita gleichgesetzt werden (in diesem Sinne dann selbstverstindlich auch
in Dibag 1/440).

"7 al-Mizzi 31/305; al-Dahabi, Siyar 8/377; ders. Tadkira 267; Bagdad
14/114; Tahdib 11/208; vgl. GAL, Suppl. 1. 260.

» Vgl. auch meine Beitrage 25-26.



Einleitung

als Rawi, eindeutig im hanafitischen madhab ansiedeln'’.

Auf keinen Fall kann aber die Asadiyya, die ihrer Entstehungsge-
schichte zufolge zunichst sowohl hanafitische als auch higazisch-
medinensische Lehren enthalten haben diirfte, mit der sog. Muhtalita
gleichgesetzt werden, da letzteres, wie es noch auszufiihren sein wird,
lediglich eine Titelvariante der masa’il -Sammlung Sahniins mit einer
inhaltlich teilweise anderen Struktur als die Mudawwana darstellt*.
Die unter dem Werktitel al-Muhtalita gesichteten Handschriften sowohl
in Qairawan als auch in marokkanischen Bibliotheken enthalten keinen
einzigen Hinweis auf seinen hanafitischen Rivalen und Amtsvorganger
Asad b. Furat. Wir haben vielmehr davon auszugehen, daB die Muhtalita
und die Mudawwana in ihrer jeweiligen Struktur zwar unterschiedliche,
in ihrem Inhalt jedoch weitgehend identische Fighbiicher darstellen,
die noch in relativ spiten Abschriften aus dem 6. Jahrhundert d.H. als
voneinander getrennte, wenn auch voneinander nicht ganz unabhéngige
Biicher verstanden und unterrichtet worden sind. Beide Titel: al-Muhta-
lita und al-Mudawwana — ja, sogar eine Mubhtalitat al-Mudawwana
wird bezeugt — sind bereits in der friithesten Entwicklungsphase der
Rechtswerke Sahniins von der Mitte des 3. Jahrhunderts bis in das
spite 6. Jahrhundert d.H. in zeitgendssischen Exemplaren kontinuier-
lich dokumentiert.

Mehrere hundert lose Pergamentblitter aus den Fighbiichern Sahnuns
sind in der Moscheebibliothek von Qairawan im letzten Jahrzehnt
gesammelt und — soweit es ging — mit den entsprechenden Kapiteln
der Druckausgabe der Mudawwana verglichen und als Teile derselben
identifiziert worden. Es hat sich dabei gezeigt, daB die Kapitelanord-
nung (tabwib ) in diesen Fragmenten nicht immer mit der der Druck-
ausgabe konform geht. Auch bab-Uberschriften mit bis dahin unbe-
kannten masa’il sind hie und da entdeckt worden, die in der Druckaus-

' Abii ’1-‘Arab al-Tamimi (bis 333/945 - GAS 1/356; Beitrige 196ff) hat
in seinem K. al-mihan einige Uberlieferungen aus dem Osten in der Riwaya
Asad b. Furat - Ibn Abi Za'ida verarbeitet; siehe dort den Index.

 Insofern ist die Bezeichnung der Mubhtalita als ein “alternative title of
the Mudawwana” durch J. ScHAacHT in Arabica 14 (1967) 242 zu relativieren.




Einleitung

gabe fehlen, aber eindeutig Sahnuns Fighbiichern — der Mudawwana
oder der Mubhtalita — , aber keineswegs den kutub von Asad b. Furat
zuzuordnen sind.

In den hier folgenden Untersuchungen wird dargestellt, daB es ein
redaktionell abgeschlossenes Gesamtexemplar der Mudawwana zur
Zeit Sahnuns nicht gegeben hat. Was damals vorlag, waren einzelne
agza, die man nach Rechtsthemen ordnete und zusammenlegte. Selbst
diese waren in ihrer jeweiligen Kapitelanordnung und im Wortlaut
der masa’il zum Teil unterschiedlich. Die Textkonstituierung erfolgte
anhand dieser Exemplare in ihren diversen Riwayat durch die Schiiler
Sahniins aus dem 3. Jahrhundert d.H. erst in den Kollegs bei al-Qabisi.
Aber noch aus dem 6. Jahrhundert d.H. besitzen wir Werkexemplare,
die der Anordnung unserer Druckausgabe an manchen Stellen nicht
entsprechen. Dies ist insofern selbstverstdandlich als daB wir in der
Druckausgabe nicht auf die Mudawwana zuriickgreifen, sondern le-
diglich auf eine Abschrift derselben aus dem ausgehenden 5. Jahrhun-
dert d.H.

Nach einer Kurzdarstellung der Primérquellen Sahnuns, die z.T.
auch in Originalen aus dem ausgehenden 2. und aus den ersten Dekaden
des 3. Jahrhunderts d.H. in direkten Riwayat nach ihren jeweiligen
Verfassers in beachtlichen Fragmenten vorliegen und von Sahnun —
iiberwiegend in seiner eigenen Riwaya — in der Mudawwana ausge-
wertet worden sind, wird die Weitergabe seiner Rechtsbiicher, der
Mudawwana und der Muhtalita, ebenfalls anhand von handschriftlich
vorliegenden Materialien und in ihrem Vergleich zu der heute benutzten
Druckausgabe (Matba‘at al-Sa‘ada, Kairo 1323 d.H.) — hergestellt nach
einem magrebinischen Pergamentkodex aus dem Jahr 476 d. H. -
untersucht.

Die Moglichkeit, alte Exemplare der Mudawwana bzw. der Muhtalita
in der Schiilergeneration Sahniins und im friihen 4. Jahrhundert d.H.
in ihren unterschiedlichen Riwayat identifizieren zu kdnnen, verdanken
wir dem Qairawaner Gelehrten al-Qabisi (bis 403/1012), der die
Kollations-, sama“- und qira’a - Vermerke in den von ihm benutzten
Exemplaren samt ihrer Riwayat sorgfiltig verzeichnet hatte. Einige
dieser Zertifikate habe ich erstmalig in meinen Qairawaner Miszella-



Einleitung

neen III. in: al-Qantara 10 (1989) 215ff.vorgestellt. Weitere, iiberliefe-
rungsgeschichtlich relevante Informationen kamen wéhrend Hand-
schriftenstudien in Qairawan, Rabat und Fas rasch hinzu?', die das
damals entworfene Bild nunmehr in vieler Hinsicht erginzen.

Die Herstellung neuer Abschriften nach diesen alten Exemplaren
verlief parallel zu einer mancherorts mit iiberraschender Vielfalt be-
tricbenen Kommentierung des Mudawwanatextes selbst. Diese Kodices
auf Pergament (raqq ) mit reichhaltigen Kommentierungen der von
Sahniin iiberlieferten masa’il in Form von Marginalnoten aus dem
spiten 5. Jahrhundert d.H. liegen vor allem in marokkanischen Biblio-
theken. Nur hat man sich um sie bisher noch nicht gekiimmert.

Auf der Suche nach verstreut, in z.T. willkiirlich zusammengesetzten
Sammelordnern liegenden agza’ aus den Fighbiichern Sahniins, die
unter dem Titel al-Mubhtalita zusammengefaBBt worden sind, wird man
vor allem in der Qarawiyyin -Bibliothek in Fas fiindig; teilweise aber
auch in Qairawan, wo einige Heftreste mit Titelblittern der Muhtalita
aus dem spiten 3. Jahrhundert d.H. liegen und die Werkiiberlieferung
durch Yahya b. ‘Umar al-Kinani (st. 289/902 - Beitrige 92ff.) in der
zweiten Hilfte des 3. Jahrhunderts d.H. dokumentieren. Somit wird
der Vergleich des Textbestandes der Mudawwana mit der Mubhtalita
anhand von Handschriften und der Druckausgabe ebenfalls moglich
sein, um die Struktur der Mubhtalita, vielleicht im Rahmen einer Neu-
edition des Gesamtwerkes, darzustellen.

Wie es sich nunmehr zeigt, weisen selbst diejenigen agza’, die unter
dem Titel al-Mudawwana zusammengelegt worden sind, z.T. erheb-
liche Textvarianz und unterschiedliche bab-Anordnung im Vergleich
zum bisher bekannten, im Druck vorliegenden Textbestand des Werkes
auf. Wihrend ein Pergamentheft als K. al-hagg al-awwal min al-
Mudawwana betitelt wird, sind die Teile II. und III. des K. al-hagg
dem Muhtalita zugeordnet. Alle drei Hefte liegen in der Qarawiyyin-
Bibliothek und stammen von ein und derselben Hand. Sie sind im
Ramadan 518/Oktober 1124 aufgezeichnet worden® und enthalten

*! Siehe jetzt auch meine Beitrige 285-289.
2 Hs Qarawiyyin 574 - mit zahlreichen Randglossen.




Einleitung

Kapiteliiberschriften bzw. masa’il Sahntins nach Ibn al-Qasim ( - Malik),
die ich weder in anderen Werkexemplaren noch in der Druckausgabe
belegen konnte.

In der Sammlung Nr. 800 der Qarawiyyin - Bibliothek liegt eine
unvollstindige kurrasa von insg. 12 Pergamentblittern, die ebenfalls
das K. al-hagg mit folgender Titeliiberschrift enthalt:

Kitab al-hagg al-awwal min Muhtalitati ’I-Mudawwana (sic - M.M.)
riwayat Sahniin b. Sa‘id al-Taniahi ‘an ‘Abd al-Rahman b. al-Qasim
al-‘Utaqi ‘an Malik b. Anas al-Asbabhi.

Dieses Heft enthilt iiberhaupt keine Kapiteliiberschriften; nur am
Rand erscheinen einige Eintragungen, die allerdings mit den bekannten
bab-Uberschriften anderer agza’und der Druckausgabe nicht vergleich-
bar sind. Wahrend die als nachtriglich konzipierten Kapiteliiberschrif-
ten als Randvermerke erscheinen, ist diesmal eine weitgehende
Textkonstanz zu beobachten.

Im Vergleich mit der Druckausgabe Bd. I 377-381 erscheinen fol-
gende Kapitel am Rand der Handschrift:

o ¢ deall e 3¢ Sl (U B Ol ¢ gl ek 88 Sy
s}b\@&;@sﬁ_ﬁa{)w}ﬁ-ﬁ@;@\);@ eally oy el

c Tl alod pd ol e 3 il p e JaY

Fiir die vorletzte Eintragung findet sich weder in der Druckausgabe,
noch in anderen agza’ der Bibliothek an der entsprechenden Stelle
eine Entsprechung. Diese neue Uberschrift deckt sich inhaltlich mit
der zweiten Hilfte des Kapitels rasm fi ’I-nasrani yuslimu...usw. in
der Druckausgabe Bd. 1.381,5ff.

Nach diesem Muster, mit anderslautenden bab -Uberschriften, ist
auch das K. al-hagg al-tani min Mubhtalitati I-Mudawwana...(12 fol.)
in derselben Sammlung Nr. 800 zusammengestellt: urspriinglich keine
bab-Einteilung des Textes, dafiir eine sekundire Kapitelkonzeption
am Rand®, die allerdings weder in der Druckausgabe noch in anderen,

® Beide Hefte erwihnt Muhammad aL-ABiD AL-FAsi lediglich als al-
Mudawwana li-I-imam Malik (sic) riwayat Sahniin b. SaGd (siehe Fihrist



15
Einleitung

handschriftlich vorliegenden Exemplaren nachweisbar ist**.

Die Gliederung der gesammelten masa’il nach Kapiteln begann bereits
zur Zeit Sahnuns und seiner Schiiler, ist aber dem vorliegenden Hand-
schriftenfund zufolge noch im friihen 6. Jahrhundert d.H. nicht abge-
schlossen oder gar einheitlich gewesen. Es gab stets Exemplare, die
man nach bereits vorhandenem Muster mit den abwab -Uberschriften
versah, andere wiederum gemiB Inhalt der Partien durch neue Kapitel-
bezeichnungen ordnete. Uns liegen nunmehr sowohl alte Exemplare
aus der Schiilergeneration Sahnuns aus dem letzten Viertel des 3.
Jahrhunderts d.H. in der Moscheebibliothek von Qairawan vor, die
die bekannte Kapitelaufteilung aufweisen, als auch spitere Abschriften
aus al-Andalus aus dem spiten 5. und friihen 6. Jahrhundert d.H., die
keine, oder unterschiedliche abwab-Bezeichnungen haben. Die ein-
deutig als Mubhtalita betitelten Heftreste in Qairawan — einmal sogar
mit Angabe der Riwaya von Yahya b. ‘Umar an Sahniin *- zeigen
bei identischem Textbestand nur teilweise Gemeinsamkeiten mit den
abwab der Mudawwana. Abschriften von der Muhtalita hat man in
Qairawan nachweislich noch im ausgehenden 4. Jahrhundert d.H. an-
gefertigt und erst nachtriglich, wenn iiberhaupt, mit Kapiteliiberschrif-

I1.473-474). Diese Werkbetitelung der Mudawwana Sahniins, mit Malik b.
Anas als Verfasser, ist hartnickig beibehalten worden und hat sich sogar
bibliographisch gefestigt: Auch die Nachdrucke der Mudawwana tragen auf
dem Einband ausschlieBlich diesen Titel. Es kommt aber noch schlimmer:
magribinische Gelehrte von Rang und folglich auch ihre Studenten sprechen
heute fast ohne Ausnahme von der Mudawwana von Malik. — Unversténdlich
ist indes die Betitelung der Hs British Library, Or. 9810 sowohl im Katalog
als auch auf dem Einbandriicken: Malik b. Anas: al-Mudawwana. Der Band
von insg. 132 Folios auf Pergament enthilt iiberwiegend fragmentarische
agza aus der Mudawwana mit einer iiberwiegend anderen tabwib-Anordnung
als die Druckausgabe. Bei SezGN ist diese Handschrift nicht erfaft.

* Die Hs Escorial 612 enthilt vier Seiten aus der Mustahraga von al-"Utbi;
vier weitere Pergamentblitter dagegen gehoren dem K. al-hagg der Mudaw-
wana an, die ebenfalls keine Kapiteliiberschriften haben. — Die Angaben in
der GAS 1/472 sind entsprechend zu korrigieren. Dort ist die Angabe Paris
1055 zu streichen.

* Siehe oben, S. 12; vgl. meine Beitrige 40-41.




Einleitung

ten versehen; noch al-Qabisi und seine Schiiler benutzten noch solche
Exemplare in Qairawan. Der Cérdobenser Sulaiman b. ‘Abd Allah b.
al-Mubarak (st.335-337/946-948) widmete sich nach dem Vorbild
Sahniins der abwab - Anordnung der Mubhtalita:

bawwaba bagiya ‘|-Mubhtalita min al-Mudawwana ‘ala ma fa‘ala
-
Sahniin®®.

Wann und vor allem nach welchen Kriterien und in welchem Kreis
ein Konsens — wenn iiberhaupt — iiber gleichlautende Kapiteliiber-
schriften in der Mudawwana erfolgt ist, wissen wir nicht. Es fillt
jedoch auf, daB die bisher gesichteten Mudawwana-Fragmente aus
der zweiten Hilfte des 3. Jahrhunderts d.H. — also die iltesten, die wir
gegenwirtig besitzen — schon die gleiche Anordnung und iiberwiegend
die gleichen Kapiteliiberschriften aufweisen wie die spiteren Vorlagen
und die Druckausgabe. Ein schones Exemplar in der Qarawiyyin-
Bibliothek, das in einem Band die gesamte Mudawwana enthilt, geht
in der Gliederung und tabwib - Anordnung bei weitgehender Textkon-
stanz mit der Druckausgabe ebenfalls konform. Nur in wenigen Fillen
sind zusitzliche Kapiteliiberschriften, z.B. bab al-mustahada zu Bd. I.
50, 5ff. der Druckausgabe, zu beobachten. Auch anderslautende For-
mulierungen der Kapiteliiberschriften wie ma gaa fi wagqt al-salat /
ma gaa fi l-adan (vgl. Druckausgabe: Bd. I. 55), jeweils an der
entsprechenden Textstelle des Werkes, fallen als Varianten in dieser
Hinsicht kaum ins Gewicht.

DaB die Kapitelanordnung der Mudawwana, wenn auch nicht
iibereinstimmend und in allen Abschriften, bereits im 3. Jahrhundert
d.H. im groBen und ganzen abgeschlossen war, bestitigt eine kurze
Nachricht aus al-Andalus; dort hat der zwischen 309-310/921-922
verstorbene ‘Abd Allah b. Muhammad b. Abi ’I-Walid die urspriinglich
ohne bab - Betitelung zusammengestellte masa’il - Sammlung von
al-‘Utbi, die Mustahraga min al-asmi‘a mimma laisa fi I-Mudawwana,
gemdB der damals bekannten tabwib - Anordnung der Mudawwana

* Ibn al-Faradi, Nr. 558; Forneas 107; vgl. Tartib al-madirik 6/146, wo
die Stelle offenbar verderbt ist.



17
Einleitung

redaktionell bearbeitet”’. Wie jenes Mudawwanaexemplar jedoch im
einzelnen strukturiert gewesen ist, wissen wir nicht; sie galt aber beim
Auffinden einzelner masa’il offenbar als eine Art Orientierungshilfe
und MaBstab fiir die Anordnung anderer Fighbiicher.

Die vorliegenden Textzeugen, diverse Fragmente und Heftreste aus
der Mudawwana und der Muhtalita in der Qairawaner Moscheebiblio-
thek, ferner die in den folgenden zwei Jahrhunderten entstandenen
Kodices andalusischen Ursprungs werden die Rekonstruierung und
Sicherung eines Archetyps — soweit ein solches vorlaufiges Urteil
anhand der bislang gesichteten Materialien erlaubt ist — wohl kaum
erméglichen. Und wie es in einigen Randglossen dokumentiert ist, hat
Sahniin seinen Schiilern keine Edition letzter Hand hinterlassen. Was
gegenwirtig vorliegt und miteinander verglichen werden kann, spricht
eher fiir die Existenz zunichst mehrerer Werkteile in unterschiedlichen
Riwayat, die man, wie erwihnt, erstmalig in den Kollegs bei al-Qabisi
in groBere, figh-thematisch geordnete Einheiten zusammenfafite.

Bei der wiinschenswerten Gesamtedition dieser Materialen u.d.T.
al-Mudawwana und al-Muhtalita werden wir somit nicht von gewdhn-
lichen Textvarianten eines Grundwerkes, sondern eher von Uber-
lieferungsvarianten in der Darstellung von Rechtsfragen und ihrer
Erorterung zur Zeit Sahniins auszugehen haben. Und selbst dort, wo
der Textbestand unterschiedlicher und voneinander unabhingiger
Handschriften, deren Verwandschaftsverhiltnis zueinander nicht fest-
stellbar ist, auf den ersten Blick identisch zu sein scheint und nur
geringfiigige Abschriftsvarianten aufweist, ist die Kapitel- bzw. bab-
Anordnung haufig unterschiedlich.

Was gegenwirtig machbar ist, beschrinkt sich im Rahmen der Ma-
terialerfassung auf die chronologische Schichtung der Werkfragmente
selbst, soweit diese datiert sind oder durch Duktusvergleiche annahernd
datiert werden konnen®.

" bawwaba Mustahragata ’I-Utbi ‘ald tabwib al-Mudawwana wa-kana
ahlu 1-Magrib yaqsudiina-hu fi-ha : Ibn al-Faradi, Nr. 663; Forneas 107.

* Der Vergleich der Schriftziige mehrerer Kopisten, die weitgehend unbe-
kannt sind, 1Bt auf kein Verwandschaftsverhiltnis zwischen den Abschriften
schlieBen.




Einleitung

%

Die iltesten Textzeugen der Mudawwana und der Muhtalita in Qai-
rawan enthalten datierte Kolophonvermerke aus der zweiten Hilfte
des 3. Jahrhunderts d.H. Das ilteste Fragment aus dem K. al-istihgaq
und dem K. al-luqata ist in einem Horerzertifikat bei Muhammad b.
Ibrahim b. ‘Abdils (st.260/874 - GAS 1/473) auf das Jahr 256/869
datiert, eine sekundire Eintragung stammt schon aus dem Jahr 292/904.

Etwas jiinger ist das Horerzertifikat im K. al-lian wa-’l-zihar aus
dem Jahr 279/892 bei Yahya b. ‘Umar und das Horerzertifikat vom
Muharram 294/Oktober 906 im K. al-hagg aus der Mubhtalita bei
Ibrahim b. Dawiid (st. 298/910)”, dem Qadi von Tarabulus/Ifrigiyya.
Da einem undatierten Werkfragment einige an Sahniin gerichteten
masa’il des 296/908-909 verstorbenen Bakr b. Hammad angeschlossen
sind”, diirfte es ebenfalls um jene Zeit aufgezeichnet worden sein.

Ein werkgeschichtlich duBerst wertvolles Exemplar der Muhtalita,
das eine grundsitzlich andere abwab-Anordnung und und vielerorts
auch andere Diktion als die Mudawwana aufweist, ist ebenfalls in
Qairawan erhalten. Zwar ist der Anfang mit dem Titelblatt nicht mehr
vorhanden, dennoch dokumentieren die letzten Kapiteliiberschriften,
daB wir es hier mit einem neben der Mudawwana am selben Ort und
zur gleichen Zeit studierten Buch von Sahniin zu tun haben. Das
Fragment von insg. acht Folios endet mit folgendem Hoérerzertifikat:

e alll Loy ol ) d Wy s ol o il e 5
pr Blaliseadl n Cladll QLS S L ol jhan i G55 WLy Lo

o

= Aghlabides 336; er war dgyptischer Abstammung: al-Magqrizi, al-Muqaffa
al-kabir 1/151.

* Ma‘lim al-iman 2/281; Riyad al-nufts 2/20; Beitrége 140ff; bes. 146.
Seine Beteiligung an den Diskussionen iiber halq al-Qur’an und Gottesschau
in Qairawan dokumentieren einige Pergamentblitter, die ich in der Moschee-
bibliothek 1994 entdeckt habe: Beitréige 141-142. Alles lauft dort nach dem
von den Masariqa vorgegebenen Schema ab. Die Irrlehren von infa’ al-ru’ya
hat Abii 'l-‘Arab in seinem K. al-mihan 447 nach ihm zusammengestellt.



Einleitung

S 3aBL g STy (AU g odally et gl b idy ¢ a8 i o
J\»TM_UHAJ@‘H_UMM\AL:&O}

Zu diesem schon formulierten SchluBvermerk steht im selben Duktus
am Rand nachgetragen: & .C.JJ} Ao g alyls

Der hier genannte Saih al-Qibriyani iiberlieferte auch Werkteile der
Mudawwana in Qairawan; er war ein wohlhabender Kaufmann in der
Stadt und bekleidete das Qadi-Amt in Qastiliya — in Qafsa und der
Oasenregion — unter Sahniin. Er starb im Di I-Qa‘da 282/Dezember
895; siehe meine Beitrige 78-80). Auch der Kopist Abii Ga'far, der
das Zertifikat mit einem kurzen Du3’ abschlieBt, ist bekannt; er heiBt
Ahmad b. Muhammad b. ‘Abd al-Rahman al-Qasri. Er ist als Schiiler
des Yahya b. ‘Umar al-Kinani ausgewiesen und starb gegen 321-
322/933-934; Beitrige 177—187)'”. Zwischen die obigen Zeilen sind

*! Eine fast vollstandige kurrasa, das K. al-qirad, ist ebenfalls von ihm
aufgezeichnet worden: sami‘tu Kitab al-qirad min al-Mudawwana min Yahya
b. Umar al-Andalusi haddatant bi-hi ‘an Sahniin b. Sad fi kitabi wa-l-hamdu
li-llah. Wa-kataba Abii Ga‘far. Hier bestitigt ein weiteres Zertifikat den Vortrag
bei Yahya b. ‘Umar und aus dem Exemplar von al-Qibriyani. Ein drittes
Zertifikat ist auf den Gumadi II. 314/August 926 datiert. DaB dieses Exemplar
in der halga des Yahya b. ‘Umar mehrfach als Unterrichtsmaterial gedient
hat, bestitigen neben entsprechenden Randglossen die werkfremden Nachtrige
auf dem letzten Blatt der kurrasa, in denen Yahya b. ‘Umar (haddatani Yahya
b. ‘Umar) aus den Magalis von Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz in der Riwaya von
Abu Ishaq al- Barqi zitiert. Eine vollstandige kurrasa vom K.al-hiyar (sic; am
Kolophon schreibt er al-tahyir ) wa-I-tamlik hat Abll Ga'far ebenfalls bei
Yahya b. ‘Umar studiert. Auf dem Titelblatt erscheint neben seiner Riwaya
auch sein vollstidndiger Name als Besitzer der kurrasa.

Es gibt allerdings einen zweiten Abli Ga'far, der Kontakte zu dem hier
mehrfach genannten Yahya b. ‘Umar hatte: Ahmad b. Sa'diin al- Urbusi. Yahya
b. ‘Umar hinterlegte bei ihm seine Biicher als er wihrend der mihna die Stadt
verlassen muBte. Abii Ga'far hat von allen kutubdes Yahya b. ‘Umar Kopien
angefertigt. Er starb in Dii T-ga‘da 323/Oktober 935 in Stisa: Riyad al-nufils
2/207-210; Tartib al-madarik 5/326-327. Uber sein Grab sieche Waragat 2/61-
62. Er ist mit dem oben genannten Abti Ga'far al-Qasri nicht zu verwechseln.




20

Einleitung

nachtriiglich weitere Horerzertifikate von fremder Hand aufgenommen
worden; ihre Urheber sind biographisch nicht identifizierbar. Einer
dieser Eintragungen ist allerdings datiert: ein gewisser Muhammad b.
al- mu‘allim horte diese kurrasa bei Abu Bakr b. al-Labbad (st. Safar
333/Oktober 944; Beitrige .189-194) im Rabi* II. 304/Oktober 916).
Die werkfremden Nachtrige auf dem letzten Blatt stammen aus diesem
Kreis; Ibn al-Labbad referiert einige juristischen Auskiinfte des Yahya
b. ‘Umar. Insgesamt stellt der SchluB ein wertvolles Dokument iiber
die fruchtbarste Epoche Qairawaner Gelehrtentatigkeit im spiten 3.
und frithen 4. Jahrhundert d.H. dar”.

Die vollstindig erhaltene kurrasa vom K. al-tahyir wa-I-tamlik (11
fol.) hat Abii Ga‘far al-Qasri fiir sich hergestellt; diesmal nennt er sich
nicht nur als Kopist, sondern auch als Besitzer des Heftes auf dem
Titelblatt und registriert dort seine Riwaya: samitu gami' ma fi hada
I-kitab min Yahya b. ‘Umar haddatani bi-hi ‘an Sahnin.

Schon sekundir ist das zwischen die letzten Zeilen des Kolophons
eingetragene Horerzertifikat im Kreis des Aba Bakr b. al-Labbad im
Rabi® 1., ohne Jahr. Das Heft kursierte offenbar im selben Kreis wie
das oben genannte K. al-gasb aus der Muhtalita.

Vom K. al-zakat II. der Mudawwana, von dem nur der Anfang
fehlt, sind 13 Folios in einer alten Abschrift aus derselben Zeit erhalten;
es ist auf den Rabi* II. 294 datiert. Der Kopist ist unbekannt: er nennt
sich am Ende Muhammad b. Yahya und fiigt einige masa’il von insg.
12 Zeilen auf dem letzten Blatt hinzu, die teilweise auf Ibn al-Qasim
zuriickgehen. AnschlieBend wiqderholt er den SchluBsatz: LS oa
L) Wby aige e calladl o) b dadlg Sl 3575 . Dies st natiirlich
etwas ungewohnlich.

Die darauf folgende Tradition, von fremder Hand geschrieben, in
der Riwaya des Qairawaners Yahya b. ‘Aun (st. 298/910-911 - Beitrige
148) nach seinem Vater ‘Aun b. Yusuf (st. 239/853 - Beitrige 30-32)
bestitigt die Benutzung der kurrasa in weiteren Sitzungen im letzten
Jahrzehnt des 3. Jahrhunderts d.H.”.

*2 Weiteres aus diesem Exemplar siehe unten, S. 65-66.
* Die Tradition, ohne weiteren Isnad, stellt eine Variante der Uberlieferung



Einleitung

Bei der Erfassung dieser alten, ja der dltesten Textzeugen der Mudaw-
wana bzw. der Muhtalita hat sich gezeigt, daB man bei ihrem Studium
in den Gelehrtenzirkeln der Stadt — vor allem bei Yahya b. ‘Umar und
seines Nachfolgers Abu Bakr b. al-Labbad — auf weitere Quellen des
malikitischen Schrifttums zuriickgegriffen und aus diesen in kurzen
Randglossen zitiert hatte. Was damals Rang und Namen hatte, wird
schon in diesen Abschriften aus dem ausgehenden 3. Jahrhundert d.H.
parallel zur Mudawwana und Muhtalita — nicht selten mit Verweis
auf den madhab-internen Dissens — vermerkt: der Muwatta’ Maliks,
iiberwiegend ohne Angabe der Riwaya, die Utbiyya (d.i. al-Mustahraga
min al-asmi‘a mimma laisa fi I-Mudawwana), die Rechtsbiicher des
‘Abd al-Malik b. Habib ( al-Wadiha und al-Sama‘ ), die masa’il-
Sammlungen der Agypter Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz und Asbag b. al-Farag
(u.d.T. al-Magalis / Sama“ ) und die Schriften des Ibn al-Mawwaz
(al-Mawwaziyya). Die Uberlieferung dieser Fighbiicher im Qairawan
des 3. Jahrhunderts d.H., zwischen dem Wirken von Sahniin und
Yahya b. ‘Umar, ist sowohl in einigen zeitgendssischen Werkfragmen-
ten, die nicht der Mudawwana bzw. der Muhtalita zuzuordnen sind,
als auch in biographischen Notizen der Lokalhistoriker mehrfach atte-
stiert. Thre konsequente Konsultierung im Schiilerkreis Sahniins war
Voraussetzung fiir die Entwicklung der Rechtslehre.

Diese fiir die Geschichte der malikitischen Rechtsliteratur bedeutsamen
Funde widerlegen die von N. CALDER vor einigen Jahren in die Diskussion
gebrachte Chronologie der friihen Rechtsliteratur, dernach Maliks Muwatta’
in der Rezension von Yahya b. Yahya al-Laiti lediglich als Produkt
Cérdobenser Gelehrsamkeit zu verstehen sei und seine Entstehung erst nach
Sahniins Mudawwana einen iiberlieferungsgeschichtlichen bzw. inhaltlichen
Sinn bekomme. Eine Theorie, die manche iiberraschend schnell sogar zur
Nachahmung anregt und zu voreiligen SchluBfolgerungen verfiihrt (z.B. R.
LoHLKER in: ZDMG 146/1996/587 und 590). Aber auch die Feststellung, die

Mudawwana Sahniins sei als Kommentar (!) zum Muwatta’ Maliks zu
verstehen®, ist nicht weniger besorgniserregend, wenn man immer wieder

der Umm Hani’ - Prophet dar; vgl. Ibn Hanbal 6/344, 3-7.
* So an einer nicht gerade unauffilligen Stelle in: Islamic Law and Society
V. (June 1998), S.139 von Akel I. KAHERA : Damages in Islamic Law. Maghribi

Mufis and the built environment.




99

Einleitung

daran erinnert wird, daB der Trend in der Forschung mancherorts auf ein
re-writing of history - in welchem Genre auch immer — abgestellt zu sein
scheint. Auf jeden Fall sind solche und #hnlich ausgerichtete ad hoc Postulate
in der Grundlagenforschung eher irritierend als stimulierend und sollten nicht
kommentarlos {ibergangen werden.

Andere rechtsthematisch geordnete kutub — vollstindige Werk-
exemplare liegen in Qairawan nicht vor — sind erst im 4. Jahrhundert
d.H. nach alteren Vorlagen, die verlorengegangen sind, angefertigt
worden. Diese Fragmente sind allerdings nicht nur wegen ihres hohen
Alters von texthistorischer Bedeutung. Einige Randglossen lassen auf
ihre Benutzung in Qairawaner Gelehrtenzirkeln bis in die Zeit von
al-Qabisi im ausgehenden 4. und zu Beginn des 5. Jahrhundert d.H.
schlieBen.



DIE PRIMARQUELLEN SAHNUNS

Es ist unstreitig, daB die Grundlage der masa’il-Sammlung Sahntns
die Rechtsauskiinfte des Agypters Ibn al-Qasim al-Utaqi bilden, wobei
es sich sowohl um die Weitergabe von agawil des Malik b. Anas als
auch um die Kommentierung derselben durch Ibn al-Qasim ferner um
dessen eigene Lehrmeinungen handelt, die dann Sahnun hie und da
kurz erortert. Seine Kommentare sind in den unterschiedlichen Riwayat
und Exemplaren der Mudawwana und Mubtalita — wie es zu zeigen
sein wird — teils im Text des Werkes, teils als Randglossen verzeichnet
worden.

Den Muwatta’ Maliks wertet Sahniin anhand der im Qairawan des
frithen 3. Jahrhunderts d.H. bekannten Rezension des tunesischen Ge-
lehrten ‘Ali b. Ziyad (st. 1 83/799)*, ferner anhand der von Ibn al-Qasim
und ‘Abd Allah b. Wahb weitergegebenen Riwayat aus, die er sowohl
einzeln als auch zusammenfassend referiert — etwa in der Form: Ibn
Wahb wa-‘Ali (b. Ziyad) wa-Ibn al-Qasim ‘an Malik; siehe: al-
Mudawwana 1I. 112. Die hier nach Maliks Muwatta’ iiberlieferte
Prophetentradition ist auch in anderen Rezensionen dokumentlert die
Sahniin nicht nennt, weil er sie moglicherweise nicht gekannt hat**

Etwas problematischer stellen sich die Fragmente nach dem Agypter
‘Abd Allah b. Wahb dar, denn er ist sowohl als Rawi von Maliks
Muwatta’ und dessen masa’il, die auBerhalb des Muwatta’ tradiert wor-
den sind, als auch als Verfasser eines gleichnamigen Werkes ausge-

3 GAS 1/465: er tritt auch als Rawi weiterer, wohl auBerhalb des Muwatta’
iiberlieferten masa’il nach Malik, ferner als Rawi des Gami" al-kabir fi ’I-figh
wa-l-ihtilaf des Sufyan al-Tauri (Aghlabides 28) in Erscheinung; vgl. Beitrige
7- 10 mit weiteren Angaben.

® Rezension Abii Mus‘ab 2/216. Nr.2216; Rezension Yahya b. Yahya
2/476. Nr. 7; Rezension al-Hadatani, Nr. 269.




Die Primérquellen Sahniins

wiesen. Vom letzteren liegen gegenwirtig zwei Pergamenthefte vor,
die als Fighbiicher konzipiert worden sind: das K. al-muharaba® und
das K. al-qada’ fi ’I-buyir"

Textvergleiche zwischen der Mudawwana und diesen Muwatta™
Fragmenten des Ibn Wahb haben zugleich bestitigt, da Sahniin - als
direkter Rawi der kutub von Ibn Wahb — nicht Maliks Muwatta’ /
Rez. Ibn Wahb, sondern den Muwatta’ des Ibn Wahb und moglicher-
weise auch dessen Haditsammlungen, die u.d.T. al-Gami‘ebenfalls in
Qairawan erhalten sind, in seinen Schriften referiert, diese jedoch —
soweit in der Druckausgabe der Mudawwana nachpriifbar — nicht
vollstindig auswertet™. Hierfiir bestand auch kein Bedarf, da im Gami‘
Haditmaterialien gesammelt worden sind, die mit Fragestellungen der
Jurisprudenz inhaltlich nichts zu tun haben.

Seitdem die zwei Pergamenthefte aus dem Muwatta’ des Ibn Wahb
uns vorliegen, konnte durch Textvergleiche auch festgestellt werden,
daB Sahnun den Textbestand der Fighbiicher von Ibn Wahb iiberwie-
gend wortgetreu referiert und nur geringfiigige redaktionelle Bearbei-
tungen an der Struktur seiner Vorlagen vornimmt®. Diese Dicta er-
scheinen in der Mudawwana iiberwiegend in der im Muwatta’ des Ibn
Wahb festgelegten Reihenfolge®. Die iiber Ibn Wahb - Malik b.

" Siehe mein ‘Abd Alldh b. W. ahb; Leben und Werk, passim.

Zur Frage siehe: ‘Abd Allah b. Wahb; Leben und Werk, passim.

Als Belsplel siche meine Bemerkungen “man halafa ‘ala minbari
atiman...” in: WdO 18 (1987) 94-96. Die Tradition ist natiirlich auch von
Milik im Muwatta’ iiberliefert worden; siehe dazu die Parallelstellen 2.2.0.
und ergénze nunmehr mit: Rezension Abli Mus‘ab 2/478. Nr. 2928; Rezension
al-Hadatani, Nr. 288.

® Eine #hnliche Beobachtung konnte durch Textvergleiche auch zwischen
zwei voneinander unabhingigen Heften des Gami‘gemacht werden. Die von
J. DaviD-WELL bereits 1939 besorgte Edition des Papyrusfragmentes aus
Edfu vom Rabr" 1. 276/Juli 889 in der Riwdya von Harmala b. Yahya - Ibn
Wahb deckt sich in der Reihenfolge und im Wortlaut der Dicta mit den
entsprechenden Teilen eines Pergamentfragmentes in der Riwaya von Sahniin
- Ibn Wahb aus Qairawan; weiteres dazu siehe in meinen Beitrige 129-130.
Eine solche fiir die Textgeschichte bedeutsame Ubereinstimmung zwischen
zwei Fragmenten unterschiedlichen Ursprungs und Riwaya ist natiirlich erst



Die Primérquellen Sahnuins

Anas laufenden Traditionsmaterialien und dessen agawil entsprechen
wiederum — soweit die gegenwirtige Quellenlage einen Textvergleich
zuliBt — auch dem Textbestand der Muwatta- Rezensionen Maliks
weitgehend. Die von N. Caper im Bereich der Grundlagenforschung
in die Diskussionen gebrachte Theorie"', Maliks Muwatta’ — wohlge-
merkt: in der Rezension von Yahya b. Yahya al-Laiti — sei als Produkt
“Cérdobenser Rechtsgelehrsamkeit” erst nach der Mudawwana ent-
standen, ist somit weder iiberlieferungsgeschichtlich noch texthistorisch
haltbar. Die Auswertungsergebnisse der sowohl im iiberpriiften Hand-
schriftenbestand wie auch in der Druckausgabe der Mudawwana vor-
liegenden Primirquellen Sahniins lassen fiir eine solche Chronologie
iiberhaupt keinen Raum.

Auf die agyptisch-higazischen, teilweise auch auf die syrischen
Hadit- und Rechtsmaterialien greift Sahniin diberwiegend ebenfalls
via Ibn Wahb zuriick; dies ist auch dort der Fall, wo in den jeweiligen
Quellenangaben der Mudawwana lediglich die Primérquellen des Ibn
Wahb erscheinen. Die Partien wie: Ibn Lahi‘a wa--Lait ‘an Yazid b.
Abi Habib...usw., oder: Yinus anna-hu sa’ala Rabr ata...usw ., mit an-
schlieBendem Yahya b. Ayyiib ‘an Ibn Guraig ‘an ‘Ata’... usw. sind —
um hier nur ein Beispiel zu nennen — ausnahmslos den davor stehenden
Passagen nach Ibn Wahb anzuschlieBen*, die Sahniin dessen Muwatta’
— oder al-Gami‘* — entnommen hat; Biichern, die in Qairawan in

moglich, wenn man von der schriftlichen Werkiiberlieferung zur Zeit des
Verfassers ausgeht. Zur Frage siehe auch unten, S. 75-71.

* Studies in early Muslim jurisprudence. Oxford 1993. Dazu siehe meine
Bemerkungen: Die friihe Rechtsliteratur zwischen Quellenanalyse und Fiktion.
In: Islamic Law and Society. Vol. IV/2 (1997). S. 224-241.

2 Giehe al-Mudawwana, Bd. V. 84-85 am Ende des K. al-tahyir wa- I-tamlik.

8 21-Gami’ des ITbn Wahb besteht aus einer Sammlung von Haditen, die
im Figh nicht erfaBt werden. Hierzu gehoren auch die bereits publizierten
Teile aus der Koranexegese und Traditionen iiber fada’il gl-Qur’én u.d. Ob
Sahniin bestimmte Hadite moglicherweise dennoch dem Gami‘entnommen
hat, ist indes mdglich, denn er war der Rawi beider Werke in Qairawan. —
Ein wichtiges Papyrusfragment aus Edfu aus dem Gami‘hat J. DAVID-WEILL
schon 1939 herausgegeben (siehe Bibliographie). Eine neue Edition davon
(Dar Ibn al-Gauzi, al-Dammam /Riyad) liegt nunmehr seit 1996 vor; der




Die Primérquellen Sahniins

seiner Riwaya in einigen agza’ heute noch vorliegen. Die Primirquellen
von Ibn Wahb werden auch in den handschriftlich vorliegenden Exem-
plaren der Mudawwana aus dem spiten 5. Jahrhundert d.H. oft ohne
den iiberlieferungstechnisch zwingenden Hinweis auf Ibn Wahb selbst
genannt. Nur der am Ende des betreffenden Kapitels stehende SchluB-
vermerk dokumentiert die eigentliche Primérquelle Sahniins, wo es
dann heiBt: li-Ibn Wahb / al-ataru li-Ibn Wahb u.i.

Hierzu gehdren zweifelsfrei auch diejenigen Fragmente, die in der
Druckausgabe — und vielen Handschriftenfragmenten in Qairawan,
Fas und Rabat — mit dem Isnad Mahrama b. Bukair - Bukair b. ‘Abd
Allah al-ASagg beginnen, die aber F. Sezoiv entgegen den Regeln der
Isnadkritik als Fragmente aus den Biichern des Bukair b. ‘Abd Allah
identifiziert™. Sahniin hat jedoch diese Belege dem Muwatta’ des Ibn
Wahb, seiner direkten Primérquelle, entnommen*’. Die Quellenangabe:
li-Ibn Wahb / al-ataru li-Ibn Wahb begegnet uns — wenn auch nicht
durchgehend und konsequent vermerkt — sowohl in den Handschriften
als auch in der Druckausgabe. In einigen Qairawaner Werkfragmenten,
die im Kreis von al-Qabisi als Unterrichtsmaterialien benutzt worden
sind, stehen sie nicht selten nur am Rand, was auf eine nachtriigliche
redaktionelle Bearbeitung und Ordnung der durch Sahniin in der Mu-
dawwana benutzten Materialien schlieBen 148t. Die Benutzung dieser
alten Fighbiicher ist bibliographisch in Kolophonvermerken teilweise
mit Angabe der Werkiiberlieferung bis ins spite 4. Jahrhundert d.H.
in Qairawan dokumentiert:

Zu diesen alten Primarquellen der Mudawwana gehoren ferner die-
jenigcn Abschnitte, die mit dem Namen ‘Abd al- 'Aziz b ("Abd All?ih

- o -

auf die erst in den letzten Jahren entdeckten Schnften des Medmensers,

Herausgeber Mustafa Hasan Husain Muhammad Abi 'I-Hair scheint von der
Erstedmon offenbar nichts gewuBt zu haben: siehe dort die Einleitung, S.28.
“ GAS 1/405: “Das Buch wurde von dem Verfasser von al-Mudawwana
hiufig benutzt...”.
* Siehe die Zusammenstellung dieser Fragmente im Kommentar zur Edition
in meinem ‘Abd Allah b. Wahb; Leben und Werk 159ff.



Die Primérquellen Sahntins

die er in Qairawan iiberlieferte*®, entweder direkt zuriick, oder er
entnahm diese Passagen ebenfalls dem Fighbuch des Ibn Wahb, zu

referierten medinensischen Rechtslehren in seinem Werk verarbeitet.
Dieses alte Rechtswerk, dessen Entstehung vor Maliks Muwaﬂa’anzu—
setzen ist, geriet aber keineswegs in Vergessenheit; man hat es noch
in den Folgegenerationen Sahniins in malikitischen Gelehrtenkreisen
Qairawans als Unterrichtsmaterial benutzt*®.

Die Rechtslehre der medinensischen Generation nach Malik fand
hie und da durch die Vermittlung von ‘Abd Allah b. Nafi' al-Sa’ig
(st.gegen 186/7802)" in die Schriften Sahniins Eingang, obwohl diese

* Siehe hierzu mein Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz aus
Qairawan, passim.

*” Noch der malikitische Qadi von Basra Muhammad b. Ahmad, Abu
‘Abd Allah al-Tustari (bis 345/956) wuBte, daB in den Biichern des Ibn
Wahb das Fighbuch von al-Magisiin enthalten war: ra’aytu ana ba'da dalika
I-kitab (d.i. das Buch von al-Magi§iin - M. M.) wa-samitu-hu mimman
haddatani bi-hi wa-fi Muwatta’ Ibn Wahb min-hu ‘an ‘Abd al-‘Aziz gair
Say’in : Tamhid 1/86; vgl. Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz
33-34 und ‘Abd Allah b. Wahb; Leben und Werk 97-99, wo die Fragmente
nach al-Magisiin in der Mudawwana zusammengestellt sind.

“* Ein Horerzertifikat und der mugabala -Vermerk am Ende des K. al-buyil’
und des K. al-talag sind auf das Jahr 275/888-889 datiert. Die etwas spéteren
Eintragungen stammen aus der Zeit des Faqihs ‘Abd Allah b. Ishaq b. al-Tabban
(st.371/981 - siehe Beitrige 290ff.) und seines Lehrers Abli Bakr b. al-Labbad
(st.333/944 - siche Beitrige 189ff). Siehe auch: Ein altes Fragment medinen-
sischer Jurisprudenz aus Qairawan 18-19. — In spateren Rechtskompendien,
Auf welchen Wegen die Werkiibernahme dort erfolgt ist, wird in diesen
spiten Rechtsbiichern iiblicherweise nicht mehr geschildert.

* Tartib al-madarik 3/128; Dibag 1/409; al-Mizzi 16/208; in seiner Riwaya
erhielt Sahniin die Fighbiicher von al-Magisiin in Medina; siehe mein Ein
altes Fragment medinensischer Jurisprudenz aus Qairawan 11ff. Uber ihn als




Die Primérquellen Sahniins

im Vergleich zum 4gyptischen Rechtsmaterial, vertreten durch Ashab
b. ‘Abd al-‘Aziz (st.204/819 - GAS 1/466), weniger bedeutend gewesen
zZu sein scheint.

Die Lehrmeinungen des Agypters Ashab referiert Sahntin in einigen
Kapiteln parallel zu Ibn al-Qasims Rechtsauskiinften. DaB er aber
vieles davon, was ihm durch die Schriften des Ashab bekannt war.
unberiicksichtigt lieB, zeigen wieder die Textvergleiche zwischen der
Mudawwana und den Biichern von Ashab, die z.T. in Sahniins Riwaya
in der Moscheebibliothek von Qairawan in Fragmenten vorliegen.
Das Material des urspriinglich umfassenden K. al-hagg von Ashab
benutzt Sahnun in den entsprechenden Kapiteln der Mudawwana iiber-
haupt nicht, obwohl die Darstellungen des Agypters — bei Aktualisie-
rung des lokalen Traditionsmaterials — mit der medinensischen Lehre,
in der Mudawwana durch Ibn al-Qasim - Malik vertreten, iiberwiegend
konform gehen. Die in den bisher identifizierten Pergamentheften™
iiberlieferten masa'il Sahniins, die er in der iiblichen Form qultu li-Ashab
oder: a-raayta.../ fa-qala Ii... einleitet, haben in der Mudawwana wider
Erwarten keine vergleichbaren Parallelen.

Zugleich konnte eine weitere Beobachtung gemacht werden: Sahnun
erhilt bei identischer Fragestellung an Ibn al-Qasim in der Mudawwana
bzw. an AShab in dessen K. al-gasb jeweils unterschiedliche Antworten

mogliche Quelle fiir die Asadiyya siehe unten, S. 125-126.

* Siehe schon J. ScHAcHT: On some manuscripts in the libraries of Kairouan
and Tunis. In: Arabica 14 (1967) 234-235 (Teil IV. aus dem K. al-hagg ; vgl.
GAS 1/466-67). Ein weiteres, sehr beschiidigtes Fragment auf insg. 21 Folios
stellt wahrscheinlich den Anfang des Buches dar; die erste Kapiteliiberschrift
ist hier: al-gusl li-I-ihram. GemaB Informationen der Qairawaner Hs bestand
das K. al-hagg somit mindestens aus fiinf agz2’. Wenn man in Betracht zieht,
daB ein guz’in der Moscheebibliothek von Qairawan durchschnittlich 25-30
Folios umfaBte, was schon durch die Angaben bei ScuacHT, 2.2.0. bestétigt
wird, kommen wir immerhin auf einen Buchumfang von 125 Folios, d.i. von
min. 250 beschriebenen Pergamentseiten des K. al-hagg. Auch in diesem
Zusammenhang ergibt also die Theorie der Skeptiker iiber das friihe Schrifttum
keinen nachvollziehbaren Sinn: N. CALDER, op.cit. 180 spricht lediglich von
sog. notebooks und von “...the complete absence of any established written
Juristic work prior to the emergence of the Mudawwana...”.



Die Primérquellen Sahniins

seiner Lehrer und verzeichnet hiervon in der Mudawwana lediglich
die Rechtsauskunft des Ibn al-Qasim. Die Ausfithrungen Ashabs dage-
gen, der sich genauso wie Ibn al-Qasim an der Lehre Maliks, am
Material des Muwatta’und anderer medinensischen Autorititen — wie
z.B. Rabi'a b. Abi ‘Abd al-Rahman — orientiert und in der Darstellung
vergleichweise sogar informativer ist als jener, deutet er nicht einmal
an’'.

Dies ist auch in der Schilderung ritualrechtlicher Fragen des hagg
durchgehend der Fall; in seinem K. al-hagg referiert Ashab neben
agyptischen Traditionsmaterialien auch die in Maliks Muwatta’ doku-
mentierten Hadite und versieht sie mit seinem eigenen Kommentar
als Anwort auf die von Sahntin jeweils gestellte Frage. In der Mudaw-
wana ist hiervon nichts, was mit den Schriften des Ashab inhaltlich
oder nur in ihrer Diktion vergleichbar wire, iibriggeblieben. Sahnain
bleibt sowohl in der Vielfalt wie auch in der inhaltlichen Tiefe der
einzelnen ritualrechtlichen masa’il oft hinter dem Fighbuch des Ashab
— seiner Primérquelle — zuriick.

Einige Ausnahmen finden sich dennoch; das drittletzte Kapitel des
K. ummahat al-awlad der Mudawwana (Druckausgabe: Bd. VIII. 54,
4-5) endet mit der folgenden SchluBbemerkung Sahniins :

wa-hadihi mas’alatu katura al-ihtilafu fi-ha min ashabi-na wa-hada
ahsanu ma ‘alimtu min ihtilafi-him.
Die Stelle wird in der Hs Qarawiyyin 574 (fol.71a-b) im Text und
nicht als Randglosse wie folgt fortgesetzt:
Jlo g ol padd oSG @313 1 OV gy ULS Lagl 3l o ey gt JUS
At S8 3 annty ¢ 5 o8 Lgin Gy Y AS, e Lelle e 310,55 L
o el o Olas )
Die Formulierung qala Ashab wa-‘All b. Ziyad anna-huma...macht die

Stelle allerdings verdichtig, urspriinglich eine Randglosse gewesen zu sein.
Das Subjekt zu gala wird somit Sahniin sein, und die Fortsetzung ist sein

*! al-Mudawwana XV.173-174; die erste mas’ala zu Beginn des K. al-luqata
leitet Sahniin mit derselben Frage ein wie im K. al-gasb des Ashab in seiner

Riwaya (Hs Qairawan); vgl. Beitrédge 37-38.




30
Die Primérquellen Sahniins

Nachtrag an sich. Hierfiir spricht auch der darauf folgende Satz in der genannten
Handschrift, der mit einem ungew&hnlichen, fiir die Mudawwana auf keinen
Fall charakteristischen qultu li-Sahniin: fa-in istahaqqa ’I-wati'u nasiba-hu...
beginnt. Derjenige, der diese Frage an Sahntin gerichtet hat, ist moglicherweise
der Andalusier Muhammad b. Waddah (st.287/900), dessen Name nach einem
weiteren Kommentar Sahniins am Ende des letzten Kapitels — in der Hand-
schrift nach 18 Zeilen — erscheint: min kitab Ibn Waddah. All dies ist in der
Handschrift als Textbestand der Mudawwana — zumindest im Exemplar des
Ibn Waddah — verstanden worden.

DaBB Ashabs Lehre aber noch in der Folgegeneration Beachtung
fand, dokumentieren viele Marginalnoten in Qairawaner Fragmenten
der Mudawwana, die in den Kollegs von Yahya b. ‘Umar al-Kinani
(st.289/902- GAS 1/475)°* mit Verweis auf sein Exemplar (min kitab
Yahya) als dessen Kommentare und Erginzungen zum urspriinglichen
Textbestand am Rand nachgetragen worden sind. Da es sich dabei
aber nicht mehr um Sahnuns eigene Ergianzungen und Riwayat nach
Ashab gehandelt hat, kam eine Texterweiterung der Mudawwana selbst
nicht mehr in Frage.

Diese Marginalnoten aus Ashabs Schriften hat Yahya b. ‘Umar allerdings
nicht von Sahniin, sondern in der Riwaya seines gaibs Abu Ishaq al-Barqi,
Ibrahim b. ‘Abd al-Rahman b. Abi ’I-Fayyad (st.245/859-860) erhalten und
— Kolophonvermerken zufolge — gegen 270/883 in Qairawan unterrichtet.
Hiervon sind Teile aus den Magalis Ashab, Sama“ Ashab und die vollstiandige
kurrasa vom K. al-da'wa wa-’I-bayyinat min tasnif Ashab (18 fol.) in dieser
Riwaya und mit einem muqabala - Vermerk von 273/886-887 erhalten. Zwi-
schen der uns vorliegenden Qairawaner Abschrift und dem Tod des Verfassers
liegen also nur rund siebzig Jahre. Die genannten Marginalnoten sind u.a. in
den Mudawwanaexemplaren von al-‘Assal (siehe S. 51-52) registriert gewesen;
vgl. meine Beitrige 104-109.

Es diirfte somit unbestritten sein, daB diejenigen Fighbiicher, die in
den ersten Dekaden des 3. Jahrhunderts d.H. in Qairawan von Sahniin
liberliefert worden sind und deren Entstehung chronologisch nach der
Weitergabe von Maliks Muwatta’ in seinen unterschiedlichen Rezen-
sionen anzusetzen ist, die literarhistorischen Vorstufen zur Mudawwana

. Beitrdge 92-117.
* Tartib al-madirik 4/154-155; al-Maqrizi, al-Muqaffa al-kabir 1/214.



31
Die Primérquellen Sahniins

und zur Muhtalita bilden, die Sahniin — wenn auch keineswegs voll-
stindig, sondern durch eine sowohl redaktionell als auch inhaltlich
bedingte Auswahl — in seine masa’il -Sammlung aufnahm.

Die gegeniiber der Authentizitit dieser alten Fighbiicher vorgebrachte
Skepsis ist angesichts unserer Quellenlage somit genauso unbegriindet
wie das Postulat, prophetisches Haditmaterial als Quelle fiir die
Rechtsdirektive sei erst in der Mitte des 3. Jahrhunderts d.H. — d.h.
nach der ersten, von Sahniin eingeleiteten redaktionellen Gestaltung
der Mudawwana — allgemein anerkannt bzw. angewandt worden .
Die ErschlieBung neuer Materialien, Textvergleiche zwischen Textbe-
stand der Mudawwana und dieses alten Schrifttums higazisch-
agyptischer Provenienz fiihren zu einem anderen Ergebnis. Sie
dokumentieren den konsequenten Riickgriff auf die in Haditform
iiberlieferten Rechtsnormen des Propheten und seiner unmittelbaren
Nachfolgegeneration als argumentative Quelle der Rechtsfindung.
Sicherlich fiir diese Zwecke hat Sahniin diese Materialien wéhrend
seiner Orientreise um die zweite Jahrhundertwende d.H. gesammelt
und sie in Qairawan erstmalig vorgestellt.

Schon die zwei iltesten Fragmente aus Fighbiichern, die gegenwartig
Mudawwana auswertet und das K. al-aqdiya von Yahya b. Zakariya' b. Abi
Z3ida aus dem Irak, deren Entstehung in der Mitte des 2. Jahrhunderts d.H.
zu datieren ist, verwenden iiberliefertes Traditionsmaterial als Instrumentarium
Interpretation von Koranversen — iiberwiegend ohne Quellenangabe, mit einem
unverbindlichen balagani / balagana / fi-ma balagana. — Siehe mein Ein altes
Fragment medinensischer Jurisprudenz 85ff. Nachdem weitere Blitter aus
sich — wenn im Fragment auch nur einmal — eines geldufigen medinensischen
Isnads bedient, um Prophetenpraxis zu referieren. Die talbiya des Propheten
beim Eintritt in den Weihezustand referiert er schon nach den gewdhnlichen
Kriterien der muhadditiin wie folgt: ahbarana ‘Abd Allah b. al-Fadl ‘an al-Arag
‘an Abi Huraira anna-hu kana yaqilu: kana min talbiyat rasalillah (s)... Die

8 jetzt N. CALDER, op.cit. 16; S. 19: “It is accordingly difficult to
accept that there was widespread recognition ot the authority of Prophetic
hadith — for legal purposes — much before that date” d.i. 250 d.H.




Die Primérquellen Sahniins
Stelle verzeichnet al-Nasa’1 5/161-162 nach al-Magistin mit dem Vermerk: 12
alamu ahadan asnada hada ‘an ‘Abd Allah b. al-Fadl illa ‘Abd al-‘Aziz (d.i.
al-Magistin ) / rawa-hu Ismail b. Umayya mursalan. Somit ist der Isnad zwar
nicht unumstritten gewesen, er ist aber sicherlich alt”.

Die bekannte und in zahlreichen Varianten iiberlieferte Prophetentradition
salatun fT masgidi hairun min alfi salatin fT gairi-hi illa ’l-masgid al- haram
(vgl. schon M.J. Kister in: Le Muséon 82/1969/173ff.) nach Abu Huraira
Dinar - Salman al- Agarr - Abii Huraira Verbreitung: Ibn Abi Haitama, Tarih.
Teil II. Hs Qarawiyyin 244; fol.1la (in der tabaga der Mekkaner). Der
Umgang mit dem Haditmaterial und dessen Weitergabe mit Verweis auf
keineswegs fremd.

Methodisch etwas anders verfédhrt Yahya b. Zakariya’ in seinem genannten
K. al-aqdiya. Der Riickgriff auf die {iberlieferte Prophetenpraxis, die er dann
mit der irakischen Rechtslehre seiner Vorginger konsequent harmonisiert,
wird aber auch bei ihm deutlich: siehe meine Beitrdge 25-26.

Durch welche Uberlieferungslinien indes das Haditmaterial in der
Riwaya von ‘Abd al-Rahman b. Mahdi (st.198/813) und Waki‘ b.
al-éarrﬁh (st.197/812) in die Schriften Sahniins Eingang gefunden
hat, wissen wir nicht genau; der kurze Vermerk bei al-Dahabi ( Siyar
12/109) lenkt die Aufmerksamkeit auf die Lehrtatigkeit des Miusa b.
Mu‘awiya al-Sumadihi (st. 225/840), eines der Lehrer Sahnuns, der
im islamischen Osten bei den genannten muhadditiin studierte™ und
eine Haditsammlung des Waki® u.d.T. al-Musannaf an andalusische
Schiiler in Qairawan weitergab’’. Gleichzeitig wird aber auch das

* ‘Abd Allah b. al-Fadl al-Qurasi ist auch Quelle fiir Malik b. Anas im
Muwatta’ : siehe al-Mizzi 15/432; Tahdib 5/357; al-Tamhid 19/72-73. -
Isma‘l b. Umayya zéhlte mit Ayyub b. Miusa (vgl. meine Bemerkungen in
WdO 23/1992/120) unter den Quraisiten zu den einfluBreichen Vertretern
der mekkanischen Gelehrsamkeit. Er starb 144/761 oder bereits 139/756:
al-Mizzi 3/45; Tahdib 1/283; Ibn Qutaiba, Ma‘arif 296.

* Aghlabides 141-144; Riyad al-nufiis 1/376-384; Ma‘lim al-iman 2/51-58;
al-Dahabi, Siyar 12/108-109; dort S.109: fa-kullu ma fi I-Mudawwana li-Waki
wa-Bni Mahdi fa-innama ahada-hu Sahniin ‘an Miisa ; vgl. Beitrige 28-29.

* Ibn Hair 126-127; Ibn ‘Atiya 64; vgl. M. Fierro (ed.): K. al-bida‘ 43
(Einleitung); Beitrige 29-30.



33
Die Primérquellen Sahntins

Lehrer-Schiiler-Verhiltnis zwischen Sahntin und den genannten Tradi-
tionariern biographisch mehrfach bestitigt, das die unmittelbare Riwaya
von Haditen nach Waki' und Ibn Mahdi in der Mudawwana wahr-
scheinlich macht.

Um eine nachweislich direkte Ubernahme von Materialien zur siyar-
und gihad-Thematik handelt es sich dagegen in denjenigen wenigen
Fillen, die Sahniin mit dem Namen des Damaszeners al-Walid b.
Muslim (st.194-195/809-810 - GAS 1/293)*® qala ’I-Walid b. Muslim
/ qala Ii...einleitet”, dessen Lehre in der syrischen, um al-Auza‘ und
seine Anhinger anzusiedelnden Schule wurzelt und der in dieser Ei-
genschaft und vor allem durch sein K. Siyar al-Walid b. Muslim ‘an
al-AuzaT bis nach al-Andalus hinein bekannt war®. Sahniin hat in
seinen Kollegs die direkte Ubernahme von seinem syrischen Lehrer
manchmal mit einigen zusitzlichen Bemerkungen hervorgehoben und
auf die Angabe Uberlieferungsmodalitiiten offenbar Wert gelegt. So
erginzt er die Stelle (Druckausgabe: Bd. III. 43,9) : qala Ii al-Walid b.
Muslim in einer Handschrift mit: al-Walid bi-Dimasq. Auch den Isnad
hat er an dieser Stelle mit einer Variante versehen:

fi l-umm qala Sahniin qala ’I-Walid wa-’lladi haddata-na ‘Abd al-
Rahman b. Yazid...usw. Das Original (al-umm) ist die Vorlage des
Kopisten, d.i. ein Exemplar aus der Schiilergeneration Sahnuns.

Spuren der Lehren des -Walid b. Muslim iiber gihad sind in einigen
Erorterungen Sahniins — zum Teil in den Schriften seines Sohnes
Muhammad b. Sahniin gesammelt — noch im K. al-Nawadir wa--

* al-Mizzi 31/86; al-Dahabi, Siyar 9/211. Uber ihn siehe jetzt G.CONRAD:
Die Qudit Dimasq und der madhab al-Auzai. (BTS 46. Beirut 1994), S.
485-485 und Index.

* Siehe z.B. al-Mudawwana II1.43; 46.

® Siehe mein Das Kitab al-siyar von Abil Ishaq al-Fazari. Das Manuskript
der Qarawiyyin-Bibliothek zu Fas. In: JSAI 6 (1985) 63ff; 91-93. Das Buch
von al-Walid b. Muslim fand seinen Weg schon frith in den islamischen
Westen. Es ist unbedingt erwdhnenswert, daB Ibn Hagar al-‘Asqalani mit
Wirkungsfeld Syrien und Agypten dieses siyar -Buch ausschlieBlich durch
andalusische Vermittlung kennengelernt hatte: Fihrist marwiyat $aihi-na...
(Hs Berlin 10213), fol. 34a.




34
Die Primérquellen Sahniins

ziyadat des Ibn Abi Zaid al-Qairawani erhalten®’.

Die Mailikiyya des 3. Jahrhunderts d.H. wertet die Lehre von al-Auzai
auch in einem weiteren Fighbuch des Madhab aus, dessen Entstehung zeitlich
mit der der Mudawwana zusammefillt: im K. al-Wadih fi ’I-sunan wa-I-figh
(al-Wadiha ) des Andalusiers ‘Abd al-Malik b. Habib. Im K. al-gihad des
Werkes, von dem in der Qairawaner Moscheebibliothek 18 Folios vorliegen,
greift der Verfasser via ‘Ali b. Ma'bad - Abu Ishaq al-Fazari auf die von
al- AuzaT vetretene Rechtslehre iiber Fragen des gihid und siyar zuriick. Das
in der Wadiha gesammelte Material ist a]so keineswegs homogen “maliki-
tisch”: ‘Ali b. Ma‘bad b. Saddad (st.218/833)% galt als Anhénger der Hanafiyya
und iiberlieferte die quhbucher von al-Saibani. Ibn Habib hatte zu ihm
wahrscheinlich erst in Agypten Kontakte gehabt, wo Ibn Ma‘bad nach seiner
Ubersiedlung aus Raqqa wihrend des Kalifats von al-Ma’miin wirkte.

Das K. al-siyar des Abiti Ishaq al-Fazari (st. gegen 188/804)" war in
al-Andalus spitestens seit der Mitte des 3. Jahrhunderts d.H. bekannt. Eine
alte Abschrift davon kam auf Umwegen, via al-Andalus, in den Besitz von
Ibn Baskuwal. Das Werkexemplar des Abli Marwan al-Massisi (bis 240/854
- Tahdib 6/389; al-Mizzi 18/300) war die Vorlage fiir die Riwaya des
Andalusiers Muhammad b. Waddah aus Cérdoba (siehe meine Bemerkungen
hierzu in JSAI 6/1985/ 71-76). Ibn Habib erhielt seine Materialien aus Syrien
also durch andere Kaniile als seine andalusischen Zeitgenossen und Sahniin.

Lokalbedingte Entwicklungen in der Geschichte der ersten Jahrhunderte
des Islams machten eine von der urspriinglich an der higazisch-medinensischen
orientierten Rechtslehre unabhingige Rechtsfindung in Fragen des siyar
notwendig: siehe vertretend fiir weitere Beispiele: al-Bayan wa-I-tahsil 3/59-
62 - in den masa’il Sahniins aus der Mustahraga von al-‘Utbi. Sahniins
Rechtsdirektive, lokalspezifisch fiir die Ribats von Stisa und al-Munastir*

°! Siehe M. von Brepow: Der heilige Krieg (gihad) aus der Sicht der
malikitischen Rechtsschule. (Edition des K. al-gihad aus dem K. al-Nawadir
wa- I-ziyadat — Index, s.n. al-Walid b. Muslim). BTS 44. Beirut 1994.

** Uber ihn siehe: Tahdib 7/384; Mizan 3/157; al-Dahabi, Siyar 10/631;
al-Mizzi 21/139; Ibn Abi ’I-Wafa’ al-Qurasi: al-Gawahir al-mudi’a fi tabaqat
al-hanafiyya (ed. ‘Abd al-Fattah Muhammad al-Hilw. Kairo 1978), 2/614-616;
OSSI:ND()RF -CoNraD 119-120.

GAS 1/292; dort irrtiimlich im Kap. “Prophetenbiographie” erfaft.

* Der Aufenthalt im Ribat von al-Munastir war noch im spiten 3. Jahr-
hundert d.H., wihrend der Herrschaft der B. ‘Ubaid, besonders verdienstvoll.
Uber die Vorziige desselben hat der Qairawaner Abi ’l-Arab al-Tamimi am
Anfang seines tabaqat - Buches einige Pseudohadite zusammengestellt.



35
Die Primérquellen Sahntins

aktualisiert, steht im Einklang mit einer hnlichen Auffassung von al- Auza1i
im syrischen tagr von al-Massisa: K. al-Nawadir wa-l-ziyadat (ed. M. von
Brepow), 10, 5-11. Die Anpassung der syrischen Lehre an nordafrikanische
Verhiltnisse versteht sich an der Stelle von selbst.

Die zentrale Bedeutung von al-Auzai in der Malikiyya ist in zahlreichen
Hinweisen auf seine Lehre im K. al-gihad aus dem K. al-Nawadir wa-1-ziyadat
des Ibn Abi Zaid al-Qairawani eindrucksvoll dokumentiert. Allerdings kénnen
die dort vielfach mit einem knappen qgala al-AuzaT eingeleiteten Passagen
keiner definierbaren Quelle, die Ibn Abi Zaid al-Qairawani benutzt haben
muB, zugeordnet werden. Viele Rechtsauskiinfte des Syrers waren allem
Anschein nach bei Muhammad b. Sahniin und bei Ibn Habib, den Primérquellen
des Ibn Abi Zaid registriert: siche M. von Brepow, op.cit. (Index s.n. al-

-t 65

e, 65
Auzai) .

® Seit kurzem ist ein Kitab al-siyar al-sagir im Druck zugénglich, das der

Herausgeber Mahmiid Ahmad Gazi dem hanafitischen Malik-Schiiler al-Sai-
bani zuschreibt (Islamic Research Institute. Islamabad. 1998). Die der Edition
zugrundegelegten Handschriften stellen aber hochstwahrscheinlich eine spé-
tere Kompilation aus dem Kreis des Muhammad b. Muhammad b. Ahmad
al-Marwazi (bis 334/945 - GAS 1/443) dar, der im Buch einige Male namentlich
zitiert wird. Auf jeden Fall ist das im iibrigen mit groBer Sorgfalt hergestellte
Buch kein siyar-Werk von al-Saibani.







DIE WEITERGABE DER MUDAWWANA
UND MUHTALITA
IM 3. UND 4. JAHRHUNDERT D.H.

Uber die Riwaya des Werkes in einzelnen, rechtsthematisch geord-
neten agza’ in der Schiilergeneration Sahntns informieren uns aus
erster Hand und authentisch diejenigen Pergamenthefte im Bestand
der Moscheebibliothek von Qairawan, deren Herstellung und Weiter-
gabe auf den Titelblittern — soweit vorhanden — und in den entspre-
chenden Kolophonvermerken — teilweise sogar in datierten Zertifikaten
— dokumentiert sind. Diese Informationen aus der zweiten Hilfte des
3. Jahrhunderts d.H. stehen einerseits im Einklang mit denjenigen
Isnadfiliationen, die uns in spiteren fahrasa-Werken entgegentreten,
andererseits finden sie auch in biographischen Angaben der Lokalhi-
storiker iiber diesen Zeitraum ihre Bestitigung. Eine Zusammenfassung
dieser Informationen der faharis in ihrem Vergleich mit den entspre-
chenden biographischen Daten hat JM®. Forneas in seiner Studie Datos
para un estudio de la Mudawwana de Sahniin en al-Andalus vorgelegt™,
die anhand damals noch unbekannter Materialien an einigen Punkten
nunmehr zu erginzen sind.

Hinzu kommen weitere Eintragungen in Mudawwana- und Mubhta-
lita-Fragmenten aus dem spiten 4. und frithen 5. Jahrhundert d.H.,
deren Entstehung mit der Gelehrtentitigkeit des Qairawaner Faqihs
al-Qibisi und seiner Schiiler in unmittelbarem Zusammenhang steht.
Wie schon in meinen Qairawaner Miszellaneen III. dargestellt, stiitzte
sich al-Qabisi bei der Anfertigung seiner Mudawwanaexemplare auf

% In: Actas del IV. Coloquio hispano-tunecino. Palma de Mallorca 1979.
Madrid 1983 (Instituto Hispano-/\rabe de Cultura). S. 93-118.




38
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Qairawaner Abschriften aus dem friihen 4. Jahrhundert d.H. und ver-
zeichnete am Kolophon sowohl die von ihm vorgefundenen Riwayat
als auch die dlteren mugqgabala-Vermerke und dokumentierte damit
den Ursprung der jeweils benutzten schriftlichen Vorlagen seiner Vor-
ganger.

Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahniins

In den folgenden sechs Kolophonvermerken — drei aus Qairawan,
drei aus dem Bestand der Qarawiyyin-Bibliothek von Fas — sind die
erste Werkiiberlieferung, ferner die Herstellung von neuen Abschriften
und somit der Werdegang von Sahniins Mudawwana bzw. al-Mubhtalita
bis in das friihe 5. Jahrhundert d.H. liickenlos dokumentiert.

I. Kitab al-ragm (aus der Mudawwana); Hs Qairawan :

O.BJSJ ._L;/a ¢ \)L&J-;.S\ L o Joai 4\?5_9.3)&4 \5’? ér:id'\ ut&.:vp)_g
.B_}J:;.Ab’é‘j Lo JLCJJ};HM;QJL&;W}\&T uL&.;vp)jA_\mL;f

P ql&u,“}\q(u\,&gﬁ;ﬂuw}}_ﬂs A.J_L:_{)_Q-T?_;))S.Ja,\;;_xsﬁ
u\.:.i.;/a JL;_’..S\ )}j\‘“_’A V.J.,CANA:U\ RO \5’? \_)\.&_;/a i\_:.,\,‘\ DY ety ._L:o.N
e ¢ (inn 31 ol ion addly e o sy € 5 )l i 3L el
Ay 2l opadl 1 aam Lo oo oo adhe ade (Jon g 85 0 OV (e 0L
a1 LA OIS 5T 3 JGy ¢ gyl el3lly ¢ Jlacall iy ¢ LS
JG& Oledw \;y‘ g;..g\;.-ﬁ Lé.&»...n“@;‘)\)_}“ Jlaos S’lJ’LL_JWv \5"? O .\.A_>-7;.'°
e By ¢ Gadizll Bay B0 e (55150 agley LSO Va3,

\

o o J v - . " §
o \_3]?::-\34.5}‘ < JG 4$M\W\ (SIC)AJJ(\.,L,;?_;\ \_/“\_:S_Js_/\:g.)\



39
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahntins

Loss ol e bing ¢ Jo s GLSUIin 3 axdhey ¢ S by danty s
S Sy allly ¢l
¢ MJ&«U* ?_Lp}:wdij\ f)w;qwg‘_:&vp;;
‘JWSLLJ...Q oy el AT e
L e S e s
II. al-Muhtalita: Blatter aus dem K. al-hagg, K. al-dabaih, K.
al-said und aus dem K. al-dahaya ; Hs Qairawan :

il o s o L;uw_é-\‘;it._mq&_&\ugu_{@u
) Sy JCntt e DS g5 1 a8 5T 3 Sy (il
3y V&wﬂ‘ﬂwwv&m)@" Alnll it S 3
(...u& ,p_;,,u’wwwu}} ws ,gvm» o OLS Lay iy ,k.ﬂ
L onbladl oy all Wy ¢ JUaald adly ¢ plall Y LG 4l

L Blaasfy oty S D o 0l o 4 G ane pLAN O

. Am Kolophon eines Fragmentes aus dem K. al-‘itq al-awwal;
Hs Qairawan :

J_,)_g um}\yiJUg,aJ}upA;MVg;fLan_;\;iuL:&Jg)j

,L;N«bx.w@gug{} '@W‘);}#;ﬁ@w;ua&‘@w\ﬁe
oo ad Lkt Lag e g1 B33 T Lagrdiily Lo e s ¢ JUacd) g0 4
ey ¢ LS Ayl (padls ¢ 4l ol o e agde Jai g 85 Ll

" Nur die erste mugabala ist, quer am Rand eingesetzt, auf dem Endblatt
einer fragmentarischen kurrdsades K. al-ma'diin la-hu bi- I-tigara in Qairawan
erhalten: giibila bi-kitab al-Saih Abi Bakr Ahmad b. ‘Abd al-Rahman al- faqih
wa-qad dakara fT kitabi-hi anna-hu qiibila bi-kitab al-saih Abi 1-Hasan ‘All
b. Muhammad b. Halaf al-fagih radiya llahu ‘an-hu.

* Im Vergleich zur Stelle im Zertifikat I. ist hier von einer direkten Rede
von al-Qabisi auszugehen. Denkbar wire aber auch die etwas umsténdliche

Lesevariante: ieke lam y (a8 o SRS 0 USW.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Jjwlj‘\_s)@k A:U‘.X.,ﬁ;,q -Lg}.) \5..@...9 ;“*“}'jl“ M V.»&;_D\)u_,( ‘w;ciw* iy
w # . -4 . \ . { ¢ Lo
Ju'cpmqui,,@u ELU RV ) iyt QsS” 3 ) it JG

JL@JMLS_:\U_:.LA.’- ,,owac..on L;)J MLSJﬁ JLM\_J_J(:\&_;}..MJ

&,J.:«'J.L:QLNUl .,.M_>—»L5.: Ju\waivw }-_:‘JU.LW a,;j
%M;L;fup)_b‘u\.;ijw?fi \ﬂ..:‘nﬁ 2 Mﬂ;‘ .»"‘_.;2_;\?«;.«,‘.«
saren o A e e Atrans 1 1S 3 JB Sulall (sic) Al e ot S

. : : v ; e
AR TEL [ PN (P RRC I PO PR VIS S WK VY
Diese Qairawaner muqabala-Vermerke werden von einer isoliert
stehenden Uberlieferungsvariante erginzt, die im Exemplar von

Muhammad b. Masrur al-‘Assal registriert war und an der entsprechen-
den Stelle nur einmal Erwihnung findet:

sy Ohas o damn o Oles Ml At o a1 JUedl LSS i,

ZJQJ‘\__JL:S@)cW_gZ._:\})[ ..... , BT ]w}s&)yw&ﬁ
| P L SPI PRPE Son

Das hier genannte Exemplar des Sahniin-Schiilers ‘Abd al-Rahman
b. Muhammad b. ‘Imrin (st. Sawwal 282/November 895) ist unter
den Qairawaner Fragmenten eine Raritit. Sein Name erscheint in den
Randglossen #uBerst selten. In der Stadt hat er sich vor allem als
Rawi des K. al-gada’ fi-I-buyii‘ aus dem Muwatta’ des Ibn Wahb
einen Namen gemacht. Das ihm vorgelesene Werkexemplar ist in
Qairawan erhalten: Beitriige 77-78.

Weiterfiihrend ist in dieser muqgabala-Variante auch die Angabe der
von Ziyad (b. Yiinus al-Sudri; siehe Nr. L) benutzten Riwiya: der
hier genannte Qairawaner Sa‘id b. Ishaq al-Kalbi (st. Gumadi 1
295/Februar 908) ist noch im fahrasa-Werk des Qadi ‘Tyad als direkter



41
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahntins

Rawi von Sahniins Biichern ausgewiesen®.

Eine weitere Variante im Kolophonvermerk bei al-Qabisi betrifft
die Uberlieferungsmodalititen obiger Exemplare auf dem Endblatt
des K. al-ila’:

Gy Ol )l e o oW LS e 8T Jlucall G275 873

2 Olalll OLeS” 3 STy oty eSS Aliadly oo iy, 55 auby ¢ =S

S 3 JBy . Ol de e anilyy B Jors sy A3 Lo Vg ana
. )\:.of-\ ey e JW;;,.; R S L‘.é:‘.;M O\;JJ\} ;‘)f\_‘,y\ 5

Ziyad b. Yiinus hat die hier genannten Werkteile bei den bereits
erwihnten Lehrern und bei ‘Abd al-Gabbar b. Halid b. ‘Tmrén al-Surti
(194/809-Ragab 281/September 894) studiert. Dieser hat bei seinem
von denen das K. al-talaq und das K. al-buyil’in seiner Riwaya aus
dem Jahr 275/888 erhalten sind”’.

Die Schliisselfigur in den obigen Kolophonvermerken Qairawaner
Handschriften’! aus der Mudawwana und Mubhtalita ist al-Qabisi, ‘Ali
b. Muhammad b. Halaf, Abii ’1-Hasan al-Ma‘afiri (324/936-403/1012),
bekanntester Vertreter des malikitischen madhab von Qairawan in der

Generation seines ilteren Zeitgenossen und Lehrers Ibn Abi Zaid
al-Qairawani -. GemiB Zertifikat I. iibernahm der Qairawaner Ahmad

® al-Gunya 41: fa-inna Bna Masrir inna-ma yarwi-hima (d.i. Kitabay

I-wasdya wa-gindyat al-‘abid) ‘an Safid b. Ishaq ‘an Sahniln; Beitrige 137-139.

" Siehe meine Beitrige 76-77.

& Fragmentarisch ist dieser Kolophonvermerk am Ende mehrerer Hefte,
Heftreste und loser Endblitter erhalten. Auf dem Titelblatt des K. al-ila
wa-I-1i‘an ist der Stiftungsvermerk von al-Mu‘izz li-dini ’llah (b. Badis) zu-
gunsten der Hauptmoschee von Qairawan aus dem Jahr 424/1032-1033 ein-
getragen. Auch die Teile aus dem K. al-igarat und dem K. tadmin al-sunna‘
tragen seinen hubus- Vermerk aus jener Zeit. Am Kolophon derselben kurrasa
stehen die obigen Zertifikate aus dem Kreis von al-Qabisi.

™ Tartib al-madarik 7/92-100; Ma‘lim al-iman 3/134-143; Dibag 2/101-
102; al-Dahabi, Siyar 17/158-162; ders. ‘Ibar 3/85-86; ders. Ta'n'b 31/85-87,
ders. Tadkira 1079-1080; .§ag’ar5t 3/168; Tbn Hallikan 3/320-322; Mahluf,




Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

b. ‘Abd al-Rahman, Abu Bakr (bis 432-435/1040-1043) die in al-
Qabisis Exemplar dokumentierten mugabala - Vermerke in seine eigene
Abschrift. Hiervon ist das uns vorliegende Exemplar vom K. al-ragm
— ebenfalls nach attestierter mugabala mit der Abschrift des Saihs —
hergestellt worden. Moglicherweise erfolgte die Ubernahme und Fort-
schreibung der Kolophonvermerke noch wihrend der Gelehrtenaktivi-
tit des Ahmad b. ‘Abd al-Rahman, der in Qairawan vor allem durch
seinen wochentlich dreimal abgehaltenen Unterricht der Mudawwana
und der Mawwaziyya bekannt war’".

Zertifikat II. aus der Mubhtalita und Zertifikat II. aus dem K. al-ftq
al-awwal der Mudawwana, die die ilteren Kollationsvermerke des
-Qabisi in das vorliegende Exemplar ebenfalls iibernehmen, wovon
Zertifikat Il. sogar datiert ist — Safar 426 d.H. —, entstanden noch zu
Lebzeiten von Ahmad b. ‘Abd al-Rahman, der diesmal allerdings nicht
genannt ist. Beide Eintragungen diirften jedoch in seinem Kreis erfolgt
sein, wobei die Blitter aus der Muhtalita direkt nach dem Exemplar
von al-Qabisi hergestellt worden sind (...qabaltu kitabi hada...usw.),
wihrend das K. al-ragm (Zertifikat 1.) ein nicht genannter Schiiler des
Faqihs Ahmad b. ‘Abd al-Rahman eine Uberlieferungsstufe spiter
abschrieb.

Ein weiteres Horerzertifikat aus der Generation nach al- -Qabisi ver-
dient besondere Beachtung; der Unterricht erfolgte nur zwei Jahre
spéter im Dii ]-Qa‘da 428/August 1037 in Qairawan. Die Handschrift
selbst ist aber nicht in Qairawan, sondern in der Qarawi 'yyin-Bibliothek
von Fas ans Tageslicht gekommen:

Nr. 230; Ipris (1954) 173 ff: ders. (1953) 126-140; ders (1962) 722-724;
GAS ]/48” 483; GAL, Suppl. 1. 277; Muranyr, Q.M. II. 224fF; ders. Beitrige
271ff, EI’IV. 341 ( HR. Ipris ) . — Uber seine Bedeutung in der Qairawaner
Hadit- und Rechtsgelehrsamkeit siehe jetzt A.M. Turk::: Le Muwatta’ de
Malik, ouvrage de figh, entre le hadith et le ra 'y, ou Comment aborder
I’étude de malikisme kairouanais au IV/X* siécle. In: Studia Islamica 86
(1997) 23ff.

" Tartib al-madarik 7/239-242; Maalim al-imn 3/165-169; al-Dahabi,
Siyar 17/519-520; Mahlif, Nr. 279; Ipris (1962) 726; ders. (1955) 39-41:
Muranyr, Q.M. 1V. 224; Beitrdge 300-301.



43
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahniins

IV . Horerzertifikat auf dem Titelblatt des K. al- haggaus der Muhtalita
(Hs Qarawiyyin, 796, kurrasa Nr.5), quer eingesetzt:

o 3. EEE. -
. 8] i aal) . o b sad)
Nvgffﬂdl&&\wv&lmuvgﬁ}_ﬂ MAA_:.A}C:@.M

S e 8 ) il Ao o o et (S 2 4 (A
ot | 85 ¢ Oy 8 danl 8 Loy gty domn
Bk G gt P e )jj;.é o A e (8iC) dames of oo Lyt
Sl L suadll (63 S Olar o Jo ol Oy ¢ doman o2 O oo o8
- Oy el Blensly o ples s
Uber den hier genannten Schiiler des in Qairawan bis Ramadan
430/Mai 1039 wirkenden Abi ‘Imran al-Fasi, Miisa b. Tsa (nazil al-
Qairawan)’’ liegen keine biographischen Angaben vor. Weder im
Schiilerkreis des Abii ‘Imran noch in seiner tabaga wird sein Name
erwihnt. Moglicherweise kam er auf seiner rihla aus dem Magrib
nach Qairawan und nahm das Exemplar in seine Heimat mit. Dies ist
angesichts der Eintragung in Qairawan und des Fundorts in Fas sogar
naheliegend. Denn der tamalluk-Vermerk auf dem Titelblatt des guz’
bestitigt eindeutig, daB es im 5. Jahrhundert d.H. im Privatbesitz in
Fas gewesen ist: (5339 Je o cwns o g jlo
Der Besitzer ist bekannt: er kam aus Fas, war Qadi al-gamaa in
Marrakus und kimpfte an der Seite des Yusuf b. Tasfin; er starb in
Dii ’I-higga 492/Oktober 1099'°. Wie er in den Besitz der Handschrift
kam (sara Ii...) ist indes unbekannt: denn Kontakte zwischen ihm und
dem oben genannten, jedoch nicht identifizierbaren Schiiler ‘Abd
al-‘Aziz b. ‘Amir konnen nicht nachgewiesen werden. Auf jeden Fall
bestitigt dieser Schiiler am Ende desselben Heftes, daB er seine
Abschrift mit dem Exemplar seines Lehrers Abil ‘Imran — also noch in

" Hier hat man kunya bzw. ism des Qairawaners al-‘Assal irrtiimlich
verwechselt.

™ Tartib al-madarik 7/243ff; Ma‘dlim al-iman 3/159-164; Dibag 2/337,
Mahlif, Nr. 276; H. R. Ipris in: AIEO 13 (1955) 30-60.

’ Ibn al-Abbar, Takmila 2/Nr. 2097; vgl. M. AL-ABID AL-FAsi, Fihrist...
11.462.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Qairawan - kollationiert hatte. Auch er iibernahm hierbei die
entsprechenden Zertifikate aus dem Buch des Abu ‘Imran, der darin
wiederum die qira’a- bzw. sama“ - Vermerke von al-Qabisi verzeichnet
hatte. Es heiBt dort:

V. Kollationsvermerk am Ende desselben guz’ vom K. al-hagg 1
(fol. 292)"":

PS5 JBy ¢ are dlll o) Ol jas o gratd) OlSG ST Lia o3
fo ang 2S5 Gals oy oo iy e ikl T e bl e B 3
L“gl.ﬁvwh.ﬂl-\\?_:iv,ﬁ J}:)\VCA\VL:_,([ .................... ]Javw ¢_,\_:_§

;w/acj_.pb 'L.:“ja wk_:._fké_iﬂ_._‘.k.&&\)_biuv\)\ )j],.wcu_J -\.&—Lﬁb—ﬂ
: 4.;,)4}5} 4.3\:5;#1[ ................. ]

s o

P Laes 4l ,g..pd_ﬁ _,v\:_i_: A9y o \.JLZ_,(«.S\\MJJ;} ¢ MHSJWT;:
 plandt el (9 Jshes

‘ cﬂo iUy Ol o o dast n dma ] S & FLA JU
‘)_?"'"_"" y& d\.«.:.L..u L_ﬁ'ﬁ o BRI g_,":’j vr_\__{.,wo X NV&'.}@ L~5.4‘\ :;\.g\/q)/a
3 l_i;.;))&:s)ﬂ\;:...»m\iﬁj ¢ J-:.’-aﬂ&)_\
Auf dem Innenfalz dieses Endblattes, fast unauffillig an der Stelle,
wo die Lage — das Titel- und Endblatt — gefaltet ist, steht ein weiteres
Horerzertifikat Qairawaner Ursprungs. Es ist rund sieben Monate vor
Abi ‘Imrans Tod, aber nicht in seiner halqa, entstanden. Der Duktus

dieser Eintragung unterscheidet sich entsprechend von dem der obigen
Vermerke:

"7 An den unleserlichen bzw. fehlenden Stellen des Pergamentblattes erset-
zen die Punkte in eckigen Klammern die geschitzte Anzahl der fehlenden
Buchstaben.



45
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahniins

E > p LL)VJA.LSELJ}&JTU&M“M\J/M‘\}LOWQ&

REUPPIR IS L SRR ¥ I JO S PRNPEE e

Der am Anfang der Eintragung genannte Abu Bakr, Muhammad b.
Muhammad b. Idrs al-Zayyat wirkte in Qairawan; sein Todesdatum
ist unbekannt. Er gehort aber noch der Generation von al-Qabisi an.
Seine im Zertifikat genannten Quellen als Uberlieferer der Mudawwana
erscheinen auch in seiner suyiih Liste™.

Die Eintragung selbst ist schon aufgrund ihrer Positionierung auf
dem Endblatt mit Sicherheit sekundir; sie umgeht an der Stelle einige
Randvermerke mit roter Tinte, die somit dlter sein miissen als Muharram
430/Oktober 1038. Sie sind allem Anschein nach als Kollegvermerke
schon in der halga von Abiu ‘Imran al-Fasi — wahrscheinlich im Du
1-Qa‘da 428/August 1037 (siehe Zertifikat IV.) — in die Handschrift
aufgenommen worden. Dieses sekundire Horerzertifikat bei Abu Bakr
Muhammad b. Muhammad dokumentiert eine weitere, zur Werkiiber-
lieferung von al-Qabisi zeitlich parallel laufende Riwaya der Mudaw-
wana im Qairawian des spiten 4. Jahrhunderts d.H., worauf ich im
folgenden noch zuriickkommen werde.

V1. Zertifikat am Ende des K. al-hagg (Hs Qarawiyyin 574, fol.24b):

Diese kurrasa unterscheidet sich in ihrem Duktus und Kapitel-
aufteilung von den anderen Heften des Dossiers. Manche bab-
Uberschriften sind mit roter Tinte erst nachtriglich am Rand eingetragen
worden. Zweifelsfrei stammt das Heft geméB Zertifikat aus Qairawan,
wo im selben Duktus (!) weitere fragmentarische Pergamenthefte iden-
tifiziert worden sind. Die erste Kollation dieses Heftes im Kreis von
al-Qabisi durch Abi ‘Imran al-Fasi ist sogar datiert: Muharram
390/Dezember 999. Entsprechend steht am Ende im Duktus dieser
mugqabala : 3 LSS aylall sl . Das Qaf steht an dieser Stelle wohl

™ Tartib al-madarik 7/271-272. Abii ’I-Hasan ‘Ali b. Muhammad b. Masriir
(st. 359/970; Beitrdge 221; siehe unten, S. 51-52); Abu Bakr Hibat Allah b.
Muhammad b. Abi ‘Uqgba (st.369/979; Ma@lim al-iman 85-88; 85: qaraa ‘ala
Gabala b. Hammiid wa-ahada ’I-nasu ‘an-hu al-Mudawwana wa-'I-Mubtalita
wa-I-Muwatta’ ; vgl. Beitrige 151; 303.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

fiir das Exemplar von al-Qabisi, welches man zu Kollationszwecken
herangezogen hatte. Wie diese Werkteile aus Qairawan nach Fas gelangt
sind, ist diesmal nicht rekonstruierbar.

Der folgende Kollationsvermerk mit der Nennung der Riwayat der
verwendeten Exemplare — auch diesmal bis in die Zeit von al-Qabisi
und seiner Lehrer zuriickreichend — stammt ebenfalls aus dem Kreis
des Abi Tmran al-Fasi. Der Passus gibt zugleich iiber weitere Einzel-
heiten der Uberlieferungsmodalititen in den Kollegs von Qairawan in
der Mitte des 3. Jahrhunderts d.H. Auskunft:

e o or et ot s Ohne o 2 QLS LSl o b
Jugwy\;ngw(;mﬂ_;g?;w\%\qwiﬁ}:m_bfgéJU}
oo M s Fdy ¢ alaST B (g 3Ll Gl oy S iy e k)
Kaer ot e ol o n S o] QLSS e JBy ¢ 2y aleS
o A8 e ST il ey ¢ S 5 ke el S FU) g e
el O] oy 42y Olaslos o ol n Coans £ 4257 3 6 €ty Jup3
Oy ¢ g ot Alll de dams 0 SN el ST eyt JB .
w&;}kfs-w\w\w\M\;«VL:S@J*JJBWVL«; 45l
¢ kel Lo Bl we o OLaSG LSl Lia g ¢ Sl Uiy ao
s e S e 15 oSl ida b aede

P gt U pes-t g;,\;zsxqi_:jygswé;\gw?.u_,_ﬁqwu
S G e WG R s e
Aial Oy il o ¢ Olaghan o ol o LS i 3 s ppnn
o bn e e s e B b vty ey Tl 3
sy ol a1 LSl gl oy ¢ ey G B ik (1SCns o
g JU s daxsT B Ll dae S ) iy L plnd]

ey Jy dllly ¢ Calill L sl A1 My



47
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahntins

Die gesamte muqabala bezieht sich diesmal nur auf den zweiten
Teil vom K. al-hagg.

Unsere Vorlage in der Qarawiyyin-Bibliothek ist nach demjenigen
Exemplar hergestellt und damit kollationiert worden, das Abu Tmran
al-Fasi im Muharram 390/Dezember 999 in Qairawan bei al-Qabisi
hergestellt hatte””. al-Qabisi standen damals in Form des sama‘ — er

” In der Hizana al-amma (Rabat) liegt in einem Sammelordner (Nr. 1839
D, fol. 17b-52a) eine relativ junge Handschrift vom Rabr II. 1214, die wie
folgt beginnt: gala ’I-Saih Abii Tmran al-Fasi radiya ’llah ‘an-hu : hada ma
‘htasarna min al-dawawin haufan min al-tatwil min masa’il al-Mudawwana.
Die insg. 206 masa’il sind durchnumeriert. Die Hs endet mit: intaha ma
htasara-hu Abi ‘Tmran al-Fasi min dawawini ’l-a’imma radiya ’llah ‘an-hu.
Die Rechtsfragen sind ausschlieBlich dem Bereich der mu‘amalat — wohl fiir
den Alltag bestimmt — entnommen und ohne inhaltliche Tiefe, sehr vereinfacht
erortert worden. Die Sammlung ist zweifelsfrei eine wesentlich spitere Kom-
pilation, in der Verfasser und Werktitel noch aus dem 6-7. Jahrhundert d.H.
—z.B. Ibn $3s (st. 610/1213 - GAL, Suppl. 1. 664) und sein K. iqd al-gawahir
al-tamina, al-Bagi u.a. — als Quellen zitiert werden. Von einem muhtasar-Werk
des Abt ‘Tmran al-Fasi kann also keine Rede sein. Einen rechtshistorischen
Wert hat die Handschrift mit Sicherheit nicht; sie ist eine dilettantenhafte
Falschung.

DaB einige Kollegvermerke des Abu ‘Imran in den Werkexemplaren der
Mudawwana als Randglossen verzeichnet gewesen sind, bestitigt auch die
Druckausgabe: siehe z.B. Bd. VIIL. 13, Anm. 1: unzur fi taaliq Abi Tmran.
Gemeint ist hier sicherlich sein unvollstdndig gebliebenes Taliq ala ’I-
Mudawwana (Dibag 2/337), das in den Kollegs den Schiilern unmittelbar zur
Verfiigung stand.

Vor kurzem sind in der Moscheebibliothek von Qairawan vier beschriebene
Seiten einer kurrasa auf Pergament ans Tageslicht gekommen, die zweifelsfrei
aus der halga des Abu ‘Tmran al-Fasi stammen und sogar datiert sind. Die
zwei Pergamentblitter werfen inhaltlich allerdings nicht viel ab; sie enthalten
Traditionen, die bei al-Buhari und Muslim belegbar sind, worauf Abii ‘Imran
im einzelnen auch hinweist. Wichtig ist jedoch die authentische Dokumentie-
rung der Gelehrtenaktivitit in seinem Kreis im frithen 5. Jahrhundert d.H. in
Qairawan. Die Haditsammlung, mit seinen Kurzkommentaren versehen, ent-
stand in seinem maglis: von diesen Sitzungen fand eine am 12. Ramadan
414, die andere am 30. Di ’I-Qa‘da 414, jeweils an einem Freitag, statt.
Wieviel Sitzungen zwischen diesen beiden Daten stattgefunden haben, wissen
wir nicht, denn die Anzahl der fehlenden Blitter kann nicht einmal annédhrend




48
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

war blind — zwei Abschriften zur Verfiigung und lieB sie durch seine
Schiiler sowohl miteinander als auch mit seinem eigenen Exemplar
kollationieren: das kitab al-Dabbag und das von ‘Abd Allah b. Masrur
b. al-Haggam in ihren jeweiligen Riwayat. Der Riickgriff auf das
Exemplar von Abi ‘Abd Allah al-Sadafi al-mu‘allim im Kolleg bei
‘Abd Allah b. Masrir wird nunmehr néher begriindet und dokumentiert,
daB al-Sadafi sich zweier Riwayat aus dem Schiilerkreis Sahniins
bedient hatte.

An einer anderen Stelle — am Kolophon einer kurrasa vom K
al-sahadat — wird eindrucksvoll dokumentiert, mit welcher Akribie
al-Qabisi die Eintragungen in seinen ilteren Vorlagen iiberpriift hatte.
In dieser Stufe der Werkiiberlieferung heift es dort:

- °

FUA ot o 0 LB LS Lyt ity 1 ) JUS

q
7

geschitzt werden. DaB es sich hierbei um ein Original aus dem Kreis des
Abi ‘Tmran handelt, bestitigt nicht nur das Datum, sondern auch die Diktion
der zweiten datierten Eintragung zu Beginn der Sitzung:

A | 14 sl s Bk i T S e . AN g TR
T ‘)\JSMLA_X_:;\: or“;—/a:,) A pp SARDN (6D e p G2 TN 92 den

.l o Ol jae \?J,(

Neben dem Datum spricht die Formulierung sana-hu ’llahu fiir eine
zeitgendssische Eintragung zu Lebzeiten des Abi ‘Tmran. Der Fund 148t sich
sogar mit entsprechenden biographischen Nachrichten in Einklang bringen:
gemiB al-Qadi ‘Tyad hat Abi ‘Tmran in seinem Haus in den Morgenstunden
bis Mittag unterrichtet: kana yaglisu li-I-mudakara wa-"I-sama‘ fi dari-hi min
gudwatin ila I-zuhr fa-1a yatakallamu bi-5ai’in illa kutuba ‘an-hu ila an mata
rahima-hu ’llahu : Tartib al-madarik 7/245,11-13. — Auf rund hundert Blittern
hat er die von ihm iiberlieferten Prophetentraditionen mit einwandfreien
Isnaden zusammengestellt: harraga min ‘awali haditi-hi nahwa mi’ati waraqa:
Dibag 2/337. Die vier Blitter in Qairawan gehdren offenbar dieser
Haditsammlung an.

Abi ‘Imran hat diese Hadite wihrend seiner Rihla im Osten gesammelt,
darunter auch einige Dicta, die der bekannten Muwatta™-Rezension des Abll
Mus‘ab in der im Osten bevorzugten Uberlieferung des Ibrahim b. ‘Abd
al-Samad al-Hasimi (vgl. Beitrige 212; 406) entnommen worden sind. Diese
hat Abii ‘Tmran, den im Fragment verzeichneten Isnaden zufolge, vom Qadi
in Samarra, ‘Ali b. Ahmad b. Muhammad b. Yisuf (st. 402/1011 - al-Dahabi,
Siyar 17/86; Bagdad 11/327-328), iibernommen.



49
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahniins

Bty S’ b acske T dams ot opn Lingf i Uty aphe T 50>
el il de ot LS LS i by ¢ et pif JUS ¢ Sl
B Y Bl ST oy oo T QLS acllie Y5 g el
L I e LlsST 3 axadhe g dovnall VY5
al-Qabisi zweifelt somit die direkte Werkiibernahme durch sama“
oder gira’a aus der Abschrift des Abi Muhammad, ‘Abd Allah b.
Masrir durch al-Sadafi an dieser Stelle an. Was er im Exemplar des
letzteren vorfand, waren lediglich einfache Kollationsvermerke und
das Zeichen , oder e entweder am Rand oder zwischen den
Zeilen. Dennoch hat man auch diese wenig informativen Vermerke in
die neuen Abschriften iibertragen, von denen einige Hefte in der Mo-
scheebibliothek vorliegen.

Die am Ende des Zertifikates Nr. VI. gekennzeichnete Stelle ist im
Original unleserlich. Zweifelsfrei standen hier einige Worte, die sich
allein auf ‘Abd Allah b. Masriirs Exemplar bezogen haben. Denn der
Rest: samitu ma fi kitabi hada min Tsa b. Miskin fi manzili-hi...usw.
begegnet uns in gleicher Diktion auch in einem anderen Zusammen-
hang: bei der Ubernahme des Gami‘ des Agypters ‘Abd Allah b. Wahb
im Haus des Tsa b. Miskin durch Ibn Masriir al-Haggam im selben
Jahr 290 d.H. Auch in diesen Abschriften hat er seinen Namen als
Besitzer des guz’ auf der Titelseite eigenhidndig verewigtgo. Dieser
Vorgang wird hier aus zweiter Hand nur angedeutet: wa-ala zahri
I-kitab: li-Abd Allah b. Masriir al-Haggam.

Die obigen Zertifikate I. bis VI. zeigen, daB die im Zeitraum zwischen
al-Qabisi und seinen Schiilern — Abii ‘Imran al-Fasi bzw. Ahmad b.
‘Abd al-Rahman — datierbare Weitergabe der Mudawwana nicht nur
schriftlich erfolgt ist, sondern daB in diesem ProzeB auch neue Ab-
schriften entstanden sind. Besonders wichtig ist in diesem Stadium
der Werkweitergabe, daB man in diese neu angefertigten Exemplare

* Siehe ‘Abd Allah b. Wahb: al-Gami‘ ; Die Koranwissenschaften (1992)
und Die Koranexegese I (1993); I (1995). Zu seiner Riwaya anderer Werkteile
siehe meine Beitrige 213; 286-287.




50
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

die élteren Uberlieferungslinien der jeweiligen Vorlagen iibernommen
und ihre bis in die Mitte des 4. Jahrhunderts d.H. zuriickreichenden
Horer- bzw. Lesezertifikate sorgfiltig verzeichnet hatte.

Dieses Phinomen der Werkweitergabe ist eine Spezialitit nord-
afrikanischer Gelehrtenkreise; es ist im Lehrbetrieb des islamischen
Ostens nach meinen Kenntnissen weder im selben Zeitraum noch
spiter nachweisbar. Die Kollations- bzw. Horervermerke (muqgabala /
sama’) aus Qairawan stellen zugleich Werkiiberlieferung (riwaya) in
ihrer chronologischen, riickwirtslaufenden Kontinuitét bis zum Ver-
fasser dar®'.

In diesem schon relativ spiten Stadium der Werkiiberlieferung ist
also riwaya mit dem benutzten bzw. neu angefertigten kitab identisch.
Was uns sich hier prisentiert, ist nichts anderes als eine gelungene,
iberlieferungsgeschichtlich duBerst informative Kombination von
Werkiiberlieferung, Horerzertifikat und Kollationsvermerk iiber meh-
rere Generationen. Von einer evtl. nur miindlichen Weitergabe der
hier erfaBten agza’ im Kreis beider §uyﬁg, also ohne schriftliche Vor-
lagen und Kollegschriften, kann im ausgehenden 4. und zu Beginn

" Gegenwiirtig liegt mir eine, aber nur bedingt vergleichbare Eintragung
aus dem islamischen Osten am Ende des K. al-maudii‘at fi I-ahadit al-marfa‘at
(Teil I.) von Ibn al-Gauzi (st.597/1200) vor. Am Ende der Hs British Library,
Or. 11.607, fol.69a, hergestellt noch zu Lebzeiten des Verfassers in Gumadi
II. 579 (- nicht bei BRockELMANN), hat der Kopist folgendes eingetragen:
‘allagtu hadihi I-nusha min aslin kutiba min nushatin kutibat min asl al-musan-
nif. Dies ist natiirlich bei weitem nicht so informativ wie die Qairawaner
Kolophonvermerke aus der Zeit von al-Qabisi. — Zu dieser Bedeutung von
‘allaga siehe Dozy, Supplément 11.161. — Ahnliches findet sich auch am
Ende vom K. al-muTim bi-fawa’id Kitab Muslim imla’ al-fagih...Abi ‘Abd
Allah Muhammad b. ‘Ali al-Mazari in der Riwaya des Andalusiers Muhammad
b. Said b. Ahmad b. Barraq (nicht identisch mit dem bei al-Dahabi, Siyar
21/147 und in Silat al-Sila 5/396 usw. biographisch gut belegten Ibn al-
Zarqun!). Der Kopist, ein gewisser ‘Ali b. Sa‘id b. ‘Ali al-Ragragi, hat den in
der British Library Or. 9845 (GAS 1/136 ist zu ergéinzen) vorliegenden
zweiten Teil des Werkes im Muharram 625 in der Madrasa al-malikiyya in
Fustat, in der Nihe der alten Moschee “bekannt als Gami‘ des ‘Amr b.
al-"As” hergestellt. Hierbei vermerkt er: naqaltu hadihi ’I-nushata min nushatin

kutibat min nushati I-mu’allif rahima-hu llahu.



51
Die Qairawaner Exemplare der Schriften Sahntins

des 5. Jahrhunderts d.H. somit keine Rede sein.

Wenn man nun die von al-Qabisi mit groBter Sorgfalt eingetragenen
Kollations- bzw. Horerzertifikate chronologisch zuriickverfolgt, zeigt
es sich, daB die von ihm im Unterricht verwendeten élteren Exemplare
ebenfalls nach unterschiedlichen Abschriften und Riwayat seiner in
Qairawan wirkenden Lehrer zusammengestellt worden sind. Diese
Vorlagen hat er im Zuge der Kollation mit seinem Exemplar mit
Kiirzeln gekennzeichnet und auf Textvarianten bzw. Erginzungen und
Liicken in diesen Abschriften konsequent hingewiesen. Nach unseren
heutigen Begriffen eine editionstechnische MaBBnahme, die in den bisher
gesichteten Mudawwanaexemplaren der Moscheebibliothek von Qai-
rawan durch ihre Genauigkeit besticht**.

*? Einige Beispiele, die denjenigen Exemplaren entnommen worden sind,
die man in den Kollegs bei al-Qabisi verwendete, habe ich in meinen Beitrige
291ff. zusammengestellt.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis
Sahnins

Anhand der bisher gewonnenen Informationen der Kolophone®
hat al-Qabisi die Exemplare folgender Qairawaner Fugaha’ — mit An-
gabe ihrer eigenen Riwayat — benutzt und diese mit entsprechenden
Kiirzeln versehen:

1. ‘Abd Allah b. Masrir b. Abi Hasim, Ibn al-Haggam, Abu
Muhammad al-Tugibi (263/876-Di ’I-Higga 346/Februar 958)% :
yugra’u ‘alai-hi fi kitabi-hi...

nach Tsa b. Miskin®® - Sahniin (Nr. Il. IV. V. VIL.)
und nach Ahmad b. Abi Sulaiman® - Sahniin (Nr.V.).

2. Muhammad b. Masriir, Abi ‘Abd Allah al-‘Assal (st. Dii 1-Qa'da
346/ Januar-Februar 958)*": gitbila bi-kitab...(Kiirzel: .);
nach Tsa b. Miskin - Sahniin (Nr. I. IL III. ).

3. ‘Ali b. Muhammad b. Masriir, Abu ’1-Hasan al-Dabbag (271/884
- Ramadan 359/Juli 970)® : giibila bi-kitab...; yugra'u ‘alai-hi fi

% Die vor einigen Jahren erstmalig gesichteten Mudawwana - Fragmente
enthalten, selbst wenn sie nicht so aussagekriftig sind, wie die hier vorgelegten
Varianten aus demselben Kreis, dhnliche Kolophonvermerke: sieche meine
Qairawaner Miszellaneen (Q.M.) III. In: al-Qantara 10 (1989) 215ff.

$ Tartib al-madarik 5/330-338; Ma‘alim al-iman 3/57-59; Dibag 1/423-424;
Riyad al-nufiis 2/422-424; Ben Cheneb 176-177; al-Dahabi, Siyar 15/505-506;
Mahluf, Nr. 171;Roy-Pomssor 2/269; Ipris (1962) 2/556-559; Muranyi (1984)
73; ders. (19922) 5-7; ders. (1993) 9; Beitrige 208-213.

% Aghlabides 232-253; Dibag 2/66-70; Ben Cheneb 142-143; 238; al-
Dahabi, Siyar 13/573; Mahluf, Nr. 94; Waragat 2/102-105; MuRaNYI (1992%
5-9; Beitrdge 128-137.

% Aghlabides 271-277; Ma‘dlim al-iman 2/207-214; Riyad al-nufts 1/505-
513; Dibag 1/167-168; Ben Cheneb 139-140; Mahluf, Nr.88; MarN (1985)
47; Muranyl, Q.M. III. 222-226; Beitrdge 117-119.

¥ Tartib al-madarik 6/76-77; Malim al-iman 3/59-60; Mahliif, Nr.167;
MARIN (1985) 50; Muranyr (1984) 81; ders. Q.M. I1I. 227; OsSENDORF-CONRAD
(1994) 80-81; Beitrdge213-217.

% Tartib al-madarik 6/258-262; Ma‘dlim al-iman 3/75-78; Dibag 2/98-99;



53
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahniins

kitabi-hi... (Kiirzel: § );
nach Ahmad b. Abi Sulaiman - Sahntn ( Nr. I.: sa-
mi‘tu-hu min Ahmad b. Abi Sulaiman; Nr. IIl. : qubila
wa-sahha wa-sami‘tu-hu min Ahmad b. Abi Sulaiman
qira atan ‘alai-hi ; ( Nr. V. VL. ).

Das vollstindig erhaltene K. ummahat al-awlad wa-kitab al-
mudabbar (16 fol.) in der Moscheebibliothek von Qairawan ist direkt
mit dem personlichen Exemplar von al-Dabbag im Rabi“1. 356/Februar
967kollationiert worden. Sein Schiiler, der sich am Anfang der kurrasa
nennt, kann ich gegenwirtig weder unter Qairawanern noch unter
Andalusiern identifizieren; er heiBt Abi Muhammad, Muhammad b.
Abi Sa‘id. Er benutzte im iibrigen auch die Uberlieferungsvariante
dieses kitabnach Sa‘id b. Ishﬁq (siehe S. 82-83).

gWquJ)}J_MUn R O _JJL’»,.\.«_;-J)V‘ "uL.(.u._,.LL&
C.:.J)J_.Q,& uﬁdr"“g:"\)\*—:“u"ww'u’“—’ul" 4_:.1.:44.3;)_5}
Z\j\wj‘%j U § e J}‘}"\

Der Kollationsvermerk qabaltu-hu bi-kitab al-Saih Abi ’I-Hasan
erscheint auch auf dem Titelblatt der kurrasa.

Auf einem isoliert stehenden Endblatt vom K. al-sahadat in der
Qairawaner Sammlung ist ein noch ilteres Lese- und Horerzertifikat
bei al-Dabbag registriert. Dieses Exemplar, hergestellt nach dem kitab
des Miisa b. ‘Abd al-Rahman (232/846-306/918)®, hat man ihm
342/953 vorgelesen und mit einer weiteren Abschrift aus dem Besitz
des Abii ’l-‘Arab al-Tamimi (st.333/945 - Beitrige 196ff.) kollationiert.

Auf dieses Exemplar hat al-Qabisi offenbar nicht zuriickgegriffen, denn
diese Angaben erscheinen in seinen Zertifikaten an keiner Stelle. Die kurrasa

war aber noch lange im Umlauf; dem Qairawaner Muhammad b. Tsa b.
Munis (st. gegen 430/1038-1039 - Beitriige 397-399), einem Schiiler von

H.R. Ipris in: Les Cahiers de Tunisie 1 (1953) 128.; Mahliif, Nr.217; MURANYT,
Q.M. III. 225-226; Beitrige 221-224.

* Der Kollationsvermerk stammt nicht vom Kopisten der kurrasa: gabaltu-
hu wa-sahha in §3’a llahu bi-kitab Miisa b. ‘Abd al-Rahman al-Qattan wa-
min-hu kutiba. Uber ihn siehe Aghlabides 363; Beitrdge 162-163.




54
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

al-Qabisi, hat sie ein gewisser ‘Abd Allah b. Muhammad al-Andalusi al-
Baggani im Haus seines Lehrers im Gumada II. 402/Dezember 1011 vorgele-
sen. Dieses und andere Mudawwanaexemplare hat Muhammad b. Tsa mit
seinem Stiftungsvermerk mit den eindrucksvollen Worten versehen:
. Ak f\ acy L,.a ;;L:G A.S}_w)} A.U‘ \_/’ \F“/}j (,,La.ﬁ‘w
Das K. al-qasama der Mudawwana — im Sammelordner Nr. 799 der
Qarawiyyin - Bibliothek und mit dem Exemplar von Abii ‘Imran al-Fasi
in Qairawan kollationiert — enthilt am Ende das Zertifikat von Abu
’I-Hasan al-Dabbag, gekennzeichnet mit dem Sigel :,in dem er bestitigt,
diesen Werkteil seinem Lehrer Ahmad b. Abi Sulaiman vorgelesen zu
haben:

O g SIS o (ke 42338 1 JUg Olacghs ol 0 bt o GE3 3
=y
Dies ist eine weitere, diesmal aber aus dlteren Exemplaren in unsere
Vorlage iibertragene Stelle, die die Anfertigung einer Abschrift nach
dem Original Sahniins — hier durch dessen Schiiler Ahmad b. Abi
Sulaiman ( katabtu-hu bi-yadi...) — direkt bestitigt™. Die schriftliche
Weitergabe und Kollation in dieser Stufe der Werkiiberlieferung

bestitigt al-Qabisi in einer seiner Kolophonvarianten auf einem losen
Endblatt des K. al-sarf :

Olackw o At p dinas iy FLI LS b Lo 2 JUs
g S s sy STy ke sl
Das Horer- bzw. Lesezertifikat hat al-Qabisi direkt vom Titelblatt
des Exemplars von al-Dabbag in seine Abschrift iibernommen. Von
dort ist der gesamte Kolophonvermerk in die uns vorliegende kurrdsa

von einem gewissen ‘Abd Allah b. Muhammad b. Qutaiba im Rabi’Il.
421/April 1030 iibertragen worden®'.

% Zu einem #hnlichen, direkten Vermerk von Yahya b. ‘Umar bei Sahniin
siehe S. 68-69.

°! Er ist nicht identifizierbar, Seine Kolophonvermerke habe ich am Ende
von drei weiteren Werkteilen aus demselben Zeitraum, einmal ohne Datum,



55
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahntns

Die zweifelsfrei ilteste und direkte Dokumentation des sama’ bei
dem Sahniin-Schiiler Ahmad b. Abi Sulaiman ist auf dem Titel- und
Endblatt einer vollstindigen kurrasa (11 fol.) vom K. al-istihqaq
erhalten:

2 Kaomn Olabs o o dasl 0 LS 3 L o e
- L;’LSJ" $T)

Das Horerzertifikat des Muhammad b. Masrir (st.295/907-908 ¥
ist schon eine sekundire Eintragung mit schwarzer Tinte; das Exemplar
gehort somit zu den dltesten, die in der Moscheebibliothek erhalten
sind. Der Kopist nennt sich Muhammad b. Halid.

In einer duBerst informativen Randglosse auf dem Innen- und
AuBenrand eines Pergamentblattes aus dem K. ummahat al-awlad wird
mit groBter Sorgfalt und eindrucksvoll dokumentiert, da es neben
den Qairawaner Werkiiberlieferungen von al-‘Assal und al-Dabbag
und ihren oben genannten Suyiih auch weitere Exemplare gab, die
man zu Kollationszwecken in Qairawan herangezogen hatte. Es handelt
sich hierbei um Abschriften von Gelehrten, deren Aktivititen um die
dritte Jahrhundertwende d.H. in Tunis zu lokalisieren ist.

Im Kapitel fi umm walad al-murtadd, zur Stelle: qala: 1a ahfazu
qaula Malikin fi ’I-‘itq wa-lakinni 12 ar an yu'taqna ‘alai-hi...(Druck-
ausgabe: Bd. VIIL 32,9-10) steht im Qairawaner Fragment folgende
Randglosse:

aber in seinem Duktus, in der Moscheebibliothek gesehen. Jedesmal iibertragt
er die Kolophone von al-Qabisi.

” Seine Nisbe al-Kinani erscheint bei den Biographen nicht: bei al-Qadi
‘Iyad heiBt er Abii ‘Abd Alldh al-Abzari al-darir (Aghlabides 414), im
Malim al-iman 2/259 ist er als Abl ‘Abd Allah Muhammad b. Masrur
al-darir registriert. Sein Kontakt zu Ahmad b. Abi Sulaiman wird zwar nicht
bestitigt, wohl aber zu dessen Zeitgenossen wie Yahya b. ‘Umar, Sahl b.
‘Abd Allah al-Qibriyani u.a. Moglicherweise handelt es sich in der Handschrift
um eine andere Person. Das hohe Alter des Exemplars ist aber auch in
diesem Fall nicht anzuzweifeln.




56
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

Der Kernsatz nach Malik: ma damat fi ‘iddati-ha erfihrt anschlieBend
eine auf relativ breite Quellenbasis abgestellte Kommentierung in der
Folgegeneration von al-‘Assal und al-Dabbag, wobei man unmittelbar
auf die Glossen dieser zwei Schliisselfiguren der Werkiiberlieferung
zuriick greift:

A ol s oy 1 JUS ¢y 3T g ol o et i ¢ O g s
f-w.«\.s\ uL:_f \?} 4..,_JLC« j}.}t_ﬁ ) H ‘t_sLt_f uf} Y} = afj._ii (»_35 ;)L.«_>;.5\

®

2 3 -

t 1 A \ t . . % Racy { il
A e md i JUg Jeallade dgan el 2 00 JU 1 dadey ade 25
- 2 + > ) - 2 Ake O

W1 t
. Obo= J)
J

WAoo

“\1 £ 1 ‘. - B \ 8 2 J.'_‘ 112 . p3 . 1 1 v‘“
i Q\,o..:l.w Slpdei s LA dp ¢ asl :L:.,w_w LA 2. Lq.,u‘ 08

3 .0 3
; feaa s, R, (- by et P 5 ,
Jb_);,ggl.ﬁv\b .\_915. Jﬁ&;..‘)\‘\.g\/a);.np.l.mq\ Jlnd g and) \.;)‘\_/Mf j/a

R | vwc\ )‘Lfg;ww;,_g\;,ﬁ.ﬁ/a

S s L B ey s ) Jladl S S e ad

* 1 h - t | . t € - ‘4 t B 1 <
W«?lﬁb}uﬁ\ %’“55‘%5“‘1‘”“*\\5";)’:“‘9' Oy ) 2 LS

Oy o QS B

oy al: JBy Y4V Olgat 3 aills g alyiy s el b g JBy o
cfel g3 a6 W 13] ey ol Gaay g 4t el ke (M3 a5T el Wi
Man sucht also nach der Bestitigung von Maliks qaul in Abschriften,
die uns in der Moscheebibliothek bisher an keiner anderen Stelle
begegnet sind. Die Malikiten von Tunis, die Malik-Schiiler ‘Ali b.

Ziyad al-‘Absi (st. 183/799 - GAS 1/465)”® und sein Zeitgenosse
‘Abd al-Rahim b. Asras™ sind wahrscheinlich die ersten Verbreiter

93 o se
Beitrége 7-10.
* So bei al-Qadi ‘Tyad (Aghlabides 26); vgl. Riyad al-nufts 1/252-253



57
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahntins

der obigen Rechtsauskunft Maliks gewesen, die — der Mudawwana
zufolge — Ibn al-Qasim noch unbekannt war. Verzeichnet war Maliks
qaul entsprechend nur in der Werkiiberlieferung der Gelehrten von
Tunis: im kitab — d.h. Mudawwanaexemplar — von Abi ’I-Bisr b.
Yasar (st. 326/937-938)” in der Riwaya des Sahniin-Schiilers ‘Abd
Allah b. Gafiq al-Tunisi (st. 277/890)°°. Aber selbst hier stand der
Passus in Klammern ( wa-haga Abi ’I-Bisr ‘ala ’l-mas‘ala kulli-ha...),
wiihrend der ebenfalls als Sahniin-Schiiler bekannte Ahmad b. Zaidun
al-Tinisi”’, ein Zeitgenosse des Ibn Gifiq, die Stelle als sahih doku-
mentierte.

Auf jeden Fall handelte es sich stets um eine Randglosse, die noch
in der Generation von al-‘Assal, oder sogar schon davor, in das Werk
aufgenommen wurde, da dieser und al-Dabbag die Stelle bereits aus-
filhrlich kommentieren. Die genannten Schiiler Maliks und — im Ex-
emplar des Abii Bisr — Ma‘n b. Tsa, dessen Muwatta~Rezension in der
iiberpriiften Rechtsliteratur der Malikiyya Nordafrikas allerdings keine
nennenswerten Spuren hinterlassen hat”®, sind offenbar die ersten
Verbreiter des gaul Maliks gewesen’ .

DaB man die Stelle wihrend der Kollegs aus der Mudawwana auch
in Qairawan schon friih diskutiert hatte, bestitigt die eigenhéndig
geschriebene Eintragung von al-Dabbag, die in unsere Vorlage iiber-
tragen worden ist: seinem Saih Ahmad b. Abi Sulaiman war die
Rechtsauskunft zwar bekannt, nur widersprach sie der Rechtspraxis.

und dort FuBnote 1 des Herausgebers; Ben Cheneb 253: gemiB Abt ’l-‘Arab
besaB er eine sama-Sammlung von Malik; Dibag 2/3.

% Er studierte mit dem Lokalhistoriker Abii ’l-‘Arab al-Tamimi im Kreis
von Sahniin-Schiilern: Aghlabides 416.

% Aghlabides 309-311; Beitriige 76.

i Aghlabides 335: wa-kana samau-hu (bei Sahniin - M. M.) waqta sama’
Ibn Gifiq.

* Siehe unten, S. 160-161.

% In diesem Sinne ist Maliks Argumentation auch im Muwatta’ referiert,
wo die Verhiltnisse der Ehepartner zueinander vergleichbar, aber nicht iden-
tisch sind: siehe al-Istidkar 18/Nr. 27059 mit dem Querverweis auf Bd.
16/321ff.




58
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

Auch andere Qairawaner, wie Yahya b. ‘Umar und ‘Abd al-Rahman b.
Muhammad b. ‘Imran (siche oben, S. 40), haben die Stelle nicht vorge-
tragen. Und was AShab —im Exemplar von al-‘Assal — zum Sachverhalt
sagte, referiert noch Abii ’I-Walid b. Rusd in seinem Kommentar zur
Mustahraga'® in dhnlichem Sinne.

Die obige Randglosse wa-qad gala I-tinisiyyiin... ist auch in der Hs British
Library, Nr. 9810 A, fol.452'"' erhalten. Da diese Handschrift aus einem
anderen Kreis kommt und wahrscheinlich erst im spéten 5. Jahrhundert
entstanden ist, sind die Erl4uterungen von Qairawanern hier nicht verzeichnet.
Inhaltlich interessant ist in dieser Handschrift die Variante am Ende des
Passus ma damat fi ‘iddati-ha. Maliks gaul lautet hier iiberraschend wie folgt:
ida taba f7 ‘iddati-ha, der durchaus einen Sinn ergibt, aber einen neuen Aspekt
in die Diskussion hineinbringt. Was an dieser Stelle im einzelnen passiert ist,
kann man nicht nachvollziehen. Auf jeden Fall wiire die Annahme, es handele
sich lediglich um eine Verschreibung der Stelle < _.i> L als o 13} , zwar
eine bequeme, aber zugleich eine voreilige SchluBfolgerung. Die textkritische
Differenzierung zwischen beiden Belegstellen — trotz beachtlicher
Altersunterschiede zwischen den Handschriften — wird bei der inhaltlichen
Analyse der Rechtsfrage von Bedeutung sein.

Die Uberpriifung des Mudawwana-Kommentars von al-Qadi ‘Tyad verlief
in dieser Hinsicht negativ. Im K. al-tanbihat... geht der Verfasser auf die hier
geschilderte Textentwicklung und ihre Diskussion liberhaupt nicht ein.
Moglicherweise war ihm dieser Zusatz der Gelehrten von Tiinis gar nicht
bekannt.

4. Abii ‘Abd Allah (sic) al-Sadafi (st. gegen 350-352/ 961-963 oder
347/958)'": qiibila hada J-kitab bi-kitab... (Kiirzel: s ):
nach Tsa (b. Miskin) und Ahmad ( b. Abi Sulaiman )
und Furat b. Muhammad'® (Nr. 1:uhbirn an...;
Nr. Il.: sami‘tu-hu min ‘Abd Allah b. Masriir ‘an Tsa

' al-Bayan wa-’I-tahsil 16/431.

" In diesem Band von insg. 132 Folios auf Pergament sind mehrere
iiberwiegend unvollstindige Werkteile zusammengebunden worden. Siehe
Vorwort, S. XI1I.

' Tartib al-madarik 6/50-52; Riyad al-nuftis 2/455-458; Muranyl, Q.M.
III. 225; Beitrage 217-218.

‘ Aghlabides 325; Ben Cheneb 141; Mahliif, Nr. 89; MarN (1985) 48:
Beitrdge 119-120.



59
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahniins

b. Miskin wa-qgabaltu-hu bi-kitabi-hi wa-sahha;).

Bekannt ist ein Abti Haf s al- Sadafi al-mu‘allim mit dem vollstiandigen
Namen ‘Umar b. ‘Abd Allah b. Yazid, ein biographisch dokumentierter
Schiiler des Ahmad b. Abi Sulaiman. Man kdnnte von einer Verschrei-
bung der Kunya in den Zertifikaten L und IIl. ausgehen, wenn die
Stelle im Zertifikat V. und VI. nicht dagegen spriche: denn am Ende
des K. al-hagg der Hs Qarawiyyin 796 (Kollationsvermerk Nr. V. )
ist eindeutig ein Abii ‘Abd Allah Muhammad b. Bahlil al-Sadafi
al-mu‘allim verzeichnet, der in den einschldgigen tabaga - Biichern
allerdings weder eine targama hat, noch in sekundiren Vermerken in
dieser Generation Erwihnung findet. Zertifikat VI. wiederum registriert
gleich zweimal den Namen Abii ‘Abd Allah al-Sadafi al-mu‘allim.

5. Abi ’1-Qasim al-Sudri, Ziyad b. Yunus (282/895 - Sa‘ban 361/
Mai 972)'* : giibila bi-kitab...; (Nr. 1. ).

Im Zertifikat Nr. IIl. wird ein Zaid b. ‘Abd Allah al-Sudri genannt,
auf den al-Qabisi mit demselben Kiirzel ( ;) in den Randvermerken
hinweist. Auch in diesem Fall ist die Primarquelle von al-Qabisi unter
diesem Namen biographisch nicht identifizierbar. Dafiir sind in
Qairawiner Mudawwana - Fragmenten Verweise auf das kitab Ziyad
mit dem obigen Kiirzel mehrfach attestiert. Bis auf weiteres ist somit
auch an dieser Stelle des Zertifikates von einer moglichen Verschrei-

bung oder Verwechslung durch den Kopisten auszugehen e

6. Abii’1-Abbis al-Ibyani, ‘Abd Alldh b. Ahmad b. Ibrahim al-Tamimi
(st.gegen 361/971)'®: giibila bi-I-kitab alladi giibila bi-kitab Abi

'% Aghlabides 367, Ma‘lim al-iman 3/79; Mahlif, Nr. 219; Ipris (1962)
716; Muranyr (1984) 72; ders. Q.M. IIL. 227; Beitrédge 225-228.

' Abil Ishaq al-Sudri war auch im Besitz eines Teils aus dem Sama“des
Ibn al-Qasim al-‘Utagi in der Riwdya Sahniins; das vollstindige Heft vom K
al-nudiir ist unter Or. 9810 E in der British Library irrtiimlich als Teil der
Mudawwana katalogisiert. Dieses Exemplar ist nach der Vorlage von al-Sudri
hergestellt und mit dessen Abschrift kollationiert worden. Siehe Vorwort, S.
XII-XIV. Auf die Handschrift komme ich in einer separaten Untersuchung
zuriick.

' Tartib al-madirik 6/10-18; Dibag 1/425-427; Mahlif, Nr.173; Ipris
(1954) 132-133; ders. (1962) 715-716; Muranyl, Q.M. IIL. 228; Beitrige




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

1-‘Abbas al-Ibyani ; Nr. II. (Kiirzel: o ).

Das von al-Qabisi benutzte Exemplar, das man mit dem kitab von
al-Ibyani und mit dem des Yahya b. “‘Umar al-Kinani (213/828 -
Dii-1- higga 289/November 902)'” kollationiert hatte, wird hier ndher
nicht identifiziert; moglicherweise handelte es sich um eine Kolleg-
schrift und nicht um das persénliche Exemplar eines bestimmten Ge-
lehrten aus dem Lehrerkreis von al-Qabisi. Denn in diesem Fall hiitte
man den Saih entweder als Besitzer der verwendeten Vorlage oder als
deren Rawi sicherlich namentlich genannt.

Am Anfang von Werkteilen aus dem K. kira’ al-rawahil wa-I-dawabb
und dem K. al-mukatab bestitigt ein bisher unbekannter Schiiler des
Ibyani, Abii Miisa Tsa al-Qamiudi'®, daB die Exemplare seines Lehrers
auf zwei Riwayat zuriickgingen:

haddatana Abil I-‘Abbas ‘Abd Allah b. Ahmad al-Ibyani qala : had-
datana Ahmad b. Dawild wa-Yahya b. Umar kila-huma ‘an Sahniin..

In diese Abschriften von al-Ibyani hat man dann auch die Textvari-
anten und Randglossen aus den Exemplaren von al-Dabbag und al-‘As-
sal iibertragen. Der Name dieses Schiilers erscheint zu Beginn einer
kurrasa von K. al-tahyir wa-I-tamlik: haddatana Abii Miisa Tsa b.
Said al-Qamidi qala: haddatana Abi ’I-‘Abbas...usw. in identischer
Riwaya'®.

An dieser Stelle sei noch kurz auf die Verfluchungsformel in der letzten
Zeile des Zertifikates I. hingewiesen, die uns auch an einer beschidigten
Stelle eines weiteren Fragmentes in der Moscheebibliothek begegnet: siehe

228-230.

' Aghlabides 261-269; Dibag 2/354-357; Riyad al-nufiis 1/490-504;
Ma'alim al-iman 2/233-245; Ben Cheneb 134-136; Gadwa, Nr. 900; Bugya,
Nr.1485; Ibn al-Faradi, Nr.1566; Lisan al-mizan 6/270-272; al-Dahabi, Siyar
13/462; ders. Tarih 22/331; Mahlif, Nr. 97; MarIN (1985 ),46; E. Garcia-
Gomez in: al-Andalus 22 (1957) 253-316; Waragat 2/127ff; 3/215ff; GAS
1/475; Muranyi (1984) 92-97; ders. (1992) 77ff; ders. Beitrige 92-117.

' Tartib al-madarik 7/102: faqih maliki min ashab al-Ibyani.

' Ein al-Qamiidi wird auch an einer anderen Stelle genannt; ob er in der
Tat mit dem ebenfalls nur wenig bekannten Asketen Abii Ga‘far al-Qamiidi
identisch ist, kann ich biographisch nicht mit letzter Sicherheit bestitigen.



61
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahntins

meine Qairawaner Miszellaneen 1II. In: al-Qantara 10 (1989) 223-225. Als
das Zertifikat entstand, waren auch Grabsteleninschriften mit dhnlichem Inhalt
auf dem alten Friedhof von Qairawan formuliert, die bei Roy-Pomssor: In-
scriptions arabes de Kairouan. Bd. 1. (Paris 1950); Bd. II. (Paris 1958) nach-
zulesen sind: siehe dort Nr. 395 und 397; vgl. meine Beitrage 290-291. Auf
dem letzten Blatt einer vollstindigen kurrasa vom K. al-buyii’ al-fasida (14
fol. - kein Datum) erscheint diese Verfluchungsformel gleich zweimal

Der bekannte Stiftungsvermerk des Fatimidenherrschers al-Mu'izz b. Badis
auf einem Koranexemplar zugunsten der Hauptmoschee von Qairawan enthalt
aus derselben Zeit als politische Stellungnahme gegen die St‘a von al-Mahdiyya
eine dhnliche Verfluchungsformel. al-Mu‘izz nennt dort auch die vier rechtge-
Jeiteten Kalifen in ihrer historischen Reihenfolge, also ohne das von den
Fitimiden vorgeschriebene tafdil ; siehe Roy-Pomssor, op.cit. 1. 39. Abb.9.
Wihrend des tasrig unter der Herrschaft der B. “‘Ubaid in Ifrigiyya, das
sowohl die Anerkennung der fatimidischen Doktrin (vgl Dozy, Supplément
[1.751) als auch — spitestens seit al-HuSani (sieche BEN CHENEB 223-226) —
die Anwendung der hanafitischen Rechtslehre bedeutete, war es verpont
oder gar unvorstellbar, daB sich jemand mit der kunya Abu Bakr oder mit
der Nisbe al-‘Umari nannte. Siehe hierzu schon die Ausfiihrungen von L
GoLpziHER:: Spottnamen der ersten Chalifen bei den Schi‘iten. In: WZKM 15
(1901) 321ff; bes. 324 ( = Gesammelte Schriften IV.295ff; bes. 298).

Das Zertifikat Nr. V. — am Innenrand der Handschrift sekundar
nachgetragen — dokumentiert eine weitere Werkiiberlieferung zur Zeit
von al-Qabisi. Sein oben genannter Zeitgenosse Muhammad b.
Muhammad b. Idris al-Zayyat informiert hier iiber eine Uberliefe-
rungslinie, die parallel zur bereits bekannten Riwaya von Abu ’l-Hasan
al-Dabbag und Abii ’1-‘Abbas al-Ibyani — diesmal mit Nennung seiner
Primirquelle Ahmad b. Abi Sulaiman — verliuft: nach Ab Bakr Hibat
Allah b. Muhammad b. Abi ‘Ugba (st. Muharram 369/Juli 979)'"°
nach Gabala b. Hammiid b. ‘Abd al-Rahman al-Sadafi (st. Safar
299/September-Oktober 911) o

Diese Werkiiberlieferung war in der Stadt bekannt und ist sogar

110 » 1%lim al-fmdn 3/85-88; ebd. 85: gara’a ala Gabala b. Hammild wa-ahada
I-nasu ‘an-hu ’l-Mudawwana wa-’I-Muhtalita wa-’I-Muwatta’ ; vgl. meine
Beitrige 303 und oben Anm. 78.

"' Aghlabides 278-288; Dibag 1/323-324; Ma‘alim al-iman 2/270-280;
Riyad al-nufiis 2/27-45; Ben Cheneb 143-144; Mahluf, Nr. 99. Weiteres
tiber ihn siehe in Beitrige 143ff.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

relativ gut dokumentiert: ihr bediente sich noch al-Baradii, Halaf b.
Abi 1-Qasim al- Azdi (st. gegen 438/1046) in seinem von den Folgege-
nerationen mehrfach benutzten Tahdib al-Mudawwana'"*. Und die in
diesem nachtriglichen Zertifikat dokumentierte Riwaya nach Abi
I-“Abbas al-Ibyani - Ahmad b. Abi Sulaiman, die al-Qabisi vorlag,
benutzte man auch in al-Andalus: al-Asili (314/926-392/1001), der
sich gegen Mitte des 4. Jahrhunderts d.H. in Qairawan aufhielt und
al-Qabisi auf seiner rihla nach Agypten und in den Higaz begleitete,
stiitzte sich neben der schon erwihnten Riwaya von ‘Ali b. Muhammad
b. Masriir - Ahmad b. Abi Sulaiman'" auch auf die von al-Ibyani
nach Ahmad b. Dawid und Yahya b. ‘Umar - Sahniin weitergegebene
Werkiiberlieferung.

Nach einem Exemplar des Andalusiers al-Asili ist auch das K.
al-hagg T. — in der Sammlung Nr. 574 der Qarawiyyin-Bibliothek —
entstanden. Nur ist dieses guz’auf Pergament nicht der Mudawwana,
sondern der Mubhtalita zuzuordnen und zeichnet sich im Vergleich zu
den Mudawwanaexemplaren und der Druckausgabe sowohl durch eine
andere Kapitelanordnung und Textgestaltung als auch durch Passagen
aus, die in anderen Abschriften fehlen. Dieses guz’ beginnt unter der
Kapiteliiberschrift f7 Tladi yafitu-hu -haggu — eingeleitet mit der
bekannten Qairawaner Riwaya — mit folgendem Passus:

Pl Y B JB O g 8 et o (e 2 ALl T s

SIs e o3 Oy 48 ey 0F A e i BTy ¢ slle :\}.5 Lo
Vil Ju: Jut,ﬁwu};&&@;@;wﬁcuw};@\
O ¢ Brens Jomay 89 My Liall oy gnsy ks S0 Lol pe OF o
D ylay 01,1005 1 d i ol ol (m ooy (i oty oy OF
¢ Uil B n ) g 81 15 03y Wi o Bkl da Jydy aess
B0 1 el e U e 633 0,5 Y5 OLs1y a La g MY 1 05

"2 Vom Werk liegen mehrere Handschriften vor. Es ist bisher noch nicht
ediert worden. Weiteres dazu siehe in: Beitrige 302ff.

'"* Siehe schon FornEas, a.2.0. 99. - nach der al-Gunya von al-Qadi Tyad.




63
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahniins

055 aale o mdlyp =103 faid folys,ae 3 as Ul ol g o
LS Ladly ¢ Latate 0380 3 pae fuzd oSG od Y Y1 JU ¢ Y pl latezs
VR WO SUINU L PG TR T P PUPWES S P1> PE L UG P TPy

;L;-\LAS._\,U’} %?/« D)J'a o Lo.é_j JLE.& ¢ ;"’L;-‘\ Lo_v_?\_ﬁw}c\..}\.‘p} J),w‘ﬁ

) Sy 8me b s B Jomr OF emms ¥yt JU L (slly 0 e
b 55 By g Jor M )T B it 0550 Y Wi LS b
25 JU Y ol Glile Js5 3 Mits YA 3 panl axils - b e
Las ahae jluas 5 3 21 OF o, 55 15) Aol oy y Jy V1 e e
el foe fre il J B B s A

Dieser Passus fehlt in der Druckausgabe. Inhaltlich verwandtes wird
dort lediglich am Ende des K. al- hagg in einigen Zeilen angesprochen:

Bd. I1.259. Ab Zeile 10 ist der Text mit dem unserer Handschrift
nahezu identisch:

8 ) ol ] e oty O bl 5 5 L s o Tl 2 S
.usw....&'rfwukj;;ks-,[&-};}wl]

Die angedeutete Rechtsdirektive ‘Umars an Habbar b. al-Aswad
fiihrt Malik nach Nafi’ - Sulaiman b. Yasar im Muwatta’ detaillierter
aus'™. Die Diktion der Mubhtalita (...wa-ka-dalika §a'a ’I- haditu fi Hab-
bar b. al-Aswad wa-sahibi-hi...) bestitigt, daB man die bei Malik ver-
zeichnete medinensische Praxis zum Zeitpunkt der Abfassung und
Uberlieferung der Mubhtalita in Qairawan gekannt hat. Man begniigte
sich somit an dieser Stelle mit einer Kurzfassung des Sachverhaltes
nach Ibn al-Qasim - Malik '*.

""" Rezension Yahya b. Yahya 1/383. Nr.154; Rezension al-Hadatani, Nr.
532; vgl. al-Istidkar 12/Nr. 17776-17778.

"5 Siehe auch al-Istidkar 12/299-303; al-Muntaqa 3/8. — Die Stelle in
diesem Muhtalita-Exemplar ist ein weiterer Beleg gegen die iiberlieferungs-
geschichtlich unhaltbare These von N. CALDER: “..the Muwatta’ represents a
continuation of the processes that are evident in the Mudawwana (siehe




64
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Abgesehen von der inhaltlichen Erweiterung der in diesem Muhta-
lita-Exemplar belegbaren masa’il ist die zu Beginn des guz’ dokumen-
tierte Riwaya fiir unsere Untersuchung von Bedeutung. Interessant ist
schon die Zusammenfiigung zweier Riwayat durch tahwil, in dem die
jeweils unterschiedliche Formulierung der Fragestellung beibehalten
wurde:

ahbarana Abil 1-‘Abbas (d.i. al-Ibyani) - Yahya b. ‘Umar - Sahniin:
qulitu li-Ibn al-Qasim ma qaulu Malik und:

ahbarana Abi ‘Abd Allah (d.i. Muhammad b. Masriir ) - Yahya b.
‘Umar - Sahniin: ma taqilu fi I-muhrim...qala: qala Malik...

In der Version von al-Ibyani, in seinem Exemplar, erkundigt sich
Sahniin direkt nach Maliks qaul, bei Abi “Abd Allah Ibn Masriir, in
seinem Exemplar, will Sahniin offenbar nur die Lehrmeinung des Ibn
al-Qasim (ma taqiilu fi...) einholen. Aber in beiden Fillen referiert
man die Lehre Maliks und deutet die von ihm im Muwatta’geschilderte
medinensische Auffassung an. Wie die Frage urspriinglich formuliert
gewesen ist — direkt an Ibn al-Qasim oder an Ibn al-Qasim - Malik
gerichtet —, wissen wir nicht, da Yahya b. ‘Umars Exemplar, das
sowohl al-Ibyani als auch Ibn Masriir vorlag, nicht erhalten ist. In
diesen und dhnlichen Fillen stoBt die texthistorische Aufarbeitung der
Mudawwana und der Mubhtalita an ihre Grenzen.

Das Exemplar in der Qarawiyyin-Bibliothek ist nach derjenigen
Vorlage angefertigt worden, die man als as! des Abi Muhammad
al-Asili in dessen Qairawaner Riwaya benutzt hatte (siehe unten, S.
131; das K. al-nikah mit einem muarada-Vermerk).

Das Weiterleben der andalusischen Werkiiberlieferung anhand Qai-
rawaner Vorlagen dokumentiert al-Qadi ‘Iyad in der Einleitung zu
seinem Mudawwana - Kommentar al-Tanbihat al-mustanbata... Er
greift auf diejenigen Exemplare zuriick, in denen sowohl diese wie
auch andere, iiberwiegend von Muhammad b. Waddah, Ibrahim b.
al-Qasim b. Hilal und Ibrahim b. Muhammad b. Baz vermittelte Riwayat
mit Textvarianten verzeichnet gewesen sind. Er selbst studierte Sahniins

Studies...27; vgl. auch ebd. 36).



65
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahniins

Werk im Jahre 507 d.H. in Cérdoba:
Rayag dalasbly B3l (35 pade (6,00 el ey A O, 25

unggdw;yquﬁw\w\&ﬁdﬂwj}uﬁ
setall af Lol e o jle g ey prw o s, e

¢ e
@i@&@h\mn:qdu);ﬁ\ué@iyﬁs : g’.j‘j:k-’.}

or ey Loy o dems 8 WL (o dasl e bl s Blows] poal )
10 ) o i O 5 SNt Bl ity St Ao

Wie in den obigen Kollations- bzw. Horerzertifikaten im Kreis von
al-Qabisi ist auch hier davon auszugehen, daB diese von den genannten
Andalusiern besorgten Riwayat in der zweiten Hilfte des 3. Jahrhun-
derts d.H. ebenfalls in schriftlicher Form aus ihren jeweiligen Exem-
plaren erfolgt sind. Die bei al-Qabisi verzeichneten Werkiiberlieferun-
gen wiederum bestitigen, daB man diese andalusischen Uberliefe-
rungsvarianten bzw. Abschriften in Qairawan nicht benutzt hat; sie
werden in den Qairawaner muqgabalat an keiner Stelle genannt. Sie
liefen zwar zeitlich parallel zu den Riwayat der Qairawaner, blieben
aber offenbar auf einen bestimmten Schiilerkreis von Andalusiern zur
Zeit Sahniins beschréinkt.

Neben dieser homogenen andalusischen Riwaya nach Sahniuin stu-
dierte al-Qadi Tyad das Werk bereits im Jahre 499 d.H. in Sabta.
Dieses Exemplar fiihrt er wiederum auf die Riwaya des Abi Muhammad
al-Asili zuriick, der in seiner wahrscheinlich schon in Qairawan ange-
fertigten Abschrift die genannten Qairawaner Uberlieferungswege und

"' Siehe Hs Hizana al-Hamzawiyya, 331, fol.2a (angefertigt in Fas im

Rabi* 1. 653). Hs Rabat 384 (al-Hizana al-amma ), fol. 1b. - Diese Handschrift
gehorte urspriinglich dem Bestand der Zawiya al-Nasiriyya in Tamagrtt an.
Vgl auch al-Gunya 162: wa-qara'tu ‘alai-hi wa-sami‘tu §ami‘a l-Mudawwana
wa--Mubhtalita im Sinne des Anfangs der obigen Werkiiberlieferung. Uber
den Lehrer des Ibn ‘Attab Abii Bakr, ‘Abd al-Rahman b. Ahmad al-Tugibi
(t.409/1018) siehe Tartib al-madarik 7/289; seine Quelle Ishaq b. Ibrahim b.
Masarra aus Toledo wirkte ebenfalls in Cérdoba und verstarb 352/963 in
seiner Heimatstadt: Tartib al-madarik 6/126; Ibn al-Faradi, Nr. 233.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Exemplare von ‘Ali b. Masriir und al-Ibyani beriicksichtigte '"’.

Die mir bekannte #lteste, schriftlich dokumentierte Riwaya der Mudawwana
aus al-Andalus ist in einem Kollationsvermerk am Ende eines Heftes vom K
kira’ al-rawahil wa-I-dawabb auf Pergament erhalten. Leider ist die Hilfte
des letztes Blattes abgerissen. Hier ist nur folgendes leserlich:

[oon o Dokt 3] peimeae filie oo S e ogh (o) AaSL AL iy
[ L1k duie DLy Conandy )l o J3Y) ) 4 B
Das Heft, in auffillig klarem Duktus geschrieben, war im Besitz eines
gewissen Sulaiman b. Muhammad. Ob er mit dem von Ibn Baskuwal ( Sila
1/Nr. 448) genannten Cérdobenser mit der kunya Abii ’I-Rabf’, Ibn al-Saih,
der fast hundertjdhrig im Jahre 440 d.H. in Toledo verstarb, identisch ist,
vermag ich nicht zu beurteilen. Auf jeden Fall war er als Berufsschreiber
(hattat) bekannt. Die mugabala ist auf jeden Fall um mehr als hundert Jahre

spdter entstanden als die vergleichbaren Eintragungen in den Qairawaner
Exemplaren.

Zertifikat Nr. II. nennt neben dem kitab von al-Ibyani auch das
Exemplar von Yahya b. ‘Umar, dessen zentrale Bedeutung beim Un-
terricht der Mudawwana und der Mubtalita in einigen Fragmenten
aus seiner Zeit dokumentiert ist''*.

Die oben vorgestellten Zertifikate und ihre Varianten geben somit
auch iiber die Existenz dlterer Exemplare in unmittelbarem Schiilerkreis
Sahniins Auskunft, die man schon zu seinen Lebzeiten hergestellt und
studiert hatte. Im Vergleich zu einem an sich simplen sami‘tu-hu (d.i.
Abii ’l-Hasan al-Dabbag) min Ahmad b. Abi Sulaiman (Nr. L) sind
die Eintragungen: sami‘tu-hu min Ahmad b. Abi Sulaiman qira’atan
alai-hi (Nr.1I. ) und: bi-sama“ ‘an Ahmad ‘an Sahniin (Nr. IV.) in
dieser Hinsicht wesentlich aufschluBreicher und bestitigen, da Ab-
schriften der Mudawwana spitestens zu Lebzeiten der iltesten
Sahniin-Schiiler in Umlauf gewesen sind. Manches hiervor ist sogar
ndher datierbar; im Kolophon des K. al-sarf aus der Mudawwana
unter dem Datum eines Horerzertifikates aus dem Jahr 276/889 —
somit schon sekundir ! — verweist der Schiiler auf das Exemplar

i Vgl. FornEas 99-100; 103. Zur Struktur des Mudawwana-Kommentars

von al-Qadi ‘Iyad siehe unten, S. 100-101.
"% Siehe Beitrdge 114-117.



67
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahniins

seines Lehrers wie folgt:

sami‘tu Kitab al-sarf min Sahl b. ‘Abd Allah b. Sahl al-Qibriyani fi
kitabi-hi.

Da der Sahniin-Schiiler al-Qibriyani 282/895 verstarb'", muB8 die
Eintragung irgendwann zwischen 276/889 - 282/895 erfolgt sein.

Das Horerzertifikat auf dem Endblatt aus dem K. al-zihar ' in der
Qairawaner Moscheebibliothek :

sami‘tu-hu min Yahya b. Umar wa-ana anzuru fi kitabi wa-I-hamdu
li-llah haddatani bi-hi ‘an Sahniin

fiihrt zum selben Ergebnis. DaB die fiir die Werkiiberlieferung wich-
tige Formel haddatani (d.i. Yahya b. ‘Umar) bi-hi ‘an Sahniin auch
hier einen nach schriftlichen Unterlagen erfolgten Unterricht einleitet,
zeigen die eindeutigen Hinweise auf die Benutzung des kitab Yahya
b. Umar an mehreren Stellen von Mudawwana - Fragmenten in der
Moscheebibliothek.

Aus einem ganz anderen, jedoch gut bekannten Gelehrtenkreis in Qairawan

kommt das folgende Horerzertifikat, in dem der schriftliche Vortrag des K.
al-salam bei Yahya b. ‘Umar im selben Zeitraum datiert ist:

1) A o ) d e o il Bl o (L) (S S 5 )
SovEds ‘2'(w~CU‘g~bJ’L:U\;*;H )l,(,&y;lﬁ,wu%uf
R BT O e (Y (JJU}A.U‘MLBAJJPJU)—‘“L&
o b TR By - By Cams o i o (0 et By ¢ Ot 2 345
Sakpw el bass Frsias 1 S b T Ul S 2w 238 S
Der Besitzer dieser kurrasa ist Abli Muhammad Ibn Abi Zaid al-Qairawani,
der sie seinem Lehrer Abi Bakr b. al-Labbad vorgelesen und mit dessen

Exemplar kollationiert hatte. Letzterer hat diesen Werkteil im Jahre 279/892,
also in seiner Jugend, bei Yahya b. ‘Umar studiert und eine Abschrift hergestellt,

" Aghlabides 312-313; Malim al-iman 2/196-197; vgl. Beitriige 78ff.
Uber ein weiteres Zertifikat am Ende der Mubhtalita siehe oben, S. 18.
120 - s tos
Siehe Beitrige 116.
! Die in Klammern stehende Ergdnzung des Namens von Abu Bakr,
Muhammad b. Muhammad b. al-Labbad steht in der Handschrift interlinear
von selber Hand nachgetragen.




68
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

die dann Ibn Abi Zaid al-Qairawani als Vorlage diente. Dieses Exemplar ist
dann im Jahre 330/941-942 in der halga von Ibn al-Labbad zum zweiten Mal
unterrichtet worden.

Die Eintragung ist in ihren Grundziigen mit den spéteren Kolophonvermer-
ken bei al-Qabisi vergleichbar, denn das Horerzertifikat des Ibn Abi Zaid
al-Qairawani 148t die Werkiiberlieferung ebenfalls liickenlos bis zu Sahntin
rekonstruieren: Ibn Abi Zaid ( sama“) - Abt Bakr b. al-Labbad ( mugabala )
- Yahya b. “Umar ( sama“ ) und Ahmad b. Dawiid (d.i. Ibn Abi Sulaiman) -
Sahntn.

Wihrend der Untersuchung der Schriften Sahniins trat ein weiterer
Schiilerkreis um Ibn al-Labbad in den Qairawaner Fragmenten hervor, dessen
Riwaya bei al-Qabisi zwar ebenfalls unerwihnt bleibt, in Gelehrtenkreisen
der Stadt jedoch eine zentrale Bedeutung hatte. Das uns vorliegende K.
al-hudiid wa-’I-sariga (15 fol.) ist mit den Ergdnzungen und Kommentaren
des Ibn al-Labbad in dessen halga unterrichtet worden:

AN e adn LS 3l Uy 1daS S Waoms o e S (e amns

cre OLal p Blonas] o dll) s dmamny BLONS ) 33y 28 Lew 3 LS il 0, 5T

L (§) el st ) g iy 0 2T I T 5L i 0 SO

In der Tat sind in dieser kurrasa mehrere Randglossen eingetragen, die
durch die Vermerke Abii Bakr/qala Abil Bakr / Ibn al-Labbad als Kommentare
des Saih zu den masa’il der Mudawwana zu werten sind. Der erste Besitzer
des guz’war der im Zertifikat genannte ‘Abd Allah b. Ishaq (311/923-371/981
- Beitridge 230-233), dessen Namen auf dem Titelblatt der neue Besitzer zu
einem spiteren Zeitpunkt allerdings fast vollsténdig getilgt und seinen eigenen
Namen eingetragen hatte: tumma sara li-‘Abd al-Rahman b. Muhammad b.
‘Abd al-Rahman b. Muhammad b. al-Qassal al-Bakri (?), mit seinem muqabala-
Vermerk vom Sawwal 571.

Entsprechend werden auch diejenigen agza’ diesem Kreis zuzuschreiben
sein, deren Titel- bzw. Endblitter zwar fehlen und somit die Riwaya nicht
dokumentieren, aber dhnliche Randglossen enthalten. Ein Horerzertifikat auf
dem Endblatt der Muhtalita — geschrieben von Abii Ga'far al-Qasri (siehe S.
19-20) — ist im Kreis von Ibn al-Labbad bereits auf den Rabi® II. 304/Oktober
916 datiert.

Zweifelsfrei eine der dltesten Marginalnoten, die fiir die Dokumen-
tierung der schriftlich erfolgten Werkiiberlieferung wihrend Sahnuins
Lehrtiitigkeit von Bedeutung ist, fand ich auf einem Pergamentblatt
der Mudawwana im Bestand der Moscheebibliothek von Qairawan,



69
Kommentare und Uberlieferungsmodalitiiten im Schiilerkreis Sahniins

das dem K. al-istihgag'” zuzuordnen ist:

c Oy 8 (Flaw gl LAl )t e o (oo

Denselben Vermerk des Yahya b. ‘Umar finden wir auch am Rand
eines nicht datierbaren Fragmentes aus der Muhtalita mit dem Zusatz:
O g of iy o] & JG ; auch hier ist grundsatzlich von einer schriftli-
chen Weitergabe anhand ilterer Werkexemplare Sahnuns auszugehen.
Warum Sahniin den Passus am Ende des K. al-gasb (Druckausgabe:
Bd. XIV. 77) nicht vorgelesen hat, wissen wir nicht. Entweder iibernahm
Yahya b. ‘Umar diesen Teil und die darauf folgenden Kapitel nur in
schriftlicher igaza, ohne sie in Sahniins personlichem Vortrag gehort
zu haben, oder es handelt sich diesmal um eine Rechtsfrage, mit
deren Inhalt Sahntin nicht einverstanden gewesen ist.

Manche Passagen sowohl in der Mudawwana als auch in der Mubhtalita
sind in den Randglossen mit kritischen Bemerkungen Sahniins versehen, die
einen ausgeprigten personlichen Charakter haben und zweifelsfrei wihrend
des Unterrichts des Materials in seiner halga entstanden sind: gala Sahniin
hadihi I-mas’alatu sabatun giddan. Dann etwas distanzierter: wa-lahu alamu
bi-ha (d.i. die mas’ala) baina ’l-muslimina. Die iiberlieferte Rechtslehre wird
vielerorts ex cathedra und ohne jedwede juristische Argumentation verworfen:
qala Sahniin wa-laisa aqiilu bi-hada ’I-asl kulli-hi — bezogen auf die Lehre
Maliks in der Riwaya des Medinensers Muhammad b. Dinar (st. 182/798 -
Tartib al-madirik 3/18-20), in der Druckausgabe: Bd. VI.7,12-15. Diese
Notizen waren in den Exemplaren der Generation von al-‘Assal, al-Dabbag
und von al-Ibyani verzeichnet. Zwar macht Sahniin diese Lehren sich nicht
eigen, nimmt sie in sein Werk — gem#B den Gepflogenheiten von Kompilatoren
— dennoch auf.

Auf dem Endblatt des K.- al-istihqaq steht ein auf das Jahr 256 d.H.
datiertes Horerzertifikat im Kreis von Ibn ‘Abdis (st.260/874 - GAS
1/473): sami‘tu kulla-hu min Muhammad b. Ibrahim... d.h. der Unter-
richt erfolgte bereits nach dieser uns vorliegenden Abschrift (s.oben,
S.18. Die fiir die Modalititen der Werkiiberlieferung bedeutsame Ein-
tragung ist jedoch die hochstwahrscheinlich von Yahya b. ‘Umar ei-
genhiindig geschriebene Marginalnote, in der er sein sama‘bei Sahniin

2 Dieses Blatt ist nicht dem oben S. 18 genannten Heft des K. al-istihqaq,
das Ahmad b. Abi Sulaiman vorgelesen wurde, zuzuordnen.




70
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

aus dieser Vorlage attestiert.

Die schriftliche Weitergabe der von Sahniin gesammelten masa’il in
seinen Vorlesungen wird im oben genannten K. al-gasb aus der Muhta-
lita an einer weiteren Stelle dokumentiert, die in ihrem Wortlaut seit
Sahniins Wirken bis in das spate 5. Jahrhundert d.H. hinein rechtstheo-
retisch umstritten gewesen ist. Die via Ibn al-Qasim Malik zuge-
schriebene Lehre lautet in der Druckausgabe XIV. 75, 5-7 wie folgt:

a-ra ayta musliman gasaba nasraniyyan hamran / qala: ‘alai-hi gimatu-
ha fi qaul Malikin / qultu : wa-man yugawwimu-ha / qala: yugawwimu-
ha ahlu dini-him'”.

Sowohl in der FuBnote der Druckausgabe, a.a.0. - von der
Randglossen der Handschrift iibernommen — als auch in der Hs
Qarawiyyin 574 (519 d.H.), fol.103a wird die problematische Textstelle
“yuqawwimu-ha ahlu dini-him” in der Randglosse korrigiert. Hierbei
berufen sich die Kopisten beider Handschriften auf das K. al-Tanbihat
al-mustanbata von al-Qadi ‘Tyad, dessen Erdrterungen zur fraglichen
Stelle gekiirzt wiedergeben. Im Original des genannten Mudawwana-
kommentars, in der Hs Qarawiyyin, Nr. 336, fol. 104b lautet der
Kommentar des Qadi ‘Tyad wie folgt:

o e 1Sy ¢ Lyl ST " pgs T Lganty "0 el 005 b 4l

- Vgl. die kurze Erdrterung des Sachverhaltes bei al-Safi'T, Umm 3/215,4-5:
weder Wein noch Schwein haben seiner Ansicht nach Wert (12 tamana), oder
diirfen im Besitz von Muslimen sein. Ungiiltig ist zwischen Muslimen das
Kaufgeschiift, dessen Gegenstand ein Schwein ist: der Kaufpreis ist zuriick-
zuzahlen, das Tier ist zu toten: al-Bayan wa-‘]-tab;ﬂ 7/380-381. Wie solche
Geschiifte zwischen Muslimen iiberhaupt zustandekommen kénnen, ist natiir-
lich eine andere Frage, der man im einzelnen nachgehen sollte. In unserer
mas ala und deren Diskussion werden diese Aspekte nicht einmal angedeutet.
Die schon im Muwatta’/ Riwaya Yahya 2/846 (al-Istidkar 24/311-311; al-
Tamhid 4/140-151) verzeichnete Norm als Prophetenhadit inna lladf harrama
Surba-ha harrama baiy‘a-ha scheint auf die obige Fragestellung in der Mudaw-
wana keinen EinfluB gehabt zu haben. Mit unserer Rechtsfrage ist die im
Mugni 7/426 referierte These — allerdings mit einem inhaltlich anderen Aus-
gang — vergleichbar: wa-in gasaba min dimmiyyin hamran lazima-hu raddu-ha.



71
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéiten im Schiilerkreis Sahniins

UL o PROec S O 10 W 1 U P P O P o [ S s L0
JJM\J}H.JA\_G_A‘)_&{ :::MJQ..S}LQM‘Y\JJ‘\&;&\.chM
cld M s 3 ELA Dly,y oo S o eSS0y ¢ el

¥ (":)f“ .J\_.‘_P Joe LL.;‘;\/:) dk} J:.':_é JL; - ;,.gf..:.:..;.:_)\:._i_fij.«a_&\q_rl;}

srer e LS 00T Lty 0L gyme 0¥l . e ¥
el L Y usy

Im groBen und ganzen haben die oben genannten Randglossen denselben
Inhalt und nehmen Bezug auf den Kommentar von al-Qadi ‘Tyad. Hier erfahren
aber auch, daB die fragliche Stelle yugawwimu-ha man yafifu ’l-gimata min
al-muslimin nicht nur im Exemplar von al-Qibriyani, sondern auch in weiteren
Abschriften ( wa-fi nusahin...) in diesem Wortlaut stand. Der Andalusier
Fadl b. Salama al-Baggani (st. 319/931) war als Kenner sowohl der Mudaw-
wana als auch der Wadiha des Ibn Habib bekannt und hat zu diesen Biichern
je einen Muhtasar verfaBt. Seine Quelle mit dem ism ‘Abd al-Rahim, in
dessen Riwaya die Stelle wie bei al-Qibriyani verzeichnet war, vermag ich
nicht zu identifizieren. Dem Andalusier, der vor allem im Kreis des Yahya b.
‘Umar in Qairawan studierte, lag offenbar ein bisher unbekanntes Werkexem-
plar vor. Uber Fadl b. Salama und seine Randglossen siehe unten, S. 102-106.

Die Problematik der Rechtsfrage lag nicht in der hier iiberlieferten
Auskunft Maliks ( ‘alai-hi gimatu-ha ), sondern in der daraus resultie-
renden Folgeregelung, deren Wortlaut spitestens seit Sahnin der ei-
gentliche AnlaB zu kontroversen Auslegungen gewesen ist.

al-Qadi ‘Tyad zufolge ist also die Streichung der miBversténdlichen
Stelle yugawwimu-ha ahlu dini-him in den alten Qairawaner Riwayat
des Yahya b. ‘Umar und des Andalusiers Ibn Baz verzeichnet gewesen,
die dann in die andalusischen Abschriften von Ibn ‘Attab und Ibn
al-Murabit'* iibertragen worden sind. In diesem Wortlaut war die
Stelle allerdings auch im asl, d.h. in der Asadiyya belegbar. Im
Qairawaner Exemplar von Sahl (d.i. al-Qibriyani) und nach ihm bei
al-Dabbag — heiBt es im K. al-Tanbihat...weiter — stand dagegen die

! Hierzu siehe S. 95.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

unmiBverstindliche Textvariante: yugawwimu-ha man ya'rifu qgimata-
ha min al-muslimin.. Wer nun den Wert des widerrechtlich angeeigneten
Gutes — hier: hamr durch einen Muslim ! — schitzen soll, blieb also
weiterhin umstritten. Denn die erste Formulierung ahlu dini-him kann
an der obigen Stelle syntaktisch eher auf die Christen als auf die
Muslime bezogen werden.

Diese schon vom Text der Asadiyya vorgegebene Rechtsunsicherheit
wird erst in dem von al-Dabbag iiberlieferten Exemplar des Sahl b.
‘Abd Allah al-Qibriyani aufgehoben:yugawwimu-ha man ya'rifu
gimata-ha min al-muslimin. Aber im Folgeexemplar des Andalusiers
Ibn al-Murabit stand die Stelle in diesem Wortlaut nur als Randglosse.

In der Qairawaner Moscheebibliothek liegt uns die gerade von diesem
Exemplar al-Qibriyanis hergestellte Kopie vom K. al-gasb vor, in der
wir diesen textgeschichtlichen Vorgang unmittelbar iiberpriifen konnen.
Hier lautet die fragliche Stelle im Text der Muhtalita und nicht als
Randglosse wie folgt: gala: yugawwimu-ha man ya'rifu ’I-qgimata (an-
statt: gimata-ha) min al-muslimin. Der gesamte Passus, beginnend
mit der Fragestellung: wa-man yugawwimu-ha steht in dieser alten
Handschrift allerdings in Klammern. Hierzu steht dann am Rand von
der Hand des Kopisten: LJ of 2, (.J) O g ada> : = JB

Diese kurze Randglosse ist im Vergleich zum Textbestand der Druck-
ausgabe und zu den Ausfiihrungen des Qadi ‘Iyad aufschluBreich.
Schon Sahnun hat die Stelle, offenbar wegen der kontroversen Inter-
pretationsmoglichkeit, nicht mehr vorgetragen, sondern mit einer Mar-
kierung versehen (hatta-hu Sahnun). Dies ist dann beim Studium des
Exemplars von al-Qibriyani im Kreis von Yahya b. ‘Umar — in den
letzten Dekaden des 3. Jahrhunderts d.H. — als Randglosse vermerkt
worden. Die im schriftlichen Vortrag bei Sahntin erfolgte Korrektur
des Wortlauts ( yugawwimu-ha ahlu dini-him) in der Asadiyya hatte
dann auch unter den unmittelbaren Nachfolgern in al-Andalus allge-
meine Akzeptanz: Ahmad b. Halid (st.322/934 - s. unten, S. 122)
sprach schon von einem offensichtlichen Fehler in der Asadiyya.

Die Stelle war also nicht ohne Brisanz und beschiftigte auch Sahnun,
der sie allerdings nicht nur markiert, sondern mit seinem eigenen
Kommentar versehen hatte. Seine Ausfiihrungen, die al-Qadi ‘Tyad



73
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahntins

offenbar unbekannt gewesen sind, stehen als Randglosse auf dem
letzten Blatt einer unvollstindigen kurrasa des K. al-gasb in der Mo-
scheebibliothek von Qairawan'?
Die Textstelle selbst lautet hier schon in der korrigierten Form: gala
yuqawwimu-ha ‘alai-him (so) man ya'rifu ’l-gimata min al-muslimina.
In der Randglosse, mancherorts unleserlich, heiBit es dann:
WY ¢ O giou JB . (5iC) Lgud Jat Lgapds t JB ¢ Lpngdy oyt Jo
o S YO GF VT ¢ el gy s b Jo s e I3 Of gl all o) b

ks B e et VI 2 e (sl ¢ il Jl b Sl s e

Aih, asshsng 4 e 1o ande [ IV Ualdag ¢ g5 3 ol 4y
JPORVUN UG S PR PP v DV EE PV SIORS Jv2 RO g PR POV P
b tL 5 ik Jld- 1ot (£) g3 Vg asasd il oillfarsiva ]
s} g IR dan 13 die p¥1 3l 510 O g ¢3S, OLS
Condondd oa L ovnbinind o wa dpamn nbineis Fomis o ]cf Lyl 0ty

P e 1s

Die Randglosse ist dem Exemplar des Abii ‘Abd Allah al-Sadafi
(Kiirzel: > - siche oben, S. 58) entnommen worden, in dem Sahnuns
Kommentar allerdings zum Textbestand des K. al-gasb gehorte: fi
dahili l-umm...

Diese textgeschichtlich — aber auch rechtshistorisch — wichtige Ent-
wicklung 148t sich nur durch die Auswertung handschriftlicher Mate-
rialien in unterschiedlichen Uberlieferungsstufen rekonstruieren. Es
zeigt sich zugleich, daB spitere Abschriften (Druckausgabe aus dem

15 Bs handelt sich zweifelsfrei um eine sehr alte Abschrift; die Titelseite
(fol. 1 recto) ist nicht beschrieben, die Gestaltung des Titelblattes —Eintragung
der Riwiya und der Namen des Kopisten und des Besitzers — hat man noch
nicht vorgenommen. Das Endblatt, wo Sahntins Kommentar als Randglosse
am linken AuBenrand und in der Fortsetzung am oberen Rand erscheint, ist
rissig, teilweise fehlend. Die in den eckigen Klammern stehenden Punkte
ersetzen die geschitzte Anzahl fehlender bzw. unleserlicher Buchstaben im
Text.




74
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Jahr 496 d.H.; Hs Qarawiyyin, Nr. 574 vom Ragab 519), im Gegensatz
zu den Qairawaner Exemplaren von al-Qibriyani, bzw. al-Sadafi, die
urspriinglich in der Asadiyya iiberlieferte Variante beibehalten und
die obige Korrektur lediglich am Rand verzeichnen. DaB aber die
Stelle schon im schriftlichen Vortrag bei Sahniin unstritten gewesen
ist, erfahren wir erst auf Umwegen.

Die schriftliche Werkiiberlieferung zur Zeit Sahniins und in seinen
Kollegs bestitigt sich auch in der auBerhalb der Mudawwana bzw.
Mubhtalita gepflegten Rechtsliteratur aus den ersten Dekaden des 3.
Jahrhunderts d.H.

Ein Vermerk am Kolophon eines Exemplares vom des K. al-gasb
des Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz'® in der Riwidya Sahniins, in dem das
Studium dieses Rechtsbuches zur Zeit Sahniins nach schriftlichen Vor-
lagen attestiert ist, stammt bereits aus dem ausgehenden 3. Jahrhundert
d.H. Dieses Exemplar hat der Lokalhistoriker Abii 1-‘Arab al-Tamimi
(st.333/944) fiir sich angefertigt; seine Eintragung am SchluB lautet
wie folgt:

FLdly O giomas S n a2aS 1 JBy floe f (sic) o s 7
Dieser fiir Qairawan spezifische Kolophonvermerk 148t die schriftli-
che Werkiiberlieferung bis in die Zeit des Verfassers zuriickverfolgen:
Abi’l-‘Arab al-Tamimi - Abii ‘Ayyas - Sahniin - Ashab. Die Handschrift
geht demnach auf ein Exemplar des Sahniin-Schiilers Abi ‘Ayyas,

Ahmad b. Miisa (207/822-295/907)'* zuriick, der seinerseits das kitab
Sahnuns als Vorlage benutzte. Somit ist der Vermerk ein wichtiges

%° Siehe S. 28-29.

"’ Aghlabides 304-305; Riyad al-nufiis 1/461-463; Ma‘alim al-iman 2/257-
259; Dibag 1/148-149; Ben Cheneb 147; Mahlif, Nr.92. Sein Name erscheint
auch in anderen Fighbiichern des Ashab, die dann Abi ’l-‘Arab fiir sich
abschrieb: siehe Beitridge 121-122.



75
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahniins

Dokument fiir die Existenz und schriftliche Riwaya eines Fighbuches
aus Agypten in den ersten Dekaden des 3. Jahrhunderts d.H. Sahniin
hat auch dieses Werk nach seiner Orientreise in Qairawan unterrichtet
und in seinen Schriften — in seiner eigenen redaktionellen Bearbeitung
(siehe oben, S.30-31) — als literarische Vorstufe zur Mudawwana und
Mubhtalita ausgewertet.

Der obige Vermerk bestitigt die Herstellung einer Kopie mogli-
cherweise schon wihrend der Vorlesung bei Sahnun, also vor 240
d.H."®. Hiervon hat dann Abii 1-‘Arab die uns vorliegende Abschrift
angefertigt, den Kolophonvermerk des Abi ‘Ayyas in sein Exemplar
iibernommen und somit die Werkiiberlieferung liickenlosdokumentiert.
Auf weiteren Blattern dieser kurrasa sind mehrere Kommentare von
Yahya b. ‘Umar erhalten; am SchluB stehen sekundére Nachtrige von
Abi Bakr b. Muhammad, Ibn al-Labbad (st. 333/944 - GAS 1/476) '
nach Yahya b. ‘Umar, die also eindeutig auf ein Heft schlieBen lassen,
das im Kreis dieser namhaften Fuqaha’ der Stadt seit Sahniin
kontinuierlich und in neuen Abschriften benutzt worden ist.

Auch an einer anderen Stelle, sogar mit einer Ergénzung, bestitigt sich die
Riwaya der Schriften von Sahniin durch Yahya b. ‘Umar: Ibn Abi Zaid
al-Qairawani benutzt in seinem Mubhtasar al-Mudawwana wa-I-Mubhtalita
ein Exemplar seines Lehrers Abu Bakr b. al- Labbad, in dem die Abschriften
von Yahya b. ‘Umar und Ahmad b. Abi Sulaiman zusammengefaBt verarbeitet
gewesen sind. Siehe Ibn Abi Zaid: al-Gami‘ (ed. Abd al-Magid Turk).
Beirut/Paris 1990. Nr. 283: kullu ma kana fi hada ’I-kitab min al-Mudawwana
fa-qad haddatanf bi-hi Abil Bakr b. Muhammad ‘an Yahya b. Umar wa-Ahmad
b. Dawild ‘an Sahniin ‘an Ibn al-Qasim wa-ma laisa fi riwayat Yahya ( b.
‘Umar ) fa-qad nabbahtu ‘alai-hi; vgl. Beitrige 237-238; so dokumentiert
auch in der Hs Ben Yiisuf, (Marrakus), Nr. 573 (Kopie vom Safar 530 d.H.
aus Tilimsan, die in den Editionen von Abi ’l-Agfan bzw. von Turki nicht

' Es ist hier nicht beabsichtigt, gegen die von N. CALDER in seinen Studies
in Early Muslim Jurisprudenz (Oxford 1993) hervorgebrachten, teilweise
aberwitzigen Thesen iiber die Chronologie des frithen malikitischen Schrift-
tums neue Originalbelege ins Feld zu fithren. Bis auf weiteres diirften die
Daten in meinem Review article sowohl den Gegnern geniigen als auch die
Befiirworter seiner findings iiberzeugen: Die friihe Rechtsliteratur zwischen
Quellenanalyse und Fiktion. In: Islamic Law and Society IV/2 (1997)224-241.

" Uber ihn siehe auch Beitrige 189ff.




76
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

beriicksichtigt worden ist)"’. Uberlieferungsgeschichtlich bedeutet dies, da
Abu Bakr b. al-Labbad entweder eine neue Abschrift von Sahnins Werk,
oder zumindest von diesem Teil, angefertigt und darin zwei Riwayat, d.h.
zwei schriftliche Vorlagen, verarbeitet, oder bei der Werkiiberlieferung an
Ibn Abi Zaid in den Kollegs sich zweier Abschriften — der von Yahya b.
‘Umar und der von Ibn Abi Sulaiman — bedient hatte. DaB die benutzten
Vorlagen Textvarianten aufgewiesen haben, bestitigt der SchluBsatz: “...wa-
ma laisa fi riwdyat Yahya fa-qad nabbahtu ‘alai-hi...”. Der Bedeutung von
riwaya-bedingten Textvarianten im alten Schrifttum hat man in den Kollegs
und bei der Verarbeitung dieses Materials also stets Rechnung getragen. Zu
Ibn al-Labbads Kollegs siehe auch oben, S. 68-69.

Die schriftliche Uberlieferung alter Biicher zur Zeit Sahniins und nach
seinen Unterlagen bestitigt sich auch in anderen, nicht juristischen Dokumen-
ten in Qairawan. Den ersten Teil der Koranexegese aus dem Gami‘ des Ibn
Wahb kollationierte der Kopist — und spéterer Rawi desselben — ‘Abd Allah
b. Masriir, Ibn al-Haggam mit dem Exemplar Sahniins. Auf fol. 13b vermerkt
er dies gewissenhaft in der Marginalnote: min hahuna badatu ’I-muqabalata
bi-kitab Sahniin. Entsprechend steht dann am Ende des guz’: gabaltu bi-kitab
Sahniin hada ’I-nisf. Siehe: Die Koranexegese (1995), S. 2-3; 68-69. Vgl.
auch Die Koranexegese (1993), S. 6-7.

Die Einwiénde der Skeptiker gegen das hohe Alter des iiberlieferten Materials
sind iiberlieferungsgeschichtlich somit nicht nachvollziehbar. A. RPN !
datiert das von mir publizierte Material aus den koranwissenschaftlichen
Schriften des Ibn Wahb auf das spite 3. Jahrhundert d.H. und zieht
ausschlieBlich das Datum der Abschrift (290 d.H.) in Betracht. Somit ignoriert
er aber den in den Handschriften mehrfach dokumentierten Riickgriff auf
Sahniins eigene Exemplare, die zweifelsfrei in der ersten Hilfte des 3.
Jahrhunderts d.H. — direkt nach dem Verfasser Ibn Wahb — bereits in Umlauf
gewesen sind.

Natiirlich ist das hohe Alter der Handschrift noch kein iiberlieferungsge-
schichtlich zwingender Beweis fiir die Authentizitét des darin iiberlieferten
Materials in dem Sinne, daB das Werk in der Tat als Produkt des Ibn Wahb
in seiner Eigenschaft als Verfasser bzw. als Sammler der vorliegenden
Haditmaterialien anzusehen ist. Dennoch: die Datierung des Textes ist trotz
Rrepins Einwand “...but the nagging question of assessing the date of all
these early texts still remains” (EP X. 86b) durchaus mdglich, ohne dabei

" Der Gami‘stellt den letzten Teil des Muhtasar al-Mudawwana wa-’I-
Muhtalita dar und ist kein separates Werk des Ibn Abi Zaid; siehe meine
Materialien 4. Anm. 8 und Beitrdge 237-238.

! In: Der Islam 72 (1995) 323; jetzt auch in der EI’ X. 86b.



g
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahniins

selbstgefilligen Interpretationen des Textbestandes zu erliegen. Bei der Text-
datierung — und nicht der Datierung der Vorlage an sich — ist in diesem
speziellen Fall die synoptische Analyse zweier Textzeugen von Bedeutung:
das Fragment aus dem Gami‘ des Ibn Wahb auf Papyrus aus Edfu in der
Riwaya von Harmala b. Yahya - Ibn Wahb (vorgelesen im Rabi" I. 276 in
Asna) und das Fragment aus demselben Werk auf Pergament in Qairawan in
der Riwaya von Sahniin - Ibn Wahb (vorgelesen und angefertigt im Jahre
290 d.H. in Qairawan). Der Text auf insg. elf Pergamentblittern aus Qairawan
deckt sich mit dem Text des Papyrus aus Asna in jeder Hinsicht. Die Blétter
85,12 bis 89,5 und anschlieBend — nach fehlenden Blittern in Qairawan — die
Blitter 95,6 bis 106,16 in der Edition von J. DaviD- WEILL sind mit dem in
Qairawan hergestellten Text, einschlieBlich der Reihenfolge der einzelnen
Dicta, identisch.

Die Synopse der voneinander unabhiéngig iiberlieferten Textzeugen 148t
keine Textvarianten'” erkennen. Die Liicken und unleserlichen Stellen am
Ende der Papyrusrolle konnen anhand der Qairawaner Abschrift einwandfrei
geschlossen, bzw. die editorischen Ergénzungen korrigiert werden. Bei dieser
Identitit zweier Vorlagen auf unterschiedlichem Beschreibmaterial, aus un-
terschiedlichen Orten und Zeiten, in zweier voneinander unabhéngigen Ri-
wayat hat sich die Textkritik an einem von Ibn Wahb selbst hergestellten
Text in seiner eigenen redaktionellen Bearbeitung zu orientieren.

Somit erfolgt die Datierung der Texte keineswegs auf der Grundlage von
“...suppositions about and trust in isnad structures”, wie A. RiPPIN dies mir
ungerechtfertigterweise unterstellt (Der Islam 72/1995/323). Der Archetyp,
den die Textkritik nach Moglichkeit zu ermitteln hat, eine Edition letzter
Hand, muB also bei Ibn Wahb selbst lokalisiert werden, weil keiner der
beiden Textzeugen editorische Eingriffe im Textbestand aufweist. Die
Textkonstituierung muf also bereits bei Ibn Wahb, dem Kompilator, abge-
schlossen gewesen sein. Die Textidentitit 148t zugleich auf eine weitgehende
Texttreue bei der Weitergabe des Materials in der Folgegeneration schlieBen.

Diese Beobachtung fiihrt zwangslaufig zu einer anderen Beurteilung der
Genese der friihen tafsir-Literatur als bei WANsBoroUuGH und RippiN, denn der
Beginn des durch unsere Textvorlagen dokumentierten Schrifttums wird —
riickwirtslidufig — spétestens bei Ibn Wahb anzusetzen sein.

Die durch A. RippIN in silentio suggerierte und folglich fragwiirdige Auf-
fassung, ein Werk kann in bestem Falle nur so alt sein, wie die dlteste uns
vorliegende Abschrift von demselben, hat auch N. CALDER in seinen Studies

"2 Die Formen in der tasliya wie ‘alai-hi I-salam statt salla Tlahu ‘alai-hi
(wa-sallam), oder das Fehlen derselben betrachte ich in den fraglichen Vorlagen
nicht als textkritisch oder texthistorisch erhebliche Textvarianten.




78
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

in Early Muslim Jurisprudence zu seiner nicht vertretbaren Chronologie in
der frithen Jurisprudenz verfiihrt. Die Folge dieser Betrachtungsweise des
friihen Schrifttums — und vor allem der frithen Schriftlichkeit spitestens in
der Mitte des 2. Jahrhunderts d.H. — ist also zwangslaufig: die Authentizitét
der Riwaya Sahntins nach Ibn Wahb und vom letzterem als Verfasser des
Gami‘ zu dessen Primérquellen wird — um die “magische Grenze” 200 d.H.
nicht zu unterschreiten — grundsétzlich angezweifelt. Sicherlich ist eine solche
Fragestellung dort vertretbar, wo das vorliegende Material wesentlich spiter
ist als dessen moglicher Verfasser bzw. Kompilator. Kurz: angesichts des
hier ausgewerteten alten Materials in Qairawan wird der chronologische Spiel-
raum der Skeptiker deutlich enger sein als bisher angenommen.

*

Die Qairawaner Werkfragmente aus der Mudawwana und Mubhtalita
dokumentieren in ihren Kolophonen und Randglossen die Gelehrtenti-
tigkeit in von einander getrennten Kollegs der Malikiten im ausgehen-
den 3. Jahrhundert d.H. In der Schiilergeneration Sahnuns tritt neben
Yahya b. ‘Umar al-Kinani vor allem sein Zeitgenosse Tsa b. Miskin in
seiner Eigenschaft als direkter Rawi von Sahnuns Schriften hervor.

Die schriftliche Werkiiberlieferung der Mudawwana ist am Ende
des Zertifikates Nr. I. eingetragen: gibila bi-kitab Tsa b. Miskin ...;
seine Exemplare hat man wéhrend der Kollegs in seinem Privathaus
in Qairawan als asl zu Kollationszwecken herangezogen '3 Der Vortrag
aus schriftlichen Unterlagen bei Isa b. Miskin ist in den Qairawaner
Fragmenten mehrfach attestiert, wobei kontroverse, vom bisher be-
kannten Mudawwanatext inhaltlich auf jeden Fall abweichende Lehren
in den Randglossen festgehalten werden.

Wihrend im Kap. ma gaa fi I-ihdad fi iddati I-nasraniyya... Maliks
Auffassung referiert wird, dernach die Christin nach dem Ableben
ihres muslimischen Ehemannes genauso Trauer tragen muB wie eine
Muslimin (Druckausgabe: Bd. V. 116), steht am Rand eines Qairawaner
Fragmentes genau das Gegenteil:

o dde Bymn dolall daeg ¢ Lode 3las]Y 1 sl e @b ol JUS

' Siehe Zertifikat Nr. VI. am Ende; ‘Abd Allah b. Wahb; Die Koranwis-
senschaften 7-9; Die Koranexegese (1993) 9-10; Beitrdge 128ff.



79
Kommentare und Uberlieferungsmodalitédten im Schiilerkreis Sahntins

134 B T M T B B el ¢ et 2 /0
- enF 01 P ke D] S L :ﬁuv-!‘wﬁ- O goew v‘ajg\)}v

Der Information des Randvermerks zufolge las Tsa b. Miskin die
von Sahniin - Ibn Nafi’ - Malik tradierte Lehre (12 ihdada ‘alai-ha) in
seiner halga vor. Sein Schiiler al-Sadafi (siehe S. 58, Nr. 4.) setzte die
anderslautende Lehre Maliks in seinem Exemplar — seiner Vorlage
(al-umm) folgend — in Klammern und gab somit ebenfalls der von
Sahniin ins Spiel gebrachten Version den Vorzug. Diese textgeschicht-
lich wichtigen Schritte erfolgten im Zuge der schriftlichen Werkiiber-
lieferung seit Sahntins Wirken und sind von den Nachfolgern sorgfiltig
dokumentiert worden, ohne dadurch den urspriinglichen Inhalt der
Mudawwana zu veriandern, oder den Passus selbst zu tilgen.

An einer Stelle des K. al-wasayal. aus demselben Qairawaner Ge-
lehrtenkreis ist Sahniins anderslautende Lehre in der Riwaya von Tsa
b. Miskin sogar zum Textbestand der Mudawwana geworden. Nach
den Worten: dalika la-ha ‘inda Malikin in der Druckausgabe Bd. XV.
26, 19-20 steht in einem Qairawaner Exemplar anschlieBend im Text,
jedoch in Klammern, folgender Zusatz:

@ Lok s LY L Lo ez OTA5,500 d 1 0 JUG)

UsSW . ..o, JlBg ¢ ( JWQ&W(&‘
Dem hierzu angeschlossenen Randvermerk zufolge war dies im
Exemplar von al-Dabbag — also eine Generation spiter — nicht mehr
im Text, sondern lediglich am Rand verzeichnet gewesen:
SRS FUIELE AP PRV
Folglich hat man Sahniins inhaltlich relevanten Zusatz zur Maliks
Lehre auch in den spiten Mudawwana-Exemplaren lediglich in den
Randvermerken verzeichnet, ohne die Qairawaner Uberlieferungslinie
al-Dabbiag - Tsa b. Miskin - Sahniin zu dokumentieren: siche Hs
Qarawiyyin, Nr. 574 (519 d.H.), fol.44a, mit einer inhaltlich weiter-

fiihrenden Randglosse nach Abu Ishaq al-Tiunisi (st. 443/1050), die
wahrscheinlich dessen Mudawwana-Kommentar, u.d.T. K. al-Ta'lig,

134

Siehe auch al-Istidkar 18/Nr. 27575 ebenfalls nach Ibn Nafi’ (und Ashab):
13 ihdada ‘ali ’I-kitabiyyati, ebd. Nr. 27584: qala Ashab 13 ihdada ‘ala I
kitabiyyati wa-rawa-hu ‘an Malik wa-halafa-hu ’l-aktaru min ashab Malik.




80
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

entnommen worden ist (s. unten, S. 143).

Ein Teil der oben zusammengestellten Zertifikate bestitigt zugleich,
daB den oben genannten Gelehrten nicht das Gesamtwerk zur Verfiigung
stand, sondern lediglich dessen einzelne agza, deren Umfang kaum
mehr iiber 30-35 Pergamentblitter hinausging und die man nach
Rechtsthemen geordnet in Paketen (rizma) zusammenlegte. In der
Qairawaner Moscheebibliothek sind die Spuren dieser Anordnung heute
noch direkt nachweisbar und sowohl in einem Exemplar des Ibn Abi
Zaid al-Qairawani und seines Lehrers Abu Bakr b. al-Labbad als auch
in einer Abschrift des Abi ‘Tmran al-Fasi detailliert dokumentiert.

Auf dem Titelblatt eines guz, welches man dem Faqih Halaf b.
Ahmad b. Halaf al-Rahawi (st. 420/1029) " in der Hauptmoschee von
Tulaitula / Toledo im Jahre 413 d.H. vorlas, bestitigt die Eintragung
von sekundérer Hand: min rizmat al-Aqdiya eine solche Anordnung
der Teile aus dem K. al-aqdiya der Mudawwana. Sie enthalten im
iibrigen mehrere Randvermerke aus den kutub des Ibn Waddah und
dokumentieren somit den Unterricht des Werkes mit Riickgriff auf
dessen Abschriften in al-Andalus'®. Dieses Ordnungssystem ist auch
an der Eintragung auf einem Titelblatt erkennbar: 2., o il g EJU
<l,L>-Y1 . Die Pergamenthefte hat man moglicherweise in dieser the-
matischen Anordnung in der Qairawaner Moscheebibliothek hinter-
legtm.

In der Qarawiyyin-Bibliothek von Fas liegen ebenfalls mehrere
Sammlungen aus Teilen der Mudawwana, die man unmittelbar nach
ihrer Herstellung im ausgehenden 5. Jahrhundert d.H. in fighspezifi-
scher Anordnung zusammenfaBte. DaB die Kollation dieser Exemplare

" Hierbei verglich Ibn Abi Zaid die Anzahl der agza’in den einzelnen

Paketen mit der Sammlung von Abii Bakr b. al-Labbad. Abi ‘Imran wird auf
diese Tradition zuriickgegriffen haben; er studierte bei Ibn Abi Zaid al-
Qairawani und iiberlieferte dessen Biicher: Tartib al-madarik 8/49; Sila
1/Nr. 378; Bugya 1/Nr.698.

1% Siehe Beitrige 44-46.
Ahnliches ist auf dem Titelblatt des K. al-itq 1. aus der Mudawwana
(Hs British Library, Or. 9810), fol.17a eingetragen: al-rizma al-hamisa min
al-Mudawwana wa-fi-ha sab‘atu agza’in wa-hiya kamilatun.

137



81
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahniins

miteinander sowohl in den Kollegs wie auch bei der Herstellung der
Abschriften im Kreis von al-Qabisi erforderlich gewesen ist, bestitigen
zahlreiche Randvermerke, in denen sowohl auf Text- bzw. Lesevarian-
ten als auch auf einige Ergiinzungen bzw. Streichungen in den konsul-
tierten Vorlagen hingewiesen wird. Darauf werde ich im einzelnen
noch zuriickkommen.

Es besteht somit kein AnlaB zur Annahme, daB Sahniin seine - kutub
al-mudawwana wa-’I-mubhtalita nicht nach schriftlichen Unterlagen un-
terrichtete. Eine Edition letzter Hand fiir das Gesamtwerk in dem uns
heute bekannten Umfang wird er allem Anschein nach, wie schon
angedeutet, nicht hinterlassen haben. Dies sollte seinen Schiilern, von
denen einige bereits genannt worden sind, vorbehalten bleiben, die
beim Umfang des Gesamtwerkes jeweils nur bestimmte Teile unter-
richtet und weitergegeben haben. Noch die fahrasa - Listen, die spiter
entstanden sind als die an dieser Stelle benutzten Handschriften, besté-
tigen diesen Vorgang in der Darstellung der Isnadfiliationen eindeutig:

ahbarani bi-ha...kila-huma ‘an Sahniin hasa kutuban min-ha fa-inni
lam arwi-ha ‘an-huma..."®. Oder:

wa-haddatana bi-ha aydan...‘an Abi ’l-Hasan b. Masrir ‘an Ahmad
b. Dawiid ‘an Sahniin illa kitabay ’I-wasdya wa-ginayat al-‘abid fa-inna
Bna Masriir inna-ma yarwi-hima ‘an Sa‘d b. Ishaq ‘an Sahnin... >

**® Ibn Hair, 240; 241.

"% al-Gunya 41. - Uber den Sahniin-Schiiler Sa‘id b. Ishaq al-Kalbi (212/827-
295/908) sieche Aghlabides 324-325; Ma‘alim al-iman 2/255-257; Riyad al-
nufiis 2/12-15; Beitriige 137-138; 291. — Solche Eintragungen der Teilnehmer
an Kollegs sind auf den Titelbléttern und in den Kolophonen vieler Hand-
schriften aus jener Zeit registriert; sie sind auch im Falle vergleichsweise
kleinerer Biicher zu beobachten. Die ilteste dieser Art ist auf dem Titelblatt
von Teil II. des K. al-Siyar von Abii Ishdq al-Fazari durch ‘Abbas b. Asbag
b. ‘Abd al-‘Aziz al-Higari al-Qurtubi (bis 386/996) eingetragen worden, den
er als Archetyp ( asl ) seinen Kopien angeschlossen hatte: siehe meine Be-
merkungen in: JSAI 6 (1985) 76. — Teil II. und nur einige Kapiteliiberschriften
aus den anderen agza’ dieses wertvollen und alten Exemplars in der Qara-
wiyyin-Bibliothek hat Fariq Hammada 1987 (Mu ’assasat al-risala ) herausge-
geben. Warum die anderen, durchaus gut leserlichen Teile des Werkes nicht
publiziert worden sind, bleibt trotz weitschweifiger Auslassungen iiber die




Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

DaB hinter der Riwaya des Abu 'I-Hasan b. Masrur al-Dabbag an
Sa‘id b. Ishiq keine miindliche Uberlieferung, d.h. ohne schriftliche
Vorlagen — wie dies die Skeptiker, die Befiirworter der spéten Schrift-
lichkeit im Uberlieferungswesen, vielleicht voreilig behaupten wiirden
— steht, bestitigt der Vergleich der letzten abwab vom K. al-wasaya
II. in der Druckausgabe (Bd. XV. 77, 17ff und 78, 3ff) mit einem
Qairawaner Werkfragment, an dessen Ende folgendes steht:

LS JoS: JU Lo dmy e 011 LA QLS 3 ) U R VS
S RT]C SV B KOP SVRRET
Die Information ist fiir die Werkiiberlieferung von Wichtigkeit: al-
Dabbag hat die fraglichen zwei Kapiteliiberschriften (rasman )'*
den darin enthaltenen masa’il nicht dem Mudawwanaexemplar (kitab)
des Sa‘id b. Ishaq, in dessen (schriftlicher) Uberlieferung gerade das
K. al-wasaya noch al-Qadi Tyad gekannt hat (siehe S. 40-41), sondern
einer hier néher nicht definierten Quelle entnommen. Das Exemplar
des Sahniin-Schiilers Sa‘id b. Ishaq hat dann al-Dabbag mit zwei kurzen

Kapiteln (rasman) von insg. elf Zeilen erginzt, die auch in der Druck-
ausgabe erhalten sind '*'.

mit

Handschrift in der Einleitung zur Edition allerdings ein Ritsel, zumal die
Handschrift dem Herausgeber im Original (!) zugénglich gewesen ist.

" Der Terminus rasm wird im Sinne von bab bzw. fasl stets am Rand
der Hs auch dort genannt, wo der Textbestand der Mudawwana und der
Muhtalita mit einer im Text bis dahin nicht dokumentierten Kapiteliiberschrift
neu gegliedert wird. — Vgl. Dozy, Supplément 1. 527.

! Der Sahniin-Schiiler Sa‘id b. Ishaq iiberlieferte nach dem Unterricht aus
der Mudawwana in seiner halga auch Materialien, die er von seiner Studienreise
aus Agypten mitgebracht hatte. Diese sind z.B. am Ende einer kurrasa vom
K. al-ma‘diin la-hu bi-I-tigara in Qairawan erhalten. Dort referiert er zunichst
drei Hadite nach Malik b. Anas in folgender Riwaya: haddatana Abii 'I-Qasim
b. ‘Abd al-Hakam qala haddatana Su‘aib b. Yahya qala haddatana Malik b.
Anas... — Den Agypter ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Alldh b. ‘Abd al-Hakam,
Abi ’1-Qasim, den Verfassers eines Futiih Misr, haben offenbar mehrere
Qairawaner aufgesucht; Tsa b. Miskin erhielt von ihm ein niher nicht be-
zeichnetes kitab. Er verstarb im Muharram 257/November 870: Tartib al-
madarik 4/167-168; al-Mizzi 17/213. Su‘aib b. Yahya al-Tugibi war dagegen



83
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahniins

Gerade in dieser Uberlieferungslinie, dem personlichen Exemplar
des Abu 'I-Hasan al-Dabbag entnommen, finden sich Textvarianten,
die im Vergleich zur Druckausgabe und zu anderen Handschriften
neu sind. Im Kapitel fi I-amati taddaT anna-ha waladat min sayyidi-ha
(Druckausgabe: Bd VIIL 45, 12-16) lautet die zweite masala:

N
|

2

e “‘J;\_,«Juev)_e ..LR:aZ 8 1)

J o

N 9 als ClBl ‘_9 Ty ¢ €3
LS el iy 01 il 1 IS € ( odtmal gl e ol sl 1,3 o)
s2ad) b il

Zum Passus, in der Handschrift in Klammern gesetzt, heiit es am
Rand nur: .31 of e 1S

Der Vergleich mit der Druckausgabe zeigt, daB die Rechtsfrage in
ihrem Inhalt anders dargestellt und erértert wurde als bisher bekannt;
ein zweifelsfrei nicht isoliert stehendes Phianomen, dem bei der Ge-
samtbeurteilung des gegenwirtig zugénglichen Textbestandes eine
nicht zu unterschitzende rechtshistorische Bedeutung zukommt.

Die redaktionelle Bearbeitung der Mudawwana, die Aufnahme neuer
masa’il samt ihrer Erlduterung hat Sahniin offenbar wihrend seiner
Lehrtitigkeit kontinuierlich weitergefiihrt. Somit konnte manches in
den Kollegschriften eines Schiilers noch fehlen, beim anderen wiederum
schon verzeichnet gewesen sein. Wir finden daher in den Qairawaner
Werkfragmenten auch Passagen, die gerade aus diesem Grund in den
fiir die Druckausgabe verwendeten Handschriften fehlen, in anderen
Abschriften Qairawaner Sahniin-Schiiler aber nachweislich erhalten
gewesen sind. Zur letzten masala im Kapitel fi I-sarika fi hafr al-qubur
wa-l-ma‘adin (Druckausgabe: Bd. XII. 51-52) heiBt es in einem Frag-
ment der Moscheebibliothek:

0¥ Lailly add 0slas 2 [8........ 13 o 10 g JU5

0Pl 03las oo oy (2 O3Labl oy Ua e Uiy ¢ 3L 4 (g ms L2 U0

weniger bekannt; er starb zwischen 211-215/826-830: al-Mizzi 12/537; Tahdib
4/357. AnschlieBend referiert Sa‘id b. Ishaq einige masail, die Sahniin an

seinen Lehrer Ashab gerichtet hat.
142 . .
Der Rand des Pergamentblattes ist hier abgebrochen.




84
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

il s Ol Ofas ) ad Jee od pay 1Y LYl ad o m )il
N et ;.L:..:Jv\q\;_fé_é};b}c@&jvph; L

Im Klartext heiBt es: den obigen Kommentar Sahnuns, der in der
Druckausgabe fehlt, iibernahm al-Qabisi aus dem kitab von al-Sudri
(Kiirzel: ;; siehe oben, Nr. 6). Der Passus war zwar auch bei al-Dabbag
(Kiirzel: ¢ ) verzeichnet, stand aber dort in Klammern (muhaq ‘alai-hi)
und gehorte bei ihm somit nicht zum direkten Textbestand. al-Dabbag
verstand ihn lediglich als Kollegvermerk Sahniins in Form einer Mar-
ginalnote, wihrend al-Sadafi denselben Passus in seinem Exemplar
(kitab) in den Mudawwana-Text integrierte ( sahih ). Die zwei zeitge-
nOssischen Abschriften waren also an dieser Stelle unterschiedlich
konzipiert. In den Folgegenarationen, wie z.B. in der Handschrift der
Druckausgabe, ist Sahnins Kommentar entweder nicht bekannt gewe-
sen oder er ist vollig ignoriert worden.

Von unterschiedlicher Textiiberlieferung (riwaya) und ihrer schrift-
lichen Fixierung (kitab) in den Kollegs von Sahntin haben wir auch
dort auszugehen, wo der Textbestand in den Handschriftenfunden sich
mit dem der Druckausgabe inhaltlich deckt. Das Kapitel al-ragulu
yastari ’l-zara ‘ala an yahsuda-hu... (Druckausgabe: Bd. XI1.35) endet
mit einem Kommentar Sahniins zu den Ausfithrungen des Ibn al-Qasim
mit den Worten:

al-gawabu sahihun illa anna ’l-huggata fi-ha anna ’I-ba’i‘a ida baa
I-tamrata wa-gad bada salahu-ha... usw.'®.

Dieser Kommentar ist zwar auch in einer Qairawaner Handschrift
im obigen Wortlaut dokumentiert, jedoch vermerkt hierzu al-Qabisi
mit Hinweis auf seine Unterlagen folgendes:

LS By ¢ Jlall GLaS 5 ga oy Y1 o e 1Ly Ande g

L 3l Lip o O i I . e bl 1 O g JB 1 S

'3 Siehe auch Beitrige 292-293; leider ist dort die Angabe der Belegstelle

in der Druckausgabe der Mudawwana unter den Tisch gefallen.



85
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahniins

Die texthistorisch relevante Entwicklung der Belegstelle wird auch
hier deutlich. Der gesamte Passus stand demnach bei al-Dabbag (siche
oben, Nr. 3; Kiirzel: ; ); er setzte ihn in seinem Exemplar jedoch in
Klammern, oder strich die Worte durch (madriib ‘alai-hi steht fiir
beide Korrekturarten) mit dem Vermerk, daB die Stelle im Original
(al-umm), womit er entweder den Archetyp Sahntins oder die kutub
seines Lehrers Ahmad b. Abi Sulaiman gemeint haben diirfte, ur-
spriinglich nicht enthalten gewesen ist. In zwei von al-Qabisi naher
nicht benannten Quellen ( wafaga gamian ) war der Kommentar
Sahniins dagegen genauso verzeichnet wie in der Druckausgabe. Im
kitab von al-‘Assal (siehe oben, Nr. 2) war der Passus indes genauso-
wenig erhalten wie bei al-Qamﬁdim. al-Sadafi (siehe oben, Nr. 4)
referierte offenbar nur den Anfang, d.h. die ersten zwei Worte des
Kommentars, die fiir sich auch einen Sinn ergeben: al-gawabu sahihun.
In der Druckausgabe folgt darauf die kausale Begriindung der geschil-
derten Rechtslage als Textbestand der Mudawwana.

In der ersten Phase der Werkiiberlieferung, im Kreis der unmittelbaren
Schiiler Sahniins, lagen also Textvarianten des Werkes vor, die nur in
bestimmten Riwayat in den Qairawaner Kollegs bekannt gewesen
sind. Solche Varianten und Texterganzungen hat man noch im ausge-
henden 5. Jahrhundert d.H. verzeichnet und mit der Dokumentierung
der alten Qairawaner Werkiiberlieferung als Randglossen in die in
al-Andalus hergestellten Exemplare eingetragen. Randglossen diesen
Typs begegnen uns vor allem in den Mudawwanaexemplaren in der
Qarawiyyin-Bibliothek.

Die Stelle in der Mudawwana ( Druckausgabe Bd. XV. 14, 18-19):
wa-ka-dalika qala Malik..usw. steht im K. al-wasaya 1. der Qara-
wiyyin-Bibliothek, Nr. 574 (fol.37a) ab: yuridu bi-dalika...bis: hatta
mata lediglich als Randglosse mit folgendem Vermerk:

144 v/ielleicht identisch mit dem bereits genannten Abi Miisa, Tsa b. Sa‘id
al-Qamiidi: siehe oben, S. 60. Es gibt aber auch einen Abu Ga‘far al-Qamudi
(bis 324/936), der als einziger in dieser tabaga von Qairawanern als Besitzer
von Mudawwana-Heften in Frage kommt. In seiner Vita wird vor allem
seine asketische Lebensfithrung geschildert, als Faqih tritt er kaum in Er-
scheinung: Riyad al-nufus 2/210-234.




86
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

P e T s s v:;..}:_‘.:‘ ade M_xm\ :a_u; RV

Die von Malik vertretene Rechtsnorm, die auch der Muwatta’ zu
Beginn des K. al-wasaya abhandelt'®, steht in der Handschrift in
Form eines Kurzkommentars yuridu bi-dalika...usw. nur am Rand; im
Text selbst endet der Satz mit wa-ka-dalika gala Malik. Der Information
in der Marginalnote zufolge war der Nachtrag: yuridu bi-dalika mit
einem Zeichen versehen (hada ’I-mulhaqu ’I-mu‘allam / I-mu‘lamu
‘alai-hi ) und in drei Qairawaner Abschriften als Textbestand der Mu-
dawwana (sahih) ausgewiesen: bei Ahmad b. Abi Sulaiman, Yahya b.
‘Umar, die uns in ihrer Eigenschaft als Mudawwana-Uberlieferer bereits
begegnet sind, und bei Sa‘id b. Ishaq al-Kalbi, Abii ‘Utman (st. Gumadi
1.295/Februar 908), den noch al-Qadi ‘Tyad in seinem fahrasa-Werk
u.a. als Rawi des K. al-wasaya aus der Mudawwana nennt'®.

Diese relativ spite Randglosse selbst entnahm der Kopist der
Handschrift dem Exemplar des Cérdobenser Gelehrten Ibn al-Awwad
(st. 509/1115) — Sigel ¢ —, dessen Kommentare zur Mudawwana in
den Randglossen einiger Handschriften der Bibliotheken von Fas und
Rabat erhalten sind ¥

Von dieser Entwicklung in der Textgestaltung ist in der Druckausgabe
nichts tibriggeblieben; dort ist der Satz an sich als gaul Maliks zu
verstehen, dessen Satzgefiige in der vorliegenden Form — wie so oft
in der Druckausgabe — nicht in Ordnung ist. Der Kurzkommentar
selbst diirfte urspriinglich ein Kollegvermerk Sahniins gewesen sein,
den seine oben genannten drei Schiiler in ihre Exemplare aufgenommen
und weitertradiert haben. Im Zuge der Textkonstituierung und der
Herstellung neuer Abschriften sind diese Eigentiimlichkeiten der Qai-
rawaner Riwayat bis ins friihe 6. Jahrhundert d.H., als die Hs Qarawiyyin
hergestellt wurde — die agza des K. al-wasaya tragen das Datum Dii

' Rezension Yahya 2/761-762; Rezension Abii Mus‘ab 2/Nr. 2989; vgl.
al-Istidkar 23/21-22.

o al-Gunya41; vgl. FornEAs (1983) 99. Uber ihn siehe Aghlabides 324-325;
Maalim al-iman 2/255-257; Riyad al-nufas 2/12-215; Ben Cheneb 152; Bei-
trdge 137-138. Siehe oben, S. 82.

"7 Siehe unten, S. 145-146.



87
Kommentare und Uberlieferungsmodalitéten im Schiilerkreis Sahntns

I-higga 517/Januar 1124 —, beibehalten worden.

In einer kurrasa, die Teile aus dem K. al-sarika der Mudawwana
enthilt, sind mehrere Marginalnoten registriert, die schon wihrend
der Kollegs bei al-Qabisi mit seinen Sigeln eingetragen worden sind.
Wir stoBen hier auf Vermerke, eingeleitet mit einem: JUs . LS s
O g und dhnlich: O g JB § LS 10y , die eindeutig als erginzen-
de Kommentare Sahniins im Exemplar von al-‘Assal (. ) bzw. al-
Dabbag ( ; ) verzeichnet gewesen sind, in anderen Abschriften jedoch
— und in der Druckausgabe — fehlen. Es ist anzunehmen, ohne es
anhand zeitgendssischer Abschriften iiberzeugend belegen zu kdnnen,
daB diese agawil Sahnins in den Exemplaren von al-Dabbag bzw.
al-‘Assal ebenfalls nur als Marginalien registriert gewesen sind.
Anderenfalls hitten spitestens al-Qabisi und seine Schiiler diese
Passagen als Textbestand der Mudawwana behandelt.

Ein weiteres Phinomen in der Textiiberlieferung ist ebenfalls er-
wihnenswert. Beim Textvergleich mehrerer Werkfragmente hat sich
gezeigt, daB urspriinglich als Marginalnoten eingetragene Passagen —
in einem heute nicht mehr rekonstruierbaren Stadium der Werk-
iiberlieferung — zum Textbestand der Mudawwana geworden sind.

Ein solcher isoliert stehender Fall ist auch in der Druckausgabe Bd. I
26,3 dokumentiert. Das dort zitierte Prophetendictum am Ende des Kapitels
wird wie folgt eingeleitet:

Ibn Wahb wa-Sahniin ‘an Anas b. Tyad - al-Harit b. ‘Abd al-Rahman -
‘Ata’ b. Maina’ - Abl Huraira...usw.

Urspriinglich handelte es sich — wie einige Zeilen davor —um eine Passage
aus dem Muwatta’ des Ibn Wahb, die Sahntin in seinem Werk, konsequent
und iiberwiegend am Ende der abwab, verarbeitete: Ibn Wahb ‘an Anas b.
‘Iyad...usw. Letzterer ist in der Tat Primdrquelle des Ibn Wahb in dessen
Muwatta’ : s. mein ‘Abd Allah b. Wahb; Leben und Werk...119-120. Die
Variante: ....wa-Sahniin ‘an Anas b. Tyad... ist an dieser Stelle zweifelsfrei
sekundiir und stand wahrscheinlich in Abschriften der Schiiler Sahniins als
Nachtrag, etwa in der Form: wa-Sahniin (aydan) ‘an Anas b. Tyad... 0.4.
Ahnliche Quellenhinweise begegnen uns in Randglossen mehrfach. Sahniin
wird Anas b. ‘TIyad, damals schon im hohen Alter — er starb gegen 185/805'*

148 21-Mizzi 3/349; al-Dahabi, Siyar 9/86; Tahdib 1/375; vgl. vaN Ess:
Zwischen Hadit und Theologie 143-144. — Uber al-Harit b. ‘Abd al-Rahman




88
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

—, in Medina noch getroffen haben. Das Fighbuch des Medinensers al-Magisiin
erhielt er dort in seiner Riwaya; es ist in der Qairawaner Bibliothek erhalten:
siehe mein Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz 20.

DaB es sich diesmal um eine alte Ergidnzung des Textbestandes — durch
Aufnahme von Sahniins Riwaya zum Muwatta’ des Ibn Wahb — handeln
muB, bestitigen Parallelstellen im handschriftlichen Material der Mudawwana:
Hs Qarawiyyin 319, Seite 4 verzeichnet die Stelle genauso: Ibn Wahb wa-
Sahniin ‘an Anas b. Tyad...usw. In der Hs Qarawiyyin 574, fol. 10a ist die
Reihenfolge der Quellenangabe umgekehrt: Sahniin wa-Ibn Wahb ‘an Anas
b. Tyad. Zwar enthilt die kurrdsa auch auf diesem Blatt zahlreiche Randglossen,
zu dieser Stelle selbst gibt es jedoch keine Eintragung. Es scheint also, da
die Aufnahme der Uberlieferungsvariante Sahniin - Anas b. ‘Iyad zum Beleg
des Muwatta’ Ibn Wahb - Anas b. ‘Iyad schon im Schiilerkreis Sahniins
erfolgt ist und somit wahrscheinlich in allen Abschriften der Folgegenerationen
dokumentiert war.

Auch urspriinglich werkfremde Notizen sind in Sahniins Werk auf-
genommen worden. Diese sind im Mudawwanatext allerdings zu den
seltensten Ausnahmen zu zihlen: hierzu siehe unten, S.117-118.

Einige Kommentare sind — trotz ihrer Kiirze — eindeutige Dokumente
dafiir, daB man wihrend der Vorlesungen aus der Mudawwana im
Kreis von al-Qabisi auch weitere Fighbiicher des malikitischen Schrift-
tums ausgewertet hat. Die an Ibn al-Qasim gerichtete mas ala im Kap.
fi ’I-Sarika fi ’-zar* (Druckausgabe: Bd. XII. 53,20ff): ... ‘an al-ragul
yu'ti l-ard yazrau-ha... erginzt man in einem Qairawaner Fragment
mit folgender Marginalnote:

4 A.S\_;.w L}J J\)'} Mb;gwuw\ QM;J
Auf welche Quelle man hier im einzelnen zuriick griff, wird allerdings
nicht gesagt. Wie es scheint, war aber der einfache Hinweis auf den

Namen damals ausreichend. Inhaltlich verwandte Rechtsfragen des
Cérdobenser Husain b. “Asim (st.208/823)'® an Ibn al-Qasim hat

al-Madani siehe Tahdib 2/147; al-Mizzi 5/253; “Ata b. Maina al-Madani war
ein Maulader Familie von al-Harit b. ‘Abd al-Rahman: Tahdib 7/216; al-Mizzi
20/119.

L Husain b. ‘Asim b. Ka'b b. Muhammad al-Tagqafi, Abii ’]-Walid. Seiner
masa’il begegnete man mit Skepsis; manche haben sie in die Mustahraga
nicht einmal aufgenommen: adhala ’I-Utbi sama‘a-hu fi ’I-Mustahraga wa-



89
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahnuns

al-“Utbi in seiner Mustahraga min al-asmi‘a mimma laisa fi ’I-
Mudawwana verarbeitet, die jetzt im al-Bayan wa-I-tahsil von Abu
-Walid b. Rusd im einzelnen iiberpriifbar sind. In der Tat findet sich
im K. al-mugarasa (Bd. XV. 421-432) - also in einem thematisch
verwandten Kapitel des Figh — eine Reihe von zusitzlichen Rechtsfra-
gen, die Husain b. ‘Asim an Ibn al-Qasim stellt und die obige masala
im Vergleich zur Mudawwana inhaltlich vielseitiger und detaillierter
als Sahnuin erortert.

Im Qairawaner Randvermerk ist hiervon allerdings nichts verzeichnet
worden; dort begniigte man sich mit dem Verweis auf das Sama“von
Husain b. '/_\sinl mit dessen ziyadat, die damals offenbar direkt
iiberpriifbar und bei Bedarf nachzuschlagen gewesen sind. Ob man
sich dabei einer speziellen Sama’-Sammlung des Andalusiers bedient
hatte, oder diese erst durch die Mustahraga min al-asmi‘a... von al-"Utbi
konsultieren konnte, wird wohl nicht mehr festzustellen sein. al-‘Utbis
Werk war immerhin seit dem Aufenthalt des Yahya b. ‘Abd al-‘Aziz,
Ibn al-Harraz (st. Rabi® 1. 295/Dezember 907) in Qairawan bekannt,
der seine Exemplare als Stiftungen in der Stadt hinterlieB"*. Uber
eine hiervon unabhingige Sama-Sammlung von Husain b. ‘Asim liegen
indes keine verwertbaren Informationen vor.

Im selben Qairawaner Fragment, im Kap. fi I-Sarikaini fT ’I-
baladaini... (Druckausgabe: Bd. XII. 68,1ff) greift man in einem
Randvermerk auf ein wesentlich dlteres kitab zuriick, das schon vor
Sahniins Mudawwana entstanden ist; auf das Buch von Ibn al-Qasim
selbst. Und was hierbei bemerkenswert ist, betrifft die Quellenangabe
in der Marginalnote aus der Zeit von al-Qabisi:

DY S I3 i 428 3 el o JUB 1 LA S LB 3y
Caie L3 gt lda Jle J2e b Jle 05558 ¢ Jladl (3 L)laxy

Ibn al-Qasims Kommentar ist somit einem Randvermerk im

asqata-hu min-ha qaumun: Tartib al-madarik 4/120; tiber ihn siehe auch: Ibn
al-Faradi, Nr. 349; Bugya, Nr. 649; Gadwa, Nr. 374; MARN (1988), Nr. 407.

P 0l Husani, Ahbar al- fugaha® wa-’l-muhadditin 374; vgl. auch Tartib
al-madirik 5/157; Ibn al-Faradi, Nr. 1568; zur Werkiiberlieferung siehe
auch meine Beitrige 139; 184; 193, 244 und 453 (Index).




90
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

Mudawwanaexemplar von al-Dabbag entnommen, aber der Mudaw-
wana selbst nicht angeschlossen worden.

Ob dem Qairawaner al-Dabbag die hier nicht betitelten Fighbiicher
(kutub )von Ibn al-Qasim direkt zur Verfiigung standen, wissen wir
nicht. Denn die Quellenangabe: gala Ibn al-Qasim fi kutubi-hi bedeutet
nicht zwangslaufig die unmittelbare Benutzung der Fighbiicher des
Agypters durch al-Dabbag. Aber denkbar ist dies dennoch: aus den
hier angesprochenen kutub Ibn al-Qasim liegen gegenwirtig nur zwei
Blitter — Anfangs- und Endblatt einer kurrasa — aus dem K. al-nikah
wa-l-rada’ min sama‘ ‘Abd a-Rahman b. al-Qasim an Malik in der
Riwédya Sahniins vor. Ein an sich kleiner Fund, der zwar auf die
Existenz alten Schrifttums des Madhab in Qairawan schlieBen 148,
aber als bibliographischer Nachweis fiir unseren obigen Beleg ohne
iiberlieferungsgeschichtliche Relevanz bleibt. DaB diese alten Biicher
nach der Zusammenstellung der -kutub al-mudawwana in Qairawaner
Gelehrtenkreisen nicht in Vergessenheit geraten sind, zeigen datierte
Zertifikate auf dem Endblatt dieser kurrasa aus den Jahren 328/939
und 361/971, d.h. aus der Zeit von al-Dabbag, dem genauso wie
seinen Kollegen auch andere Kapitel aus den Fighbiichern des Ibn
al-Qasim zuginglich gewesen sein diirften.

Die Weitergabe des K. al-nikah von Ibn al-Qasim wird am Kolophon
nocheinmal und genauer bestitigt: sami‘tu gamia Kitab al-nikih min Sahl b.
Abi Sulaiman"' wa-Tsa b. Miskin wa-Gabala b. Ha(mmilid) kullu-hum ‘an
Sahniin. Ibn al-Qasims Buch ist somit bereits in Sahniins Schiilergeneration
in drei Riwayat bekannt gewesen. Die vorliegende Handschrift ist mit dem

Exemplar des namhaften Qairawaner Fagihs Ibn ‘Abdiis kollationiert worden:
mugqabal bi-kitab Ibn ‘Abdiis wa-I-hamdu li-’llah katabtu-hu min kitab Ibn

! Einen Sahl b. Abi Sulaiman kann ich in Qairawan nicht identifizieren;
bekannt sind die bereits genannten Sahl b. ‘Abd Allih al-Qibriyani mit der
Kunya Abu Zaid und Ahmad b. Abi Sulaiman; beide sind, wie Tsa b. Miskin
und Gabala b. Hammid, als Ruwat al-Mudawwana ausgewiesen. Siehe Bei-
trige 78ff; 117ff; 128ff; und 148ff. Moglicherweise ist zwischen dem ism
Sahl und Ibn Abi Sulaiman nur ein “wa- “ vergessen worden: sami‘tu-hu
...min Sahl wa-min Ibn Abi Sulaiman..usw. Diese Werkiiberlieferung ist
durchaus denkbar und bestitigt sich auch an anderen Stellen Qairawaner
Isnade.



91
Kommentare und Uberlieferungsmodalititen im Schiilerkreis Sahniins

‘Abdiis . Der Kopist ist — wie dies Duktusvergleiche mit anderen Handschriften
in der Bibliothek ergaben — der Lokalhistoriker Abu '1-‘Arab al-Tamimi
(st.333/945)"”. Sein eigenhindig eingetragener tamalluk-Vermerk erscheint
auf dem Titelblatt und ist in seinem Duktus mit dem des Fragmentes identisch.
Zwar ist Sahnilin auf dem Titelblatt als erster Rawi1 der Schrift genannt, in
seiner Mudawwanaund Muhtalita hat er daraus jedoch nur einige Bruchstiicke
im Wortlaut verarbeitet. Auf die Synopse der noch leserlichen Partien des
Pergamentfragmentes mit den entsprechenden masa’il in der Mudawwana
komme ich an anderer Stelle zurtick.

Weitere Kommentare Sahniins, die uns in der Druckausgabe begeg-
nen und erkennbar den dort behandelten masa’il zuzuordnen sind,
haben die oben geschilderte Entwicklung durchgemacht: vom Rand-
vermerk der Kollegschriften zum Textbestand. Wie es sich zeigt, waren
die einzelnen, schriftlich iibernommenen Mudawwanaexemplare in
Sahniins Schiilerkreis und danach miteinander zwar vergleichbar, aber
keineswegs einheitlich — ein Umstand, der al-Qabisi zwangslaufig
zur Kollation der ihm zur Verfiigung stehenden Exemplare veranlaBte.

Der Vergleich von Werkexemplaren fiihrt neben der Identifizierung
alter Abschriften und ihrer Benutzung auch zu einer weiteren, fiir die
Textgeschichte bedeutsamen Erkenntnis. Korrekturen in der Quellen-
angabe mancher Dicta waren nur in bestimmten Exemplaren der Fol-
gegeneration Sahniins verzeichnet und haben sich folglich nicht durch-
gehend gefestigt.

Im Kapitel fi J-sarf wa-I-bai‘in der Hs Galawi 1259 und der Qara-
wiyyin 574 (fol. 138a) wird in der Riwaya von Ibn Wahb — offenbar
nach dessen Muwatta’ — via Ibn Lahi‘a - Yahya b. Abi Asid - Abu
'I-Balat al-Makki (?) eine Stellungnahme des Ibn ‘Umar iiber Geldge-
schifte referiert. Zur Primidrquelle Sahniins heiBt es in der Randglosse
der Hs Galawr:

Ly ony ol Wgn 3 md S35 000 oY s g

s &)

. e 3

"2 Siehe meine Q.M. 1. : Fragmente aus der Bibliothek des Abil I-‘Arab
al-Tamimi in der Handschriftensammlung von Qairawan. In: ZDMG 136
(1986) 512ff; Q.M. IV.: Zur Entwicklung der ‘ilm al-rigal-Literatur im 3.
Jahrhundert d.H. In: ZDMG 142 (1992) 57f.




Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Diese Variante als Korrektur der Quellenangabe bestitigt auch die
Druckausgabe Bd. VIII. 119,1-6: Ashab an Ibn Lahi‘a..usw. Und
nach dem obigen Randvermerk war der Agypter Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz
im Exemplar des Qairawaner Hibat Allah b. Muhammad b. Abi “‘Ugba
(st. Muharram 369/Juli 979) als Primirquelle genannt. Ausdriicklich
wies dieser darauf hin, daB der Passus diesmal nicht dem Muwatta’
des Ibn Wahb entnommen worden ist. Zwar hat man von Ibn Abi
‘Ugba sowohl die Mudawwana und Mubhtalita als auch den Muwatta’
Miliks iibernommen'”, gab es nachweislich dennoch Mudawwana-
Exemplare, die von dieser Korrektur unberiihrt geblieben sind. In der
Hs Qarawiyyin, a.a.O. wird am Rand anhand des K. al-Tanbihat al-
mustanbata von al-Qadi ‘lyad (Zeichen: ¢ ) sogar die Lesart der
Namen der beteiligten Uberlieferer erlidutert, Ibn Wahb jedoch — und
nicht Ashab — als Primirquelle Sahntins belassen.

Mit dieser Stelle hat sich schon Ibn al-Harit al-Husani, der seit 312/924 in
al-Andalus, vornehmlich in Cérdoba, lebte, inhaltlich auseinandergesetzt.
Eine weitere Randglosse wird hier ihm zugeschrieben:
ety iy Lido B acdly D2l G Vi el ) JB: Sl o JU
O sS yams S, 5 (g BY Ot LIS &l o JU . L5 e

» &\Myww‘o&. C""J\JJ}:A‘)P{\'
Der Beleg ist wahrscheinlich seinen Abhandlungen entnommen worden,
die den madhab-internen Dissens zum Thema hatten: entweder seinem al-ittifag
wa-I-ihtilaf fi madhab Malik, oder dem Kitab ra’y Malik alladi halafa-hu
fi-hi ashabu-hu (siehe Tartib al-madarik 6/267,7-8). Vom ersteren liegt das
K. al-igarat auf 16 Folios vor: al-Maktaba al-umiimiyya, Nr. 17778 (Qaira-
wan/Raqqada). Siehe auch den Hinweis von M.L.Avia & L. MoLNa (ed.):
al-HuSani, Ahbar al-fuqaha’ wa-’I-muhadditin. S. XXXIX. Anm. 47.

** Malim al-iman 3/85: qara’a ‘ala Gabala b. Hammiid wa-ahada I-ndsu
‘an-hu ‘I-Mudawwana wa-I-Muhtalita wa-l-Muwatta’. Siehe meine Beitrige
151. Diese Riwaya der Mudawwana liegt dem Tahdib al-Mudawwana von
al-Baradi (st. gegen 438/1046) zugrunde: Beitrige 302-303.




93
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

Die in einigen agza aus der Mudawwana — aufgezeichnet in den
Jahren zwischen 496-518/1102-1124 — eingetragenen Randvermerke
andalusischen Ursprungs dokumentieren , daBB Sahntin seine Fighbiicher
auch an seine andalusischen Schiiler weitergab. Wihrend in den Rand-
glossen Qairawaner Exemplare nur an einigen wenigen Stellen Hin-
weise auf Andalusier — vor allem auf Muhammad b. Waddah — gesichtet
werden konnten'>”, dokumentieren die Handschriften in der Qara-
wiyyin-Bibliothek das Lehrer-Schiiler-Verhiltnis zwischen Sahnun
und Ibn Waddah bzw. seinen Zeitgenossen an mehreren Stellen.

Neben dem Passus in der Druckausgabe Bd. IX. 31,11, bezogen auf
die Erlauterungen des Ibn al-Qasim, steht in der Hs Qarawiyyin 799
(nicht numerierte kurrasa im Sammelordner) folgender Vermerk:

€ - S 4 t . | =ty . £ t
ol 94 L;})\w/_uijw‘_d\ ;,J\;\,\f Ogouw |y 0 !

il S W
Und idhnlich zur Zeile 14 an derselben Stelle, nunmehr auf die
Bemerkung des Ashab bezogen:
Kooen a5 ¢ Al Aal) S LT3 " W3 i " g b3S

% 7‘,\*,94’.‘_),\
ik S ES 5

' Annihrend datierbare Eintragungen nach Ibn Waddah und nach dem
al-itq. Das Heft trigt einen in Qairawan mehrfach dokumentierten
Stiftungsvermerk des Qairawaner Parfiimhindlers Harz Allah b. ‘Atiq (vgl.
meine Beitréige 40; 117, Anm. 1), diesmal auf den Ragab 386/Juli 996 datiert.
Die meisten Randglossen beziehen sich jedoch auf die bereits genannte
Werkiiberlieferung Abli Bakr b. al-Labbad nach Yahya b. ‘Umar al-Kinani.
Die kurrasaist natiirlich #lter als der sekundér eingetragene Stiftungsvermerk.
In andere Fragmente dagegen, die in der Hauptmoschee von Toledo im Jahre
413 d.H.unterrichtet worden sind, sind die Randvermerke nach Ibn Waddah
offenbar erst in al-Andalus eingetragen worden. Wie diese Exemplare in die
Moscheebibliothek von Qairawin gelangt sind, wissen wir nicht. Vgl meine
Beitrige 44-46; siehe oben, S. 80.




94
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

Sahniin, der in Qairawan als erster Uberlieferer der Fighbiicher des
Agypters Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz gilt, hat den in der Druckausgabe
verzeichneten Passus nach seinem Saih AShab ebenfalls erst bei der
zweiten Lesung aus seinen Schriften beriicksichtigt und moglicherweise
erst bei jenem AnlaB aus den kutub / magalis des Ashab, wovon
einige Pergamenthefte in seiner Riwaya sogar erhalten sind '%_in die
Mudawwana aufgenommen. DaB die redaktionelle Bearbeitung des
Werkes wihrend des Aufenthaltes von Ibn Waddah in Qairawan in
den ersten Dekaden des 3. Jahrhunderts d.H., wahrscheinlich gegen
231/845", — neun Jahre vor Sahniins Tod — noch nicht abgeschlossen
war, bestitigen diese Eintragungen duBerst eindrucksvoll .

In welchen Mudawwana-Abschriften andalusischer Gelehrtenkreise diese

Randvermerke urspriinglich eingetragen gewesen sind, erfahren wir am Kolo-
phon desselben guz’:
o I oy e i s il [ il el i dl sl e le
JTMJU‘LWESJJ\:;J‘Y‘).A}@‘}} :;.,Uz_;jé.z_é:-[ Fag Ty s )w]}
Blai g 8Ny BN s S Lzl B0 D iy SCe o Lo
al-Qadi ‘Tyad bestitigt sowohl in seiner Fahrasa (al-Gunya 162) als auch
zu Beginn seines Mudawwana - Kommentars ( al-Tanbihat al-mustanbata,
Bd. 1.)'”, daB er das Gesamtwerk bei seinem Lehrer ‘Abd al-Rahman b.
Muhammad b. ‘Attab, Abt Muhammad (bis 520/1126) im Jahre 507/1113 in
Cérdoba studierte. Als Vorlage in den Kollegs diente damals ein altes Exemplar

%% Siehe meine Beitrige 53-55.

7 Zur Datierung der Rihla des Andalusiers siehe M.FiErro (ed.): Muham-
mad b. Waddah: K. al-Bida“. Madrid 1988. Einleitung 16-18. Beide Orientrei-
sen des Ibn Waddah erwihnt auch al-Magqrizi in seinem biographischen Werk
al-Mugqaffa al-kabir 7/406-407.

" Dieser Vorgang in den Vorlesungen bei Sahniin ist auch an einer anderen
Stelle dokumentiert: im Unikum der British Library Or. 9810 E, im Sama’
des Ibn al-Qasim al-"Utagi nach Malik b. Anas in der Riwaya Sahnuns.
Mehrfach heiBt es hier in den Randglossen: ‘arada-hu Sahniin fi ’I-‘ardati
fa-lam yaqra’-hu /Var. wa-asqata-hu/taraha-hu fi l-ubra. Der Vortrag bezieht
sich diesmal auf die Vorstufe der Mudawwanaiiberlieferung aus den Schriften
des Ibn al-Qasim.

"® al-Hizana al-Hamzawiyya 331. fol. 2a.



95
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

von Muhammad b. ‘Attab (bis 462/1069)'®, in dem u.a. auch die in al-Andalus
wohl bekannteste Riwaya Ibn Waddah - Sahntun, bzw. Ibrahim b. Muhammad
b. Baz und Ibrahim b. al-Qasim - Sahniin verarbeitet gewesen ist. Die
Zusammenfassung dieser andalusischen Riwayat nach Sahntin hat Ahmad b.
Halid (st.322/934 - siehe unten, S. 109) in seinem eigenen Exemplar vorge-
nommen, worauf als kitab Ahmad (b. Halid) in Marginalnoten von
Mudawwana-Heften der Qarawiyyin-Bibliothek mehrfach zuriickgegriffen
wird (vgl. Forneas 103). Die iiber al-Asili (st.392/1001) laufende Werkiiber-
lieferung, die al-Qadi ‘Iyad im Jahre 499/1105 erhielt und in seiner Gunya
ebenfalls verzeichnet (vgl. ForRNEAS a.a.0. ), ergénzt er in al-Tanbihat... mit
einer Qairawaner Uberlieferungsvariante: al-Asili nach: al-Ibyani - Yahya b.
‘Umar und Ahmad b. Dawud - Sahniin (siehe oben, S. 62).

Der Kopist der uns vorliegenden Abschrift der Mudawwana stiitzt sich
somit auf ein Exemplar mit reichhaltig dokumentierten Varianten der Werk-
iiberlieferung und hat diese Randvermerke, seinen eigenen Angaben zufolge,
aus dem Exemplar des Qadi ‘Iyad iibernommen.

Ahnliche Hinweise auf die Weitergabe der Mudawwana nach schrift-
lichen Unterlagen in den Kollegs bei Sahniin finden sich aber nicht
nur in den gesichteten Randglossen von Werkexemplaren. al-Qadi
‘Tyad, der mit den Textvarianten in Sahnuns Werk in dessen unter-
schiedlichen Riwayat bestens vertraut gewesen sein muB, referiert in
seinem Tanbihat al-mustanbata... durchgehend Randglossen, die er in
den benutzten Abschriften vorfand und die fiir die Kommentierung
der masa’il vor allem inhaltlich und textgeschichtlich von Bedeutung
waren. Den SchluBsatz am Ende des Kapitels fi I-ragul yahbisu tamrata
ha'iti-hi... (Druckausgabe: Bd. XV . 111, 5-6) kommentiert er in seinem
genannten Werk'®' wie folgt:

o Sl Oy 1 8y 0 Jany JUB 1 Sl 3,08 et 1 QLI 5T Sy
S, gt alliy . aly 0 pn dmly ol A5 ¢ ol Lgud At S 4t 5 30ty

2

s gl jany BT Ayl Y dagf A oy lae ol die o9 ¢ Q'“‘““’ v

' Dibag 2/241-242; Bugya, Nr. 241; Sila 2/Nr. 1194; Tartib al-madarik
8/131ff. — Uber ihn und seinen hier genannten Sohn siehe umfassend Halid
AL-SAMADT: Harakat al-hadit bi-Qurtuba hilala I-qarn al-hamis al-higri. Abi
Muhammad ‘Abd al-Rahman b. ‘Attab namildagan. Rabat 1995.

‘! Bd. 1. Hs Qarawiyyin 336. fol.132b.




96

Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

HJA ¢ ;;J.i-‘\ 07)5/4 ¢ 5:.» : = .3‘}}_{‘\ &',.Q.A_J _,'\)5 erw :J.b L R e J&}

ey A S B oSy

al-Qadi ‘Iyad fand die Stelle, die uns im tibrigen auch in der Druck-

ausgabe — eingeleitet mit gala ba‘du-hum, aber ohne den Zusatz von

wa-qala-hu Ashab'® — begegnet, sowohl im Exemplar seines Lehrers
Ibn ‘Attab als auch bei Ibn al-Murabit (st. 485/1092) vor.

Muhammad b. Halaf b. Sa‘id b. Wahb, Ibn al-Murabit, Qadi in Almeria: Sila
2/Nr. 1224; Tartib al-madarik 8/184; Dibag 2/240; al-Dahabi, Siyar 19/66;
Mahluf, Nr. 347; vgl. FornEas 99; Bekannt war er vor allem durch seinen
Kommentar zu al-Buharis Sahih, in dem er sich auf das gleichnamige Werk
von al-Muhallab b. Ahmad b. Asid b. Abi Sufra, dem Qadi von Malaga'®,
stiitzte.

al-Qadi ‘Iyad kollationierte sein Mudawwanaexemplar mit diesen zwei
Vorlagen: @radtu kitabi bi-asl Abi ‘Abd Allah Ibn ‘Attab al-‘atiq al-maqri@
‘ald Ibn Waddah wa-bi-asl Abi ‘Abd Allih Ibn al-Murabit : al-Gunya 42.
Zwischen beiden Exemplaren besteht ein beachtlicher Altersunterschied; Ibn
‘Attabs Kopie war gemiB dieser Angabe rund zweihundert Jahre ilter, denn
sie ist bereits dem Coérdobenser Schiiler Sahniins Ibn Waddah vorgelesen
worden und enthielt wahrscheinlich auch dessen Kommentare in Form von
Marginalnoten, die man in spétere Abschriften iibertrug. Ibn al-Murabits
Exemplar ging dagegen in einer jiingeren Riwaya wahrscheinlich auf die
Kopie von al-Asili zuriick: al-Gunya 41.

Aus dem genannten Werk des Qadi ‘Iyad mit Hinweis auf dessen Quellen
hat die Folgegeneration relativ wenig zitiert. Sein Sigel an einigen Stellen
der Hss der Qarawiyyin ist ¢ - Da uns das K. al-Tanbihat... in mehreren
Kopien vorliegt (GAS 1/469; al-Hamzawiyya 331; Rabat, Awqaf 384 — friiher
in der Zawiya al-Nasiriyya in Tamagriit), die z.T. kurz nach dem Wirken des
Verfassers hergestellt worden sind, verlieren diese Randglossen ohnehin an
Bedeutung. Vielmehr sollte das Werk selbst mit Querverweisen auf Sahntins
Werk ediert und publiziert werden.

12 In der Hs Qarawiyyin 574 ist an der entsprechenden Stelle (fol.82b) der
Hinweis auf Ashab eingetragen.

' Sein Aufenthalt in Qairawan ist am Kolophon einiger Hefte aus der
Wadiha des Ibn Habib in der Moscheebibliothek von Qairawan bestitigt:
Beitrige 214-215; 345. Uber ihn siehe Tartib al-madarik 8/35; Sila2/Nr.1379;
Dibag 2/346; Bugya, Nr. 1378; Gadwa, Nr. 827, Mahluf, Nr.311.



97
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Die friihere Textentwicklung deutet diesmal der Sahnun-Schiiler
Yahya b. ‘Umar an: den AbschluB des Kapitels hat Sahniin, heiBt es in
der oben zitierten Randglosse, nicht immer vorgetragen. Somit ist die
fragliche Stelle in das Exemplar des Ibn Waddah nicht einmal aufge-
nommen worden. Auch dieser Beleg bestitigt, daB Sahniin einen Re-
daktionsschluB des Textes offenbar nicht vorgenommen hat; vielmehr
hat man diese Varianten iiber Jahrhunderte fortgeschrieben und in den
Kommentaren, wenn auch nicht konsequent, beriicksichtigt.

Wihrend des Unterrichts im Kreis Sahniins haben seine Schiiler —
auch diesmal im Exemplar des Ibn Waddah dokumentiert gewesen —
dessen erginzende Bemerkungen und Kommentare zu den vorgetrage-
nen masa il als Randvermerke in ihren eigenen Abschriften verzeichnet.
Diese Passagen, die man dann in die spéteren, uns vorliegenden Ex-
emplare iibertrug, bestitigen ebenfalls die schriftliche Werkiiberliefe-
rung bereits wihrend der Lehrtatigkeit Sahniins in Qairawan:

Im K. al-itg II. der Hs Qarawiyyin, Nr. 799 zur masala in Bd.
VIL.74, 5-8 vermerkt Sahniin gemiB einer Notiz im Exemplar des Ibn
Waddah:

o LS e g 0T Y] LA e 3algtdl et Y 1 O g JUS
ol

Somit steht Sahniins Ansicht im Widerspruch zu Ibn al-Qasims ray
in der hier gestellten mas’ala in der Mudawwana: naam yagbalu (d.i.
der Qadi) al-bayyinata ida wasafu-hu wa-‘arafu-hu... usw. Die gleiche
Bemerkung Sahniins erscheint an derselben Stelle einer weiteren kur-
rasa der Mudawwana in der Hs Nr. 574 (fol.56a) der Qarawiyyin-
Bibliothek. Diesmal hat man die Randglosse aber nicht dem Exemplar
des Ibn Waddah, sondern einer jiingeren Abschrift entnommen: dem
kitab von Abii Muhammad al-Asili, der den Randvermerk mit weiteren
Erliuterungen des Medinensers Ibn Kinana — d.i. ‘Utman b. Tsa b.
Kinana (st. 186/802)'® — nach niher nicht bezeichneten Quellen in-
haltlich anreichert. In diesem Fall wird neben der Ubernahme ilterer
Randglossen die Fortschreibung derselben in andalusischen Gelehrten-
zirkeln eindrucksvoll dokumentiert.

' Tartib al-madarik 3/21-22.




98
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

Ebenfalls im K. al-ftq II., einige Kapitel weiter (Druckausgabe: Bd.
VII 79, 16-17), zur Lehrmeinung Maliks: wa-innama qala Ii (d.i. Ibn
al-Qasim) Malik hada fi ’I-talaq wa-'I-‘itq mitla-hu wa-qala Malik
wa-innama tagiizu Sahadatu I-nisa’ fi hada...usw. heiBt es am Rand
der Hs Qarawiyyin, Nr. 799 nach Sahniin:

S e e Ml 5 it Bsle s 0 Yol WS (Lol Oyimn
ey o

Diese Ansicht Sahniins geht im iibrigen auf die von ihm in der
Mudawwana, Bd. XII. 162 nach Ibn Sihab al-Zuhri iiberlieferte
Prophetensunna und Rechtspraxis der Kalifen Abt Bakr und ‘Umar
zuriick: madati ’l-sunna min rasilillah bi-dalika wa-’I- halifatain min
ba'di-hi..."”. Entsprechend wird die parallele Randglosse in der Hs
Qarawiyyin, Nr. 574 (fol. 58a) im selben Zusammenhang mit der
Einschrinkung fortgefiihrt: IL.Jlsda 30U 5L J2 < Y. Dies
geschieht hier ebenfalls nicht mehr nach dem Exemplar des Ibn Waddah,
sondern nach dem wesentlich spiteren kitab des Ibn ‘Attab.

Bei der Lektiire der Randglossen in den andalusischen Exemplaren
der Mudawwana gewinnt man den Gesamteindruck, daB die Zitate
aus den iltesten Abschriften des Werkes - wie aus denen des Ibn
Waddah — im spiten 5. und frithen 6. Jahrhundert d.H. durch Vermitt-
lerstufen erfolgten, die sich heute nicht mehr oder nur liickenhaft
rekonstruieren lassen. Die alten Exemplare des Ibn Waddah lagen in
Originalen um jene Zeit offenbar nicht mehr vor.

Diese Beobachtung bestitigt auch eine “Gegenprobe”, die durch
den Vergleich zwischen Druckausgabe und dem bisher unbenutzten
Handschriftenbestand nunmehr méglich ist. Es zeigt sich, daB manche
Passagen in Sahniins Werk erst durch Ibn Waddahs Exemplar in die
Mudawwana aufgenommen worden sind. In bestimmten Abschrifts-
varianten sind sie indes nicht verzeichnet gewesen.

Die beiden Kapitel fi sahadat al-qadif wa-’I-kitab ‘alai-hi bi-I-qadf
bzw. Gami‘ igtima’ al-hudud wa-kaifa yudrabu in der Druckausgabe

o Sahniin iibernimmt die Stelle von Ibn Wahb, d.h. dessen Muwatta,
nach zwei auf Ibn Sihab zuriicklaufenden Quellen.



99
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Bd. XVIL 47-48 entsprechen in der Hs British Library, Or. 9810,
fol.114a dem Kapitel: dikr al-‘adab fi ’I-hudid wa-ayyu-hum asaddu
wagaan wa-mata tasqutu Sahadatu-hu ‘inda Malik... In diesem
Exemplar, dessen bab-Betitelung und Anordnung mit der Druckausgabe
ebenfalls nicht vergleichbar ist, erscheint Maliks qaul von: ida gadafa
wa-sakara au Sariba ’I-hamr bis: illa ba'da an yasraba-ha (Bd. XVL.
48, 10-17) in identischem Wortlaut. Nur steht die Stelle ab: wa-in
kana gad sakara..usw. in der Handschrift in Klammern — mit dem
interlinearen Vermerk: & Loy ol das C_Ma . Am Ende wiederum erscheint
die Marginalnote: O yoew QLS 5 bylases .

Beide Eintragungen zusammen dokumentieren, daB der Kopist der
Hs British Library diesen qaul Maliks nicht in jedem Exemplar,
sondern nur in der Abschrift des Ibn Waddah vorfand. Im Archetyp -
kitab Sahniin — dagegen war der Passus bereits mit einer Markierung
versehen, die Ibn Waddah in seinem Exemplar unbeachtet lieB.

Im Kapitel fi-man sa@ bada ’I-sa’y li-]-umra tumma ahrama
bi-1-hagg (Druckausgabe: Bd. II. 152) zur Stelie: alladi kana yastahibbu
Malik... (Zeile 15-16) heiBt es in der Hs Qarawiyyin 574 (fol. 161a) —
dort in einer anderen Anordnung und unter der Kapiteliiberschrift
$ami‘ ma §a’a fi l-qarini wa-l-mutamattii '* — heiBt es am Rand:

oo WL ol a3 OF 6T 0 g OF Loy 0 1S5 1 (e (o
: q)’&\&xs. ‘LAJ&-\.UJ'L“ \.»->t-«-l 2 :i/U"wJ\\Sjv :v-ww\&;.-j\\_j};

Den Kommentar im Exemplar des Ibn Waddah hat zunéchst Ibn
Abi Zamanin (bis 399/1008) in sein Mugrib f1 ihtisar al-Mudawwana
iibernommen; von dort aus fand die Stelle dann in die uns vorliegende
Abschrift aus dem Jahr 518 d.H. Eingang. Nichtdestotrotz ist die von
Sahniin kritisierte Stelle sowohl hier wie auch in anderen Exemplaren
—und in der Druckausgabe — beibehalten worden. Was Sahniin veranlaft
haben mag, den Malik indirekt zugeschriebenen Passus (alladr kana
yastahibbu Malik...usw.) an der Stelle zu tilgen, bleibt unklar. Ibn

al-Qasims eigene Meinung: wa-ana ara an la yafala...usw. geht auf

'% Uber diese kurrisa siehe das Vorwort, S. XI.




100
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

jeden Fall mit dem istihbab des Malik b. Anas in der fraglichen mas’ala
konform.

Wie die in ihrem Wortlaut zum Teil unterschiedlichen Kommentare
Sahniins in den Randglossen entstanden sind, kann allein wegen des
kurzgefaBten und fragmentarischen Charakters solcher Eintragungen
nicht iiberzeugend rekonstruiert werden. Moglicherweise gab Sahniin
seine Erlduterungen und Erginzungen in den Kollegs nicht in identi-
schem Wortlaut weiter. Denkbar ist aber auch eine von den Kopisten
nicht wortgetreue Ubertragung der Randglossen in die neuen Exem-
plare. Inhaltliche Differenzen zwischen parallel laufenden Randglossen
konnten bisher auf jeden Fall nicht beobachtet werden.

Die obigen Kurzkommentare Sahniins fehlen sowohl in der Druck-
ausgabe wie auch in den anderen handschriftlich vorliegenden Teilen
des K. al-fitgbzw. des K. al-hagg der Mudawwana. Unsere gegenwirtig
ilteste Quelle fiir diese Kommentare ist das kitab des Andalusiers
Muhammad b. Waddah, aus dem die obigen Bemerkungen Sahnuins
in die Hs Qarawiyyin iibernommen worden sind.

Eine weitere Belegstelle in einer bisher nicht ausgewerteten kurrasa
in der Qarawiyyin - Bibliothek soll nunmehr den Ubergang von Sahniins
gaul von der Marginalnote in den Textbestand der Mudawwana selbst
veranschaulichen. Am Ende des Kapitels fi itq al-‘abd alladi yumattilu
bi-hi sayyidu-hu referiert Sahniin einige Ausziige aus dem Muwatta’
des ‘Abd Allah b. Wahb (Druckausgabe Bd. VII. 70-72), die er dann
mit den Lehren des Ibn al-Qasim bzw. des Ashab vergleicht und wie
folgt zusammenfaBt:

gala Sahniin: Ibn al-Qasim yaqilu fi I-kafir...usw... wa-amma Ashab
fa-yu'tiqu-hu...usw .

Sahniin wuBte selbstverstidndlich, wovon er in diesem speziellen
Fall sprach: er besaB die kutub al-itq des Ashab, von denen sein

Schiiler Ahmad b. Miisa, Abii ‘Ayyas (207/822-295/907)'” seine Ex-
emplare anfertigte. Diese liegen in Sahntins Riwaya in der Moschee-

' Aghlabides 304-305; Ma‘dlim al-iman 2/257-259; Dibag 1/148-149;
Riyad al-nufiis 1/461-463; Mahlif, Nr. 92.



101
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

bibliothek von Qairawan z.T. noch vor o

Diese Bemerkung Sahniins ist in einer kurrasa der Hs Qarawiyyin
799 allerdings nicht im Text, wie in der Druckausgabe, sondern nur
als Marginalnote dokumentiert. Auf keinen Fall handelt es sich aber
an der Stelle um eine irrtiimliche Auslassung einer Textstelle durch
den Kopisten, die er beim Abschreiben iibersehen hat; diese gibt es
natiirlich in jeder Handschrift, die jedoch als derartige Korrekturen
des Kopisten durch Sonderzeichen — Haken, Halbkreis, Punktlinie bis
zum Rand — deutlich gekennzeichnet sind.

Der Vergleich zwischen Druckausgabe und Handschrift ergibt in
diesem Fall, daB die Marginalnote an dieser Stelle irgendwann, aber
nicht in allen Exemplaren, zum Textbestand der Mudawwana geworden
ist. Dies kann sowohl schon wihrend der Kollegs bei Sahnun als auch
in seinem Schiilerkreis anhand der Kollegschriften nachtriglich erfolgt
sein. Es gab aber noch im spiten 5. Jahrhundert d.H., als die Mehrzahl
der hier herangezogenen Handschriften in der Qarawiyyin entstanden
ist, Werkexemplare, die diese Texterweiterung nicht verzeichnet haben.
Die Hs Qarawiyyin 574 (K. al-itq II. fol.55b) enthilt diese Bemerkung
Sahniins an der entsprechenden Stelle weder im Text noch als Glosse.

Leider dokumentieren diese relativ spiten Abschriften nur sehr selten,
auf jeden Fall aber nicht mit der bei al-Qabisi beobachteten Akribie,
nach welchen Vorlagen sie hergestellt worden sind. Somit ist es man-
cherorts kaum iiberzeugend nachvollziehbar, wann ein qaul Sahnuns
als Marginalnote in einer Abschrift in den Textbestand des Werkes in
einer anderen Handschrift iibernommen worden ist.

Daraus ergibt sich, daB die Rekonstruktion verlorener Textzeugen
der Mudawwana und der Mubhtalita und die Ermittlung der “Verwand-
schaftsverhiltnisse” mehrerer Kodices und Werkfragmente zueinander
nach der gegenwirtigen Quellenlage kaum méoglich sein wird. Die hie
und da beobachteten Verbindungen zwischen Qairawaner Exemplaren
und ihren Riwayat — als primdre Werkiiberlieferungen aus dem 3.
Jabrhundert d.H. — und den spiteren andalusischen Abschriften sind

' Siehe meine Beitrige 122; 203; die heute vorliegende kurrasa hat der
Lokalhistoriker Abii ’I- ‘Arab al-Tamimi (st.333/945 - GAS 1/356-357) anhand
zweier Riwayat hergestellt.




102
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

beim Studium diverser Handschriftenreste eher als Zufallstreffer zu
werten, die sich in ein liberzeugendes Stemma nicht hineinzwingen
lassen.

Diese Problematik war im iibrigen schon dem Kommentator der
Mudawwana, al-Qadi ‘Iyad, bekannt, der - wie in einem anderen Zu-
sammenhang durch Beispiele bereits illustriert — bestrebt gewesen ist,
in seinem K. al-Tanbihat al-mustanbata... Differenzen im Textbestand
des Grundwerkes durch den Vergleich mehrerer Abschriften und Ri-
wayat hervorzuheben. Bei der Lektiire seines Kommentars zur Mudaw-
wana gewinnt man sogar den Eindruck, daB er sich von dem Grund-
gedanken leiten lieB, diese Textvarianten und Texterginzungen, vor
allem wegen ihrer inhaltlichen Relevanz, zum Leitfaden seines Werkes
zu machen.

Fiir die textgeschichtliche Untersuchung von Sahniins Mudawwana
erweist sich somit das K. al-Tanbihat al-mustanbata... als eine fast
unerschopfliche Quelle. Es liegt in der Natur juristischer Texte be-
griindet, daB8 Texterweiterungen, Auslassungen und Modifizierungen
auch im kleinsten Umfang Auswirkungen auf die Inhalte von masa’il,
zumindest auf die Relativierung bestimmter Inhalte, haben konnen.
Bei al-Qadi ‘Iyad werden diese Aspekte mancherorts angesprochen.

Bei der Kommentierung des qaul Ibn al-Qasim - Malik im K. al-hubus
(Druckausgabe XIV. 43, 16ff) hat al-Qadi ‘Iyad Exemplare seiner
Vorginger konsultiert und den Sachverhalt wie folgt dargestelit:
RTINS R P PR U PUSIEL g KU U 51 PR R -

Le : J_i.zé JU ¢ e TR ST G Ci,-:»v-;&)—a—d: CL&)Q,..:\JUL&)L:_;
Gueas Lo lyslo 130 LS Of : pul @l ol Jy5 00 OV Uake V] wL3) s
SN g b sl 15 2 aly ey L) ¢ Uy LSy ¢ 41 sl

12 s aall e

Die Frage wird von Ibn al-Qasim in der Utbiyya zwar duBerst
detailliert abgehandelt und vom Verfasser des al-Bayan wa-I-tahsil

169

Hs Qarawiyyin 336, fol.101b.



103
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

170 . ~ i
, dennoch war es seit der Schiil-

entsprechend ausfiihrlich kommentiert
ergeneration Sahniins umstritten, ob nur die volljahrigen Nachkommen
Anspruch auf den Besitz des Nachlasses hatten. Denn gerade die
inhaltlich rechtsrelevante Stelle jui sL. LSl jl~s war diesmal weder
bei al-Dabbag noch bei Ibn Waddah — und folglich in der Abschrift
des Ibn ‘Attab — verzeichnet. Die Stelle dokumentiert, dal die inhaltliche
Erorterung der Rechtsfrage wegen unterschiedlicher Textvorlagen
schon im Kreis des Andalusiers Fadl b. Salama (st. 319/931), der
Kontakte zu den hier genannten Sahniin-Schiilern hatte und in seiner
Heimat sich durch munazara iiber die Schriften des Madhab auszeich-
nete'”', aktuell gewesen ist und in Marginalnoten nachgetragen wurde,
die al-Qadi Tyad in seinem Kommentar konsequent auswertet. Fadl b.
Salama kam hier nachweislich zu einem anderen Ergebnis als sein
Qairawaner Lehrer Yahya b. ‘Umar.

Ein Kommentar Sahniins, der den Inhalt einer masala differenzierter
als in der Mudawwana juristisch erortert, kann ebenfalls nur im K.
al-Tanbihat al-mustanbata... bei al-Qadi ‘Iyad nachgewiesen und sein
Werdegang erst in den spiteren Mudawwanaexemplaren rekonstruiert
werden. Im K. al-guf wa-l-igara zur Stelle: fa-Ia hair fi-hi (Druck-
ausgabe: Bd. XL.47, 17), hat al-Qadi ‘Iyad in einem der benutzten
Exemplare folgende Anmerkung Sahniins — offenbar in Form einer
Randglosse — vorgefunden'’*:

ot Uty ¢ g ¥ Bl ol pladall A Lot dny g Jp 3

o g Qg J2df Jod o . a LT q}_#a\':%_é\g\)_.ﬁ\}(‘;&}aj\

" al-Bayan wa-’I-tahsil 12/268-274.

! Ibn al-Faradi, Nr. 1040; al-HuSani, Ahbar al-fuqaha’ wa-1-muhadditin
297-298; Tartib al-madirik 5/221-223. — al-Qadi ‘Iyad nennt seine Schriften,
die verlorengegangen sind: Muhtasar al-Mudawwana, Muhtasar al-Wadiha,
Mubhtasar K. Ibn al- Mawwazund eine masa’il-Sammlung aus der Mudawwana,
der Utbiyya und der Magmii‘a von Ibn ‘Abdils. — Seine Kommentare zur
Mudawwana erscheinen mehrfach als Randglossen in der Handschrift Galawi
(Rabat) 1259 (K. al-sarf) und in einigen agza > der Sammlung Qarawiyyin
574. Er zitiert iiberwiegend seinen Qairawaner Lehrer Yahya b. ‘Umar.

' Hs Qarawiyyin 336, fol.56b.




104
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

Gty Syme Y s 8y plaall s L7 2 W3 01 3ty ¢ iy

JJ

@Lﬁ}l\} tLJ..L.U \:,._J/n Jjb - .L,«)—f/a :L«J} R s .1/.‘,-5.«/4 ¢ v..)Lx.ia.}\;___.;
2§38 1 it ; ¢ i

al_é-ﬂ«_:_l.c(,.l.xAJ\ Ma: olee olas i S I o aeal

oty pladall Sy LY Gl e g wlill ol e anily ) COlSTy O g
ke ol ey cng oY Loty ¢ 1yl et oas i
¥y SN L 5 L

Es ist bei al-Qadi ‘Iyad nicht dokumentiert und aus der Stelle auch
nicht abzuleiten, ob er die hier aufgezihlten Riwayat bzw. Exemplare
der Mudawwana teils Qairawaner teils andalusischen Ursprungs un-
mittelbar benutzt hat. Was ihm aber ohne Zweifel zur Verfiigung
stand, war auch diesmal das Exemplar seines Lehrers Ibn ‘Attab. Gleich-
wohl wird er den qaul des Fadl b. Salama genauso einem Randvermerk
entnommen haben wie die Ergianzung Sahniins. Dieser Passus begann
wahrscheinlich mit der fiir die Randglossen charakteristischen Formu-
lierung: ... alalall > Lo O gimenn .

Wie Fadl b. Salama, der im Osten studiert hatte, Zugang zu den
nicht; auf jeden Fall erginzt er die in der Mudawwana dargestellte
masala mit einem weiteren Teilaspekt higazischen Ursprungs, versehen
mit seinem Vermerk, die Textstelle sei in der Mudawwana richtig-
gestellt worden: uslihat fi I-Mudawwana.

Nicht selten referiert Fadl b. Salama die agawil, die Sahniin offenbar
wihrend des Unterrichts aus der Mudawwana als Ergiinzungen zu den
Rechtsfragen des Ibn al-Qasim hinzugefiigt hatte. Sie sind aber in der
Folgeliteratur — z.B. in dem auf breite Quellenbasis abgestellten
Mustahraga-Kommentar des Abi ’1-Walid b. Rusd — nach meinen
Kenntnissen nicht belegbar . Diese Passagen als Randglossen erhielt
der Andalusier in der halga bei Yahya b. ‘Umar in Qairawan. Im
Kapitel fi I-ragul yasrifu dananira bi-darahim min ragulin..., im K
al-sarf (Druckausgabe Bd. VIII. 111,1-7) erscheint folgende Randglosse



105
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

in der Hs Galawi (Rabat), Nr. 1259'7:

( gy AR 4 thom it 2 g e atiel
/._:J;J.‘LS\\EBM‘)J\.S\WLS\D}:.JJWL_)V\\_B.J:_h_gv“_ﬁ.vwdd

°

40 Of J“'}“";‘ 63 a vwi-e Mo Ul g i}.)/a s>l g 25 o ﬂJU-U\ j J1 gf:'S\/A
23 0555 0F b Olegin Y Lagd¥ 31 5F Jael Lt gl 5 28T L ibudly 4
o] 5 S Ly sl L8, A5 Leales Ly Lge 25T ol
L)Yl S

In diesem Sinne wird die Ubernahme Qairawaner Rechtsgedanken-
gutes auch an einigen Stellen der Hs Qarawiyyin 574, am Ende des
K. al-tahyir wa-’I-tamlik (fol.38a), bestitigt; diesmal erginzt Fadl b.

Salama die Bemerkung seines Lehrers Yahya b. ‘Umar. Zur Stelle
und zum Haditkomplex siehe die Druckausgabe, Bd. V. 84 4ff.:

\5;‘3@&1;pJuLzﬁstw;ﬁwau:pJu
o

Wann Yahya b. ‘Umar diese seine Erginzung zum Sachverhalt for-
muliert hat, wissen wir nicht. Sein Schiiler Abu Ga'far al-Qasri, dessen
kurrasa von diesem Werkteil in der Riwaya des Yahya b. ‘Umar uns
im Original vorliegt'”, verzeichnet diese Worte seines Lehrers auf
jeden Fall noch nicht

Diese und dhnliche Stellen begegnen uns in diesen relativ spiten
Abschriften iiberwiegend ohne weitere Quellenangabe als Randglossen.
Es ist kaum wahrscheinlich, daB die bei al-Qadi ‘Tyad aufgelisteten
Biicher des Fadl b. Salama dem Kopisten dieser Mudawwanaexemplare,
oder den Urhebern der Randglossen im spiten 5. Jahrhundert d.H.
direkt zur Verfiigung standen. In einem solchen Fall hitten sie entweder
den Werktitel eingetragen oder die Quelle genauer angegeben.

Vergleichbare Marginalnoten, in denen u.a. auch der Name des
Fadl b. Salama erscheint, werden in einigen Abschriften in der Qara-

' Das Pergamentheft endet fragmentarisch; es diirfte im ausgehenden 5.

Jahrhundert d. H. aufgezeichnet worden sein. In der GAS ist die Hs nicht
angefiihrt.
" Siehe oben, S. 19-20.




106
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

wiyyin-Bibliothek mit dem Sigel ; (fiir Ibn ‘Attab) versehen. Im
einzelnen bedeutet dies, daB der Kopist unserer Vorlagen — oder die
Schiiler — diese Kommentare des Fadl b. Salama den Exemplaren des
Ibn ‘Attab entnommen und in die neu angefertigte Abschrift ebenfalls
als Marginalien iibertragen haben.

Dies muB allerdings nicht immer der Fall, oder gar die Regel gewesen
sein. Seinen konstruktiven Beitrag zur Kommentierung von masa’il
bestitigt folgende Passage am Rand der Hs Chester Beatty, 3006, in
der zunéchst Sahniin seine Stellungnahme gegen die Lehre Maliks
begriindet, die dann Fadl b. Salama aus seiner eigenen Sicht niher
erléutert. Im Kapitel ma gaa fi I-istitna’ fi ’I-talag (Druckausgabe: VI.
22, 15-16), zur Lehre Maliks: la-ha an tutalliga nafsa-ha talatan...
wa-tahlifa bi-llah...usw . heiBt es am Rand quer eingesetzt:

Ty eduny ¢ by M edan et Y s Ot JUG Sk L a4
@3 e o8 T apm O 51,6 35 8 c33T13) 1 L 0l DY Sapm

0F 31,1 OIS O 4y 31,1l s " L3 e b " O gimens Jpl : Jas JG
oo Oy TS 080 ¢ alls sy Lo sladll Lpmse Y T s L)
c 23 8 lede Co g ) el O} S5

JCJ)ML!‘JY . g.f'}u;)'-" “JL:'{C)L,.;,’A ;ib) .L.;) + J_.LSJG
. Tl aldl : J 43 O i

76

Die Darstellung der Frage'”, die Sahniin hier als riwaya (daifa)"”

175

Es findet sich auch in der Druckausgabe Bd. V. 155, gegen Ende des K.
al-dda, eine FuBnote, in der die Randglosse der Handschrift auf eine #hnliche
Bemerkung von Fadl b. Salama nach Ibn ‘Abdis zuriickgeht.

" Vergleichbares, aber nicht identisches findet sich auch in der Mustahraga
von al-“Utbi. Siehe al-Bayan wa-I-tahsil 4/263-265.

""" Man beachte hierbei auch die Wortwahl des Rechtsgelehrten; der Ter-
minus riwayasteht hier als Synonym zur mas’ala bei Ubernahme der haditkri-
tischen Terminologie: riwaya daffa. Denn die Riwaya (als Isnad) Ibn al-Qasim
- Malik wird Sahniin, nach MaBstiiben der Traditionskritik, wohl nicht als
daff apostrophiert haben.



107
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

pennt, ist also schon wihrend des Unterrichts im Kreis Sahniins — hier
mit seinem namhaften Schiiler Ahmad b. (Dawud b. Abi) Sulaiman
(bis 291/903 - Beitrige 117-119)'® — anders als bei Malik erortert
worden. Fadl b. Salama fiihrt den Sachverhalt noch weiter aus, indem
er Sahniins Worte selbst interpretiert. In seinem SchluBvermerk zitiert
er dann einen inhaltlich dhnlich ausgerichteten gaul Sahniins, dessen
Rechtsrelevanz im geschilderten Zusammenhang deutlich wird: al-hal-
fu batilun — also genau das Gegenteil dessen, was Malik in der Muda-
wwana, a.a.0. mitteilt. Dies war entweder auf dem End- oder Titelblatt
(min harig kitab Ibn ‘Abdis) des Fighbuches von Ibn ‘Abdus, zu dem
Fadl ein Mubhtasar verfaBte, verzeichnet.

Wann die gesamte Randglosse erstmalig in die Mudawwana einge-
tragen worden ist, kann aus der uns vorliegenden Handschrift auch in
diesem Fall nicht abgeleitet werden. Denn der Kopist sagt diesmal
nicht, in welcher seiner Vorlagen er die Stelle vorgefunden hat. Auf
jeden Fall hat aber auch dieser Beleg eine beachtliche rechtsgeschicht-
liche Entwicklung innerhalb des Madhab hinter sich: von Sahniins
Schiiler festgehalten, durch Salama b. Fadl kommentiert und nach Ibn
‘Abdiis erginzt, fand die Stelle noch in eine Abschrift aus dem frithen
6. Jahrhundert d.H. Eingang. Man hat sie, wie die anderen, einfach
fortgeschrieben und bei Bedarf noch zusitzlich kommentiert.

Da iiber den Beitrag des Cérdobenser Fadl b. Salama zur malikiti-
schen Rechtsliteratur gegenwirtig so gut wie nichts bekannt ist, ge-
winnen diese verstreut dokumentierten Vermerke zweifelsfrei an Be-
deutung.

'™ Der bekannte Sahniin-Schiiler in Qairawan wird sehr oft unter diesem
unvollstindigen Namen genannt. Es ist somit naheliegend, daB auch an dieser
Stelle er gemeint ist. Genannt wird allerdings auch ein Ahmad b. Sulaiman,
Abi Ga'far aus Qairawan als “min al-ruwat ‘an Sahniin”. Er soll Hanafit
gewesen sein und starb 296/908 in al-Andalus: Ibn al-Faradi, Nr. 198. Einen
weiteren Ahmad b. Sulaiman b. Abi ’I-Rabi’ (5t.287/900) z&hlt man ebenfalls
zu den ruwat Sahniin: Ibn al-Faradi, Nr. 67; Tartib al-madarik 4/267; MARIN

(1988), Nr. 129.




108
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

Manche Korrekturen, die die Schiiler Sahnuns bei der Kollation
ihrer Exemplare mit dem Original ( al-umm ) vorgenommen haben,
betrafen mancherorts nicht die inhaltlich rechtsrelevanten Aspekte des
Textes, sondern lediglich die Isnade der im jeweiligen Zusammenhang
referierten Hadite in der Mudawwana.

Kurz vor dem Ende des K. al-tahyir wa-I-tamlik zitiert Sahniin
einen Prophetenspruch, den er — dem Gami‘ oder dem Muwatta’ des
Ibn Wahb entnommen — mit folgendem Isnad einleitet: Ibn Wahb -
Maslama b. ‘Ulayy ‘an Muhammad b. al-Walid al-Zubaidi ‘an Ibn
Sihab an rasilillah (s): man batta ‘mra’ata-hu...usw. (Druckausgabe:
Bd. V. 85, 16-19)'”. So steht es in unserer Druckausgabe und so war
die Stelle auch im Exemplar des Ibn Waddah verzeichnet. Allerdings
heiBt es hierzu am Rand der Hs Qarawiyyin 574:

}Abrs:);“‘}’bdiow?Ju}wﬁ;}‘p‘cu}bg\u\_ﬁg\_\b
. QILG.JJ ;..g&fj.b LML 4(7\;&5\@5« L;,:J\;’.f/

Die Korrektur des Ibn Waddah ist durchaus begriindet; die entspre-
chende Lehre des Ibn Sihab al-Zuhri referiert schon Malik b. Anas in
diesem Sinne, ohne die Rechtsnorm als Prophetenhadit zu prasentie-

180
ren .

Auch in einer alten, leider nicht genau datierbaren Abschrift der

179

Der Beleg ist syrischen Ursprungs: Maslama b. ‘Ulayy al-Dimasqi
(5t.190/805-806 - al-Mizzi 27/567) ist eine haufig zitierte Primérquelle bei
Ibn Wahb: siche mein ‘Abd Allah b. Wahb; Leben und Werk...171-174 (dort
irrtiimlich ‘Ali anstatt ‘Ulayy) mit den Belegen in der Mudawwana. Der Qadi
Muhammad b. al-Walid b. ‘Amir ist als einer der glaubwiirdigsten Uberlieferer
des -Zuhri ausgewiesen, den er wihrend dessen Aufenthalt am Umayyadenhof
in al-Rusafa kennengelernt hatte. Er starb gegen 147-149/764-766: al-Mizzi
26/586-591; al-Dahabi, Siyar 6/281; Tahdib 9/502-503; G.ConraD (1994)
433-434.

'* Rezension Yahya b. Yahya 2/538. Nr. 32; Rezension Abu Mus‘ab,
1/Nr. 1516.



109
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Mudawwana, die auf insg. nur 183 Pergamentblittern das Gesamtwerk
enthilt, referiert Sahniin nur die Rechtsdirektive des Ibn Sihab al-Zuhri:
qala (d.i. Sahnuin): wa-ahbarani (d.i. Ibn Wahb) an Maslama b.
‘Ulayy..usw. an Ibn Sihab qala: man batta ’mra’ata-hu...(Hs
Qarawiyyin, Nr. 319, Seite 143). Dennoch scheint die Stelle in der
Mudawwana als Prophetenspruch alt zu sein: sie war schon im Exemplar
des Ibn Waddah zunichst als hadit marfi® verzeichnet. DaB seine
nachtragliche Korrektur anhand des Originals ( al-umm—des Exemplars
von Sahnuin) richtig war, bestitigt der Wortlaut im genannten alten
Kodex Nr. 319 und — davon textgeschichtlich zwar unabhéngig inhalt-
lich jedoch verwandt — der von Malik referierte gaul von al-Zuhri im
Muwatta’. Nur: in der dltesten Abschrift dieses Werkteils, hergestellt
von Abii Ga'far al-Qasri nach Yahya b. ‘Umar, wird das Dictum ohne
jedwede Bemerkung oder Randglosse als Prophetenhadit (hier: Ibn
Sihab anna rasiilallah (s) qala...) referiert. An welchem Original (umm)
Ibn Waddah sich in diesem Fall also orientiert hat, bleibt unklar.

Der Vergleich voneinander unabhingiger Handschriften fiihrt zu-
gleich zum Ergebnis, daB man die Belegstelle aus den Schriften des
Ibn Wahb spitestens seit der Schiilergeneration Sahnuins sowohl als
hadit marfu‘ als auch als qaul al-Zuhri verstanden hatte. Die von Ibn
Waddah vorgenommene Korrektur hat offenbar nicht alle Abschriften
der Mudawwana in den Folgegenerationen erfaft.

Korrekturen im Haditmaterial durch Ibn Waddah sind auch in anderen
Schriften erhalten. In einem schnen Exemplar des Muwatta’ Maliks in der
Rezension von Yahya b. Yahya al-Laiti (Hs Tamagrut, Nr. 4 - vorgelesen in
Cérdoba im Jahre 482-483 d.H.) finden sich dhnliche Randglossen. Zur Tra-
dition im Muwatta’ 1/377. Nr.138: Malik - Nafi‘ - ‘Abd Allah b. Abi Bakr...usw.
steht als Randglosse:

qila Ibn Waddah : dikr Nafi’ i hada l-isnad bata’ lam ya%i bi-hi illa
Yahya / amara Ibn Waddah bi-tarhi-hi (fol.23b).

In hnlichem Sinne und mit Verweis auf Ibn Waddah wird die Stelle auch
von Ibn ‘Abd al-Barr abgehandelt: al-Istidkar 12/248. Nr.17511; vvgl‘ auch
al-Tamhid 17/413. Den Isnad im Muwatta’ 1/394. Nr. 181: Malik - Ga'far b.

Muhammad ‘an abi-hi ‘an ‘Ali - Prophet versieht er mit einer dhnlichen
Korrektur:

amara Ibn Waddah bi-tarh ‘Alfyyin wa-qala: ¢ alii-hu ‘an Gabir wa-marratan




110

Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

uhra qala: ’g‘alii-hu ‘an abi-hi mursalan alladi arsala-hu Ibn Wahb min ruwat
al-Muwatta’ (ebd. fol. 30a); vgl. auch al-Istidkar 13/94-95.

Uber die Handschrift, die man im Kreis des namhaften Gelehrten Abl
‘Ali, Husain b. Muhammad al-Gassani al-Gayyani (427/1035-498/1104 —
Tartib al-madarik 8/191-192; Sila, Nr.329; Bugya, Nr. 643; al-Gunya 138;
Ibn “Atiyya 56; Mahlif, Nr. 355) studiert hatte, siche meine Beschreibung in
WdO 29 (1998) 149-157.

In ein undatiertes Exemplar des Muwatta’ /Rez. Yahya, das eine wesentlich
jlingere Abschrift auf Papier (kagid) darstellt, hat man einige Randglossen
nach Ibn Waddah ebenfalls iibertragen. Eine Marginalnote dokumentiert die
Benutzung des Muwatta-~Exemplars von ‘Ali b. Ziyad durch Ibn Waddah:
qala Ibn Waddah: wagadtu fi kitab ‘Ali b. Ziyad qala Malik (Hs Qarawiyyin
988 im Kap. Gami‘ bay’ al-taam - vgl. al-Istidkar 20/51ff.). Nach meinen
Kenntnissen bestétigen die faharis-Werke die hier dokumentierte direkte Be-
nutzung der ‘Ali b. Ziyad-Rezension durch Ibn Waddah nicht. Die Ubernahme
erfolgte wahrscheinlich noch in Qairawan*'.

Korrekturen in den Uberlieferungslinien des Muwatta’ in seinen unter-
schiedlichen Riwayat sind in dhnlichem Sinne bei Ahmad b. Hilid, dem
Schiiler des Ibn Waddah zu beobachten: Im selben Exemplar der Yahya b.
Yahya-Rezension, zum ersten Hadit im Kap. Fadl ‘itq al-riqab... ( Rez. Yahya
2/779-780. Nr. 15), verzeichnet man seine isnadkritische Bemerkung in der
Randglosse wie folgt:

qala Ahmad b. Halid: hakada rawa-hu Mutarrif wa-Ibn Abi Uwais ‘an
‘A’iSa kama rawa Yahya wa-huwa wahmun / wa-ruwat al-tiqat min ashab
Malikin Ibn Wahb wa-Ibn al-Qasim wa-‘Alf wa-Ibn Bukair wa-gairu-hum
‘an Malikin ‘an Hi$am ‘an abi-hi anna rasilallah (s)... / wa-innama ’I-hadit
li-‘Urwa ‘an Abi Murawih ‘an Abi Darr ‘an al-nabiyy (s) / wa-kada rawa-hu
T-nasu.'*

Ob dem Cérdobenser Ahmad b. Halid (st. Gumada 1I. 322/Juni 934), der

uns auch mit seinen Kommentaren zur Mudawwana begegnet, die hier ge-
nannten Muwatta’ - Rezensionen vorlagen, wissen wir nicht. Im fahrasa-Werk

**! Dort erhielt Ibn Waddah, auf seiner zweiten Orientreise nach 231/845-846
(vgl. M. Fierro (ed.), K. al-bida“ 22), auch das musannaf -Werk des Waki' b.
al-Garrah (st.197/812) in der Riwaya des in Ifrigiyya aktiven Miisa b. Mu‘awiya
al-Sumadihi (st. 225/840): M. FIErRro, op.cit.. 43; Beitrdge 28-29 mit weiteren
Angaben.

'*2 Rezension Abli Mus‘ab 2/Nr.2742 und al-Hadatani, Nr. 429 mursal

nach ‘Urwa b. al-Zubair




111
Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

des Ibn Hair erscheint er auf jeden Fall in den andalusischen Isnadfiliationen
der Rezension von Yahya b. Yahya (S.77,14-16; 79,8-10; 80,7-8: hier wird
sein Exemplar zu Kollationszwecken verwendet), von Ibn Bukair (ebd. S.
84,13-14) und von al-Qa'nabi (ebd. 86,5-6). Die in der Randglosse angespro-
chenen Uberlieferungsvarianten des Prophetendictums im Muwatta’ sind
noch bei Ibn ‘Abd al-Barr im obigen Sinne dokumentiert und kritisiert: al-
Tamhid 22/157-160; al-Istidkar 23/185-186; al-Buhari/Fath 5/Nr.2518 mit
dhnlichen isnadkritischen Bemerkungen von Ibn Hagar al-‘Asqalani (vgl.
al-Mizzi 24/271 - in der targama der Schliisselfigur der Uberlieferung Abii
Murawih).

Rechtshistorisch interessante Entwicklungen spielten sich hie und
da auch im Hintergrund, wenn nicht sogar in der Retrospektive ab,
die einige Notizen in bisher unbenutzte Handschriften der Mudawwana
nunmehr sichtbar machen. Die Darstellung der ritualrechtlichen Frage
betreffs lailat al-gadr im Ramadan, im Zusammenhang mit dem im
Muwatta’ Miliks gut bezeugten Prophetendictum: ... fa-ltamisii-ha fi-1
tasi‘ati wa-’l-sabi‘ati wa-I-hamisati..."™, ist in dieser Hinsicht sowohl
texthistorisch als auch inhaltlich ein erwahnenswertes Beispiel. Die
Tradition wird in der Mudawwana Bd. L 239, 16-19 in der Riwaya
von ‘Abd Allah b. Wahb - Malik nur indirekt angesprochen und mit

' Rezension Yahya b. Yahya 1/320. Nr. 13: es ist anzumerken, daB
dieses Kapitel nicht direkt von Yahya b. Yahya - Malik, sondern von Yahya
- Ziyad (b. ‘Abd al-Rahman §aba§ﬁn) - Malik kommt (vgl. Tartib al-madarik
3/116: wa-rawa an-hu Yahya b. Yahya al-Muwatta’ wa-samaa-hu min Malikin
qabla rihlati-hi min al-Andalus ); Rezension Abli Mus‘ab 1/Nr. 885; Rezension
al-Hadatani 357; al-Istidkar 10/331; al-Tamhid 2/200; al-Gafiqi, ‘Abd al-
Rahman b. ‘Abd Allah al-Gauhari (st. 381/991 - Tartib al-madarik 6/204;
al-Dahabi, Siyar 16/435) zitiert die Tradition nach der Rezension von al-
Qa'nabi: Musnad al-Muwatta’, Hs Mekka, hadit 116. fol.58a (die Hs ist
inzwischen von L. al-Sagir und T.Biistih in Beirut 1997 ediert worden);
Buhari/Fath 4/Nr.2023 — hier mit dem verldngerten Isnad nach ‘Ubada b.
al-Samit. al-Saibani verzeichnet die Tradition iiberhaupt nicht; vgl. dort le-
diglich mit Nr. 378.




12
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

einem Kommentar Maliks, der allerdings in den Muwatta’-Rezensionen
fehlt, versehen.

Dieselbe Stelle habe ich auf einem losen Blatt aus der Mudawwana
in der Qarawiyyin-Bibliothek (Dossier Nr.799) aufgefunden, welches
seinem Duktus nach einer relativ alten kurrasa zuzuordnen ist. Zum
Kommentar Maliks heiBt es am Rand dieses kleinen Bruchstiicks:

8|V RN @ SRRV - ,:,(,_.,.,Laj s lie © deu.&l@
A JB 1 Oy JU . (3,00 Eud ga i JUy il lia e Mo
Lol e JUb ¢ ity Ay il ks e Sl Jon : ol

DaB Milik b. Anas seinen nur in der Mudawwana dokumentierten
Kommentar — gila: ara wa-1lahu alamu anna-hu innama arada bi-’I-
tasiati..usw. — gemiB Randglosse mit der Argumentation revidiert
haben soll, es handele sich um ein Hadit aus dem Iraq ( hadit masriqi),
geht aus dem Mudawwanatext selbst nicht hervor. Malik konnte mit
dem Wortlaut des Dictums inhaltlich offenbar nichts anfangen und
zog somit seinen eigenen, in der Mudawwana dokumentierten Kom-
mentar mit der obigen Begriindung zuriick.

Diese Nachricht ist erst auf Umwegen bekannt geworden; sie kommt
gemiB obiger Randglosse via Tsa b. Dinar (st. 212/827 in Toledo)'™
von Ibn al-Qasim, also durch andalusische Vermittlung. Sahntin be-
schrinkte sich dagegen auf das bei Ibn Wahb vorgefundene Material
— in dessen Muwatta’ oder Gami‘ — . DaB er um Maliks Position
gegeniiber dem wegen seines Ursprungs bedenklichen Haditmaterial
(hadit masrigi ) gewuBt haben muB, zeigt zumindest die obige Rand-
glosse.

Wenn man dieser Darstellung Ibn al-Qasims Glauben schenkt'®,

184 Tartib al-madirik 4/105ff; sein Sama‘ nach Ibn al-Qasim soll zwanzig
kitab umfaBt haben. Unter seinen eigenen Schriften nennt man den hier
genannten Titel al-Madaniyya, die auch mit der Variante al- Hidya (eine
Verschreibung von isis / Las ?) bekannt war (vgl. auch Dibag 2/66). Uber

ihn siehe auch Ibn al-Faradi, Nr. 973; al-Husani, Ahbar al-fugaha’270.
18 Ahnlich noch bei Abii ’l-Walid b. Rusd in al-Muntaqa 2/89 nach *“al-
Madaniyya” in der medinensischen Uberlieferungslinie nach ‘Abd Allah b.



113
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

erfolgte die Kommentierung des Dictums durch Malik offensichtlich
auBerhalb des Muwatta’ , wihrend die Tradition selbst in den heute
iiberpriifbaren Werkrezensionen kommentarlos erhalten blieb. Denn
die Muwatta-Rezension des Ibn al-Qasim, im Mulahhas von al-
Qﬁbisi““’, verzeichnet das Dictum fa-Itamisii-ha...usw. genauso wie
die anderen Rezensionen, allerdings ohne Maliks obigen Kommentar
zum Haditmaterial.

Da in den ausgewerteten Handschriften, in ihrem Vergleich mit der
Druckausgabe, die Ubernahme von Marginalien in den Textbestand
der Mudawwana mehrfach zu beobachten ist — soweit es sich um
Sahniins eigene Erginzungen handelt — kann man, vorbehaltlich, auch
an dieser Stelle davon ausgehen, daB der zweite Teil der Randglosse
ab: gala Sahniin...usw. in bisher nicht gesichteten Abschriften mogli-
cherweise als Mudawwanatext erscheint und somit nicht als Marginal-
note wie hier, sondern als Textvariante zu behandeln sein wird. Nur

Nafi‘ al-S@’ig und nach dem nur wenig bekannten Malik-Schiiler Dawud b.
Sa‘ld (Tartib al-madarik 3/157).

"% Siehe Hs Hamzawiyya, S. 54; Hs Sehid 556, 28b. al-Kattani 562 (in
einem Sammelband; in 3 Teilen, 344 Seiten). al-Qabisi wertet in seinem
Mulahhas die Ibn al-Qasim-Rezension aus: siehe meine Beitrige 272-273;
vgl. jetzt auch A.M. Turki in: Studia Islamica 86 (1997) 24ff.; er liest den
Werktitel als al-Mulahhis. Der Kopist des Exemplars in der Halidiyya-
Bibliothek, Jerusalem (Nr. Ar. 91), der Andalusier Isma‘il b. Halaf b. Said b.
‘Imran (st.455/1063) vokalisiert auf dem Titelblatt beide Varianten; s. meine
Beitrige 275. Uber die Vokalisierung des Titels hat sich noch al-Qadi ‘Tyad
ausgelassen. Sein Vorschlag ist: entweder al-Mulahhis li-Musnad al-Muwatta’
oder: al-Mulahhas min Musnad al-Muwatta’ : al-Gunya 43.

Im iibrigen ist die Hs in der Halidiyya-Bibliothek die #lteste, die wir von
al-Qabisis Werk gegenwirtig besitzen. Der andalusische Kopist, der sich in
Agypten niederlieB und dort noch 453/1061 eine halga hatte ( Sila 1/Nr. 244;
al-Magqrizi, al-Muqaffa al-kabir 2/96-97), hat das Exemplar im Safar 418/Mérz
1027 fertiggestellt. Uber den weiteren Werdegang der Handschrift siehe meine
Beitrage 274-2717.

In den mir bekannten Werkteilen des Muwatta’in der Riwaya Sahnitin -
Ibn al-Qasim in der Moscheebibliothek von Qairawan ist das K. al-siyam
nicht erhalten. Eine kurrasa mit der liickenlosen Angabe der Riwaya war
sogar im Besitz von al-Qabisi.




114
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

liegt eine solche Text- bzw. Uberlieferungsvariante dieses Kapitels
der Mudawwana bzw. der Mubhtalita bisher nicht vor.

Interessant bleibt unser Beleg dennoch: die negative Beurteilung
irakischer Traditionen durch Anhinger der medinensischen Schule
gehorte vor allem in Gelehrtenkreisen von Ifrigiyya — mit einer dezidiert
formulierten politischen Akzentverschiebung unter den B. ‘Ubaid -
zum guten Ton. Wahrscheinlich hat diese ablehnende Haltung, die in
kleinen Resten aus dem ausgehenden 3. Jahrhundert d.H. in Perga-
mentfragmenten der Qairawaner Moscheebibliothek sogar dokumen-
tiert ist'*’, bereits in Diskussionen bei Ibn al-Qasim und seiner Genera-
tion Gestalt angenommen.

Der Gelehrtenkreis, in dem der obige Randvermerk eingetragen
worden ist, kann diesmal sogar genauer definiert werden. Das lose
Blatt gehort zu einer kurrasa, an deren Ende folgendes Zertifikat im
Duktus der obigen Randglosse steht: qaratu-ha ‘ala Ibn Lubaba ila
ahiri-ha.

In der Tat finden sich in einigen Fragmenten dieser Sammlung
Hinweise auf den namhaften Cérdobenser Fagih Muhammad b. “Umar
b. Lubaba (st. 314/926)'?’8, der in seiner Heimat als Vermittler der
Mudawwana Sahniins und der Mustahraga von al-"Utbi, ferner als
faqih musawar beim Qadi Ahmad b. Muhammad b. Ziyad (al-Habib)
bekannt war.

Leider liegen von diesem Pergamentheft, das zu den éltesten Exem-

%7 Siehe Beitrige 201-202 aus einer Sammlung von Abii 'l-’Arab al-Tamim;
ebd. 254-255 in der Risala fi talab al-ilm des Ibn Abi Zaid al-Qairawan, im
K. al-dabb ‘an madhab Malik. Hs Chester Beatty 4475. fol. 103a.

"8 Tartib al-madarik 5/153-156; Ibn al-Faradi, Nr.1187; al-HuSani, Ahbar
al-fuqaha’ 144-147; Beitrige 185.

'8 st. 312/925; iiber ihn siehe M. Fierro: Tres familias andalusies de
epoca omeya apodadas “Banil Ziyad”. In: E.O.B.A. Vol. 5. 119-128 mit
weiteren Quellenangaben. — Ein Fragment aus den Ahkam Ibn Ziyad, in dem
Ibn Lubdba unter den konsultierten Fugah@ der Stadt mehrfach genannt ist,
habe ich vor einiger Zeit in der Moscheebibliothek von Qairawan entdeckt
und kurz beschrieben: Das Kitab Ahkam Ibn Ziyad. — Uber die Identifizierung
eines Fragmentes in Qairawan siehe: Qairawaner Miszellaneen V. In: ZDMG
148 (1998).



Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

plaren in der Qarawiyyin-Bibliothek zu zihlen ist, nur wenige Blitter
vor. Sie sind offenbar wihrend der Schichtung des Materials anderen
Heftresten aus der Mudawwana einfach zugeschlagen worden. Ihre
Herstellung ist jedoch durch das obige Zertifikat ( qara'tu ‘ala Ibn Luba-
ba...) annihernd datierbar: sowohl die obige Randglosse als auch das
Lesezertifikat entstanden etwa um die gleiche Zeit, spitestens zu Beginn
des 4. Jahrhunderts d.H. im Kreis des Ibn Lubaba in C6rdoba.

Die Kollation alter Abschriften miteinander, die schon im Kreis
Sahntins und seiner andalusischen Schiiler hergestellt worden sind,
14Bt eindeutig erkennen, daB Sahniin wihrend des Unterrichts und im
Zuge der redaktionellen Bearbeitung seines Werkes Textumgestaltun-
gen bzw. Textverinderungen vorgenommen hat. Diese sind dann -
wahrscheinlich im Wortlaut — in die Abschriften der Folgegenerationen
iibertragen worden. Der Vergleich der Druckausgabe mit den entspre-
chenden Parallelstellen in den konsultierten Handschriften und mit
ihren Randglossen macht diesen ProzeB in der Textkonstituierung
deutlich.

Zur Textstelle im Kapitel al-qada’ fi ’l-igara (Druckausgabe Bd. XI.
91,16-17): Loy &M o2 b 5f Loy &hle b ba,a> O heiBt es am Rand
einer kurrasa (im Dossier 799) mit Hinweis auf éltere Exemplare:

MB.;;J\_E ¢ S A o H\}JEM ‘5;':-‘.' J}.QC—L«’ dasf JLs

QWUAJ-))QCLJ}L}J\JB eJ.:;J};JﬁX’QWHLa\U_J\
Gemeint ist hier natiirlich der ganze Passus Ly, 2lls & 3 of ; dies
ist entweder im Exemplar des in andalusischen Mudawwana - Kopien

aus dem ausgehenden 5. Jahrhunderts d.H. nahezu durchgehend zitierten
Ahmad b. Halid (st. Gumada I1. 322/Juni 934)', oder im Exemplar

" Tartib al-madarik 5/174-178; Dibag 1/159-161; Ibn al-Faradi, Nr. 94;
al-HuSani, Ahbar al-fuqaha’ 17, Gac_iwa, Nr. 205; Bugya, Nr. 394. Sein genaues
Todesdatum 15. Gumada II. 322 ist am Ende des II. Teiles im K. al-Siyar
von Abt Ishaq al-Fazari dokumentiert. Allem Anschein nach handelt es sich
um einen zeitgendssischen Vermerk, eingetragen nach dem Todesfall. Als
Schiiler von Ibn Waddah beteiligte er sich am Studium des Buches von
al-Fazari und des K. fadl al-gihad des Ibn al-Mubarak; siehe meine Bemer-
kungen in JSAI 6 (1985) 79 und dort Abb. IV.




116

Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

seines Lehrers Ibrahim b. Muhammad b. Baz, Ibn al-Qazzaz (st. 274/887
in Toledo)'”' so verzeichnet gewesen. Letzterer begegnet uns in den
andalusisch-nordafrikanischen Isnadfiliationen zur Mudawwana -
Uberlieferung ebenfalls mehrfach '”*. Dagegen — so die weitere Infor-
mation in dieser Notiz — soll Sahnin den Passus au fi gair milk
rabbi-ha nicht einmal gekannt haben, vermerkt sein Cérdobenser Schii-
ler Ibrahim b. al-Qasim b. Hilal al-Qaisi (st. 282/895)'”, wihrend Ibn
Waddah bestitigt, daB Sahniin die betreffenden Worte wihrend des
Kollegs, wahrscheinlich aus demselben Grund, getilgt hat: taraha-hu
Ia-na Sahniun. Dennoch: am Passus ist die hier dokumentierte redaktio-
nelle Bearbeitung des Textes durch Sahniin, die zu seiner Zeit offenbar
in unterschiedlichen Kreisen und in mehreren Phasen erfolgte, diesmal
spurlos vorbeigegangen — zumindest in denjenigen Handschriften der
Qarawiyyin - Bibliothek, die in der Druckausgabe beriicksichtigt wor-
den sind. Auch die von mir durchgehend konsultierten Handschriften
der Qarawiyyin-Bibliothek dokumentieren diese frithe Textvariante
nicht mehr. Texthistorisch haben solche und dhnliche Marginalien
natiirlich ihre unumstrittene Bedeutung und sind — wie es noch zu
zeigen sein wird — auch fiir andere Zwecke eingesetzt worden.

Eine kurrasa in der Qarawiyyin-Bibliothek (im Dossier 799), die im Rabi
I. 500 d.H. von einem gewissen Miisa b. ‘Abd al-Malik b. Sahl b. Zakariya’
b. Sahl al-(Bakri?) angefertigt wurde, ist mit demjenigen Exemplar kollationiert
worden, dem das kitab des in Cérdoba namhaften Gelehrten Ahmad b. Halid
zugrunde lag: sxo>y alll O pns s WL o sl OIS g3 AA2ST AN il - Der
Vermerk, der mit Sicherheit schon in al-Andalus entstanden ist, zeigt in der
Formulierung und in der Angabe der benutzten Vorlagen nur gewisse Ge-
meinsamkeiten mit den Kolophonvermerken im Kreis von al-Qabisi. — Auch
in der Druckausgabe wird die Benutzung der Exemplare von Ahmad b.
Halid und Ibn Waddah dokumentiert: siehe die FuBnote 1 im Kap. f7 I-wasiya
li-’I-ragul bi-l-mukatab : Bd. VII. 132.

! Tartib al-madarik 4/443ff; Ibn al-Faradi, Nr. 10; MARIN (1988), Nr. 46.

' Siehe schon FornEas 103-104; Anm. 96.

" Br beschiftigte sich vor allem mit masa’il und studierte noch bei Sahniin;
Ibn al-Faradi, Nr. 12; Tartib al-madarik 4/426-427, MariN (1988), Nr. 40.
Auch er begegnet uns als Rawi der Mudawwana in al-Andalus: FORNEAS
103-104.



117
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

Neben diesen fiir die Textgeschichte relevanten Vermerken finden sich
mancherorts auch Kommentare, die dem kitab des Ibn Waddah entnommen
worden sind. Dieser hat die bei Sahniin abgehandelte mas’ala durch das
Heranziehen weiterer Quellen des Madhab niher erlédutert. Solche Passagen
hat man in den Textbestand der Mudawwana natiirlich nicht aufnehmen
kénnen; sie sind, als Kommentare gekennzeichnet, nur in Form von Margina-
lien in die spéteren Abschriften iibernommen worden. In einem Mudawwana-
Fragment, das seinen Weg nach Qairawan fand, nachdem es in Toledo
413/1022 als Unterrichtsmaterial gedient hat (siehe oben, S. 80), finden sich
solche Erlduterungen, die auf Ibn Waddah bzw. auf dessen kitab zuriickgefiihrt
werden:

s 3 olgd s o 2gad e U B U e JS 1 @b ol JU 2Ly o
bk S

EJLG..L Jot L‘.gwfé':,a-») é,ULAJ'J: QF@QIJ\JUZ :L&} O.g\;_)k.fy
pladll 1 Lot poan g G JB Sy ¢ dali g el B3l g S sl
¢ .,\_s\)_j\ _,LAL:'LJ\ c.a V}«:JL: ())S.g

Beide Kommentare beziehen sich auf das Kapitel in der Mudawwana, Bd.
XII. 138-140. Vgl. al-Muwatta’ /Riw. Abl Mus‘ab 2/472-476; Riw. Yahya
b. Yahya 2/721-725; Riw. al-Hadatani, Nr. 285; al-Istidkar 22/35-65. Die in
al-Andalus noch im spiten 3. Jahrhundert d.H. umstrittene Rechtspraxis von
al-qada’ bi-’I-yamin ma‘a ’I-§ahid '™ wird bei Ibn Waddah nach Autoritéten
der medinensischen Rechtsprechung — ‘Abd Allah b. NafT al- S@ig (st. gegen
206/821), bei dem schon Sahniin studiert hat, bzw. Ibn al-Magisiin, ‘Abd
al-Malik b. ‘Abd al-‘Aziz (213/828), dessen Biicher im friihen 3. Jahrhundert
d.H. bereits Qairawan erreicht haben (Beitrédge 33) — hier ndher spezifiziert.
Auf welches kitab Ibn Waddah man hier im einzelnen zuriickgegriffen hat,
ist indes unklar. Moglicherweise handelt es sich lediglich um sein Mudawwa-
naexemplar und nicht um ein spezielles Fighbuch. — Zu seinen Schriften und
Uberlieferungen in al-Andalus siehe: M. Fierro (ed.) Kitab al-bida“ (Einlei-
tung), S.39ff. Diese und dhnliche Eintragungen, die allem Anschein nach in
den Kollegs erfolgt und in neu Abschriften iibernommen worden sind,
hatten auf den Textbestand der Mudawwana selbst keinen EinfluB. Sie sind
aber in rechtsliterarischer Hinsicht von Bedeutung; vgl. meine Beitrige 45-46.

Zu den wenigen Ausnahmen in der Druckausgabe der Mudawwana wird

™ Siehe meine Beitrige 366ff; Qairawaner Miszellaneen, V. In: ZDMG
148 (1998); M. Fierro: Los Malikies de al-Andalus los dos drbitros (al-

Hakaman). In: al-Qantara 6 (1985) 79ff.




118
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

in dieser Hinsicht die Stelle in Bd. II. 5,9-12 zu zihlen sein, wo ein Kommentar
des Muhammad b. ‘Attab im Textbestand der Mudawwana erscheint: Ibn
‘Attab qala Ashab...

Wie die Textgestaltung der Mudawwana Bd. XII. 196, Zeile 8-10
— am Ende des bab : fi I-ragul yaddai daran fi yad ragulin — im
einzelnen verlief, ist angesichts der Textvariante und Marginalnote in
der Hs Qarawiyyin, Nr. 800 nicht ganz klar. Der letzte Satz des
Kapitels lautet dort wie folgt:

v,.a.:__:(,_SL» tw_}&d_biddﬁx’l@wwbvw@‘\ﬁ) JB )
HLLIS, i ¢ payf A azy Jas Yy i e Hag B e axm 0Y Ly
et 148 o 0,08 JB (sl 3y
Die in der Handschrift in Klammern stehenden Zeilen decken sich
mit dem Mudawwana-Text der Druckausgabe nur zum Teil. Die
Erklirung zu den Klammern liefert der Randvermerk andalusischen

Ursprungs nach Ahmad b. Halid, der sich auch diesmal auf das Exemplar
des Ibn Waddah beruft:

. o}h}rﬂkﬁ\w\ J)B O poew Jﬁ(.J CL.'a)Q._:\JB: kit

Die Eintragung stammt von fremder Hand und nicht vom Kopisten
der Handschrift.

Ibn Waddah teilt uns hier mit, daB Sahniin die obige Lehre des Ibn
al-Qasim nicht gekannt und deshalb im Text getilgt (taraha-hu) hatte.
Demnach miissen Ibn al-Qasims Ausfiihrungen in einem anderen,
vielleicht sogar in einem ilteren Fighbuch gestanden haben, das er,
Sahniin, in den Kollegs als Unterrichtsmaterial benutzt hatte. Hierbei
kommen als néchstes die Biicher von Ibn al-Qasim selbst in Frage,
die in Qairawan um die 2. Jahrhundertwende, nach Sahniins Riickkehr
von seiner Rihla'”, im Umlauf gewesen sind. Davon liegt uns gegen-
wirtig — wie erwihnt — bedauerlicherweise nur ein einziges Perga-
mentfragment vor, das den Anfang des K. al-nikah und das Ende des
K. al-rada‘ enthilt und dessen Diktion und Struktur mit den entspre-
chenden Partien der Mudawwana — bei inhaltlich zweifelsfrei vorhan-

19 Siehe oben, S. 6.



119
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

dener Verwandschaft — nicht vergleichbar sind ™.

Eine weitere Uberlegung in diesem Zusammenhang ist ebenfalls
denkbar: riumt man der Betitelung dieser Handschrift in der Sammlung
Nr. 800 die ihr gebiihrende iiberlieferungsgeschichtliche Bedeutung
bei, diirften sowohl der unterschiedliche Wortlaut der obigen mas‘ala
wie auch die Hintergriinde des Randvermerks von Ibn Waddah erklarbar
sein. Denn die Pergamentblitter in der Sammlung Nr. 800 gehoren
einer kurrasa an, deren Titelblatt wie folgt formuliert ist:

K. al-hagg al-awwal min Mubtalitati -Mudawwana riwayat Sahnun
b. Sad al-Tanithi ‘an ‘Abd al-Rahman b. al-Qasim al-Utaqi ‘an Malik
b. Anas al-Asbahi — also, wie eingangs dargestellt, handelt es sich
um die noch nicht geordnete Sammlung der von Sahniin gesammelten
Rechtsfragen ohne endgiiitige tabwib -Aufteilung: die Mudawwana
im “Rohbau”, hier u.d.T. Mubhtalitat al-Mudawwana.

Es ist durchaus moglich, daB die oben zitierte masala Sahntn zu-
nichst in der Tat unbekannt war, denn Ibn Waddahs Bemerkung 1aft
zweifelsfrei auf eine solche Entwicklung schlieBen. Vielleicht stand
die Stelle urspriinglich in den Schriften des Ibn al-Qasim und fand
erst in einem spiteren Stadium und mit etwas abweichendem Wortlaut
- wie dies die Druckausgabe zeigt — in die Mudawwana Eingang.
Allerdings hat Ibn Waddah diese Entwicklung in Qairawan offenbar
nicht mehr verfolgen konnen. Hierdurch bekommt seine Bemerkung
(lam ya'rif...wa-taraha-hu ) an der obigen Stelle einen nachvollziehbaren
Sinn.

Die Textkonstituierung war im Lehrbetrieb Sahniins, in seinen kutub
und in den Abschriften seiner Schiiler insofern abgeschlossen, als da
keine neuen Materialien, die andere als Sahniin iiberliefert haben, in
den kutub al-mudawwana / al-mubhtalita selbst verarbeitet worden sind.
Sie blieben Randglossen und sind stets als solche behandelt worden o

% Siehe oben, S. 90.

"7 Eine andere Beobachtung habe ich allerdings bei der Untersuchung von
Muwatta>Fragmenten in der Rezension von Ibn al-Qasim gemacht. Zusitzliche
Fragen von Sahniin an Ibn al-Qasim nach dem Muster der Mudawwana
(qultu li-Ibn al-Qasim... usw.) sind hier in den Textbestand des Muwatta’
aufgenommen worden. Die Korrektur erfolgt erst in der entsprechenden Rand-




120
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

Nicht einmal Spuren einer solchen Entwicklung sind in den hand-
schriftlich vorliegenden Werkteilen oder in der Druckausgabe nach-
weisbar. Die in den Textbestand der Mudawwana eingefiigte Bemer-
kung des Ibn ‘Attab (siehe S. 117) ist ein isoliert stehender Beleg und
kann nur als ein schlichter redaktioneller Fehler bei der Herstellung
der in der Druckausgabe verwendeten Handschrift gewertet werden.

Passagen, die nicht zum iiberlieferten Bestand einer masala der
Mudawwana gehorten und durch Textvergleiche als solche erkannt
worden sind, verzeichnete man also durchgehend als Randglossen -
selbst dort, wenn auch nicht durchgehend, wo es sich um Sahnuns
eigene Kommentare in den Kollegs handelte.

DaB “werkfremdes” aus dlteren Schriften sich dennoch in die Mudaw-
wana einschleichen konnte, zeigt sich zu Beginn des zweiten Kapitels
des K. irha’ al-sutiir. Zur mas’ala Maliks: fa-ida wata’a-ha fi ’I-‘iddati
wa-huwa yuridu bi-dalika ’l-rag‘ata..(Druckausgabe: Bd. V. S. 6, 8-9)
wird der Passus in der Hs Qarawiyyin, Nr. 574 (aus dem Jahr 518
d.H.) in der Zeile wie folgt fortgesetzt:

L;@_'DILD,);‘JJ.L; A \)L_gl)l Lg,L.._A/Q‘ :)\.ZSLMU,.AA.&;Z.SL»LAJ)‘L&
Dieser Satz als Fortfithrung zu Maliks Rechtsauskunft, die mit den

Worten endet: wa-illa fa-laisat bi-ragatin, steht in der Handschrift

allerdings in Klammern. Hierzu heiBt es dann in der Randglosse:

Pl B sl ¢ ke Gymatl 5 . aie Tl L SISy 1 Bl 30
.C)\.@:o%ﬂ

Diesem Vermerk zufolge handelt es sich also um einen Zusatz, der
urspriinglich der Asadiyya entnommen worden ist und somit nicht
zum Textbestand der Mudawwana gehért. Ibn al-Qasim, dem der
Passus an der Fundstelle wahrscheinlich zuzuschreiben ist, schlieBt

glosse: laisa min al-Muwatta’ wa-qad quri’a fi l-umm wa-muhawwaqun ‘alai-hi
f1 asl Tsa (d. i. b. Miskin - M. M.). Auf diese und andere textkritische
Bemerkungen zum Muwatta™-Text werde ich in einer anderen Handschriften-
studie zuriickkommen.



Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

sich im iibrigen der dort referierten Lehre Maliks an. Da diese inhaltlich
identische Erginzung in keinem der konsultierten Abschriften der
Mudawwana stand, setzte man sie in der Zeile in Klammern.

In welcher Uberlieferungsphase dies geschah, wissen wir nicht; der
Konsonant ~ steht hier als Sigel fiir den Andalusier Halaf, Abu
’l-Qasim al-Barbali ( st.444/1052)', der den Text schon in dieser Form
vorfand. Dabei handelte es sich seiner Bemerkung zufolge — laisa fi
sa’iri J-ummahat — nur um eine Ausnahme unter den in seiner Zeit
benutzten Werkexemplaren und galt als textgeschichtliche Seltenheit.
Im iibrigen zeigt es sich auch hier, daB die Asadiyya Lehren des Ibn
al-Qasim und anderer Autorititen des higazisch gepragten Figh — hier
Ashab — enthielt und parallel zum Studium der Mudawwana verwendet
wurde.

Es gibt allerdings auch Zufallstreffer besonderer Art, die bei der
Analyse bestimmter Passagen der Druckausgabe und in ihrem Vergleich
mit bisher unbenutzten Handschriften der Mudawwana textgeschicht-
lich bedeutsam sind und bei einer wiinschenswerten Neuedition des
Gesamtwerkes als solche beriicksichtigt werden miissen. Es ist mehr-
fach zu beobachten, daB der Andalusier Ibn Waddah wihrend seiner
Kollegs bei Sahniin in Qairawan masa’il gehort haben muB, die seine
Cérdobenser Schiiler anschlieBend nicht der Mudawwana, sondern
der Mubhtalita zuordneten.

Ein solcher sowohl iiberlieferungs- wie auch textgeschichtlich be-
merkenswerter Vorgang ist zu Beginn des Kapitels fi I-muqarid
wa-l-‘abd al-ma’diin la-hu...im K. al-qirad (Druckausgabe: Bd. XIIL.
126) in der Hs Qarawiyyin, Nr. 574 eindrucksvoll dokumentiert. Un-
mittelbar neben dieser Kapiteliiberschrift hat der Kopist eine masala
am Rand wie folgt nachgetragen:

Bt i JUE Jle ot pm s dpall 3 oSG o3 O el 1 s
el eA5 A Oy ¢ yaziy

Am Innenrand, unmittelbar neben dieser masala und zweifelsfrei

' Hierzu siehe unten, S. 151.




122

Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

darauf bezogen, heiBt es dann: La,T 0 yimew L a3 :'wbj o JB . Die
Textstelle hat also Sahniin nach schriftlichen Vorlagen vorgetragen.

Am oberen AuBenrand steht hierzu wiederum ein weiterfiihrender
Vermerk des Cérdobensers Ahmad b. Halid, dessen Mudawwana-
exemplare und ihre Riwaya nach Ibn Waddah, Ibrahim b. Qasim b.
Hilal und Ibrahim b. Muhammad b. Baz zu den bekanntesten in seiner
Zeit zu zdhlen sind (vgl. Forneas 103-5), wie folgt:

Ll e 8 AT B L Gl il L e o]

Die obige Stelle, die der Kopist noch zu Beginn des 6. Jahrhunderts
d.H. am Anfang des Kapitels nachtrug, geht gemiB letzter Information
auf die Mubhtalita zuriick, die dann Abi Ishaq aus diesem Grunde
nicht mehr als Textbestand der Mudawwana weitergab. Welchen seiner
Lehrer Ahmad b. Halid hier mit der kunya meint, ist indes unklar,
denn beide andalusischen Vermittler der Mudawwana — Ibrahim b.
Qasim und Ibrahim b. Muhammad - tragen die kunya Abii Ishaq'”.

Im spiten 3. Jahrhundert d.H. geht man also mancherorts schon
selektierend vor und unterscheidet, wenn auch nicht durchgehend und
konsequent oder nach einem heute rekonstruierbaren MaBstab,
zwischen der Mudawwana und der Mubhtalita. Dieser Prozef beginnt
schon bei Ibn Waddah: er hat den obigen Passus qara’a-ha la-na Sahniin
aydan, der schon bei ihm als Glosse nachgetragener Kollegvermerk
galt, in seinem Exemplar festgehalten. Die Differenzierung zwischen
Mudawwana bzw. Mubtalita, fand dann in der Schiilergeneration des
Ibn Waddah statt®®.

" In dem hier geschilderten Umfeld der Randglosse kommt Abi Ishaq
al-Tunisi (st.443/1050 - Beitrige 304), dessen Mudawwana-Kommentar in
spéteren Vermerken mehrfach zitiert wird, nicht in Frage.

*® Ein tiberlieferungsgeschichtlich und bibliographisch interessanter Fund
in der Moscheebibliothek von Qairawan ergénzt die obigen Beobachtungen
tiber die Entwicklung der Muhtalita bzw. der Mudawwana in ihren jeweiligen
Uberlieferungsphasen. Das Titelblatt einer sehr alten kurrasa lautet wie folgt:
Kitab al-istihgag min al-Mudawwana wa-fi-hi Kitab al-lugata min al-
Mubhtalita. Das K. al-istihqaq endet auf fol. 11b mit folgendem Hérerzertifikat
des Kopisten: sami‘tu-hu kulla-hu min Muhammad b. Ibrahim (d.i. Ibn



Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

Rechtshistorisch wertvolle Kollegvermerke, die auf Sahnuns Kom-
mentare in seiner halga zuriickgehen, stehen nicht selten im Wider-
spruch zu der von Ibn al-Qasim erteilten Rechtsauskunft. Bei der
Weitergabe der alten Abschriften des Werkes hat man diese Kommen-
tare — wie wir sahen — hie und da in den Textbestand der Mudawwana
aufgenommen, soweit sie auf Sahniin selbst zuriickgingen. Vieles ist
hiervon aber noch im spiten 5. Jahrhundert d.H. nur als Randglosse
in die neuen Abschriften iibernommen worden.

Im Kapitel f7 I-wasiyy ila I-wasiyy (Druckausgabe: Bd. XV. 15,16)
zur Stelle: 4l Jg o, heiBt es an der entsprechenden Stelle der
Hs Qarawiyyin, Nr. 574 (fol.37b) am Rand:

qu‘ ._;S\gujwﬁ\oﬁ_ﬁy;J)BUgL@J)STC,.MJQW

< . E' € 5o CL@} O‘f‘

Auch hier ist Ibn Waddah der Vermittler von Sahnuns Nachtrag,
der uns in der Druckausgabe nicht begegnet. Diesmal erfahren wir
auch, wo Sahniins Bemerkung zuletzt verzeichnet gewesen ist: in
einem spiteren Exemplar aus dem Besitz des Ibn ‘Attab (Sigel: & C)'
Es ist freilich nicht mehr rekonstruierbar, ob Sahniins Kommentar zur
Sache dort zum Textbestand der Mudawwana gehorte oder lediglich

‘Abdiis - M. M.) sanata sitta wa-hamsin wa-mi atain. Ein sekundires Zertifikat
von einem gewissen ‘Abd al-Rahman b. Ahmad al-Qaisi (?) ist auf das Jahr
292/904-905 datiert. Gleich anschlieBend, auf demselben Blatt beginnt das
K. al-lugata aus der Mubhtalita, das schon nach abwab aufgeteilt ist, aber mit
der bekannten Kapitelanordnung der Druckausgabe nicht konform geht. Der
Textbestand an sich ist jedoch identisch. Die kurrasa endet fragmentarisch
mit der Stelle der Druckausgabe Bd. XV. 178,5: maskiina fi-ha... Hier hat
man also die jeweiligen agza’der Mudawwana bzw. der Mubhtalita in einem
Band einfach fortgeschrieben. Die Muhtalita hat um jene Zeit — 256 d.H. ! -
die spiter iibliche und in ihrem Wortlaut weitgehend identische Kapitelanord-
nung noch nicht erhalten. DaB der Proze8 des tabwib aber schon unter Sahniin
begann und noch von dem Andalusier Sulaiman b. ‘Abd Allah b. al-Mubarak
nach dem alten Vorbild fortgefiihrt wurde, haben wir schon eingangs erw4hnt:
siche S. 16. In der halqa des Qairawaner Faqihs Ibn ‘Abdiis hat man sich um
die kitab-Anordnung (nach dem K. al-istihqgaq war das K. al-lugata an der
Reihe) offenbar ebenfalls nicht gekiimmert; die Zusammenfiigung entsprach
dem Unterrichtsablauf und war rein zuféllig.




124
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

als Randglosse dokumentiert gewesen ist. Der Kopist der uns vorlie-
genden Handschrift hat Sahniins anderslautende Meinung auf jeden
Fall schon dem Exemplar des Ibn ‘Attab und nicht dem kitab des Ibn
Waddah entnommen.

Selbst dort, wo die Ubernahme von Sahniins zusitzlichen Bemer-
kungen in den Textbestand dokumentiert ist, wie in Bd. XV. 35, 12:
qala Sahniin inna-ma dalika fi ’I-hata’, erweist sich das Handschriften-
material als duBerst informativ. Dieselbe Stelle, allerdings in einer
etwas verkappten Form qala Sahniin : fi ’I-hata’ , wird am Rand in
derselben Handschrift (fol. 49b) wie folgt kommentiert:

L;’L«Agiwulj}w%w‘ﬂk}:affuudwd)j:&:\}}
o Al Laga y 3Vpadl oy a0 ot

Sowohl bei Abu Muhammad al-Asili als auch bei dem rund hundert
Jahre spiter in Cérdoba wirkenden Ibn al-‘Awwad, einem Lehrer des
Qadi Tyad, war Sahniins gaul allem Anschein nach direkt im Text
und nicht als Marginalnote, worauf die Formulierung wagadtu-
hu...tabitan fi asl...hinweist, verzeichnet. Der Kopist dokumentiert an
dieser Stelle, daB er mehrere Exemplare unterschiedlichen Alters, die
heute nicht mehr erhalten sind, bei der Herstellung seiner Abschriften
im friihen 6. Jahrhundert d.H.miteinander kollationiert hatte; ein Vor-
gang, dessen texthistorische Bedeutung unbestritten sein diirfte. Es ist
also durchaus denkbar, daB in anderen Exemplaren die Stelle nicht
verzeichnet gewesen ist. DaB diesen Vermerken auch in der Rechtslehre
eine nicht zu unterschitzende Bedeutung zukam, haben schon die
Gelehrten- und Schiilerkreise in ihren Kollegs festgestellt und diese
mancherorts sogar mit Querverweisen auf andere Stellen der Mudaw-
wana und deren Primérquellen in ihren Randglossen hervorgehoben.

Am Ende des Kapitels fi tawaf al-ifada in der Mubhtalita, (Hs Qara-
wiyyin 574), das in der Anordnung der Druckausgabe nicht erscheint,
dort aber dem Passus im letzten Teil des K. al-hagg ( bab fi ’I-wasiyya
bi-’I-hagg: Druckausgabe: Bd. II. 251-264 ) entspricht, ist diese Ar-
beitsweise in sekundiren Kollegvermerken vor der neuen Kapiteliiber-
schrift deutlich belegt. Hierbei weist man auch auf die madhab-interne
Lehrdifferenz seit Malik mit Quellenangaben kurz hin:



Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

In diesem Exemplar der Muhtalita heiBt es zur Stelle: ma qaulu
Malikin fi *mra’atin tafat tawafa ’l-ifada tumma hadat ... bis: wa-yuhba-
su ‘alai-ha (d.i. der kariy) ba'da dalika ida kanat lam tatuf tawafa
‘lifada — zundchst am AuBenrand:

B9 r e g ) ST 1 S Sl I3 IVl ol 5
e g el bl o Lo Bl LY ol By 4 oy Al Ay,
Sl L it el e W ol Ay

In der Tat ist die angedeutete Rechtsfrage im K. al-wudii’ der Mudaw-
wana (Druckausgabe: Bd. I. 53, 14-54,3 und 55, 3-13) in der Riwaya
des Ibn Wahb mit der im Muwatta’ belegbaren Lehre Maliks inhaltlich
nur bedingt vergleichbar:>" In der Asadiyya dagegen war Maliks gaul
in der Riwaya Ibn Nafi’ - Malik so verzeichnet wie in den genannten
Muwa'l.ra‘—Rezensionen: (.U\ sl 5 65,00 e L«_AJS\

Ein zweiter Vermerk von derselben Hand steht nach dem letzten
Wort desselben Kapitels und bezieht sich auf denselben Passus:

;JM\JL:_{ L?jl,.}'zj\) %J”-S“L_};’J.‘:"-U} LW\%L‘CQJM

I P T3 UK EROIERV

Es ist hervorzuheben, daB die fragliche Passage in der Muhtalita im
Vergleich zu anderen Mudawwana-Fragmenten zwar eine andere An-
ordnung aufweist und somit an einer anderen Stelle der Handschrift
erscheint, in ihrem Wortlaut aber mit dem Text der Mudawwana iiber-
einstimmt. Dariiber hinaus betont man im Randvermerk, daB Maliks
Lehre im obigen Sinne sowohl im Muwatta’ — nachpriifbar zunéchst
bei Yahya b. Yahya und Abii Mus‘ab — als auch in der Asadiyya in
identischem Sinne dokumentiert gewesen ist.

Der Verweis auf die Asadiyya ist iiberlieferungsgeschichtlich nicht
ohne Bedeutung und hat sogar Seltenheitswert. Wir miissen noch im
5. Jahrhundert d.H. von der Existenz von Exemplaren der Asadiyya
(fi asl al-Asadiyya ) ausgehen, die Maliks Lehre — wie in diesem Fall

%! Rezension Yahya b. Yahya 1/414; Rezension Abll Mus‘ab 1/Nr. 1440;
al-Istidkar 13/262. Nr.18780; 13/266. Nr. 18799; die Rezension al-Hadatani
enthilt diesen gaul Maliks nicht: siehe dort lediglich Nr. 513-516.




126
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.

— in der Riwaya von Ibn Nafi* (d.i. ‘Abd Allah b. Nafi' al-S@’ig)™”
nach Malik und nicht, wie anhand biographischer Angaben zunéchst
erwartet, nach Asad b. Furat - Malik oder Asad - Ibn al-Qasim -
Malik zum Inhalt hatten. Asad b. Furat als Rawi des Muwatta™> tritt
hier zwar nicht in Erscheinung, sein Buch enthielt jedoch, wie dies
auch die Biographen bestitigen, malikitisches Rechtsgedankengut. Der
Beleg an sich ist alt und geht auf die Schaffungsperiode des Asad b.
Furat im Higaz zuriick.

Der zweite Vermerk zu dieser mas’ala ist dem Sama‘ des Agypters
AShab (1 ¢ ) entnommen worden, dessen Wortlaut (aa; )i el
kil s im Utbiyya-Kommentar des Abu ‘1-Walid — nicht aber in der
‘Utbiyya selbst — verzeichnet ist: al-Bayan wa-I-tahsil 3/430, 18-19.
Der letzte Hinweis in der Randglosse bezieht sich wiederum auf die
Mawwaziyya, die in den Marginalnoten durchgehend als kitab
Muhammad zitiert wird. Nur ist der dort als garib disqualifizierte
gaul Maliks | 42 ke o 5,501 0} in der zeitgendssischen Rechtsli-
teratur in der Tat nicht belegbar; vgi. al-Istidkar 13/266. Nr.18800 -
nach Ibn ‘Abd al-Hakam; al-Bayan wa-I-tahsil 4/9-10.

Anhand der bisher gesichteten Materialien aus der Mudawwana
und der Muhtalita in Qairawan und in marokkanischen Bibliotheken
miissen wir grundsitzlich davon ausgehen, daB Fighbiicher malikiti-
scher oder besser: higazisch-dgyptischer Prigung, deren Entstehung
und Riwaya um die zweite Jahrhundertwende d.H. dokumentiert sind,
in Sahniins Schriften zwar relativ geringe Spuren hinterlassen haben,
im Qairawaner Gelehrtenleben des spéten 3. Jahrhunderts d.H. jedoch

22 st. 186/802; Tartib al-madarik 3/128-130; vgl. Ein altes Fragment medi-
nensischer Jurisprudenz 11-13; das Lehrer-Schiiler-Verhiltnis zwischen Asad
und Ibn Nafi‘ bestitigen die Biographen allerdings nicht.

3 Aghlabides 53; al-Dahabi, Siyar 10/225; Ibn Nasir al-Din: Ithaf al-salik...
fol. 153a, an siebzigster Stelle unter den Ruwat al-Muwatta’ , mit Hinweis
auf Tasmiyat ruwit al-Muwatta’ des Hibat Allah b. Ahmad b. Muhammad
al-Akfani al-Dimasqi (st. 524/1129 - s. meine Materialien 118).



9
<

Die Weitergabe der Mudawwana und Mubhtalita

zu den wesentlichen Unterrichtsmaterialien gehorten™'. Es sollte dann
den Folgegenerationen vorbehalten bleiben, diese ummahat al-madhab,
die Sahniin nur am Rande, oder iiberhaupt nicht auswertete, in ihren
eigenen Fighbiichern zu verarbeiten, oder sie beim Studium der Mudaw-
wana heranzuziehen und ihren Inhalt — im Wortlaut oder paraphrasiert
— als Randglossen festzuhalten.

Diese Kollegvermerke sind zu keinem Zeitpunkt in den Text von
Sahniins Werk inkorporiert worden. Man hat durch sie die masa il
und ahadit der Mudawwana hochstens erginzt, korrigiert, die Rand-
glossen durch das Heranziehen weiterer Quellen fortgeschrieben und
in dic ncu angefertigten Exemplare iibertragen. Dieser ProzeB nahm
schon im unmittelbaren Schiilerkreis Sahnuns in Qairawan seinen An-
fang und ist auch in andalusischen Gelehrtenkreisen — unter dem
EinfluB der Sahniin-Schiiler aus Cérdoba — zu beobachten.

W. Hesrenme schlieBt aus den Bruchstiicken aus der Mudawwana in
der Universititsbibliothek von Lowen auf eine “... heillos verworrenc
textliche Uberlieferung, wie sie eben durch den friihen islamischen
Lehrbetrieb bedingt war ™" . Diese Feststellung trifft im Falle des
sorglos zusammengetragencn Materials in Lowen zwar zu, in den
untersuchten Werkfragmenten und vollstindigen Kodices aus rund
drei Jahrhunderten kann sie jedoch nicht bestitigt werden.

Im Verlauf der Textkonstituierung erkannte man vielmehr die Be-
deutung der Textvarianten und versuchte, diese den jeweiligen Riwayat
der diversen agza’ zuzuordnen, oder man verzeichnete sie ohne jedwede
kritische Distanz am Rand. Gerade diejenigen Exemplare, die sich

2 Den bis heute erfaBten Materialien in der Moscheebibliothek von Qaira-
win zufolge sind diese alten Fighbiicher sowohl medinensischen als auch
agyptischen Ursprungs und z.T. von Sahniin zu Beginn des 3. Jahrhunderts
d.H. iiberliefert worden. Dazu gehoren die Biicher von al-Magisun aus Medina
und die Schriften von Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz ferner von Ibn Wahb. Zu
diesen Fragmenten, die die Vorstufen zur Abfassung der Mudawwana und
Muhtalita bilden, siehe meine Beitrige (Analytischer Index). Die Fighbiicher
von Asbag b. al-Farag und Ibn Abi ’l-Gumr aus Fustat hat dann Yahya b.
‘Umar in Qairawan vorgestellt und diese in den Marginalien seiner eigenen
Mudawwana-Exemplare mancherorts zitiert: Beitrdge 105-110.

" Le Muséon 50 (1937) 96.




128
Die andalusische Werkiiberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H

durch diese Textvarianten und Ergdnzungen auszeichnen, fanden schon
in Gelehrtenkreisen des spiten 4. Jahrhunderts d.H. beachtliche Aner-
kennung: man benutzte sie im Lehrbetrieb als “umm™ und iibertrug
die darin vorgefundenen Notizen mit einer erstaunlichen Konsequenz
und Akribie in die neuen Abschriften.

Wie bereits dargestellt, sind diese iiberlieferungsgeschichtlich
bedeutsamen Aktivititen spitestens im Qairawaner Lehrbetrieb um
al-Qabisi und seiner unmittelbaren Schiiler dokumentiert. Einige
Werkteile, deren Entstehung zweifelsfrei in Qairawan zu lokalisieren
ist, haben niher nicht identifizierbare Schiiler aus dem Kreis von Abu
‘Imran al-Fasi im islamischen Westen und al-Andalus vorgestellt und
diese mit den dort bereits bekannten Abschriften der Sahnun-Schiiler
— vor allem Ibn Waddah — kollationiert und eventuelle Uberlieferungs-
varianten im Textbestand sowohl der Mudawwana als auch der Muhta-
lita hinzugefiigt.

AuBerhalb des Unterrichtsbetriebs aus der Mudawwana und des
Studiums anderer Fighbiicher aus dem ausgehenden 2. und frithen 3.
Jahrhundert d.H. entstanden umfassende Rechtskompendien, die auf
Materialien zuriickgegriffen haben, die bei Sahniin nicht oder nur
ungeniigend erfaBt worden sind. Unter diesen Kompilationen macht
der Andalusier al-‘Utbi mit seiner - Mustahraga min al-asmi‘a mimma
laisa fi I-Mudawwana in der Generation nach Sahniin den Anfang.

Mit dem Mubhtasar al-Mudawwana wa-I-Mubhtalita, vor allem aber
mit dem K. al-Nawadir wa-’l-ziyadat des Ibn Abi Zaid al-Qairawant,
der in der Mitte des 4. Jahrhunderts d. H. schon iiber ein wesentlich
umfangreicheres Material verfiigt hat als Sahnuin, erreicht diese
Gelehrtenaktivitit in Qairawan ihren unbestrittenen Héhepunkt und
setzt fiir das kompilatorische Schaffen unter den Fugaha’ der Malikiyya
neue MaBstibe, die die Nachfolger allerdings nicht zu erreichen
vermochten.

Das Lebenswerk des Ibn Abi Zaid ist aber keine kritiklose Zusam-
menfassung der in der Mudawwana nicht dargestellten Rechtslehre
des malikitischen Madhab. Es ist zugleich die Summe des bis dahin
bekannten und bis nach al-Andalus hinein diskutierten ihtilaf innerhalb
der higazisch-medinensisch gepréigten und iiberwiegend von Agyptern



129
Die Weitergabe der Mudawwana und Muhtalita

— teilweise auch von irakischen Malikiten — angereicherten Rechts-
schule. Es ist ein unentbehrliches Handbuch, das umfangreichste in
dieser Gattung, iiber den madhab-internen Dissens der Malikiyya.
Selbst der Verfasser wollte sein K. al-Nawadir wa-I-ziyadat, aber
auch sein Muhtasar al-Mudawwana wa-’I-Mubtalita, in diesem Sinne

. 206
verstanden wissen” .

? Siehe seinen Brief anldBlich der Erteilung der igaza an den As‘ariten
Ibn Mugahid (Tartib al-madarik 6/196; al-Dahabi, Siyar 16/305) vom Sa‘ban
369/Februar 980, am Ende von Teil II. des K. al-Dabb ‘an madhab Malik...
(Hs Chester Beatty 4475. fol.100b); sieche meine Beitrige 251-253.




DIE KOMMENTIERUNG DER MUDAWWANA IM
SPATEN 4. UND 5. JAHRHUNDERT D.H.

Wie eingangs bereits erwihnt, liegen im Bestand der Qarawiyyin-
Bibliothek zu Fas umfangreiche Sammeldossiers vor, in denen die
ausschlieBlich auf Pergament (raqq) geschriebenen agza’der Mudaw-
wana und der Mubhtalita ohne erkennbare Anordnung gesammelt worden
sind. Einige Hefte sind irrtiimlich mit den gesammelten Fragmenten
aus dem Muhtasar al-Mudawwana wa-'I-Mubtalita des Ibn Abi Zaid
al-Qairawani zusammengelegt worden. Im Ordner Nr.799, unter zahl-
reichen Fragmenten aus Sahniins Fighbiichern, kam sogar ein Unikat
ans Tageslicht: eine fast vollstindige kurrasa aus der Mawwaziya des
Agypters Muhammad b. Ibrahim b. Ziyad (st. 269/882), die das K.
al-nikah 1. zum Inhalt hat. Der Fund ist schon deshalb von Bedeutung,
weil die Existenz von Werkfragmenten aus der Mawwaziyya bis jetzt
nur in der Moscheebibliothek von Qairawan bekannt war™.

Ein kleines Fragment von insg. 11 Pergamentblattern in diesem
Ordner stellt einen Teil des K. al-ayman wa-'I-nudiir der Mudawwana
dar und unterscheidet sich von den iibrigen agza’. Es ist nicht andalu-
sischen Ursprungs, sondern stammt aus Qairawan und enthalt Rand-
glossen mit den Sigeln von al-Qabisi, die im selben Duktus und, wie
hier, mit roter Tinte bisher nur in der Qairawaner Moscheebibliothek
identifiziert worden sind: . ¢ ;¢ ,‘L\;bd\ (siehe oben, S. 52-53).

In einem Dossier (Nr. 794) sind wiederum agza’ aus dem Mubhtasar
al-Mudawwana wa-l-Mubhtalita des Ibn Abi Zaid gesammelt worden.
Hier findet sich allerdings auch eine alte Abschrift vom K. al-qat” fi

7 yom Anfang fehlen wahrscheinlich nur zwei bis drei Bltter. Zu anderen
Fragmenten sieche meine Materialien 48; 70-72; Beitrige 445-446 (Index); J.
ScHAcHT in: Arabica 14 (1967) 247.



131
Die Kommentierung der Mudawwana im spiten 4. und 5. Jh. d.H

sariga wa-"I-muharibin min al-Mubhtalita auf 22 Pergamentblittern mit
einer von der Druckausgabe abweichenden tabwib-Anordnung und
Formulierung. Das Heft ist nach dem Exemplar von al-Asili angefertigt
worden:

t K= . \ Sy s o
Aﬂ\wjdlf_al\.wkﬁ\wgﬁﬁt,wa\Jf L

. Ade

Die konsequente Durchsicht dieser Dossiers in der Qarawiyyin -
Bibliothek, die jeweils 200-300 Pergamentblitter in Form von voll-
stindigen und fragmentarischen Heften, z.T. sogar unterschiedlicher
Provenienz, enthalten, war also erforderlich, zumal die Handschriften-
beschreibung durch den ehemaligen Bibliothekar Muhammad aL-Asip
aL-Fasi(Fihris mahtitat hizanat al-Qarawiyyin, vor allem in den Bénden
II.) sich als duBerst unzuverlassig erwies und ein Riickgriff darauf
nur unter gréBtem Vorbehalt empfohlen werden kann. Immerhin sind
die Handschriften unter den dort angefiihrten Katalognummern auf-
findbar, selbst wenn die einzelnen agza’ innerhalb dieser Dossiers
sich in einem heillosen Durcheinander befinden.

Das entsprechende Kapitel iiber die Malikiyya in der Geschichte
des arabischen Schrifttums (GAS, Bd. I 457-484) ist seit ihrer
Publizierung ein Torso geblieben. F. Sezain begniigte sich seinerzeit
offenbar nur mit einer bescheidenen Auswahl der in diversen
Sammelordnern zusammengelegten Hefte aus der Mudawwana und —
ohne die literarhistorisch zwingende Differenzierung — der Mubhtalita.
Die Bestinde der Hizana al-amma in Rabat — einschlieBlich der drei
groBen Sammlungen al-Kattani, Awqaf und Galawi — sind in der
GAS ebenfalls nur punktuell erfaBt und duBerst liickenhaft ausgewertet
worden>®. Somit sind die Angaben in der GAS sowohl iiber die

*® Hs Galawi, Nr. 1259 (24 fol., undatiert, auf Pergament) enthilt das K.

al-sarf mit einigen Randglossen andalusischen Ursprungs und mit Zitaten
aus der Wadiha und der ‘Utbiyya. Hs Awqaf, Nr. 354 vereint in einem Band,
teils auf Pergament teils auf Papier auf insg. 637 durchpaginierten Seiten,
mehrere agza’ unterschiedlicher Provenienz, die z.T. auf das Jahr 527 d.H.
datiert sind. Die Teile sind wahrscheinlich erst in der Bibliothek zusammen-
gebunden worden. Einige Pergamenthefte stammen aus der Zawiya al-




132

Die Kommentierung der Mudawwana im spiten 4. und 5. Jh. d.H.

Handschriften aus Sahniins Biichern als auch iiber die Rechtsliteratur
der Malikiyya nur eine bescheidene Starthilfe, im allgemeinen aber
ohne verwertbare Substanz.

Die Hinterlegung der z.T. umfangreichen Exemplare des Gesamt-
werkes in der Qarawiyyin-Bibliothek, der Moschee angegliederten
offentlichen Bibliothek, ist durch Stiftungsvermerke, die allesamt se-
kundir sind, nur selten gut dokumentiert. Die Mehrzahl der Hand-
schriften war urspriinglich — wie darauf M. aL-Asm aL-Fasi in der
Beschreibung des Teilbestandes ebenfalls hinweist — in der Madrasat
al-Misbahiyya und in der Hizana der Madrasat al-Halfawiyyin in der
unmittelbaren Nachbarschaft der Qarawiyyin aufbewahrt. Vieles kam
aber — einigen Stiftungsvermerken zufolge — bereits gegen 827 d.H.
aus Bestinden einer Moscheebibliothek, deren Geschichte bis heute
vollig im dunkeln liegt, in die Qarawiyyin: aus der Moschee der
Andalusier in der Nihe des Bab al-Futuh, im andalusischen Quartier
der Altstadt von Fas.

Auch andere Rdumlichkeiten galten als Aufbewahrungsort von Biichern:
der Aufenthalt von Gelehrten Ifrigiyyas im Ribat von Stisa und vor allem im
Qasr al-kabir in Munastir begiinstigte die Hinterlegung von Schriften in den
Riumen der Festungen, wo — vorwiegend zur siyar- bzw. gihad-Thematik,
aber auch iiber Askese (zuhd) — Lesungen stattgefunden haben. Ein gewisser
Huraiz b. Ahmad al-Kalbi schrieb noch im Gumada I. 401/Dezember 1010,
im Dii ’I-Qa‘da 404/ Mai 1014 und im Sawwal 405/Mirz 1015 Teile der
Mudawwana “bi-’I-Munastir bi-’I-qasr al-kabir” ab — ebenfalls ein kleiner
Hinweis auf die Gelehrtentitigkeit in den militdrischen Festungen in der
Region. Siehe jetzt die Bemerkungen von Avner GiLADI, der in diesem Zu-
sammenhang iiber die Bedeutung von qasr ergebnislos ritselt: Three Fatawa
on “lending libraries” in North Africa and Spain. In: Arabica 44 (1997)
140ff. Bauliche Reste derjenigen Orte im Ribat ( = gasr !) von Siisa (siehe
H.Hawm: Nachrichten zu Bauten der Aglabiden und Fatimiden in Libyen und
Tunesien. In: WdO 23 (1992) 130-131), wo man die Handschriften hinterlegt
hatte, sind im ObergeschoB der Festung, wo auch die Moschee sich befand,
heute noch erkennbar. — Ob die Ubersetzung des Begriffes ribat ( in Verbin-
dung mit Eigennamen und geographischen Namen ) in Horerzertifikaten von

Nasiriyya in Tamagriit. In der hausinternen Handliste der Zawiya al-
Hamzawiyya ist ein einziges Fragment aus der Mudawwana auf Pergament
eingetragen, leider mit dem Vermerk: masriiq.




133
Die Kommentierung der Mudawwana im spéten 4. und 5. Jh. d.H.

Damaskus mit Hospiz als akzeptabel erledigt werden kann, ist m.E. nicht
ganz sicher. Vgl. S. LEDER u.a.: Mugam al-samaat al-Dimasqiyya. Les certi-
ficats d’audition & Damas. (Institut Francais de Damas 1996). S. 25.

Einige dieser Exemplare sind in al-Andalus nach Vorlagen entstan-
den, deren Ursprung durch entsprechende Eintragungen im Qairawaner
Gelehrtenleben zu lokalisieren ist (siche Zertifikat Nr. IV ). Mir liegen
gegenwirtig zwei mu‘rada - Vermerke vor, die den Weg zweier agza’
aus Qairawan nach al-Andalus mit Angabe der Riwaya direkt doku-
mentieren: das K. al-nikah 1. und II. endet jeweils mit folgender Ein-
tragung von der Hand des Kopisten:

Sy il sy Lo ame o W 2 Pl anor ool

3 ¥ o G Tt .1 J || &~ eV SR e -t
Oyl deilg . A_Qtw)g_:l.:.g}‘vw\.t_x.)\ L;“l‘ J.»)\ C_:....)\ L5)..»«;5).-2.»\\ R

W0 Fo iy pin
o Inalmd)
S

Der Weg dieses Exemplars aus Qairawan nach al-Andalus ist anhand
dieser Angaben somit klar rekonstruierbar: Abi Muhammad al-Asili,
der sich ab 351-352/962-963 auf seiner Rihla befand, seinen Lehrer
al-Qabisi nach Mekka begleitete und lingere Zeit auch in Qairawan
verbrachte, um dort nicht nur in der halga seines Meisters al-Qabisi zu
studieren, sondern auch sein Wissen an Ibn Abi Zaid al-Qairawani —
wie im Irak an al-Abhari (287/900-375/985 - GAS 1/477) und al-
Daraqutni (st.385/995 - GAS 1/206-9) - weiterzugeben”’, hat sein

209

Vgl. aL-Fasi: Fihris mahtitat 1. S.457;. aufzufinden ist das Heft im
Ordner Nr. 796; s. AL-FAsi, op.cit. 442-463. In einem guz’aus dem K. al-hagg
sind die Kapiteliiberschriften im Text mit neuen Uberschriften am Rand in
Rot und als neuer rasm bezeichnet geédndert worden, die uns auch in der
Druckausgabe begegnen. Einige abwab-Uberschriften sind wiederum nur hier
belegbar. Aus derselben halga stammt das K. al-gasama mit dhnlicher abwab-
Aufteilung im Dossier 799. Es fillt auf, daB das letzte Pergamentblatt der
kurrasa nur auf der Fleischseite (also links) beschrieben wurde, selbst wenn
man dafiir die letzten Worte am AuBen- oder Innenrand quer einsetzen mufte.
Die Riickseite (Haarseite des Pergaments) diente offenbar schon als Schutz.
— Andere Werkexemplare der Mudawwana fanden ihren Weg aus al-Andalus
zuriick in die Moscheebibliothek: siehe meine Beitrige 44-46; vgl. oben, S.
80.

2% Solche Nachrichten haben in den tabaqat - Biichern der Malikiyya,




134
Die Kommentierung der Mudawwana im spéten 4. und 5. Jh. d.H.

personliches Exemplar in den Kollegs beim Qairawaner al-Ibyani,
‘Abd Allah b. Ahmad b. Ibrahim b. Ishaq (st. gegen 361/971)*"
angefertigt. In der Handschrift der Qarawiyyin-Bibliothek sind einige
Textvarianten, die der Kopist in seiner Vorlage vorfand, am Rand
nachgetragen.

Mancherorts werden wir auch iiber Textvarianten in den ersten an-
dalusischen Mudawwanaexemplaren, die bereits im Kreis Sahnuns
entstanden sind, in Randvermerken informiert. Diese hat man aus den
alten Vorlagen, die iiberwiegend verlorengegangen sind, in die relativ
spiten Abschriften aus dem ausgehenden 5. und friihen 6. Jahrhundert
d.H. iibertragen. In der masala im K. al-salam II. (Druckausgabe:
Bd. IX. 94-95) sind die Worte ¢ > 4, 0f |3 mit zwei kleinen

o]

Kreisen °..... markiert, wozu es am Rand heif3t:
0Y tas o byttt JU ¢ o o2 el ) 4 oy OLS Liayf Lag
Lo WYt
Warum Ibrahim b. Muhammad b. Baz (st.274/887), der mit Ibn
Waddih bei Sahniin in Qairawan studierte*, die markierte Stelle in

besonders in der Generation des 3. Jahrhunderts d.H. Seltenheitswert; An-
dalusier galten in jener Zeit im allgemeinen als Schiiler und Uberbringer von
Wissenschaftsdisziplinen in den Westen. Jedoch gab es schon damals erwih-
nenswerte Ausnahmen. Wie Qairawaner von ihren andalusischen Kollegen
profitiert haben, zeigen die Belege, die ich in meinen Beitrage 183-187
zusammengetragen habe. In der Generation von al-Asili lagen die Dinge
natiirlich schon anders; er selbst hatte sowohl auf seiner Studienreise in den
Osten als auch nach seiner Riickkehr nach Cérdoba gegen 366 d.H. eine
einfluireiche Position als Vertreter der Malikiyya inne: Tartib al-madarik
7/135ff; Ibn al-Faradi, Nr. 758; Dibag 1/433-435. Seine rege Beteiligung am
Gelehrtenleben im Osten bestitigen sogar diejenigen Biographen, die sich
tiberwiegend nur auf die Masariga konzentrieren: al-Dahabi, Siyar 16/560;
al-Magqrizi, al-Mugqaffa al-kabir 4/439-441.

' Beitriige 228-231; 408. Auch al-Qabisi benutzte seine Abschriften:
siehe oben, S. 59-60.

? Als eine der wichtigsten Autorititen auf dem Gebiet der Uberlieferung
der Mudawwana in al-Andalus ist er bereits genannt worden. Siehe auch:
ForNEAS 99 und dort Anm. 96.



135
Die Kommentierung der Mudawwana im spéten 4. und 5. Jh. d.H.

sein Exemplar nicht aufnahm, kann auch bei der zweifelsfrei bestehen-
den, allerdings nur geringfiigigen inhaltlichen Verschiebung der Rechts-
frage nicht ergriinden werden. Der Kommentar dazu kommt schon
aus dem Kreis der Folgegeneration: von Ahmad b. Halid, dessen
Spuren als Rawi der Mudawwana auch in anderen Pergamentheften
nachweisbar sind (siehe oben, S. 109-110).

Es ist in diesem Zusammenhang unerheblich, daB die obige Eintra-
gung gala Ahmad wa-tarhu-hu hata’... nicht direkt von ihm iibernommen
worden ist. Sie hat der Kopist in die Exemplare der Qarawiyyin-
Bibliothek, die — soweit eindeutig datiert — zwischen 496-518 d.H.
angefertigt worden sind, aus den élteren Vorlagen einfach iibertragen.
Es ist hie und da sogar dokumentiert, daB man das Exemplar des
Ahmad b. Halid bei der Herstellung der uns vorliegenden Handschriften
zu Kollationszwecken benutzt hatte. In dem hier vorliegenden Fall
hat Ahmad b. Halid die Auslassung der obigen Worte im Exemplar
des Ibn Baz kritisiert und den Wortlaut der mas’ala richtiggestellt.

Zur Uberlieferung des Grundwerkes in diesem Spitstadinm gehorte
sowohl die Ubernahme der Vermerke der ersten Schiilergeneration213
als auch die auf eine iiberraschend breite Quellenbasis abgestellte
inhaltliche Kommentierung der einzelnen masa’il.

Dabei blieb man nicht unbedingt unter sich, im Kreis der eigenen —
andalusischen — Gelehrtenkreise, obwohl diese in den durchaus iiber-
wiegenden Fillen, wie es zu zeigen sein wird, zur Sprache kommen.
Der Ursprung und Werdegang einiger Glossen bleiben indes im dun-
keln. Wie z.B. die Vermerke nach dem in Ifrigiyya beheimateten
Hamdis b. Ibrahim al-Lahmi in diese Abschriften der Qarawiyyin-
Bibliothek ihren Eingang gefunden haben, ist unklar. Er kam aus

* Zu diesen Materialien sind auch die in einem Band zusammengefaften
agza’ in der Chester Beatty -Bibliothek (Nr. 3006 und Nr. 4835) zu zihlen,
die ein gewisser Yiisuf b. ‘Abd al-Gabbar b. ‘Amr al-‘Abdari im Jahre 509/
1115 anfertigte. In den nur sporadischen Randvermerken wird auch hier auf
Ibn Waddah, Ibrahim b. Muhammad b. Baz und auf die Mustahraga — daraus
auf das Sama“ von Asbag b. al-Farag durch ein xf ¢ - hingewiesen, durch

ein Zeichen, das uns in Exemplaren der Qarawiyyin - Bibliothek mehrfach
begegnet.




136

Die Kommentierung der Mudawwana im spiten 4. und 5. Jh. d.H.

Qafsa, aus der Oasenregion im Siidwesten Tunesiens, studierte in
Qairawan und lieB sich in Fustat nieder, wo er 299/911-912 verstarb.
Bekannt war er als Verfasser eines Ihtisar masa’il al-Mudawwana,
worauf die Notizen neben seinem Namen in einigen Pergamentheften
zuriickgehen diirften®’. Eine Werkiibernahme durch Andalusier, die
sich auf ihrer rihla auch in Agypten aufgehalten haben, ist in den
faharis - Biichern allerdings nicht attestiert.

Ahnlich ritselhaft bleibt auch der Ursprung einer Randglosse am
Ende des K. irha’ al-sutir (Dossier 574) in einem Pergamentheft
(fol.25a) aus dem Jahr 518 d.H., in der man ohne weiterfithrende
Quellenangabe aus der sog. al-Dimyatiyya einen qaul des Ibn al-Qasim
zitiert.

Es war der Agypter ‘Abd al-Rahman b. Abi Ga'far al-Dimyati
(st.226/840), der die masa’il nach Ibn al-Qasim, Ibn Wahb und Ashab
in seiner eigenen Sama“-Sammlung zusammengefaBt hatte, die dann
in der malikitischen Rechtsliteratur unter seiner Nisbe ““al-Dimyatiyya”
bekannt wurde. Schon bei Ibn Abi Zaid al-Qairawani finden sich
Belege, in denen dieser Werktitel und die masa’il der genannten dgyp-
tischen Fuqaha’ ebenfalls ohne verwertbare Quellenangabe referiert
werden’"”. Moglicherweise war es der Qairawaner Yahya b. ‘Umar,
der die “ Dimyatiyya ” erstmalig, in der zweiten Hilfte des 3. Jahrhun-
derts d.H., in Ifrigiyya vorgestellt hatte; er wird immerhin unter den
Ruwat von al-Dimyati genannt. Aber direkte Kontakte konnte er zu
ihm auch nicht haben, denn seine erste Orientreise fand erst 234/848

statt?'®.

?* Uber ihn siehe Tartib al-madirik 4/384. Dieses mufitasar-Werk, wovon
gegenwiirtig nichts erhalten ist, hat der Agypter Mu’ammal b. Yahya b.
Mahdi al-Tammar (Tartib al-madarik 5/280-281) weitergegeben; sieche meine
Beitrige 152-153.

?1* Siehe meine Materialien 97-98; iiber al-Dimyati siche Dibag 1/471;
Husn al-muhadara 1/447;, Tartib al-madarik 3/375: wa-la-hu ‘an-hum (d.i.
Ibn Wahb, Ibn al-Qasim und Ashab) sama‘ muhtasar mu’allaf hasan rawa-hu
‘an-hu Yahya b. ‘Umar.

2°Im Dii 1-Qa‘da234/Mai 849 studierte er schon in Mekka, wo er Traditionen
von Ya'qub b. Humaid b. Kasib (st.240-241/854-855 - al-Mizzi 32/318), dem




137
Die Kommentierung der Mudawwana im spéten 4. und 5. Jh. d.H.

Nach welchen Unterlagen man in andalusischen Randglossen auf
ihn zuriickgreift, ist somit unbekannt. Vielleicht hat man sowohl diese
Sama“-Sammlung wie auch andere Fighbiicher aus der Friihzeit, wie
so oft in den uns vorliegenden Abschriften, erst mittels spiterer Kom-
pendien zitiert, in denen ihre Riwayat ebenfalls nicht mehr verzeichnet
gewesen sind.

Auf jeden Fall hatte die Kommentierung der Mudawwana und der
Muhtalita Sahntins ihr eigenes, von andalusischen Gelehrten geprigtes
und entwickeltes System. Wie es sich in den Randglossen von Hand-
schriften zeigt, stiitzte man sich im ausgehenden 4. und 5. Jahrhundert
d.H. auf ein reichhaltiges Material der malikitischen Rechtsliteratur,
das iiberwiegend verlorengegangen ist. Die Bedeutung dieser Eintra-
gungen mit Angabe der benutzten Quellen ist fiir die Erforschung
einzelner Entwicklungsphasen des Figh in Nordafrika und im islami-
schen Spanien somit unbestritten.

Rekonstruktionsprobleme des alten Schrifttums aus dem 3.
Jahrhundert d. H.

Vorbehalte gegen die Wiederherstellung des Textbestandes alter
Fighbiicher sind schon wegen mehrfach beobachteter Tendenzen seiner
Paraphrasierung in den Folgegenerationen angebracht. Nur in einigen
wenigen Fillen sind wir in der Lage, den AusmaB von Paraphrasen
und Interpolationen des alten Textbestandes in spiteren Bearbeitungen
nachzuvollziehen, nimlich dort, wo uns der Originaltext aus dem 3.
Jahrhundert d.H. selbst zuginglich ist.

Zu Beginn des Kapitels fi rak‘atai al-fagr in der Mudawwana (Druck-
ausgabe: Bd. I. 124-126) heiBt es am Rand eines Pergamentheftes in
der Sammlung Nr. 794 der Qarawiyyin-Bibliothek — diesmal ohne
Sigel, aber mit Angabe der Primérquelle:

m;u;.\&y;ﬂ@«qbﬁ,;_m;&)g;ﬁvb\: i)

Verfasser eines Musnad erhielt: siehe Beitrige 178-179 mit weiteren Angaben.




138
Rekonstruktionsprobleme des alten Schrifttums aus dem 3. Jh. d.H.

el ol e 3f~7«gJAf} fc‘i‘:va—L: oS elis,
Zum Passus liegt diesmal der Originalbeleg aus der Wadiha des

Andalusiers ‘Abd al-Malik b. Habib in der Qairawaner Hs des K
al-salat vor’", wo es vollstindig heiBt:
5 o 3l Oy il a8y oy W iy 1 Ml e J6
L4yl iy il o
JJJ:\) :JB )"L._ib R Y eE F \)L,-Lw Sl aall dew! \;Jub- s
2B il o ag Loty il 2aS7, Lo, Ol 8 T, OF Lds
Die Diktion der Randglosse ist insgesamt auf eine vom Verfasser
der Wadiha vertretene und formulierte Lehre abgestellt. Der urspriing-
liche Textzeuge dagegen begriindet neben einer differenzierteren Dar-
stellung derselben Aussage (... wa- yustahabbu alla...usw .) den gesamten
Sachverhalt durch das Heranziehen des Hadit als Prophetenpraxis in
dessen Einheit als Isnad und matn als Quelle der Rechtsfindung. Vom
letzteren ist in der Randglosse lediglich der Hinweis ... wa-ka-dalika
kana yafalu...usw. iibriggeblieben. Uber die Zuschreibung des Nach-
satzes ...wa-kafa bi-hi uswatan in der Randglosse, der den Gesamtinhalt
nicht dndert, darf man indes ritseln. Da dies in der Wadiha nicht
erscheint, diirfte es sich um einen Nachtrag in den Kollegs handeln.
DaB solche Belege, die offensichtlich auf Umwegen und nicht direkt
dem alten Schrifttum der Malikiyya entnommen worden sind, in der
Darstellung der malikitischen Rechtsliteratur in Nordafrika und in
al-Andalus, trotz ihres paraphrasierten Charakters, von gréBter Bedeu-
tung sind, diirfte jedoch unbestritten sein>"

" Die Qairawaner Handschrift geht auf die Riwaya von Yusuf b. Yahya

b. Yusuf b. Muhammad al-Magami (st.288/901) aus Toledo, mit Wirkungsfeld
Cérdoba und Qairawan zuriick; siehe meine Beitrige 87-89. Die Abschrift
war im Besitz des Qairawaners Muhammad b. Abi Miisa b. Tsa b. Munas (st.
gegen 430/1038-1039; Ma‘alim al-iman 3/158), in dessen halga u.a. andalusi-
sche Schiiler das Werk studierten. Siehe Beitrige 297-299.

** ygl. Muslim 1/Nr. 723/89; Ibn Maga 1/Nr. 1145; al-Nasa1 3/253 - nach
Hafsa

2 Diese Arbeitsmethode hat Ibn Abi Zaid al-Qairawani bei der Auswertung



139
Rekonstruktionsprobleme des alten Schrifttums aus dem 3. Jh. d.H.

Die Quellenangabe in der obigen Randglosse “min al-Wadiha* be-
deutet nicht zwangslaufig, daB das Werk dem Schreiber des Randver-
merks im Original zur Verfiigung stand. Ahnliche Hinweise auf die
Fighbiicher des ‘Abd al-Malik b. Habib enden in derselben Handschrift
der Mudawwana mit Angabe der unmittelbaren Quelle, auf die der
Schreiber zuriickgegriffen hat: min al-Muntaqa (siehe unten, Nr. 8).
Im Kap. salat al-idain zur Stelle der Druckausgabe 1.168, 14 ...fa-man
Sahida ’I- idain min al-nisa’ wa-I-‘abid... heiBt es am Rand derselben
Handschrift:

g o O S oy iy (3 sy Olanlall oo 3 i (g
caeled B

Die Stelle ist im Muntaqga 1. 319, 31-33 mit geringfiigigen Abwei-
chungen genauso verzeichnet. Dies bedeutet allerdings nicht, daB8 die
auf Ibn Habib zuriickgefiihrten Belege stets dem Muntaga entnommen
worden sind. Unser obiges Fragment betreffs rak‘atai I-fagr nach Ibn
Habib z.B. ist im Muntaqa nicht erhalten. Andere Stellen wiederum
weisen nur eine ferne Verwandschaft mit der Zitatweise im Muntaqa
auf. Hierzu eine Randglosse aus derselben Handschrift, in der der

Schreiber zu einem Sachverhalt auf drei Quellen zuriickgreift:
Do oy Joiadl dlad) 530 DY Wby 1 5,0k ake ool St ¢ 5
Joe g dlaiy a by ¢ <5 OF sy GUAS o ol ale o0l 0Y g 5,401

SRl
e, OF ol S aslell aasUalt JUasN alalll o5 13 1 s o) JU

%)

—

seiner Primérquellen in seinem K. al-Nawadir wa- I-ziyadat konsequent ange-
wandt; siche meine Materialien 104ff;, auch sein Muhtasar al-Mudawwana
wa-’I-Mubtalita zeichnet sich — soweit Textvergleiche méglich sind — durch
solche Kiirzungen und Paraphrasierungen aus. Die hier angefiihrte Stelle aus
der Wadiha hat im entsprechenden Kapitel des K. al-Nawadir wa-l-ziyadat
allerdings keine Parallele; siche Hs Miinchen, arab. 340. fol. 91b-92a.




140
Rekonstruktionsprobleme des alten Schrifttums aus dem 3. Jh. d.H.

- e 8,0 a5 puvy ;.L.g}.b 8c),8 /..a:.w o5 L :} LS Ji/a ¢ eledl ands

st s 13 130 5 1,8, 0T & ey V¥ 1 dadlde oy Kane JUS
et s a5l OTAN BT 3el 3 (SIC) a3 oy ¢ 45¢l,5 ana dyhuay o
Das interlinear eingesetzte Zeichen in Rot in der Handschrift bezieht
sich auf die Stelle in der Druckausgabe 1. 161, 5:...allati yusalliuna-ha
ma‘a l-imam. Im Kommentar zitiert man zunichst das K. al-Tabsira
des Ibn Mubhriz (siehe unten, Nr. 10). Darauf folgt ein Abschnitt aus

der Wadiha des Ibn Habib, den wir auch diesmal im Original, in der
Qairawaner Handschrift, iiberpriifen konnen:

Jata 0T els (3 ALYy ¢ L Y il qalyf o lasl 3 &ll3 |5 08Ty
3 Lé.:.%i)).,\.i AJTVJ&&J_}ES;\}(,.Q‘M J\S‘ubﬁ,kﬂi‘ g)i/ﬂ ¢ ,L»’l‘duw
* £
1 c_ﬂ\}a._.l&:bagl.u\

Die Textwiedergabe geschieht diesmal iiberraschend wortgetreu,
wenn auch nur fragmentarisch, wiahrend im Muntaqa 1. 323, 32-33
dieselbe Stelle nach Ibn Habib stark paraphrasiert erscheint. Durch
diesen Textvergleich wird es zugleich deutlich, daB die obige Rand-
glosse offenbar nicht dem Muntaqa von al-Bagi, sondern einem néher
nicht bezeichneten Fighbuch, oder moglicherweise der Wadiha selbst,
entnommen worden sind.

Der Ursprung der letzten Eintragung liegt im dunkeln. In diesem
Umfeld findet sich ein gewisser Muhammad b. Maslama b. Muhammad
b. Said aus Carmona, der als Schiiler von Qasim b. Asbag in Cérdoba
wirkte und auf seiner Riickreise aus dem Higaz 339-340/950-951
starb™. Sein moglicher EinfluB auf das Gelehrtenleben seiner Zeit
bekommt in der Folgeliteratur kaum verwertbare Konturen.

? Ibn al-Faradi, Nr. 1253. — Der medinensische Malik-Schiiler mit dem-
selben Namen Muhammad b. Maslama (b. Hi$am b. Isma‘l al-Mabzﬁmi) ist
hier sicherlich nicht gemeint. Er starb 216/831: Tartib al-madarik 3/131-132.
Er war in Nordafrika wahrscheinlich kein Unbekannter. Ibn Abi Zaid al-
Qairawani zitiert Malik durch seine Uberlieferung mit Hinweis auf sein kitab
im K. al-Nawadir wa-’l-ziyadat (Hs Miinchen, arab. 340. fol.12a): gala ‘an-hu
(d.i. Malik) Muhammad b. Maslama fi kitabi-hi .



141
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

Die literarhistorische Bedeutung von diversen Mudawwanaexem-
plaren in der Qarawiyyin - Bibliothek liegt vor allen Dingen in denje-
nigen reichhaltigen Randvermerken, die das Studium des Werkes in
andalusischen Gelehrtenkreisen mit Riickgriff auf deren Schriften und
auf weitere Fighbiicher nordafrikanischen Ursprungs aus dem 5. Jahr-
hundert d.H. eindrucksvoll dokumentieren.

Die auffallende Vielzahl dieser Eintragungen von verschiedener
Hand, die von mehreren Schiilern in méglicherweise unterschiedlichen
Kollegs stammen, 148t den Eindruck erwecken, dal beim Studium der
von Sahniin iiberlieferten Rechtsfragen nicht so sehr die Mudawwana
bzw. die Muhtalita im Mittelpunkt des Interesses standen, sondern
eben jene Schriften, die man in Form von Exzerpten am Rand sorgfiltig
zitierte, um den bekannten Textbestand bei Sahniin inhaltlich zu
erginzen und zu erldutern. Diese Randglossen sind in der Darstellung
der Rechtstheorie nicht selten sogar umfangreicher und inhaltlich
differenzierter als die masa’il bei Sahniin.

Die Herausgeber der Druckausgabe des Werkes haben die wenigen
Glossen, die sie in der Handschrift vorgefunden haben, in den FuBnoten
vermerkt. Sie sind jedoch mit den reichhaltigen Informationen in
weiteren, bisher unausgewerteten Handschriften iiberhaupt nicht
vergleichbar und werden im folgenden somit nicht beriicksichtigt.

Die hier analysierten Marginalnoten in Handschriften marokkani-
scher Bibliotheken sind mit Sigeln, manchmal aus mehreren Konso-
nanten bestehend, versehen und kommen aus Kreisen malikitischer
Fugaha’ in al-Andalus.

Im Dossier Nr. 797 der Qarawiyyin-Bibliothek liegen vollstindige
Pergamenthefte, an deren Anfang, auf dem Titelblatt, oder am Kolophon
diese Sigeln zu den Randvermerken sorgfiltig erortert werden”' und

2! Am Ende des K. al-salat 1I; am Ende des K. al-kafala ; am Anfang
von K. al-zakat 1. und am Ende desselben mit zusétzlichen Angaben; am
Ende des K. al-itikaf . Diese Hefte befinden sich in einem groBen Sammel-
ordner (Nr. 797), in der mehrere hundert Pergamentblitter — z.T. sogar nach




142

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

somit als bibliographische Quellen von iiberlieferungshistorischer Be-
deutung ersten Ranges zu werten sind.

Zweifelsfrei zu dem urspriinglichen Bestand der Qarawiyyin -
Bibliothek gehort auch die Handschrift in der Sammlung al-Kattani
343°% in der Hizana al-amma in Rabat, die das K. al-gihad und das
K. al-zihar —in zwei getrennten, aber durchlaufend paginierten Heften
— enthdlt. Der Besitzer ist der Andalusier Muasa b. Muhammad b.
Saada®®, dessen tamalluk -Vermerk auch auf einigen Titelblattern
der Mudawwana in der Qarawiyyin-Bibliothek erscheint. Am Ende
des K. al-gihad (S. 58) sind die bibliographisch bedeutsamen Erliute-
rungen zu den Kiirzeln der Randglossen des Heftes eingetragen worden
(siehe Faksimile 1.):
ot s DS (1) o ghp e Lde il fe 5l i S Lo JS
¢ LS“‘;J‘M ‘;,..w._;-\ Ls;)" S’r_:;:J\ s (2) o ﬁ 0P e e ol beg ¢ pog
Ly ¢ olgall o dd gl F anidll s (B) &dl e 4d ¢ Ladle 0 OIS Lo
g_S‘é'é b g}- aaMe N ols LA} ¢ g\h;_{/ \",.;\ ;_/YL:S\’/,J (4) &53'3 < i:u'}\.s’ P o
3 5 e opa OIS Lag ¢ iy ool dd gl o il L2 iy U o (5)
o lill ol o (g3 & n OUS Ly ¢ (nin Y O pet) 0 (6) 0
O Loy ¢ Lo T plas o 9 3T 0 OIS Loy il e (7)

Jwtwdﬁgé_e CMZ—‘;PAQL{LA}LLGJVOWC\M‘;J& e

dem Duktus (!) geordnet — zusammengefalit worden sind. Eines der schonsten
Exemplare ist indes unter der Nr. 319 in der Qarawiyyin- Bibliothek katalogi-
siert; auf insg. 183 Folios umfaBt es die ganze (!) Mudawwana : die Perga-
mentblétter sind 20 x 30 cm groB, auf einem Blatt sind durchschnittlich
63-65 (!) Zeilen in kleinem, andalusischem Duktus beschrieben. Der Kopist
nennt sich am Ende, konnte aber bisher nicht identifiziert werden: er heift
‘Abd Allah b. Muhammad b. ‘Abd al-Warit. Auf dem Titelblatt steht von
fremder Hand: sifrun ‘atiq yahtawi ‘ala gami® kitab al-Mudawwana. Vgl.
AL-ABID AL-FAsi, Fihris L. 306.

*2 Angefiihrt schon von F. SEzGIN (GAS 1/469); allerdings stammt das
Heft nicht aus dem 4. Jahrhundert d.H.

223 ¥4

Uber ihn und iiber andere Familienmitglieder siehe unten, S. 156-157.




143
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

o T e 0 06 Loy ¢ Lo o plaw o (o g f 2 O Loy ¢ Lge
ke 5T 5 a5l 0 OLS Loy ¢ (bl a8 (G50 e (8)
Ll 3 Ll Sle pral a3y ¢ OM o QLS W8l o0 9) 4 pronadl
RSTICS ORI U SOSPR TR F R P E s

oy A oy |l as B e a0l 5hasy o G b A

Cn o St e (10) Wyine g o adhe oo a0d OLS Loy
C ol Gy Ly ¢ Vi S B 3 e sl 3y

¢ LT s S a (11) Dypinn g8 & 2o r 45 O L
gl L Y sVl s (12) 98 F Adke e OIS ey

Am Ende des K. al-zihar erscheint als zusitzliches Sigel ein 1 fiir
das Sama“von Asbag b. al-Farag in der Mustahraga. Am SchluB} der
sonst identischen Eintragung steht dann (siehe Faksimile IL.):

QS g degastl W g5l e o3 Wgll e 5T G 4l (0 O Loy
O)gpdl Lid e gzand Uy Aams 28 s g Byl 3 el Loa h5l
Ko QST Lyl a  sS log da JaS” 8l e S iy 2]
USW...oa bl oy Skl
Ahnliche Eintragungen am Ende einiger agza’ der Mudawwana
finden sich auch in der Sammlung Nr. 796 der Qarawiyyin-Bibliothek
am Ende des K. al-nikah II. und des K. al-istibra’ (vgl. a-Asip AL-Fsi,
Fihris 11.444). Sie sind aber nicht so ausfiihrlich und informativ wie
der hier vollstéindig zitierte Nachtrag in der Hs der Sammlung al-Kattani,

die urspriinglich dem Bestand der Qarawiyyin entnommen worden
s op 224
18 ;

! Es ist iiblich gewesen, erzihlt man sich heute in marokkanischen Kreisen,
daB Gelehrte von Rang Handschriften aus den Bibliotheken fiir Studienzwecke
nach Hause mitgenommen haben. Einiges blieb auf diesem Weg im sog.




144

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

Am Kolophon des K. al-istibra’ erscheint immerhin ein Hinweis auf
ein altes Exemplar der Mudawwana und auf einen Kommentar: auf
das kitab des Abu Muhammad al-Asili und auf das K. al-TaTiga des
Abi Ishaq al-Tunisi (siehe unten, S. 152-153). Beide sind zu Kollati-
onszwecken bzw. als Quellen fiir weitere Kommentare zu den Rechts-
fragen des Grundwerkes benutzt worden:

JLfLA}cW@\M&igwgw%;puacé@w@\fu)
.wﬁ\&%;;?%;ﬁdﬁjw;@?quxcpw

Zweifelsfrei sind diese Eintragungen am Ende des guz’ im Vergleich
mit dem Duktus des gesamten Heftes sekundir. Ihr Duktus ist jedoch
mit dem der meisten Marginalnoten identisch. Nur in einigen wenigen
Fillen scheint es so, als stamme die Marginalnote von fremder Hand,
also aus einem anderen Kolleg.

In einigen Heften und Heftresten, deren Endblitter noch vorhanden
sind, hat man die benutzten Fighbiicher mit den obigen Sigeln entspre-
chend aufgeziihlt225 . Auch diese Fragmente, die keinem der vollstindi-
gen Kodices zugeordnet werden konnen, kommen aus ein und derselben
Werkstatt andalusischer Gelehrtenkreise.

Im Mittelpunkt des Interesses der Kommentatoren stand das damals
bekannte Schrifttum der Malikiyya, das in andalusischen Gelehrten-
kreisen im 5. Jahrhunderts d.H., teilweise in direktem Zusammenhang
mit der Mudawwana und Muhtalita, entstanden ist.

Im einzelnen werden wir iiber die Verwendung folgender Quellen
in den Randglossen informiert:

“Privatbesitz”. Nach der Auflésung der Nachlidsse hat man einiges in der
Hizapa al-amma und der Kéniglichen Bibliothek in Rabat gesammelt und
somit der Offentlichkeit wieder zugiinglich gemacht. Aus nur schwer erreich-
baren Bibliotheken wiederum, wie z.B. aus der Zawiya al-Nasiriyya in Ta-
magriit, hat man wertvolle Exemplare in die Hizana al-amma verlegt und
dort im Bestand Awqaf neu katalogisiert.

 Am Ende des K. al-rada, K. al-salam 1., K. al-zakat 1I (auf dem
Titelblatt), K. al-hagg II. — Die Pergamenthefte in diesen Dossiers sind
iiberwiegend unvollstindig und durch Feuchtigkeitsspuren teilweise stark
beschidigt.




145
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

1. - 2. Das kitab des Muhammad b. ‘Abd Allah b. Yunus al-Saqali
(st.451/1053) u.d.T. al-Gami‘ li-masa’il al-Mudawwana wa-I-Mubhtalita
(vgl. GAS 1/471) — Titelvariante: Taliq ‘ala ’l-Mudawwana *** — und
die Tabsira von ‘Ali b. ‘Abd Allah b. Ibrahim al- Lahmi (st. 498/1104 -
GAS 1/471) liegen in mehreren agza’vor. Sie sind bisher nicht publiziert
worden””’. Am Ende des K. al-zihar (Faksimile IT) wird der Werktitel
al-Gami‘ des Ibn Yiinus genannt.

3. Dem in Cérdoba 509/1115 verstorbenen Ibn al-‘Awwad, Hisam
b. Ahmad, Abii ’I-Walid, einem Lehrer des Qadi ‘Iyad al-Yahsubi,
werden keine eigenen Schriften zugeschrieben. Gemi8 al-Qadi Tyad
soll er eine Zusammenfassung der Muwatta~Kommentare von Ibn
‘Abd al-Barr — al-Tamhid und al-Istidkar — geplant und in Angriff
genommen haben”®. Was mit der Quellenangabe min hasiyat kitab
al-Faqih Abi I-Walid b. al-‘Awwad an dieser Stelle im einzelnen
gemeint ist, bleibt somit unklar. Moglicherweise verstand man unter
kitab lediglich seine eigenen Mudawwanaexemplare. Denn anderen
Informationen zufolge griff man auf sie und auf die darin enthaltenen
Marginalnoten vielfach zuriick. Auf jeden Fall ist es sicher, daB sein

226

Wie Teil V. in der Sammlung Ben Yisuf, Nr. 477 in Marrakus (gottlob,
am alten Ort und nicht im Neubau der Bibliothek !). Unter dieser Katalog-
nummer sind drei weitere Bénde ( I. und II-IV ) registriert: siehe jetzt:
SappiQ BEN LarBi (al- Siddiq b. al-‘Arabi): Fihris mahtiitat hizanat Ibn Yisuf
bi-Marrakus. Beirut 1994. Nr. 767. Fiinf Béinde liegen im Riwagq al-magariba
(Nr. 3146) der Azhar-Moschee in Kairo: siehe meine Materialien 3. Drei
weitere Exemplare in der Nationalbibliothek Tunis hat bereits J. ScHACHT
vorgestellt: Arabica 14 (1967) 256-257.

i Vollstindige Exemplare und Werkteile liegen auch in bisher nicht erfaB-
ten und unausgewerteten Bibliotheken von Wazzan, Taza, Tamagrut und in
der Zawiya al-Hamzawiyya im Hohen Atlas. Zwar hat die Tabsira schon
einen ausgeprigten muhtasar-Charakter, ihre Publizierung wire fiir die Er-
schlieBung der malikitischen Rechtsliteratur dennoch wichtig. — Muhammad
b. ‘Abd Allah al-Saqali (st.518/1124 in Granada) iiberlieferte es nach dem
Verfasser durch igaza : Ibn ‘Atiyya 110.

2 al-Gunya 217-219: al-Qadi ‘Iyad studierte im Haus seines Lehrers das
Musannaf-Werk des Abii Dawiid al-Sigistani, ferner dessen K. al-marasil
und das K. al-tafarrud. Uber ihn siehe auch Tartib al-madarik (mulhaq)
8/195; Sila 2/Nr. 1439.




146

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

Schiiler al-Qadi Tyad das Mudawwanaexemplar des Ibn al-‘Awwad
in seinem K. al-Tanbihat al-mustanbata durchgehend benutzt hat.

4. Dies wird auch im Falle der Quellenangabe min kitab Ibn ‘Attab
die mogliche Interpretation der Stelle sein. Man benutzte die Mudaw-
wanaexemplare des bereits erwidhnten namhaften Cérdobenser
Gelehrten Muhammad b. “Attab (st. 462/1069) in mehreren Kollegs.
al-Qadi ‘Iyad nennt sie in der Einleitung zu seinem K. al-Tanbihat
al-mustanbata unter seinen Quellen als asl ‘atig. Ein einziger
Randvermerk als Erlduterung und Kommentar des Ibn ‘Attab fand
sogar — irrtiimlich —in den Textbestand der Mudawwana in denjenigen
Handschriften Eingang, die der Druckausgabe zu Grunde lagen (siehe
oben, S. 116).

5. Mit dem etwas ungenau formulierten Titel al-Mabsiita meint
man hier zweifelsohne das Ihtisar al-Mabsita des Abu ’I-Walid b.
Rusd (st.520/1126), eine Kurzfassung zur Mabsiita fi ihtilaf ashab
Malik wa-aqwali-hi des Yahya b. Ishaq b. Yahya b. Yahya al-Laifi
(st. gegen 303/915) die Ibn Rusd ebenfalls schon in kurzgefaBter
Form erreicht hatte™”. Weder vom Grundwerk des Yahya b. Ishiq

* Tartib al-madarik 5/161: wa-allafa I-kutub al-mabsiita fi ihtilaf ashab
Malik wa-aqwali-hi wa-hiya ’llati ihtasara-ha Muhammad wa-‘Abd Allah
bna Aban b. Abi Tsa tumma ihtasara dalika ’l-ihtisar Saihu-na qadi I-gamaa
Abil ’I-Walid Muhammad b. Ru$d rahima-humi ’llah. Vgl. al-Gunya 54,7-8.
Uber ihn siehe auch Ibn al-Faradi, Nr. 1571; al-HuSani, Ahbar aI—fuqaha"
379; Dibag 2/357.

Ibn ‘Abd al-Barr wird diese Sammlung iiber den madhab - internen Dissens
noch im Original benutzt haben. Er zitiert daraus in seinem Ihtilaf agwal
Malik wa-ashabi-hi direkt: wa-dakara Yahya b. Ishaq b. Yahya al-Andalusi
f1 kitabi-hi ‘an Asbag b. al-Farag qala: ihtalafa qaulu Malikin fi mash ‘ala
T-huffain bi-aqawil talatatin ahbarana bi-ha Ibn al-Qasim wa-Ashab wa-Ibn
Wahb... (Hs Kattani 3369, fol. 19b; zum Passus siehe al-Istidkar 2/Nr.2208-
2211); wa-fi kitab Yahya b. Ishaq qala Ibn Kinana... (ebd. fol. 21b; 26b). Ob
er auch das K. al-hilaf des Basrensers Ibn Huwaiz Mandad (Muhammad b.
Ahmad b. ‘Abd Alldh /Var. b. ‘Ali b. Ishaq, Abli Bakr) direkt benutzt hat, ist
anhand der Fundstelle auf fol. 25a, fol. 27b und fol. 29b (gala Ibn Huwaiz
Mandad...) nicht sicher. Dagegen kannte al-Qadi ‘Iyad seine Biicher: wa-raaytu
‘ala kutubi-hi takniyata-hu bi-Abi ‘Abd Allah. Nicht nur sein Name und
Kunya waren umstritten, sondern auch seine Stellung unter den Malikiten.




147
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

noch von diesem Ihtisar von Abu’l-Walid Ibn Rusd liegen nach meinen
Kenntnissen Handschriften vor. Somit gewinnen die diesbeziiglichen
Marginalnoten in den Handschriften der Qarawiyyin - Bibliothek an
Bedeutung, selbst wenn die Rekonstruktion dieser alten Biicher anhand
der heute vorliegenden Ausziige insgesamt nur mit erheblichen Vorbe-
halten verbunden moglich sein wird. Aber einen ersten Eindruck iiber
ihren Inhalt vermitteln diese versprengten Fragmente allemal.

6. Einer der wichtigsten Kommentare in Form eines ihtisar war
nach Ansicht des Andalusiers Ibn Sahl*' das hier genannte K. al-
Mugrib, mit dem vollstindigen Titel K. al-Mugrib fi ihtisar al-
Mudawwana von Ibn Abi Zamanin, Muhammad b. ‘Abd Allah b. Tsa
(st.399/1008)*. Auch dieses Werk ist gegenwirtig nur in Form von

Auch sein Todesdatum ist unbekannt; er wirkte bis Ende des 4. Jahrhunderts
d.H. Einige seiner Lehren, die im Madhab keine Akzeptanz hatten, hat al-Qadi
‘Tyad in seiner kurzen targama zusammengestellt. Dies 148t immerhin auf die
Kenntnis seiner Schriften in al-Andalus schlieBen: Tartib al-madarik 7/77-78,;
vgl. Dibag 2/229; Sirazi 168. Als Iraker versuchte er moglicherweise zwischen
den einzelnen Madahib zu vermitteln: wa-huwa ’I-sahihu fi madhabi-na wa-
bi-hi qala Abii Hanifa wa-’I-Safi7 : ebd. fol. 27b. Ibn ‘Abd al-Barr zitiert ihn
in seinem Istidkar nur einmal: 3/119. Nr. 3013, wo der Name verschrieben
1st.

Der Kommentar von al- Mazari (st. 536/1141) u.d.T. al-Mulim bi-fawa’id
Kitab Muslim (GAS 1/136; die Hs British Library Or. 9845 auf 135 fol. -
Teil II. — ist hinzuzufiigen) geht ebenfalls auf diese Tradition der malikitischen
Rechtsgelehrsamkeit zuriick. Er ist ein ihtilaf-Werk, in dem aber neben dem
madhab-internen Dissens auch auf die Hanafiten und Safi‘iten durchgehend
hingewiesen wird. Den Ausgangspunkt der Erorterungen bilden die Hadite
bei Muslim, die der Verfasser aus der Sicht des Faqihs erortert und dabei
unterschiedliche Auslegungen zur Sprache kommen 148t.

® Im Kommentar zur Utbiyya, im al-Bayan wa-I-tahsil... zitiert Ibn Rusd
die “al-Mabsiita” mehrfach.

P D.i. ‘Isd b. Sahl, Abii ’I-Asbag al-Qurtubi (bis 486/1093); siche Tartib
al-madarik 8/182-183;S.183,4; K. al-sila2/Nr. 942; Dibag 2/70-72; al- Nubahi:
al-Margaba al-ulya fi-man yastahiqqu ’l-qada’ wa-I-futya (Beirut 1985) 96-97,
Mahliif, Nr. 349; GAL, Suppl. 1. 661. — Uber ihn siehe auch mein Das Kitab
Ahkam Ibn Ziyad. Uber die Identifizierung eines Fragmentes in Qairawan
(Qairawaner Miszellaneen V.). In: ZDMG 148 (1998).

22 GAS 1/46-47; Tartib al-madarik 183ff; Dibag 2/232; al-Suyiti, Tabaqat




148

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

z.T. umfangreichen Exzerpten in diesen Marginalnoten zuginglich.
Aus seinem Muntahab al-ahkam, das erhalten istm, wird mit dem
Sigel ; in Randvermerken zum K. al-salat (Hs Qarawiyyin 797) zitiert.

7. Eine grundlegende Quelle in den Kollegs war zweifelsohne die
Sama“- Sammlung des Andalusiers al-‘Utbi (5t.255/869 - GAS 1/472):
al-Mustahraga min al-asmi‘a mimma laisa fi ’l-Mudawwana, in der
masa’il nach agyptisch-higazischen Autorititen der Malikiyya zu allen
Bereichen des Figh zusammengetragen worden sind. Dazu gehoren
auch zahlreiche an Sahniin gerichtete masa’il, die in seinen kutub
iberwiegend nicht iiberliefert sind. Fragmente der Mustahraga, die
auf die Anordnung (tabwib wa-tarsim ) des Ibn Abi Zaid al-Qairawani
zuriickgehen, liegen im Bestand der Moscheebibliothek von Qaira-
wan>,

al-mufassirin (Beirut, 0.J.), S.90 nennt es lediglich als Mubhtasar al-
Mudawwana; es handelt sich aber sicherlich um dasselbe Werk.

2 GAS 1/46; Hs Tamagrut, Nr. 2816 in einem Sammelordner; siehe noch
HALLAF in: Magallat mahad al-mahtiitat al-arabiyya 30 (1986), 211ff; M.
Arcas Campoy: Ibn Abi Zamanin y su obra juridica. In: CHI (Cuadernos de
Historia del Islam) 11 (1984) 87ff. und dies. (resumen de Tesis Doctoral).
Universitit Granada 1984.

24 Siehe meine Materialien S0ff; die Hs Paris, arabe 6151 (K. al-itq)
gehort urspriinglich dem Qairawaner Bestand an. Das Exemplar hat E. FAGNAN
1904 von einer Privatperson als Geschenk zugunsten der Nationalbibliothek
in Qairawan erhalten und von Algier aus mit seinem Vermerk, es handele
sich um ein Unikat (wobei er durchaus recht hatte), nach Paris geschickt:
vgl. meine Beitrdge 13-14. Der Vorgang, die Schenkung an sich, ist auf dem
Titelblatt der Handschrift (!) dokumentiert. — Die Pariser Hs-Nr. 1055 als
Teil der Utbiyya ist in der GAS 1/472 dagegen zu streichen: es handelt sich
um ein niher nicht identifizierbares, auf jeden Fall um ein spites Fighbuch
und nicht um die Utbiyya.

Die Hs Escorial 612 enthilt wiederum nur drei Pergamentblitter aus dem
K. kira’ I-diir wa-l-aradi der ‘Utbiyya, zum Text siehe al-Bayin wa-I-tahsil
9/5-16; 22 und 18 - selbstverstindlich in einer anderen Reihenfolge der
masa’il. Die vier iibrigen Pergamentblitter von anderer Hand stellen Fragmente
aus dem K. al-hagg der Mudawwana dar, enthalten aber keine Kapiteliiber-
schriften. Somit gehoren auch sie dem Stadium vor tabwib al-Mudawwana
an. Vgl. J. Lopez Ormiz: La recepcién de la escuela malequi en Espana.
Madrid 1931. S. 148-149. Anm. 737. - Die Angaben in der GAS 1/472 sind




149
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

Als man die Sammlung von al-‘Utbi als Nachschlagewerk in den
Kollegs benutzte, ist sie schon offenbar nach den einzelnen sama“-
Gruppen geordnet gewesen: Sama“ Ibn al-Qasim - Malik; Sama“Ashab
- Malik; Sama“ Tsa b. Dinar - Malik; Sama“ Sahnin - Ibn al-Qasim
(aber auch seine sog. nawazil, d.h. die an ihn gerichteten, tagesaktuellen
Rechtsfragen); Sama“® Yahya b. Yahya - Ibn al-Qasim. DaB die Mus-
tahraga selbst urspriinglich noch weitere Sama‘-Sammlungen erfaBt
hatte, diirfte inzwischen, spitestens seit der Publizierung des -Bayan
wa-I-tahsil von Abii ’l-Walid b. Rusd, allgemein bekannt sein™”. In
den Marginalnoten werden auch andere Sama-Sammlungen genannt,
die mit direktem Hinweis auf den Werktitel al-Mustahraga, aber ohne
Sigel als Quellen benutzt worden sind. Hierzu gehéren die von al-Utbi
mehrfach zitierten masa’il von ‘Abd al-Malik b. al-Hasan ( st.232/846)23",
dem Qadi und Mufti in Toledo, nach dem Agypter Ibn Wahb.

8 - 9. Wihrend das nichste in den Marginalien zitierte Werk, der
Muwatta-Kommentar von al-Bagi, u.d.T. al-Muntaqa fi Sarh al-
Muwatta’ bekannt ist und im Druck vorliegt, fillt die Information
iiber die Zawa’id Ibn al-Mawwaz, die auffillig oft und wortlich zitiert
wird ( harfan harfan ), etwas mager aus. Nur geringfiigig genauer ist
auch die Beschreibung hierzu am Ende des K. al-kafala in der Hand-
schrift der Qarawiyyin -Bibliothek, Nr. 797:

A3 )'\}_0.3\ o s Mgy oy d.@._e -\-‘9\}:}5\ ol et e e o Leg
& Ko QLS pamly da xS g e S Mg Ol o S
RARVS L5_,\.5

Unter kitab Muhammad meint der Kopist die Mawwaziyya des
Muhammad b. Ibrahim, Ibn al-Mawwaz (st.269/882 - GAS 1/474),
der in den Randvermerken iiberwiegend mit einem qala Muhammad
zitiert und die Quelle am Ende mit einem min al-Mawwaziyya bzw.

entsprechend zu korrigieren bzw. zu ergénzen.

™ So sind sie auch im K. al-Nawadir wa-I-ziyadat des Ibn Abi Zaid
al-Qairawani verarbeitet; vgl. meine Materialien 55ff. %

P Tartib al-madarik 3/20-21; Ibn al-Faradi, Nr. 813; Dibag 2/19; Gadwa,
Nr. 627; Bugya, Nr. 1062; vgl. meine Materialien 62-63.




150

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

mit einem min zawa’id Ibn al-Mawwaz angegeben wird. Bei den
Zawa'id handelt es sich um Erweiterungen, die schon Ibn al-Mawwaz
seinem Werk, der Mawwaziyya, hinzugefiigt hatte. Das Werk, wovon
nur wenige Fragmente vorliegen, hat Ibn al-Mawwaz als Sammlung
von Rechtsauskiinften seiner unmittelbaren Vorginger in Agypten —
vor allem nach AShab, Asbag b. al-Farag und Ibn ‘Abd al-Hakam -
und mit Beriicksichtigung der Lehren von Ibn al-Qasim - Malik und
Ibn Wahb zusammengestellt™”. Noch al-Qadi ‘Iyad macht die Beob-
achtung, daB in einigen Werkexemplaren, die sowohl durch nordafri-
kanische (Qairawaner) wie auch durch direkte andalusische Riwayat
im islamischen Westen Verbreitung fanden®®, zusitzliche Sama“
Sammlungen anderer Autorititen des Figh verarbeitet worden sind:
wa-fi ba'di I-nusah ziyadatu kutubin ‘ala gairi-ha**. DaB das Fighbuch
des Agypters im andalusischen Gelehrtenleben eine zentrale Bedeutung
hatte, bestitigen die zahlreichen Zitate daraus in den Randglossen der
hier vorgestellten Mudawwanaexemplare. Auf welchen Uberliefe-
rungswegen das Werk nach al-Andalus gelangt ist, dokumentieren die
Quellen nur indirekt:

Ibn al-Faradi, Nr. 1315: iiberliefert von Muhammad b. Battal b. Wahb

(st.366/976 in Lorca): rawa Kitab Ibn al-Mawwaz ‘an Ibn Abi Matar bi-'I-
Iskandariyya. — Ibn al-Faradi, Nr. 1412: Mahmiid b. Hakam b. Mundir (st.

7 Ein illustratives Beispiel fiir die Quellenbenutzung durch Ibn al-Mawwaz
findet sich im K. al-nikah des Werkes, das ich vor kurzem als nicht katalogi-
sierte kurrasa unter Fragmenten der Mudawwana in der Qarawiyyin- Bibliothek
entdeckt habe: gala Muhammad: wa-ahbarani bi-hada ‘an Ibn al-Qasim ashabu-
hu Asbag wa-gairu-hu wa-huwa fi kutub Asad wa-qala gaira hada fi kutub
Magalisi-hi dakara Asbag ‘an-hu anna-hu qala... Die Rechtsfrage ( man tazaw-
waga ‘ala anna-hu bi- ‘I-hiyar ...usw. ) fand Ibn al-Mawwaiz sowohl in der -
wahrscheinlich miindlichen ? — Riwaya Asbag - Ibn al-Qasim als auch in den
schriftlich fixierten Magalis des Asbag nach Ibn al-Qasim vor. Die erste
Uberlieferungsvariante war in den Schriften des Asad b. Furat nach Ibn
al-Qasim ebenfalls verzeichnet. Die Magalis waren spitestens seit Yahya b.
‘Umar in Ifrigiyya bekannt; siehe Beitrige 108-109. Sie dienten Ibn Abi Zaid
al-Qairawani spéter als Primirquelle: Beitrdge 239.

** Siehe meine Materialien 70-72.

 Tartib al-madarik 4/169; Dibag 2/167.




151
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

394/1003) iibernahm das Werk ebenfalls in Alexandria. Das K. al-nikah
wa-’I-idda der Mawwaziyya haben Ishag b. Muhammad b. Maslama al-
Andalusi tumma al-Tulaituli (Abu Ibrahim al-Fihri, st. Ragab 469/Januar
1077 - Sila 1/Nr. 261) und ein biographisch nicht erfafter, ebenfalls in
Toledo beheimateter Schiiler im Ramadan 409/Januar 1019 in Qairawan
vorgelesen (gara’a gamia-hu ‘ala...). Im Zertifikat dieses Qairawaner
Fragmentes wird der letztere nur mit seine kunya genannt: Abi Ahmad b.
(..2..) al-Andalusi al-Tulaituli. Thr Qairawaner Lehrer, der im Zertifikat genannt
wird, ist indes gut bekannt: Muhammad b. Abi Misa b. ‘Isa b. Munas (st.
gegen 430/1038-1039 - s. meine Beitrdge 297-299), bei dem auch andere
Andalusier die Fighbiicher des ‘Abd al-Malik b. Habib in jenen Jahren,
zwischen 404-407/1013-1016 in Qairawan studiert haben.

Das schon erwihnte K. al-nikah 1. aus der Mawwaziyya, dokumentiert die
Riwaya leider nicht. Das Titelblatt ist nicht vorhanden. Zur Dokumentierung
einer weiteren Werkiiberlieferung in einem Qairawaner Fragment siehe meine
Beitrige 225-226.

Der Schreiber der Marginalnoten unterscheidet in seinen Zitaten
konsequent zwischen den Zawa’id und dem kitab Ibn al-Mawwaz,
d.h. der Mawwaziyya selbst. Vom ersteren liegen nach meinen Kennt-
nissen keine Handschriften vor. Die Passagen, die in den Randglossen
als wortliche Zitate (harfan harfan ) verstanden werden, zeigen, da8
die Zawa'id sich iiberwiegend auf die von Ibn al-Mawwaz zusammen-
gefaBte Lehre mit Hinweis auf den madhab-internen Dissens beschréin-
ken. Es gibt gegenwirtig keine Anhaltspunkte dafiir, da8 die Zawa'id
von der Mawwaziyya getrennt iiberliefert worden wiren; die Rand-
glossen beginnen stets mit einem qala Muhammad (d.i. b. Ibrahim,
Ibn al-Mawwaz) und enden mit einer der beiden Quellenangaben.

Die in den Randglossen durchgehend beobachtete Differenzierung
zwischen Kitab Ibn al-Mawwaz und den Zawa'id kitab Ibn al-Mawwaz
ist in dlteren Kompendien des malikitischen Figh nicht nachweisbar.

10. Der Verfasser des anschlieBend genannten Fighbuches u.d.T.
al-Tabsira war Qairawaner und studierte sowohl bei al-Qabisi als auch
bei dessen Schiiler Abui Bakr Ahmad b. ‘Abd al-Rahman, der uns zu
Beginn des Zertifikates Nr. I. begegnet und bei Abu ‘Imran al-Fasi,
mit dessen Exemplar die in der Qarawiyyin - Bibliothek vorliegenden




Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

Abschriften kollationiert worden sind**. Er heiBt ‘Abd al-Rahman b.
Mubhriz, Abii '1-Qasim al-Qairawani (st. gegen 450/1058). Neben seinem
taliq zur Mudawwana unter dem obigen Titel verfaBte er auch ein K
al-qasd wa-l-igaz, von dem wir allerdings nichts niheres wissen*"'.
Dieses Werk wird in einem dhnlichen SchluBvermerk am Ende des K.
al-salat der Mudawwana (Hs Qarawiyyin 797) genannt und dort mit
dem Sigel , ; versehen.

Im Qairawaner Gelehrtenleben haben die Biicher von Ibn Muhriz —
gemdB den in der Moscheebibliothek von Qairawan gebotenen Infor-
mationen — keine nennenswerten Spuren hinterlassen. Somit sind auch
diese Eintragungen, trotz ihres fragmentarischen Charakters, fiir die
Erfassung des malikitischen Schrifttums jener Epoche von literarhisto-
rischer Bedeutung und dokumentieren die Entwicklung der Rechtslehre
bis in die Mitte des 5. Jahrhunderts d.H. hinein.

11. Der bibliographische Hinweis auf das kitab von Halaf al- Barbali
wiederholt sich mit der Titelangabe am Kolophon des K. al-kafala der
Hs Qarawiyyin 797 in einem neuen Absatz und zusammen mit dem
K. al-Tabsira von Ibn Muhriz wie folgt:

u\S’u}dﬁwﬁﬂ\uwabw@;@anquu}
O.Lf'\)&.: )C‘;J).:_AN\A_;}L)JM;,_A‘}I SJ...-_L?.:J\;'JLZSJG._;‘J,J;\ l_ABL;\;.ﬁ
Ll Gkl e S

Halaf, Abi '1-Qasim, bekannt als al-Barbali (st.444/1052) war ein
Maula und Mufti in Valencia. Er ist als Verfasser des -Taqrib, eines
Kommentars zur Mudawwana, iiber die Grenzen von al-Andalus hinaus
bekannt gewesen. Ibn Baskuwal nennt ein Mubtasar fi I-Mudawwana,
das mit diesem Taqrib identisch sein diirfte. Sein Werk ist in den
Kollegs als grundlegendes Nachschlagewerk benutzt worden’”:
ista'mala-hu ’I-talabatu fi l-munazara wa-’ntafa’a bi-hi ( Dibag 1/352).

Randglossen, wenn auch seltener als in den hier vorgestellten Exem-
plaren, sind in mehreren Abschriften der Mudawwana und der Muhtalita

0 Siehe oben S. 43-44; Zertifikat Nr. IV. und V.
! Tartib al-madarik 8/68; Maalim al-iman 3/185; Mahlif, Nr. 288.
2 Tartib al-madirik 8/164; Sila 1/Nr. 383; Dibag 1/352.




153
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

mit diesen Sigeln erhalten. Selbst in der Druckausgabe des Werkes
(Matba‘at al-saada 1323 d.H.) sind Randglossen als FuBnoten abge-
druckt worden, auf die ich schon in meinen Qairawaner Miszellaneen
III. kurz hingewiesen habe.

Zum Teil kommen diese Marginalnoten aus Gelehrtenkreisen, deren
Kollegaktivititen auch in den hier gesammelten, in der Forschung
bisher unbeachteten Handschriften aus Qairawan und Fas dokumentiert
sind. Die FuBnote Nr. 1 in der Druckausgabe (Bd. I. 235-236) — ein
Zitat aus dem Kitab Ibn al-Mawwaz und die FuBnote Nr. 1 auf der
darauf folgenden Seite, eingetragen nach dem Exemplar von Ibn ‘Attab,
erscheint in identischem Wortlaut (!) auch in der entsprechenden kurrasa
im Sammelordner Nr. 797 in der Qarawiyyin - Bibliothek. Und dort
wird die mas’ala betreffs hurilg al-mu‘takif - so die geringfiigig abwei-
chende bab-Uberschrift in der Handschrift — sogar mit weiteren Kom-
mentaren aus dem kitab von al-Barbali — gekennzeichnet mit dem
Sigel  — ergdnzt. DaB man diese rechtsgeschichtlich bedeutsamen
Vermerke, die offenbar aus den jeweiligen Originalen bzw. aus deren
Abschriften iibernommen worden sind, die liberwiegend verlorenge-
gangen sind und heute nur noch nach ihren Titeln bibliographisch
erfaBt werden kdnnen, fortgeschrieben hat, zeigt unser Beleg in der
Hs Qarawiyyin in seinem Vergleich mit derselben Stelle in der Druck-
ausgabe.

Auf das Sigel + folgen in den Randglossen Ausziige aus zwei
verschollenen Schriften der friihen Malikiyya: aus der Magmii‘a des
Qairawaners Ibn ‘Abdiis (202/817-260/874 - GAS 1/473-474)*° und
aus niiher nicht bezeichneten Biichern des Irakers Abii Bakr Ibn Gahm
(st.gegen 329/941 - GAS 1/476)** oder als dessen gaul, der in einer
nicht benannten Quelle verzeichnet gewesen ist:

3 Siehe auch meine Materialien 66-70; Beitrige 65-66. — Von seinen
Schriften, zusammengefaBt unter dem Titel al-Magmii‘a, ist nach meinen
Kenntnissen nichts erhalten.

4 Siehe meine Materialien 49; die Angabe in der GAS, a.a.O. die ich
1984 in meine Materialien 49 iibernommen habe, ohne die Handschrift selbst
gesehen zu haben, ist nunmehr zu streichen: Beitrige 249; 256.




154

Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

S o Sl Ol Al d e JUdepadl a s
dnadt| d_SL CJ_S_gI:,ULAJL;ZP:q}\;._g\jg.gﬁf\:\u/acé.é&;_;\vwwi
A B RUCST P

Wie diese Schriften der Malikiyya aus Qairawan bzw. aus dem Iraq
in das Tagqrib von al-Barbali Eingang gefunden haben, kann aus den
Marginalnoten nicht abgeleitet werden. Wie fruchtbar die Auswertung
solcher Vermerke fiir eine etwaige Rekonstruktion sowohl des Inhalts
wie auch der Struktur verlorengegangener Schriften der Malikiyya
sich erweisen wird, ist gegenwirtig nicht abzuschitzen.

12. Das in der letzten Zeile der obigen Erlduterung der Sigeln
genannte K. al-Istigna’ fi adab al-qudat wa-’I-hukkam des Halaf b.
Maslama b. ‘Abd al-Gafiir (st. gegen 440/1048) kannte noch al-Qadi
‘Iyad (waqaftu ‘alai-hi ), ohne es allerdings studiert oder konsequent
benutzt zu haben. Denn er nennt es weder in seiner Gunya noch in
seinem Madahib al-hukkam fi nawazil al-ahkam als Quelle. Ibn Basku-
wal verzeichnet eine Titelvariante, die thematisch nicht so einschrén-
kend wirkt wie bei al-Qadi Tyad: al-Istigna’ fi ’I-figh — ein Fighbuch
also und keine allein an adab bei der Rechtsprechung orientierte Ab-
handlung*®.

Die iiberwiegende Mehrzahl der Marginalnoten hat man bemerkens-
werterweise aber nicht den hier angefiihrten Fighbiichern aus dem
friithen 5. Jahrhundert d.H. entnommen, sondern einem Mudawwana -
Kommentar, der in den Kollegs offenbar durchgehend als primires
Nachschlagewerk bei der Lektiire von Sahniins Sammlung benutzt
wurde und als solches in den obigen Erliuterungen der einzelnen
Sigeln und Belegstellen somit nicht vorgestellt werden muBte. Es ist
das kitab von Abi Ishaq al-Ttnisi, Ibrahim b. Hasan b. Ishaq al-Ma‘afiri

* Uber ihn siehe: Tartib al-madarik 8/49; Sila 1/Nt.379; in Dibag 1/351
erscheint der Titel al-istigna’ fi adab al-qada’ . Das Werk umfaBte fiinfzig
guz’. Vgl. jetzt die Hinweise auf dieses Buch bei Pedro Cano Avia: Alquiles
de servicios de personas en el reino nazari de Granada. In: Homenaje...
F6éreas... (Granada 1995) II. 948; 952-953.




155
Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren

(st. 443/1050)**, welches in seiner Vita unter dem Titel K. al-Ta Tiq,
Var. al-Taliga — als Kommentar zur Mudawwana — erwihnt wird.
Auch zur Mawwaziyya hat er einen Kommentar verfaBt. DaB er wegen
seiner Interpretation von kuffar — abgestellt auf das Verstindnis der
Si‘a im Kreis der Sunniten von Qairawan — und wegen seiner heftigen
Auseinandersetzung in dieser Frage mit den Sunniten, dem madhab
al-gama‘a unter dem Ziridenemir al-Mu‘izz b. Badis das Feld riumen
muBte und fiinf Jahre vor seinem Tod nach al-Munastir iibersiedelte,
hinderte die spiteren Vertreter der Malikiyya, wie es sich hier zeigt,
keineswegs daran, seine Fighbiicher als grundlegende Quelle beim
Studium der Mudawwana zu benutzen. Und wie konsequent und in
welchem groBen Stil dies geschah, zeigen uns gerade die unzéhligen
Randglossen als Zitate aus seinen Schriften. In diversen agza’ im
Dossier 799 der Qarawiyyin enden zahlreiche Randglossen mit dem
Vermerk “sahha min kitab Abi Ishaq”, der auf eine wortliche Uber-
nahme von Passagen aus dem verschollenen Buch des Qairawaners
schlieBen 14Bt.

Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

Zeitraum und Personenkreis, in dem die Randglossen als Kollegver-
merke beim Studium der einzelnen masa’il in der Mudawwana und
der Muhtalita entstanden sind, konnen dank eines Exkurses auf S. 59
der Hs Kattani 343 (siehe Faksimile V) relativ gut eingegrenzt werden.
Dieser seinem Inhalt nach werkfremde Nachtrag auf dem letzten Blatt
der kurrasa ist dem Saih Abii Muhammad b. ‘Attab — auf dessen
Mudawwanaexemplare man auch in den Randvermerken mehrfach
hinweist — vorgelesen worden:

© Tartib al-madirik 8/58-63; Dibag 1/269; Ma%lim al-iman 3/177-180;
Mahliif, Nr. 285. Sein Qairawaner Schiiler Muhammad b. Sa‘diin b. ‘Ali
(413/1022-486/1093) ergiinzte diesen Kommentar u.d.T. Ikmal al-Taliq li-1-
Ttnisi ‘ala I-Mudawwana: siehe Tartib al-madarik 8/112-113; Ma‘alim al-fman
3/198; Sila 2/Nr. 1322; Beitrige 304-305.




Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

ahbarani al-faqih al-imam Abu Muhammad b. ‘Attab Saihu-na radiya
lahu ‘an-hu qiraatan ‘alai-hi fi masgidi-hi wa-ana asma‘u qala qara’tu
ala abi radiya llahu ‘an-hu sama‘an ‘alai-hi..*" .

Der Schiiler, der diese letzte Seite der kurrasa bei seinem Lehrer
Ibn ‘Attab geschrieben hat, nennt sich am Ende desselben Nachtrags:
er ist Muhammad b. Yisuf b. Sa@da, Ab@i ‘Abd Allih al-Satibi
(496/1103-566/1170), ein vielseitig gebildeter Gelehrte, der sein Wis-
sen auBerhalb von al-Andalus auf seiner Orientreise nach 520 d.H. in
Agypten, im Higaz und in al-Mahdiyya/Ifriqiyya erwarb und nach
seiner Riickkehr in Murcia, Valencia, Almeria und §5§iba (Jativa), wo
er das Qadi-Amt innehatte, wirkte**.

Duktusvergleiche ergeben, daB nicht nur dieser Nachtrag auf dem
Endblatt, sondern auch die obigen Erlduterungen zu den konsultierten
Quellen samt ihrer Sigeln und ein GroBteil der Marginalnoten selbst
von seiner Hand stammen. Unter seinen Lehrern werden Abi ’1-Walid
b. Rusd und Abi Muhammad b. ‘Attab genannt, die er in einigen
Vermerken entsprechend als saihu-na apostrophiert.

Einen weiteren Lehrer mit dem Sigel z nennt er am Kolophon der
Hs Qarawiyyin am Ende des K. al-zakat II. (im Dossier Nr. 797), der
im Exemplar Kattani 343 nicht angefiihrt ist:

% W@Tw\w&iwqw;ayc&w;adgb)
Dieser Abii Muhammad, Ibn Abi Gafar, d.i. ‘Abd Allah b. Muham-
mad b. ‘Abd Allah al-Husani wirkte in Cérdoba, Toledo, Sabta und in

seiner Heimatstadt Murcia, wo er im Ramadan 520/August 1126,
nach anderen 526-527/1132-1133 verstarb®®. al-Qadi ‘Tyad nahm an

7 Der Nachtrag hat eine Uberlieferungsvariante der Fragen von Nagda

al-Hartriy an Ibn ‘Abbas und dessen Exegese zu Koranversen zum Inhalt. —
Die Moschee des Ibn ‘Attab, wo er seine Kollegs abhielt, kann ich bei den
Lokalhistorikern gegenwirtig nicht nachweisen.

*® Takmila 1/Nr. 746; Ibn al-Abbar, al-Mu'Sam 181-184; Dibag 2/262-263;
Bugya, N1.308; Silat al-sila 5/Nr.251; al-Dahabi, Siyar 20/508; al-Maqrizi,
al-Mugqaffa al-kabir 7/497; Mahlif, Nr. 448. Siehe noch M. Fierro: Abii
Bakr al-Turtiisi. K.al-hawadit wa-I-bida” 103. (Fuentes Ar4bico-Hispanas,
14. Madrid 1993).

* Tartib al-madarik 8/194-195 (mulhaq); Sila 1/Nr.647; Bugya, Nr. 893.




157
Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

seinen Vorlesungen iiber die Mudawwana teil und erhielt von ihm
durch igaza die Uberlieferungsrechte zu denjenigen Schriften, die er
unterrichtete*. Auch Muhammad b. Yusuf b. Sa4da verkehrte in
seiner halga®'. Welches kitab seines Lehrers er hier im einzelnen
meint, wird an keiner Stelle in den Marginalnoten gesagt; somit ist
bis auf weiteres auch an dieser Stelle von einem Mudawwanaexemplar
des Sazhs auszugehen, welches schon dessen Kommentare zu den
masa’il Sahniins in Form von Randglossen enthielt. Einige ndher nicht
bezeichnete Fighbiicher erhielt Ibn Saada auch von seinem fiir seine
Gelehrsamkeit bekannten Onkel Miisa b. Sa‘ada, der nach 480/1087
in Murcia lebte®”.

Ein spiteres und von fremder Hand geschriebenes Horerzertifikat
am Ende des K. al-gihad der Hs Kattani ist die letzte Eintragung auf
dem Blatt; es entstand schon im Kreis des Muhammad b. Yisuf b.
Sa‘ada im Sawwal 552/November 1157.

Anhand obiger Daten und des in den Gelehrtenbiographien attestier-
ten Lehrer-Schiiler-Verhiltnisses zwischen Muhammad b. Yiisuf b.
Sa‘ada und Ibn ‘Attab, Ibn Abi Ga‘far und Abii I-Walid b. Ruid ist die
Mehrzahl der von Ibn Saada eingetragenen Marginalnoten spitestens
gegen 520 d.H. entstanden, denn sein Lehrer Abi Muhammad Ibn
‘Attab, bei dem er den Nachtrag auf dem Endblatt der kurrasa noch
aufzeichnen konnte, verstarb in jenem Jahr in Cérdoba®”.

Die Randglossen, deren Sigeln Ibn Saada im einzelnen erklirt, sind
somit vor 520d.H. , selbst wenn nicht alle in seinen Kollegs eingetragen,
entstanden.

250

al-Gunya 153-154.

! Takmila 1/Nr. 746: sami‘a aydan Aba Muhammad b. Abi Ga'far wa-
lazama hudiira maglisi-hi li-I-tafaqquhi bi-hi wa-hamala ma kana yarwi-hi.

2 Ibn al-Abbar, al-Mu§am 194,21: ahada ‘an-hu ba‘da kutubi-hi Bnu
ahi-hi al-Qadi Abii ‘Abd Allah Muhammad b. Yisuf b. Sa‘ada.

s Muhammad b. Yasuf b. Saada und der Besitzer dieses guz’und anderer
agza’ in der Qarawiyyin-Bibliothek Miisa b. Muhammad b. Sadda waren
Vetter. Letzterer studierte in Alexandria bei Abli Bakr al-Turtiisi (st. 520/1126);
siche M. Fierro: Abi Bakr al-Turtii§i. K.al-hawadit wa-I-bida‘ 104; Tbn
al-Abbar, al-Mugam 195. Nr. 168.




Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

Soweit die Kopisten diverser Werkteile im Bestand der Qarawiyyin-
Bibliothek genannt und biographisch faBbar sind, kann die Entstehung
der hier benutzten Exemplare auf denselben Zeitraum datiert werden.
Wahrscheinlich das gesamte Werk hat ‘Abd al-Malik b. Masarra b.
Farag b. Halaf al-Yahsubi aus Cérdoba zwischen Ragab 496/April
1103 und Ragab 497/Mirz 1104 abgeschrieben, wovon uns ein GroBteil
vorliegt. Auch unter seinen Lehrern werden u.a. Abu ’I-Walid b. Rusd
und der mehrfach erwihnte Ibn ‘Attab genannt.

Als Kopist hat er sehr routiniert — seine Schreibkunst ( hasan al-hatt)
lobt noch Ibn Baskuwal — und fachménnisch gearbeitet: die Riickseite
des letzten Pergamentblattes hat er konsequent unbeschrieben gelassen.
Entweder diente dies als Schutz fiir die kurrasa, oder er lieB dadurch
vorsorglich Platz fiir spatere Kolophonvermerke. Die Methode war
schon damals nicht neu; in dlteren Vorlagen, die aus Qairawan stammen,
stoBen wir auf ein dhnliches Phanomen.

‘Abd al-Malik b. Masarra beschiftigte sich mit der Herstellung dieser
Exemplare (Hefte unter der Nr. 799) offenbar in seinen jungen Jahren;
er starb im Ramadan 552/Oktober 1157*.

Auf welchen Uberlieferungswegen allerdings die in den Randglossen
genannten alten Schriften der Malikiyya in diesen Gelehrtenkreis ge-
langt sind, geht aus den bisher vorliegenden Informationen der benutz-
ten Handschriften nicht hervor. Ein kurzer Hinweis auf das
Mudawwanaexemplar (K. al-nikah L-11.) von Abi Muhammad al-Asili
das als Vorlage zur Anfertigung einer neuen Abschrift benutzt worden
ist, 148t auf jeden Fall auf den Uberlieferungsweg von Qairawan nach
al-Andalus und dort auf die ersten umfangreichen Kommentierungen

% Sila2/Nr. 780; Ibn al-Abbar, al-Mugam 257-259. Nr. 233; Bugya, Nr.
1079. Er hat auch diejenigen agza’hergestellt, die der Druckausgabe zugrunde
lagen. Von den Herausgebern genannte Datum der Abschrift (476 d.H.) wird
aber eine Verschreibung sein; auch hier miifite das Jahr 496 d.H. zu lesen
sein. — Andere Kopisten sind dagegen unbekannt geblieben: ‘Abd al-Galil b.
Ahmad b. ‘Abd Allah b. Sallam al-Ansari nennt sich auf dem Titelblatt einer
kurrasa aus dem Jahr 524 d.H.; eine andere kurrasa hat Misa b. ‘Abd al-Malik
b. Sahl b. Zakariya’ b. Sahl al-(Bakri ?) im Rabi® 1. 500 abgeschrieben. Der
aufmerksame Leser wird sie vielleicht biographisch identifizieren kdnnen.




156
Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

des Mudawwanatextes in der Generation von al-Asili und danach
schlieBen.

Im selben Ordner Nr. 799 der Qarawiyyin-Bibliothek ist das Endblatt
aus einem Mudawwana-Fragment ans Tageslicht gegkommen, das nicht
von der Hand des ‘Abd al-Malik b. Masarra stammt, aber mit folgender
iberlieferungsgeschichtlich wertvollen Eintragung endet:

ERTAUIRUNES S UV O D S B | PUW-1 [P P SO ST
CAlE caly o am ad be e fay LoV OSG alily adasey

Im Zertifikat Nr. VI. ist die Auswertung des kitab von Abii ’I-Walid
b. al-"‘Awwad, Hisam b. Ahmad dokumentiert, der wiederum, diesem
Kolophonvermerk zufolge, die Abschrift von al-Asili — versehen mit
dem Sigel . (siehe S. 144) — als Kollationsvorlage benutzte. Zieht
man die bereits erwihnte Information von al-Asili in Betracht, dernach
er in Qairawan auf die Riwaya von al-Ibyani zuriickgriff (siehe S.
95), ergibt sich eine Uberlieferungslinie aus Qairawan nach al-Andalus,
die diesmal nicht durch die iiblichen Angaben der Riwayat in den
fahrasa -Werken, sondern durch Abschriften selbst attestiert ist: al-
Ibyani — al-Asili - Abu ’1-Walid b. al-Awwad ( — kurrasa in der
Qarawiyyin-Bibliothek).

Schon im Qairawaner Uberlieferungsstadium der Mudawwana in
Sahnuns dlterem Schiilerkreis — in der zweiten Halfte des 3. Jahrhunderts
d.H. — kamen wir zum selben Ergebnis: die jeweilige Riwaya war
schon um jene Zeit gleich kitab. Wie dort die riickwirts laufenden
Uberlieferungswege von al-Ibyani und seinen Zeitgenossen nach
Sahnin verliefen, zeigen die Qairawaner Zertifikate, dank der konse-
quenten Kollation jener Exemplare samt der Angabe ihrer jeweiligen
Riwayat durch al-Qabisi, sehr deutlich.

Die Mudawwanaexemplare des Aba Muhammad al-Asili hatten im
andalusischen Gelehrtenleben des spiten 4. Jahrhunderts d.H. be-
kanntlich eine zentrale Bedeutung; sie beruhten auf Qairawaner Ri-
wayat, die in einigen Pergamentfragmenten der Qairawaner Moschee-
bibliothek schon vor al-Asilis Aufenthalt in der Stadt dokumentiert
sind. Wihrend der Fortschreibung der Randglossen beriicksichtigte
man in den Folgegenerationen wiederum die vorgefundenen Vermerke




Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

von al-Asili selbst und libernahm sie in die neuen Abschriften. Wie
manche Uberlieferungsvarianten zu ihm gelangt sind, konnen wir auch
hier nur vage rekonstruieren. Wir miissen uns zunichst damit begniigen,
daB es solche Uberlieferungsvarianten mit inhaltlichen Akzentver-
schiebungen in der Darstellung von Rechtsfillen gegeben hat, die
man — ohne genaue Quellenangabe — neben dem Mudawwanatext
eingetragen hat.

Eine solche Randglosse nach alten Quellen findet sich am Ende des
Kapitels al-nikah bi-sadaq aqall min rub‘ dinar (siehe Druckausgabe
IV. 73-74) in der Hs Qarawiyyin 574 (fol.113a) :

&)@JG)QJJELE}\[)bicS;JQﬁj)TY:&J\AJGW;_;;N
o Yoy e \J . SRR R ; L PR . ot s
)J)cMJ}_s\\):)bejf\.Juﬂ)p_i;tg)da&\.gb.ﬁddb.my

: L;Lrﬁ"" L,NL_SJ s e L}J;@: Ol jend

Die Muwatta~Rezensionen verzeichnen den hier via Ma’n b. Tsa
iiberlieferten qaul des Malik nur teilweise im obigen Sinne: 12 ara an
tunkaha ’l-mar’atu bi-aqalla min rub‘ dinarin li-anna rub‘ dinar yagibu
fi-hi ’I-qat‘u **. GemiB dieser Stelle wird aber entweder die Muwatta-
Rezension von Man b. Tsa (st. 198/814)** oder sein Sama‘ nach
Malik das obige Dictum enthalten haben.

Maliks Muwatta’ in der Riwaya von Man b. Tsa war, soweit biogra-
phisch und anhand der bisher aufgefundenen Muwatta-Fragmente re-
konstruierbar (vgl. meine Beitriige 50-51), im fraglichen Zeitraum —
in der Mitte des 4. Jahrhunderts d.H. — in Ifrigiyya nicht bekannt. Und
in al-Andalus, wo uns die Isnadfiliation Ma'n - Malik spitestens im
Muwatta~Kommentar des Ibn ‘Abd al-Barr an einigen Stellen begegnet,
bleiben die Konturen einer konsequenten Benutzung der Man b. Tsa -

?% Rezension Yahya b. Yahya 2/528; Rezension Abii Mus‘ab 1/Nr. 1483;
bei al-Hadatani und al-Saibani erscheint nicht einmal dies. Maliks Stellung-
nahme war allerdings nicht unumstritten; er soll der erste in Medina gewesen
sein, der diese Auffassung vertrat und dabei sogar zugab, den irakischen (!)
Rechtsgedanken sich eigen gemacht zu haben: al- Istidkar 16/Nr. 23384-85.

2 Tartib al-madarik 3/148-150; Dibag 2/344-345; al-Dahabi, Siyar 9/304;
al-Mizzi 28/336; Beitrige 221.




161
Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

Rezension in nordafrikanisch-andalusischen Kreisen unscharf'.

Selbst wenn man in Erwigung zieht, daB der Passus auch zu den
zahlreichen masa’il Maliks, die gerade Ma'n besessen haben soll, gezzihlt
werden diirfte, ist es nicht nachpriifbar, wie al-Asili in den Besitz
derselben gekommen ist. Es ist indes unverkennbar, daB man die von
Ibn al-Qasim in der Mudawwana prisentierte Diskussion mit Malik
durch die obigen Variante von Ma‘n b. Isa zu ergiinzen und vor allem
zu spezifizieren bestrebt war.

Die unmittelbare Quelle dieser Randglosse wird am SchluB genannt:
min fawa’id Abi Muhammad al-Asili. Ein solcher Werktitel unter
seinen Schriften ist allerdings nicht belegbar. Der andalusische
Biograph Ibn al-Faradi kennt dessen K. al-dala’il ‘ala ummahat al-
masa’il, eine Sammlung iiber ihtilaf zwischen Malik, al-Safi und
Abil Hanifa*®,

' Siehe Beitrige 52; Tamhid 2/77; 285; 4/178; 5/183; 6/131; 322; 7/95;
183-184 u.a. al-Istidkar 3/Nr.3143; 13/Nr.18928. Ob der in diesem Zusam-
menhang oft genannte Ibn Waddah eine vollstindige Riwaya des Muwatta’
nach Ma‘n — durch die Vermittlung des Miisa b. Muawiya al-Sumadihi — in
seiner Heimat iiberlieferte, muB noch untersucht werden. Die nur sporadisch
vorliegenden Belege sprechen zunichst eher gegen eine solche Annahme.

>* Ibn al-Faradi, Nr. 758; zu weiteren Werktiteln siehe Tartib al-madarik
7/141. — Ein #duBerst interessantes ihtilaf-Werk der friithen Malikiten ist vor
kurzem ans Tageslicht gekommen: die Hs Esad Efendi 966 (fol. 1b-84b;
Abschrift Safar 718) in der Siileymaniye-Bibliothek Istanbul enthilt die Bear-
beitung des Muhtasar al-sagir von Ibn ‘Abd al-Hakam durch Muhammad b.
‘Abd Allah b. ‘Abd al-Rahim b. Abi Zur‘a al-Barqi (st. 249/863) in der
Riwaya seines Sohnes ‘Ubaid Allah und mit dessen Ergénzungen. Schon der
Vater hat seine Schriften (ta’alif) zum Muhtasar mit dem Dissens der Recht-
gelehrten ergéinzt: zada fi-hi ihtilaf fuqaha’ al-amsar (Tartib al-madarik
4/181,2-3; Dibag 1/167). Der Sohn wiederum ist als Verfasser eines Muhtasar
‘ala madhab Malik ausgewiesen, dem man diese Ergdnzungen im Muhtasar
des Ibn ‘Abd al-Hakam hinzufiigte: wa-ba'd al-nas yudifu ilai-hi ziyadata
ihtilaf fuqaha’ al-amsar fi Muhtasar Ibn ‘Abd al-Hakam. Die Handschrift enthlt
beides: sowohl die Lehrdifferenzen zwischen den madahib als auch Ergin-
zungen des ‘Ubaid Alldh mit konkreten Hinweisen auf al-AuzaT, Sufyan
al-Tauri, Abl Hanifa, al-Safiq, Ishaq b. Rahiiya und Ibn Hanbal. Ausgangs-
punkt der Darstellung der Rechtslehre ist stets Ibn ‘Abd al-Hakams Muhtasar




Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

Was unter den fawa’id von al-Asili verstanden werden konnte,
schildert eine kleine Diskussion, die in Qairawaner Gelehrtenkreisen
zwischen Ibn Abi Zaid, al-Asili und ihrem Rivalen al-Baradi7 ent-
brannte. Sie endete mit dem Vorwurf des Ibn Abi Zaid an seinen
Rivalen al-Baradii mit den Worten: la-qad harramta-na fawa'ida al-saih
(d.i. al-Asili) bi-israfi-ka fi l-radd ‘alai-hi *”. Die Stelle spricht in
dem Zusammenhang nicht unbedingt fiir einen Werktitel; moglicher-
weise handelt es bei der obigen Quellenangabe in der Randglosse um
die Zusammenstellung von miindlichen Kollegkommentaren von al-
Asili durch seine Schiiler.

Der Ursprung vieler Glossen in der Sammlung Qarawiyyin, Nr.
574 wird zwar genannt, ihre jeweilige Riwaya ist jedoch an keiner
Stelle verzeichnet. Den Riickgriff auf dgyptische Vertreter des madhab
dokumentieren Ausziige aus dem Mubhtasar al-Waqqar, d.i. Muhammad
b. Yahya, Abii Bakr (st. gegen 269/882)° und aus dem K. al- Zahi fi
I-figh des Muhammad b. al-Qasim b. Sa‘ban, Abii Ishaq (Ibn) al-Qurti
(st.Gumada 11.355/Mai 966)**!. Beide Werke sind verlorengegangen.
Die Ubernahme in die Marginalnoten erfolgt mit bemerkenswerter
Sorgfalt und detailliert, moglicherweise sogar im Wortlaut.

Am Ende des K. al-itql. (Hs Qarawiyyin 574; fol.45a), nach einigen
Nachtriigen aus dem K. al-wala’ wa-’I-mawarit der Mudawwana mit
Erginzungen nach Ibn Habib und nach Yahya b. ‘Umar - Abi Zaid -
Ibn al-Qasim, die gemdB Endvermerk ¢ ; der Utbiyya entnommen
worden sind, folgt ein Passus aus dem Muhtasar von al-Waqgqar:

(al-sagir) in der Riwaya von Muhammad b. ‘Abd Allah al-Barqi. Uber ihn
siehe auch al-Dahabi, Siyar 13/46-47; al-Mizzi 25/503-504; Tahdib 9/263;
Beitridge 86; 233, Anm. 2. — Auf die Existenz der Handschrift hat mich
dankenswerter Weise Herr Siikrii Ozen (Centre for Islamic Studies - 1sam -
Istanbul) aufmerksam gemacht, der das Werk zur Publikation vorbereitet
und mir eine Kopie vom Original zur Verfiigung gestellt hat.

*° Tartib al-madarik 7/143,11.

*® Tartib al-madarik 4/189; Mahliif, Nr. 70; Beitrige 56.

*! Tartib al-madarik 5/274-275; Dibag 2/194-195; Husn al-muhadara 1/313-
314; al-Magrizi, al-Mugqaffa al-kabir 6/531-532; al-Dahabi, Siyar 16/78; vgl.
meine Materialien 84-85.




163
Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

1308 L, Sl L 3 el JS 50yt B0, bl &

kb Joo o S ¢ (si) 3,3 e by 03 ¢ S 3 Ll
of 4, Sy J“; A S .):/a cade ey sLYISUe ;_p 4,

\,uux:,JuJ}.wQuz_eng_eg:j}ﬁ JLas ¢ Ol dl o la e J)
Loy (2> sl e a0 Ll &s; i» odoe 51 L) 5 O) S e

.)\_9)5 Jawi QLSLSBA\.SL..J\J,&.H

Am Ende einer weiteren mas‘ala heiBt es dann nach insg. 13 Zeilen:
)35 M 222 -» s . Der Duktus dieses Nachtrags auf dem letzten
Blatt der kurrasa st identisch mit dem der anderen Glossen und entstand
also wihrend der Lesungen bzw. des Unterrichts aus der Handschrift
im selben Kreis. Der Hinweis unzur -mas‘alata fi kitab al-Aqdiya
min Mubhtasar al-Waqqar 1iBt eindeutig auf die Existenz dieses
Fighbuches aus Agypten und auf die unmittelbare Benutzung desselben
durch Andalusier schlieBen. Hierfiir spricht auch, daB am Ende des
Abschnittes diesmal jedwede Quellenangabe durch die iiblichen Sigel
fehlt. Somit kommt eine Textiibernahme aus einer der Schriften
andalusischer Gelehrtenkreise — in einer Vermittlerstufe in ilteren
Werkexemplaren — nicht in Betracht; man greift hier vielmehr auf das
Buch von al-Waqqar direkt zuriick.

Eine inhaltlich verwandte Rechtsfrage wird auch in der Utbiyya,
im Sama‘des Agypters Asbag b. al-Farag (al-Bayan wa- I-tahsil 14/574)
angesprochen, der sein ra’y hierzu dhnlich formuliert: | s:a, s ot syt

e g, dll j+ . . Die Darstellung von al-Waqqar, nur eine
Generation nach seinem Lehrer Asbag, wurzelt somit in derselben
Tradition der dgyptischen Rechtslehre.

Es ist nicht auszuschlieBen, daB dieses 17 guz’umfassende muhtasar-
Werk durch nordafrikanische Vermittlung nach Cérdoba gelangt ist;
in Qairawan war es auf jeden Fall bekannt. Dort hat man es einige
Zeit sogar dem Mubhtasar des Ibn ‘Abd al-Hakam vorgezogen 2 und

*2 Tartib al-madarik 4/189; Dibag 2/168. — Aber nur vom Muhtasar des
Ibn ‘Abd al-Hakam besitzen wir alte Abschriften in der Moscheebibliothek:




Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyin-Bibliothek

Ibn Abi Zaid al-Qairawani benutzte es in seinem K. al-Nawadir wa- -
ziyadat als Quelle®™.

Mehrere Nachtriige aus dem K. al-zahi (fi I-figh) des duBerst pro-
duktiven dgyptischen Gelehrten der Malikiyya Muhammad b. al-Qasim
b. Sa'ban sind am Ende des K. al- 33l wa-I-buyii’ al-fasida in derselben
Handschriftensammlung Nr. 574 (fol.87b-88a) erhalten, die mit den
Vermerken min al-zahi / dakara-hu / qala Ibn Sa‘ban fi ’l-zahi enden
und ebenfalls die direkte Ubernahme aus diesem Fighbuch in den
Kollegs dokumentieren. Weitere Ausziige auf diesem Blatt sind dem
Mugrib des Ibn Abi Zamanin (siehe S. 146) und — mit dem Sigel .. ¢
gekennzeichnet — den Randvermerken des Ibn ‘Attab entnommen wor-
den. In diesem Umfeld diverser Ausziige aus élteren Schriften stehen
die Passagen aus dem K. al- zahi isoliert und bestitigen ihre unmittelbare
Benutzung im frithen 6. Jahrhundertd.H. in al-Andalus. In zeitgenossi-
schen fahrasa-Werken finden sich aber auch diesmal keine Hinweise
auf eine Werkiiberlieferung aus Agypten.

Spitestens seit dem Emir al-Hakam II. (bis 366/976), der agyptische
Gelehrte mit einer jihrlichen Dotation bedachte, ist Ibn Sa‘ban und
offenbar auch seine Biicher in al-Andalus bekannt gewesen; ihm hat
der Emir die doppelte Vergiitung zukommen lassen®. Sein Zeitgenosse
Ibn Abi Zaid al-Qairawani erwihnt in der Einleitung zu seinem K
al-Nawadir, daB er zu Ibn Sa‘ban schriftliche Kontakte hatte und zitiert
ihn in seinem Werk — ohne allerdings einen Buchtitel zu nennen —
mehrfach (vgl. meine Materialien 84-85). DaB sein K. al-ruwat ‘an
Malik im islamischen Westen bekannt gewesen ist, dokumentieren
wiederum entsprechende Fragmente im biographischen Werk des Qadi
‘Tyad. Die Ausziige aus seinen Fighbiichern — seinem K. al-zahi und
hie und da aus seinem Mubhtasar ma laisa fi I-Muhtasar’® - in den
Glossen der konsultierten Mudawwanaexemplare der Qarawiyyin-

siehe Beitrige 223; 233-234; vgl. meine Materialien 7ff.
* i Muhtasar al-Waqqar wa-Ia yaruddu ’I-mu’addinu al-salima fi dani-hi:
Hs Miinchen, arab. 340. fol. 28a; vgl. auch fol. 10b.
*** Siehe den kurzen Bericht nach Ibn Hayyan in Tartib al-madirik 5/275,5ff.
* Dieses Werk als direkte Primirquelle benutzt Abii ’l-Walid b. Rusd in
seinem Utbiyya-Kommentar al-Bayan wa-I-tahsil durchgehend.




165
Madhab-internes ihtilaf; die Erweiterung der Rechtslehre

Bibliothek registrieren keine verwertbaren Angaben zur Werkiiber-
lieferung.

Madhab-internes ihtilaf; die Erweiterung der Rechtslehre

Die Fiille der Marginalnoten in einigen Mudawwana - Exemplaren
ist iberwiltigend und demonstriert eindrucksvoll das Reichtum des
benutzten malikitischen Schrifttums aus Nordafrika und al-Andalus
im hier untersuchten Zeitraum. Eine von den Folgegenerationen ent-
fachte Polemik gegen die Rechtsmaterialien Sahniins ist in diesen
Kommentaren aber genausowenig zu erkennen wie offensichtliche,
absichtlich herbeigefiihrte Manipulationen am iiberlieferten Textbe-
stand aus der Zeit Sahnuns.

Man kiimmerte sich eher um andere Dinge. In den Kollegs ging es
neben der Textkonstituierung vor allem um die Erweiterung, um die
inhaltlich konstruktive Auslegung des Mudawwanatextes in seiner
iberlieferten Form und um die Differenzierung von juristisch relevanten
Inhalten bei verinderten Rechtsverhiltnissen. Textvarianten der ver-
wendeten Exemplare wurden ebenfalls mit Sorgfalt registriert; dies
gehorte schlieBlich zum Handwerk des Kopisten, wenn er auf mehrere
Exemplare zuriickgreifen konnte. In diesem Bereich waren die Textver-
gleiche zwischen unterschiedlichen Riwayat aus der Schiilergeneration
Sahniins durch al-Qabisi maBgebend.

DaB es innerhalb des Madhab gelegentlich zu unterschiedlichen
Rechtsauffassungen kam, die mit dem Inhalt der vor allem durch Ibn
al-Qasim vertretenen Lehre nicht, oder nicht mehr im Einklang standen,
kann mancherorts aus diesen Marginalien abgeleitet werden.

Zur ersten masala im Kapitel fi J-ragul yu'tiqu ‘abda-hu ‘ala mal
wa-ya'ba dalika ’I- ‘abdu (Druckausgabe: Bd. VII. 65) heiBt es z.B. am
Rand eines losen Pergamentblattes der Qarawiyyin - Bibliothek (im
Sammelordner Nr. 799):

i) N a5 sy 1 sl ) 6T, e 2 sl JU LS




Madhab-internes ihtilaf; die Erweiterung der Rechtslehre

° Ly .,
1 - . - : 4 : e A \ o - { .
Vg dod ad agd Calise o ¢ Ogndladey > &) S JB A3 ¢ adall ol
w s 1 o °
a3l g o Upel oo c dpudl Jaly aom o9 Ce iy g ol aploe ol e

1Sy S e g0 OF 4 LaS a7 any OF aly M3 ais sy £3LS°

ANOTe § Iy 85l alll JUy s Yie ade Jaomy 0T &5 cla s
€3,y elas Yy 8 uie oo po ad s P 3V § SRR WS T
Gt OS2 d LS s 2 520l 3,0 OF G20 ol 1 L i g

In der Tat orientieren sich die obigen Ausfiihrungen des Agypters
Asbag b. al-Farag (st. 225/839)* im wesentlichen an der ihnlich
gelagerten Rechtsfrage als qaul Malik im K. al-mudabbar des
Muwatta®®. Bemerkenswerterweise richtet sich die Rechtsfrage in
der Mudawwana, op.cit. zwar an Ibn al-Qasim, jedoch mit der Absicht
— und mit der iiblichen Formel — , um Maliks Ansicht in der Sache
einzuholen: a-ra’ayta in gala ’I-abdu...a-yakiinu ragiqan bi-hali-hi fi
qauli Malik....(op.cit. Zeile 2-3). Selbst wenn der Muwatta’die mas’ala
etwas anders prasentiert — dort kommt die Freikaufsabsicht vom
mudabbar selbst — , steht die dort dokumentierte Lehre Maliks yatbutu
la-hu ’I-itqu wa-sarati ’l-hamsin dinaran dainan ‘alai-hi...im
Widerspruch zum Passus der Mudawwana in der Riwaya des Ibn
al-Qasim.

Madhab-internes ihtilaf ist spitestens in der Generation Sahnuns
bekannt gewesen und auch nicht vertuscht worden. Schon Yahya b.
‘Umar al-Kinani, der in einigen Qairawaner Fragmenten als Rawi der
Mudawwana erscheint, verfate ein K. ihtilaf Ibn al-Qasim wa-
Ashab®®. Der Muwatta>Kommentator Ibn ‘Abd al-Barr widmete die-

*® Sur. 16,75.

%7 Tartib al-madarik 4/17-22; Dibag 1/299-300; al-Mizzi 3/304; al-Dahabi,
Siyar 10/656; Beitrédge 108-109 u. Index.

?* Rezension Yahya b. Yahya 2/811; Rezension Abii Mus‘ab 2/Nr.2770.

? Siehe meine Beitriige 95. Der Qairawaner Muhammad b. al-Harit al-
Husani, der 312/924 nach Cérdoba iibersiedelte, beschiftigte sich mit dem




167
Madhab-internes ihtilaf;, die Erweiterung der Rechtslehre

sem Phianomen ebenfalls ein eigenes Werk u.d.T. Ihtilaf agwal Malik
wa-ashabi-hi, das von Malik bis zu den Quellen der Mustahraga von
al-‘Utbi, also einen beachtlichen und fiir die Entwicklungsgeschichte
der Malikiyya bedeutenden Zeitraum von rund achtzig Jahren Rechts-
entwicklung umfassend, kontroverse Lehren des Madhab zum Thema
hat. Hiervon ist leider — nach Kapiteln des Figh angeordnet — nur ein
Teil erhalten; das vollstandige K. al-wudii’ und der Anfang vom K.
al-salat (Hs Kattani, Nr. 3369)".

Die Kenntnis kontroverser Lehrmeinungen unter den alten Vertretern
des Madhab diirfte auch den Cérdobenser fagih musawar Muhammad
b. ‘Umar b. Lubaba (bis 314/926), dessen Mudawwana-Exemplare
man in den Kollegs benutzt hatte, zu diesem relativ ausfiihrlichen und
gegen die Lehre des Ibn al-Qasim gerichteten Kommentar von Asbag
b. al-Farag veranlaBt haben. Nach welcher Quelle er auf den Agypter
zuriickgriff, wird in der Marginalnote nicht mitgeteilt. DaB man den
Randvermerk selbst in den Kollegs des Ibn Lubaba in die Handschrift
eingetragen hatte, ist ebenfalls unwahrscheinlich. Denn die Fundstelle
ist denjenigen Exemplaren zuzuordnen, die erst im letzten Viertel des
5. Jahrhunderts d.H. angefertigt worden sind. Auch der Duktus der
Handschrift und der Marginalnoten unterscheidet sich von denjenigen

madhab-internen Dissens offenbar in mehreren Schriften: der Werktitel al-
ittifaq wa-’l-ihtilaf fi madhab Malik und die Abhandlung u.d.T. K. ra’y Malik
alladi halafa-hu fi-hi ashabu-hu, angefiihrt in seiner Biographie, weisen in
diese Richtung. Es findet sich sogar eine Randglosse in der Mudawwana Hs
Galawi, Nr. 1259 — K. al-sarf — , die wahrscheinlich einer dieser Schriften
entnommen worden ist. Unter dem Titel al-ittifag wa-’I-ihtilaf baina Malik
wa-ashabi-hi ist das Kap. al-igarat im Bestand der Maktaba al-umiimiyya
(nicht zu verwechseln mit der Moscheebibliothek!), jetzt im Museum von
Raggada, Nr. 17778 (16 fol.), erhalten. Siehe oben, S. 92.

™ Bis fol. 29b: K. al-wudi’ ; fol. 30a-49a: K. al-salat. Siehe schon J.
ScHacHr in: Hespéris Tamuda 9 (1968) 22-23. Die spiteste Quelle, die Ibn
‘Abd al-Barr in diesem Buch nennt, ist der im Ramadan 381/November 991
verstorbene Qadi al-gama‘a von Cérdoba Ibn Zarb und dessen K. al-Hisal,
das unter den Malikiten in al-Andalus hohes Ansehen genoB: Ibn al-Faradi,
Nr. 1361; Tartib al-madarik 7/114; Dibag 2/230; al-Dahabi, Siyar 16/411;
Ibn ‘Atiyya 69; 74; Ibn Hair 246.




Madhab-internes ihtilaf; die Erweiterung der Rechtslehre

Bruchstiicken, die man nachweislich schon im Kreis des Ibn Lubaba
studiert hatte (siehe oben, S. 113). Die obige Randglosse hat man, wie
so oft beobachtet, aus einem alteren Exemplar in unsere Handschrift
iibertragen.

Es wird im Rahmen von Fallstudien noch zu erértern sein, wie es
zu der hier dargestellten Lehrdifferenz innerhalb des Madhab im iiber-
lieferten Schrifttum gekommen ist. Ob hierbei Ibn al-Qasim die ent-
scheidende Rolle spielte oder bereits sein Lehrer Malik unterschiedliche
Ansichten in der Sache hatte und weitergab, wofiir es ebenfalls Beispiele
gibt, wird wohl kaum iiberzeugend nachgewiesen werden konnen.
Entscheidend ist zundchst die Dokumentierung der madhab-internen
Lehrdifferenzen in den Folgegenerationen, die nunmehr in bisher un-
beachteten Marginalien vieler Mudawwana- und Muhtalita - Fragmente
eruierbar sind.

Im Kapitel ma gaa fi talaq al-marid, zur mas ala in der Druckausgabe
VI. 37,3-6 ist am Rand eines Fragmentes in der Qarawiyyin - Bibliothek
ein Kommentar Sahniins zur Lehre Ibn al-Qasims nachgetragen.
Diesmal erfahren wir sogar, in welchem Mudawwanaexemplar die
Marginalnote urspriinglich verzeichnet gewesen ist. Der folgende
Text ist an den gekennzeichneten Stellen nicht leserlich; die geschitzte
Anzahl der fehlenden Buchstaben ersetzen die Punkte in eckigen
Klammern:

ade D25 oy plasdl day dasf LS 0 lia L

¥y Lekts Glos Lgd ¢ pulall o S35 o bale Ly 1 O i JUS
Lt Bl Jlas casly ¥ o (o0l Bl L 0T &L e [ . ]
 Lghte Blas opr 2STOIS Oy ocind) Il L OF &0l e [ e 1y

e e B Ll L59 v e o
Die kurrasa, in der ich diesen Vermerk gefunden habe, ist in dem-
selben Duktus geschrieben worden wie derjenige Teil, der mit einem
gira’a - Vermerk bei Ibn Lubaba endet (siehe S. 114). Sie diirfte somit
um die dritte Jahrhundertwende d.H. entstanden sein. Dies und die

Quellenangabe min / fi kitab Ahmad... passen sogar zusammen. Der
Nachtrag ist dem Exemplar des Ahmad b. Halid (st. Gumada 1I.




169
Madhab-internes ihtilaf, die Erweiterung der Rechtslehre

322/Mai-Juni 934)*"" entnommen worden, ohne die Stelle ihm in den
Kollegs vorgelesen zu haben ( wa-lam yugqra’ ‘alai-hi ). Er selbst iiber-
nahm Sahnuns anderslautende Ansicht dessen Sama“ - Sammlung, die
offenbar parallel zur Mudawwana (iiberliefert worden ist>”>. Der Ur-
sprung der Eintragung ist also im Vergleich zu den iibrigen Notizen
inder kurrasa alt und entstand schon in der Schiilergeneration Sahniins
mit Hinweis auf seine Sama“ - Sammlung: min sama‘i-hi fi kitab
Ahmad. Inhaltlich ist Sahniins Kommentar zu Ibn al-Qasims gaul mit
dhnlich formulierten Lehren im Muwatta’ vergleichbar®”, wobei Malik
sich nachweislich an entsprechenden Direktiven des Ibn Sihab al-Zuhri
und der medinensischen Sunna zu orientieren scheint**.

Erginzungen zum Fragenkomplex am Ende des K. al-talag (Druck-
ausgabe: Bd. VI. 46-48), dort, wo parallel zu den an Ibn al-Qasim
gerichteten masa’il auch einige atar nach Ibn Wahb — aus dessen
Muwatta’ (siehe oben, S. 24-26) — zusammengestellt worden sind,
steht ein ausfiihrlicher Nachtrag, der ebenfalls wihrend der Kollegs
bei dem Cérdobenser Ahmad b. Halid entstanden ist und von dort in
die vorliegende Abschrift vom Ragab 471/Januar 1079 iibernommen
wurde. Diesmal greift man auf das am Rand verzeichnete Haditmaterial
zuriick und modifiziert dadurch die von Ibn al-Qasim in der Mudaw-
wana dokumentierte Lehrmeinung. Hier heiBt es:

dﬁ&;,.g\ Al i JUCL‘:}JMLJL: Js .UL'»Q.;.LQ? U)_?;'-ﬁ
v&@)}vﬂb&@wﬂ) LJ:L;- VXBZ_«J.W\?_,TV,JLA;LJL@.»

J)Uogf/,&\g;_;w;\\':l: JU&EL;:—:MJ-‘;*—?J‘WTJp%—:—’—L;ﬁ)N

' Tartib al-madirik 5/174-178; Dibag 1/159-160; Ibn al-Faradi, Nr. 94;
al-HuSani, Ahbar al-fuqaha’ 16-19; Beitrige 112-113; siehe oben, S. 1135.

 In der Mustahraga min al-asmi‘a mimma laisa fi I-Mudawwana von
al-‘Utbi sind diese masail in einem dafiir gewidmeten Kapitel — in der Anord-
nung des Ibn Abi Zaid al-Qairawani — zusammengestellt. Abt ’1-Walid b.
Rusd zitiert sie in seinem Kommentar zur Mustahraga als Nawazil Sahnin.

? Rezension Yahya b. Yahya 2/572-573; Rezension Abii Mus‘ab 1/Nr.
1637; Rezension al-Hadatani, Nr. 357.

" vgl. hierzu z.B. ‘Abd al-Razzaq, al-Musannaf 7/Nr. 12191ff.




Madhab-internes ihtilaf; die Erweiterung der Rechtslehre

So

\}Ln." 5 k> Q\;J ¢ Lé__t- j) 1 P i J;>~‘</a JAlS, U3 é.LC gl hg—"f/‘
- 1 . - 5 Wit B O s B AP <
SN jla g 2T dald Wjac 4§, ST Oy ¢ Jaliadi aolgd ace

\}l.b;'_p«__ﬁ.“;&u\gi «LA_AJJ &W ..9“..;104 \.:._A)-‘

ol J i g cade
3 ° ™ ) s °
A#be}di)ww\;qv‘:}i;%kj}s‘@fﬁi Lt_'),a&T;,__«\JU
cdicke ;JJ:;VLQ:"W’V‘ &1 ade alll ;.wﬁ :;A.J,f“;&;‘i‘»
',.95'.4..) LJ.X_>- JL; }J.A; o .,L;._».,A LJ:LJ- Iv\_; o—L,.,a} -,_;‘» Ljix.»

\JDWJJM dbcm\ﬂ\&u})rddwbwmy}j Lfsu_fjn)

1 * y 3 % #Ees

Die offenbar in mahkxtlschen Kreisen Agyptens diskutierte Frage
iber die Eidleistungspflicht des scheidungswilligen Ehemannes im
geschilderten Rechtsfall ist durch die von ‘Amr b. Abi Salama al- Tinnisi
(st. 214/829) ins Spiel gebrachte Prophetentradition (siehe auch Ibn
Maga 2/Nr. 2038) gelost worden. Im ersten Teil des Kommentars
sind er und sein Schiiler Ibn Abi Maryam®” die Schliisselfiguren bei
der Aktualisierung der Prophetenpraxis, die Ibn al-Qasims Lehre in
der Mudawwana widerspricht (siehe Druckausgabe: Bd. VI. 47, 15ff).

* In der Schiller-Liste des in obiger Isnadfiliation genannten ‘Amr b. Abi
Salama al-Tinnisi erscheint ein gewisser ‘Abd Alldh b. Muhammad b. Sa‘id
b. Abi Maryam, der weitgehend unbekannt ist und keine targamahat: al-Mizzi
22/53,3-4. Ein kurzer Hinweis auf ihn findet sich bei al-Dahabi, Siyar 13/191;
demnach starb er 281/894. Ibn Waddah zitiert in seinem K. al-bida’ einen
Muhammad b. Sa‘id b. Abi Maryam mehrfach, dessen Identifizierung ebenfalls
nicht moglich ist: siehe M.Fierro (ed.), 63-64. Ibn Waddah hatte wiederum
zu dem bekannten Traditionarier der Agypter Sa‘id b. al- Hakam b. Muhammad
b. Abi Maryam al-Gumahi (st.224/838) Kontakte gehabt: Tartib al-madarik
3/373; al-Dahabi, Siyar 10/327; Tahdib 4/17; al-Mizzi 10/391. Er traf ihn in
Agypten, zeichnete bei ihm allerdings nur zwei Rechtsfragen auf (Tartib
al-madarik 3/374,1-2). Eine davon diirfte somit die hier erwihnte mas’ala
sein, wenn der in der Randglosse genannte Ibn Abi Maryam mit ihm, als
Szuh des Ibn Waddah, identisch ist.




171
Madhab-internes ihtilaf, die Erweiterung der Rechtslehre

Denn die Scheidung ist gemiB Haditmaterial auch bei Verweigerung
der Eidleistung in diesem Falle zuldssig.

DaB schon Maliks Lehre mit der hier lancierten Tradition konform ging,
haben, unserer gegenwirtigen Quellenlage zufolge, aber erst AShab und sein
Zeitgenosse ‘Arir b. Abi Salama bekanntgemacht; letzterer war iiber die
Grenzen Agyptens hinaus fiir seine Rechtsfragensammlung nach Malik b.
Anas und als Rawi des Muwatta’ bekannt””. Das in malikitischen Kreisen
diskutierte Traditionsgut ergdnzt Ibn Waddah anschlieBend mit der Lehre
des AuzaT, reichert somit die in der Mudawwana erdrterte mas’ala inhaltlich
an und geht iiber die Darstellung des Ibn al-Qasim hinaus’”’

Die rechtsliterarische Bedeutung des Nachtrages besteht in der schrift-
lich dokumentierten Weitergabe und Aktualisierung des Haditmaterials
via dgyptische Vermittlung an der entsprechenden Stelle des Mudaw-
wanaexemplars in al-Andalus. Der Kommentar wird schon in dieser
Form im Exemplar des Muhammad b. Waddah, des wohl eifrigsten
Verbreiters der Mudawwana in al-Andalus, gestanden haben, den dann
sein Schiiler Ahmad b. Halid offenbar in seine eigene Abschrift liber-
trug.

Auch in diesen Fillen gilt die schon gemachte Beobachtung: die
Passagen sind in den Folgegenerationen weiterhin als Kollegvermerke
in den benutzten ilteren Exemplaren verstanden und nicht in den
Textbestand der Mudawwana aufgenommen worden. Solche Nachtréige
gehorten nicht zum iiberlieferten Grundtext Sahnuns.

Madhab-interner Dissens unter den Fugaha’ Agyptens und des Higaz
bei kontroverser Interpretation der historisch mehr oder weniger ge-

716 21-Mizzi 22/51-55; al-Dahabi, Siyar 10/213; Tahdib 8/43-44; Tartib
al-madarik 2/211 in der Liste mimman hamala ‘an-hu ’I-figh wa-I-hadit;
al-‘Uqgaili 3/Nr. 1279. — Der Andalusier al-Walid b. Bakr b. Mahlad (st.
Ragab 392/April 1002 - al-Dahabi, Siyar17/65; Sila2/Nr. 1409) aus Saragossa
kannte noch seine Sama‘ -Sammlung in drei Teilen, in der Maliks Rechtsaus-
kiinfte angeblich im Wortlaut (!) zusammengestellt waren: al-Mizzi 22/54,5ff.

?” Muhammad b. ‘Amr al-Gazzi (st. gegen 240/854; nach Tahdib bis
280/893?) studierte bei den Schiilern von al-AuzaT und vermittelte das K
al-siyar von al-Walid b. Muslim - al-Auza1 (siehe oben, S. 33-35) in den
Westen; vgl. M. FiErro, a.2.0. 43; al-Dahabi, Siyar 11/464; Tahdib 9/371.

—C

Der hier genannte Hamza als Schiller von al-Auza1 ist nicht identifizierbar.




Madhab-internes ihtilaf;, die Erweiterung der Rechtslehre

sicherten Prophetenpraxis hat man nicht selten ohne jedwede weitere
Kommentierung des Sachverhalts in die Exemplare aus dem friihen 6.
Jahrhundert d.H. iibernommen. Dies zeigt eine Randglosse, deren Ur-
sprung auf die Mawwaziyyabzw. auf die Zawa’id kitab Ibn al-Mawwaz
(siehe oben, S. 148-149) zuriickgeht und auf Diskussionen schlieBen
14Bt, die Sahniin wihrend seines Aufenthaltes in Agypten moglicher-
weise noch nicht mitgekommen hat.

Zur Stelle im Kapitel fT aman al-marati wa-’I-‘abd wa-’I-sabiyy
(Druckausgabe: Bd. IIl. 41, 15) heifit es in der Hs Kattani 343, S. 48
am AuBenrand:

ety L 3 alady Bl e 5l 0) 1 ) Jal 3 e J

irm gl &5 Lo 25 ¢ ple TS L ghae YLa Bl OF e g Sl 3
ale g ¢ Sl e By ¢ Gyrems Vg 0,50 U3 O Loy oay Lilade
Sl AT DY ¢ ooy ot JU ¢ B BV B W g, gy L,
Whyj on . Bckaly uall 257 g basly fuaif o g gy 3V Qe |l

5 PO | B e
Die unterschiedliche Beurteilung historischer Voraussetzungen wih-
rend des Vertragsabschlusses bei al-Hudaibiyya fiihrt in diesem Fall
noch im frithen 3. Jahrhundertd.H. zu kontroverser Auslegung der
allgemeinen Rechtsfrage, ob jihrlich festgelegte Zahlungen des Ver-
tragspartners an die Muslime zuléssig seien. Eine Fragestellung, die
die Mudawwana direkt nicht abhandelt, aber in den Randglossen an
entsprechender Stelle nach den Schriften des Ibn al-Mawwaz in den
Kollegs andalusischer Fugaha’ geschildert wird. Weitere Kommentare
zu diesem speziellen Sachverhalt gibt es in den Randglossen nicht.
Was davon in der Folgeliteratur iibrig geblieben ist, steht in stark
paraphrasierter Form im K. al-gihad aus dem K. al-Nawadir wa-’I-
ziyadat des Ibn Abi Zaid al-Qairawani-".

™ Siehe K. al-gihad (ed. M. von Brepow) S. 430,14-431,3.




173
AbschluB

AbschluB

Die Faksimiles III. und IV. von den Seiten 46 und 47 aus dem K
al-gihad der Mudawwana (Hs Kattani) im Anhang vermitteln einen
vorldufigen Eindruck iiber die zunichst technischen Probleme, die bei
der Analyse der Randglossen dem Leser sich stellen. Leider hat man
bei der Herstellung der Fotografien den Randvermerken offenbar nicht
die ihnen gebiihrende Aufmerksamkeit gewidmet. Ihre konsequente
Auswertung wird — wie meine ersten Untersuchungen in der Hizana
al-‘Amma in Rabat und in der Qarawiyyin-Bibliothek in Fas ergaben —
nur durch das Heranziehen der Originale méglich sein. Viele agza’
im Bestand der Qarawiyyin mit unzdhligen Marginalnoten sind nicht
einmal verfilmt worden; manche Eintragungen sind sogar im Original
nur schwer, oder iiberhaupt nicht mehr leserlich.

Es wird die Aufgabe noch zu leistender Bibliotheksstudien sein, die
Marginalnoten in ihrer Gesamtheit — vielleicht einzeln fotographiert —
zu erfassen und literarhistorisch zu ordnen. Denn bei der detaillierten
Darstellung der in diesen Kommentaren benutzten Quellen sind auch
Werktitel genannt — z.B. al-Wadiha von Ibn Habib, Muhtasar al-
Mudawwana wa—’I—MthaIi;a von Ibn Abi Zaid al-Qairawani, die
Schriften von Ibn Muzain, wahrscheinlich sein Tafsir al-Muwatta’
u.a. —, deren iiberlieferungsgeschichtliche Zuordnung zu den benutzten
und mit Sigeln versehenen Fighbiichern andalusischer Provenienz als
deren jeweilige Quellen nicht unproblematisch ist.

Der Riickgriff auf die Rechtsliteratur des 4. und 5. Jahrhunderts
und die kontinuierliche Ergidnzung und Kommentierung der in der
Mudawwana und Muhtalita gesammelten masa’il der Vorginger mit
inhaltlich weiterfithrenden, oft lokalspezifischen Aspekten sind fiir
die Rechtsgeschichte von immenser Bedeutung und bestitigen die
madhab -interne Vielfalt der Rechtslehre in ihrer historischen Ent-
wicklung.

Dieser ProzeB in der Darstellung der Rechtslehre erreicht, wie
erwiihnt, in den Nawadir wa-l-ziyadat des Ibn Abi Zaid al-Qairawani
seinen literarhistorisch unbestreitbaren Hohepunkt. Selbst wenn sein




Abschlu

Riickgriff auf das alte malikitische Schrifttum, auf die sog. ummahat
al-madhab, erfahrungsgemaB nicht durch wortliche Zitate aus denselben
erfolgt, stellt sein Werk als Ergidnzung zu den bei Sahniin behandelten
masa’il eine unerschépfliche Fundgrube fiir die Erforschung der
Rechtsliteratur der Malikiyya dar. Da einige dieser alten Fighbiicher
nunmehr in Originalen, zwar nicht als Autographen, aber immerhin in
Qairawaner Riwayat nach ihren jeweiligen Verfassern, vorliegen, wird
es moglich sein, den Stellenwert der zahlreichen Ausziige aus diesen
alten Schriften bei Ibn Abi Zaid und in der Folgeliteratur zu bestimmen.

Durch die eingeleitete Publikation der Biicher des Andalusiers ‘Abd
al-Malik b. Habib, der Wadiha und des Sama’, wird der erste Schritt
in diese Richtung getan®”. Was nach der bisherigen, oft miihsamen
und nicht selten von Riickschligen begleiteten Materialerfassung in
den genannten Bibliotheken schon in dieser Vorbereitungsphase der
Arbeiten sich abzeichaet, ist deutlich genug: von einer etwaigen Stag-
nation oder gar von einer dem taglid vorbehaltlos erlegenen Rechts-
auslegung im Gelehrtenleben kann in dem hier erfallten Zeitraum,
zwischen dem 3. und friihen 6. Jahrhundert d.H., auf jeden Fall keine
Rede sein.

Die Zusammenstellung von Fragmentenlisten verlorengegangener
Fighbiicher anhand der Randglossen wird, wie im Vorwort ausgefiihrt,
in diesem Sinne ebenfalls erforderlich sein, um die Rezeptionsge-
schichte malikitischer Schriften und ihre Ausstattung mit neuen
Elementen der Rechtslehre in diesem Zeitraum zwischen Nordafrika
und al-Andalus in ihren ersten Konturen darstellen zu konnen. Und
soweit die Primirquellen, die in diesen relativ spiten Kommentaren
zur Sprache kommen, in Originalen — wenn auch nur fragmentarisch
- vorliegen, wird die Gegeniiberstellung ihres Textbestandes mit den
Marginalien in gleicher Weise Aufschliisse iiber Zitatweise und
Texttreue der Kommentare geben.

?” Siehe die Publikation der heute bekannten Fragmente aus dem K. al-hagg

der Wadiha (d.i. al-Wadih fi I-sunan wa-"I-figh) in meinen Beitrige 331ff.
bes. 339-340; aus dem K. salat al-musafirin, ebd. 325ff; bes. 329-330. Zu
weiterem Textvergleichen zwischen dem K. al-Nawadir wa-I-ziyadat und
dessen Primirquellen vgl.auch meine Materialien 104-112.




ABKURZUNGSVERZEICHNIS
BIBLIOGRAPHIE
NAMENREGISTER




AIEO

AKM
BEO
BSOAS
BTS

EP
E.O.B.A.
GAL
GAS
IBLA
JESHO
JNES
JSAI

JSS
MM.I ‘A
OLZ
Q.M.
R.CEA.

REI
RIEM

ROM M
SI
wdoO

WZKM

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

Annales de I’Institut d’Etudes Orientales de I’Université
d’Alger

Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes

Bulletin d’études orientales. Damaskus

Bulletin of the School of Oriental and African Studies
Beiruter Texte und Studien

Encyclopaedia of Islam. 2. Aufl.

Estudios Onomadstico-Biogrificos de al-Andalus
Geschichte der arabischen Litteratur (C. BROCKELMANN)
Geschichte des arabischen Schrifttums (F.SgzcIN)
Revue de I’'Institut des Belles Lettres Arabes. Tunis
Journal of the Economic and Social History of the Orient
Journal of the Near Eastern Studies

Jerusalem Studies in Arabic and Islam

Journal of Semitic Studies

Magallat al-Magma“ al-Tlmi al-"Arabi

Orientalische Literaturzeitung

Qairawaner Miszellaneen

Répertoire chronologique d’épigr. arabe (E.Come & J.Sau-
vacer, G. Wer. Kairo 1931)

Revue des Etudes Islamiques

Revista del Instituto de Estudios Islamicos en Madrid
Revue de I'Institute des Manuscripts Arabes (Kairo / Ku-
wait)

Revue de I’Occident Musulman et de la Méditerranée
Studia Islamica

Die Welt des Orients

Die Welt des Islams

Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes
Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft




BIBLIOGRAPHIE

‘Abd Allah b. Wahb : Le Djami‘ d’Ibn Wahb. Ed.J. David-Weill. Le
Caire 1939. (Publications de 1’Instituit Francais d’ Archéologie
Orientale. Textes arabes. Tome III).

- : al-Gami’. Die Koranwissenschaften. Hrg. von Miklos Muranyi.
Wiesbaden 1992. (Quellenstudien zur Hadit-und Rechtsliteratur
in Nordafrika).

- 1 al-Gami‘. Die Koranexegese. Hrg.von Miklos Muranyi. Wiesbaden
1993. (Quellenstudien zur Hadit-und Rechtsliteratur in Nordafri-
ka).

- : al-Gami‘. Die Koranexegese 2. Teil 1. Hrg.von Miklos Muranyi.
Wiesbaden 1995. (Quellenstudien zur Hadit- und Rechtsliteratur
in Nordafrika).

- : siehe Muranyi (ed.)

Abd al-Malik b. Habib : al-Wadiha ( K. al- Tahara ); siehe Ossendorf-
Conrad (ed.).

‘Abd al-Razzaq: al-Musannaf. Ed. Habib al-Rahman al-Azami. Beirut
1970-1971.

‘Abd al-Wahhab, H.H. : Waraqat ‘an al-hadira al-arabiyya bi-Ifrigiyya
al-Tanisiyya. Bd. 1. Tunis 1965. Bd. II. Tunis 1981 Bd. IIL
Tunis 1972.

Abii ’l-‘Arab : Kitab al-mihan. Ed. Yahya Wahib al-Gubbiri. 2. Aufl.
Beirut 1988.

- : Tabaqat ‘ulama’ Ifrigiyya wa-Tinis. Ed. ‘Ali al-Sabbi und Na‘im
Hasan al-Yafi. Tunis / Alger 1985. — Siehe auch Ben Cheneb.
Abu Ya'la: al-Musnad. Ed. Husain Salim Asad. Damaskus/Beirut

1984ff.

Aghlabides Biographies Aghlabides. Extraites des Madarik di Cadi
‘Tyad. Taragim Aglabiyya. Ed. M. Talbi. Tunis 1968.

Bagdad al-Hatib al-Bagdadi: Ta’rih Bagdad au madinat al-salam..
Kairo 1931.

al-Bagi : al-Muntaga. Sarh Muwatta’ Imam dar al-higra sayyidina
Malik b. Anas. Kairo 1331. Nachdruck Beirut 0.J.

al-Baihaqi : al-Sunan al-kubra. Haidarabad 1344-1355 d.H.




Bibliographie

al-Baihaqi : Kitab al-sunan al-sagir . Ed. ‘Abd al-Salam ‘Abd al-Safi
und Ahmad Qabbani. Beirut 1992.

al-Bayan wa-I-tahsil siehe Ibn Rusd, Abii ’I-Walid

Beitriige... siche Muranyi

Ben Cheneb: Abi ’I-‘Arab: Tabaqat ‘ulama’ Ifrigiyya. al-Husani: K.
Tabaqat ‘ulama’ Ifrigiyya. Abu’l-‘Arab: K. Tabaqat ‘ulama’ Tunis.
Ed. M. Ben Cheneb. Algier o0.J. Nachdruck Beirut o.J.

Bugya; Ahmad b. Yahya al-Dabbi: Bugyat al-multamis fi ta’rih rigal
ahl al-Andalus. Kairo 1967.

Buhari/Fath Ibn Hagar al-‘Asqalani: Fath al-bari bi-sarh Sahih al-
Bubhari. Ed.'Abd al-‘Aziz b. ‘Abd Allah b. Baz, Muhammad Fu'ad
‘Abd al-Baqi und Mubhibb al-Din al-Hatib. Kairo 1380 d.H.

- : K. al-ta’rih al-kabir. Haidarabad 1941-63.

Calder, Norman: Studies in Early Muslim Jurisprudence. Oxford 1993.

Concordance Concordance et Indices de la Tradition Musulmane.
Ed.A.J. Wensinck et alii. I.-VIII.

Conrad, Gerhard : Die Qudat Dimasq und der madhab al-Auzai.
Materialien zur syrischen Rechtsgeschichte. (BTS. Bd. 46). Beirut
1994.

al-Dahabi Siyar alam al-nubald’ . Ed. Su‘aib al-Ama’it et alii. Beirut
1982-1988.

al-Dahabi Ta'rih al-islam wa-wafayat al-masahir wa-1-alam. (ed. Umar
‘Abd al-Salam Tadmiri). Beirut 1991.

Dibag Ibn Farhiin : al-Dibag al-mudahhab fi ma'rifat a’yan al-madhab.
Ed. Muhammad Ahmadi Aba ’I-Nar. Kairo 1972.

Dozy, R.: Supplément aux dictionnaires arabes. I-1I. Paris 1967.

al-Fazari Abu Ishaq al-Fazari: K. al-Siyar. Ed. Fariq Hammada.
Beirut 1987 (unvollstindig ! )

Fierro, M. (ed.) siche Ibn Waddah

Fihrist siehe Ibn al-Nadim

Férneas J.M..: Datos para un estudio de la Mudawwana de Sahnun en

al-Andalus. In: Actas del IV Coloquio Hispano-Tunecino (Palma

de Mallorca 1979). Madrid 1983. S. 93ff.




179
Bibliographie

Gadwa al-Humaidi: Gadwat al-muqtabas fi dikr wulat al-Andalus
wa-asma’ ruwat al-hadit wa-ahl al-figh wa-l-adab wa-dawi I-
nabaha wa-1-siT. Ed. Muhammad Tawit al-Tangi. Kairo 1963.

GAL C. Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur. 2 Bde
(2.Aufl.). 3 Supplementbiinde. Leiden 1937-1949.

Garh Ibn Abi Hatim: K. al-garh wa-I-ta'dil. Haidarabad 1952-1953
(Nachdruck Beirut 0.J.).

GAS Sezgin, Fuat: Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. L
Quranwissenschaften. Hadit. Geschichte. Figh. Dogmatik. Mystik
bis ca. 430 H. Leiden 1967. Bd. II. Poesie. Bis ca. 430 H. Leiden
1975.

al-Gunya al-Qadi ‘Tyad al-Yahsubi: al-Gunya. Fihrist Suyiih al-Qidi
Tyad. Ed. Maher Zuhair Garrar. Beirut 1982.

W. Heffening : Die islamischen Handschriften der Universiitsbiblio-
thek Lowen. (Fonds Lefort, Serie B und C).Mit einer besonderen
Wiirdigung der Mudauwana. Hss. des IV-V /X _.-XI. Jahrhunderts.
In: Le Muséon 50 (1937)85ff.

al-HusSani : Qudat Qurtuba. Ed. Ibrahim al-Abyari. Beirut 1982.

- : Ahbar al-fuqaha’ wa-l-muhadditin. Ed. M.L. Avila und L. Molina.
Madrid 1992 (Fuentes Arabico-Hispanas 3).

- : siehe Ben Cheneb (ed.).

Tbar al-Dahabi: al-Tbar fi ahbar man gabar. Ed. Salah al-Din al-
Munaggid und Fu’ad Sayyid. Kuwait 1960-1966.

Ibn al-Abbar : al-Mugam fi ashab al-Qadi al-Sadafi Abi ‘Ali Husain
b. Muhammad. Ed. Ibrahim al-Abyari. Kairo/Beirut 1989 (al-
Maktaba al-Andalusiyya. Bd. 16).

- : K. al-Takmila li-Kitab al-Sila. Ed. F. Codera. Madrid 1886-1887.

Ibn ‘Abd al-Barr : Gami‘ bayan al-ilm wa-fadli-hu. Beirut o.J.

- : Tagrid al-Tamhid li-ma fi I-Muwatta’ min al-ma‘ani wa-l-asanid
au al-Taqassi. Kairo 1350 H.

- ¢ al-Tambhid li-ma fi ’l-Muwatta’ min al-ma‘ani wa-1I-asanid. Rabat
1967-1992.

- : al-Istidkar li-madahib ‘ulama’ al-amsar. 2 Bde (unvollstindig).
Kairo 1971.




Bibliographie

Ibn ‘Abd al-Barr : al-Istidkar ... 30 Bde. Ed. ‘Abd al-Mu‘ti Amin
Qal‘agi. Kairo/Damaskus 1993.

Ibn Abi Saiba: al-Musannaf fi l-ahadit wa-’I-atar. Haidarabad 1966ff.

Ibn Abi Zaid al-Qairawani : K. al-Nawadir wa-l-ziyadat ‘ala ma fi
I-Mudawwana min gairi-ha min al-ummahat. Hs Ayasofya 1479-
1497; Hs Rabat 5050; Hs Qarawiyyin, Fas, Nr.34; Hs Miinchen,
arab. Nr.340.

- : al-Gami’. Ed. ‘Abd al-Magid Turki. Beirut 1990.

Ibn ‘Adi : al-Kamil ﬁdu'aﬁ‘ al-rigal. (2. Aufl.) Beirut 1985.

Ibn ‘Atiyya : Fihrist. Ed. Muhammad al-Zahi und Muhammad Abu
’l-Agfan. Beirut 1985.

Ibn Baskuwal : K. al-mustagitin bi-’llah. Ed. M. Marin. Fuentes
Arabico-Hispanas, 8. Madrid 1991.

- : siehe auch: Sila

Ibn al-Faradi : Tarih ‘ulama’ al-Andalus. Ed. F. Codera. Madrid 1890.

Ibn Farhtin : siehe auch: Ma‘alim al-iman

Ibn Habib siehe ‘Abd al-Malik b. Habib

Ibn Hagar al-‘Asqalani : Fihrist marwiyat saihi-na...Ibn Hagar. Hs
Berlin 1288 (11271).

- : al-Magma“ al-mu’assas li-I-mu’gam al-mufahras. Ed. Yusuf ‘Abd
al-Rahman al-Marasli. Beirut 1994.

: siehe auch Buhari/Fath

Ibn Hair al-Isbili: Fahrasa ma rawa ‘an suyihi-hi. Ed. F. Codera.
Saragossa 1893. Nachdruck Kairo 1963.

Ibn Hallikan : K. Wafayat al-a’yan. Ed. Ihsan ‘Abbas. Beirut 0.J.

Ibn Hanbal : Musnad Ibn Hanbal. Ed. Kairo/Bulaq 1313 H. Ed. Ahmad
Muhammad Sakir. Kairo 1946-1954 (unvollstindig).

Ibn Hibban al-Busti: MaTifat al-magrihin min al-muhadditin
wa- I-du‘afa’ wa-I-matritkin. Ed. Mahmud Ibrahim Zayid. Aleppo
1976.

Ibn Hibban al-Busti : K. al-Tigat. Haidarabad 1979-1983.

Ibn Maga: K. al-Sunan. Ed. Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Bagqi. Kairo.
1952-1953.

Ibn al-Nadim : Fihrist. Ed. R. Tagaddud. Teheran 1971.

Ibn Nasir al-Din : Ithaf al-salik bi-ruwat al-Muwatta’ ‘an al-Imam

Malik. Hs Azhar, magami 1003 (Sammlung al-Imbabi).




181
Bibliographie

Ibn Rusd, Abi ’1-Walid : al-Bayan wa-I-tahsil wa-I-Sarh wa-’I-taugih
wa-1-ta'lil fi masa’il al-Mustahraga. Ed. Muhammad al-Higgi et
alii. Beirut 1984-1988.

Ibn Sa‘'d : K. Tabaqat Ibn Saad. Biographien Muhammeds, seiner
Gefihrten... Hrg. E. Sachau et alii. Leiden 1904-1940. Nachdruck
Bagdad o.J.

Ibn Sahl, Abu ’I-Asbag al-Andalusi siehe Hallaf (ed.).

- : Nawazil al-ahkam. Hs Tunis 18394 (Sammlung H. H. ‘Abdal-
wahhab).

Ibn Waddah, Muhammad b. Waddah: K. al-Bida .M. Fierro. Madrid
1988.

- :Kitab fi-hi ma ga’a fi ’I-bida‘. Ed. Badr b. ‘Abd Alldh al-Badr.
Riyad. 1996.

Idris, H. R.: Essai sur la diffusion de I‘acharisme en Ifrigiya. In:
Cahiers de Tunisie 11 (1953) 126-140.

- : Deux juristes kairouanais de 1‘époque ziride; Ibn Abi Zaid al-
Qairawani et al-Qabisi. In: AIEO 12 (1954) 122ff.

- ¢ Quelques juristes iftigiyens de la fin du Xe siécle. In: Revue
Africaine 100 (1956) 349ff.

- : La Berbérie orientale sous les zirides, X °-XII € siécles. Paris
1962.

al-llma“ al-Qadi Tyad b. Miisa al-Yahsubi: al-Ilma"“ il ma'rifat usil
al-riwaya wa-taqyid al-sama’. Ed. Ahmad Saqr. Tunis/Kairo 1978.

Istidkar siehe Ibn ‘Abd al-Barr

Kindi / Guest : K.al-wulat wa-kitab al-qudat. Ed. Rh. Guest. Lei-
den/London 1912.

Lisan al-mizan Ibn Hagar al-‘Asqalani: Lisan al-mizan. Haidarabad
1329-31 H.

Ma‘alim al-iman ‘Abd al-Rahman b. Muhammad al-Dabbag: Madlim
al-iman fi maifat ahl al-Qairawan. Bd. 1. Ed. L. gabbﬁh. Kairo
1968; Bd. II. Ed. Muhammad al-Ahmadi Abai ’I-Nir und Muham-
mad Madir. Kairo 1972. Bd. IIl. Ed. Muhammad Madir. Kairo
1978. Bd. IV. Ed. Muhammad al-Magdiib und ‘Abd al-‘Aziz al-
Magdib. Tunis 1993.

Ma‘arif siehe Ibn Qutaiba

Magrithin siehe Ibn Hibban




Bibliographie

Mahlaf Muhammad b. Muhammad Mahluf: Sagarat al-nilr al-zakiyya
fi-tabaqat al-malikiyya. Kairo 1349. Nachdruck Beirut o.J.

Malik b. Anas : siche al-Muwatta’.

al-Magrizi, ‘Ali b. Ahmad : Kitab al-muqaffa al-kabir. Ed. Muhammad
al-Ya'lawi. Beirut 1991.

Marin, M : Nomina de sabios de al-Andalus (93-350/711-961). In:
Estudios Onomadstico-Biograficos de al-Andalus. (E.O.B.A.) L
Madrid 1988.

- : Marin (ed.); siehe Ibn Baskuwal

Materialien siche Muranyi

Mizan al-Dahabi: Mizan al-itidal fi naqd al-rigal. Biilaq 1325 H.

Mizin * ed. al-Bigawi. Beirut.

al-Mizzi : Tahdib al-Kamal fi ma'rifat al-rigal. Ed. Bassar ‘Awwad
Ma'ruf. Beirut 1983-1992.

al-Mudawwana Sahniin b. Said: al-Mudawwana al-kubra. Kairo 1323
d. H. Nachdruck Bagdad o.J. in sechs Bénden.

al-Muntaqa siehe al-Bagi

al-Muqaffa al-kabir , siehe al-Magqrizi

Muranyi, M.: Materialien zur malikitischen Rechtsliteratur. Wies-
baden 1984.

Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz aus Qairawan.. Aus
dem K. al-hagg des ‘Abd al-‘Aziz b. “Abd Allah b. Abi Salama

- : Q.M. (Qairawaner Miszellaneen) 1.: Fragmente aus der Bibliothek
des Abii I-‘Arab al-Tamimi in der Handschriftensammlung von
Qairawan. In: ZDMG 136 (1986) 512ff.

- : Q.M. III. Notas sobre la transmission escrite de la Mudawwana
en Ifrigiya segun algunos manuscritos recientemente descubiertos.
In: al-Qantara 10 (1989) 21 5ff.

- : QM. V. Das Kitab Ahkam Ibn Ziyad. Uber die Identifizierung
eines Fragmentes in Qairawan. In: ZDMG 148 (1998).

- :°Abd Allah b. Wahb; Leben und Werk. al-Muwatta’: K. al-muhara-
ba. Wiesbaden 1992.

: siehe auch: ‘Abd Allah b. Wahb.




Bibliographie

Muranyi, M.: Beitrige zur Geschichte der Hadit- und Rechtsgelehr-
samkeit der Malikiyya in Nordafrika bis zum 5. Jh. d.H. Bio-
bibliographische Notizen aus der Moscheebibliothek von Qai-
rawan. Wiesbaden 1997.

al-Musannaf siehe ‘Abd al-Razzaq

Muslim : al-Sahih. Ed. Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Bagi. Kairo 1955-
1956.

Musnad siehe Ibn Hanbal

al-Mustadrak al-Hakim al-Nisabiiri: al-Mustadrak ala I-Sahihain. Hai-
darabad 1334-1342. Nachdruck Beirut o.J.

Muwatta’ Malik b. Anas: al-Muwatta’; Rez. Yahya b. Yahya. Ed.
Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi. Kairo 1951.

Rez. al-Saibani. Ed. ‘Abd al-Wahhab ‘Abd al-Latif. Kairo 1967.
Rez. “Ali b. Ziyad al-Tunisi. Ed. Muhammad al-Sadili al-Naifar.
Tunis 1978.

Rez. al-Qa'nabi. Ed. ‘Abd al-Hafiz Mansir. Tunis 1972.

Rez. Ibn Bukair. Hs Zahiriyya, magmi‘ 43.

Rez. Abu Mus‘ab al-Zuhri. Ed. Bassar ‘Awwad Ma'rif und Mahmiid
Muhammad Halil. Beirut 1993; Hs Zahiriyya, sira 27.

Rez. al-Hadatani. Ed. ‘Abd al-Magid Turki. Beirut/Paris 1994.

al-NasaT : K. al-Sunan ( bi-Sarh al-Suyiiti ). Kairo 1987.

K. al-Nawadir siehe Ibn Abi Zaid al-Qairawani

al-Nayyal, Muhammad: al-Maktaba al-atariyya bi-I- Qairawan.. Tunis
1963.

al-Nubahi : Tarih qudat al-Andalus. (K. al-marqaba al-‘ulya fi-man
yastahiqqu l-qada’ wa-’I-futya). Beirut 1983.

Ossendorf-Conrad, B.: Das , K. al-Wadiha* des ‘Abd al-Malik b.
Habib. Edition und Kommentar zu Ms. Qarawiyyin 809/40 (Abwab
al-Tahara). BTS Bd.43. Beirut 1994.

Riyad al-nufus Abu Bakr al-Maliki: Riyad al-nufus fi tabaqat ‘ulama’
al-Qairawan wa-Ifrigiyya wa-Tunis. Ed. Basir Bakkus. Beirut
1983.

Rizzitano, Umberto: Asad Ibn al-Furat. Faqih e Qadi d‘Ifrigiyah. In:
RSO 36 (1961) 225-243.




Bibliographie

Roy-Poinssot: Inscriptions arabes de Kairouan. Bd. 1. Paris 1950; Bd.
AL Paris 1958; Bd. III .Hrg. Slimane Mostafa Zbiss. Tunis 1983.

gagarét Ibn ‘Imad al-Din : Sadarat al-dahab fi ahbar man dahab.
Kairo 1350-1351. Nachdruck Beirut o.J.

al-Sam‘ani, ‘Abd al-Karim b. Muhammad: al-Ansab. Ed. ‘Abd al-
Rahman b. Yahya al-Mu‘allimi. Haidarabad 1962ff.

Sammoud, Hammadi: Un exégéte oriental en Ifriqiya: Yahya b. Sallam.
In: IBLA 33 (1970-1972) 227-242.

Schacht, J. :On some manuscripts in the libraries of Kairouan and
Tunis. In: Arabica 14 (1967) 225ff.

- : On some manuscripts in the libraries of Morocco. In: Hespéris
Tamuda 9 (1969) 6-55.

- : Sur quelques manuscrits de la Bibliothéque de la Mosquée d’al-
Qarawiyyin a Feés. In: Etudes Orientalisme...Lévi-Provencal...
(Paris1962). 1. 271-284.

Sezgin, F. siche GAS

Sila Ibn Baskuwal: K. al-Sila. Kairo 1966.

Silat al-Sila Ahmad b. Ibrahim b. al-Zubair al-Garnati: Silat al-sila.
Teil III. Ed. ‘Abd al-Salam al-Harras und Sa‘id A‘rab. Rabat 1993.
Teil IV. 1994. Teil V. 1995.

Tadkira al-Dahabi: Tadkirat al-huffaz. Haidarabad 1955-58. Nachdruck
Beirut 0.J.

Tahdib Ibn Hagar al-‘Asqalani: Tahdib al-Tahdib. Haidarabad 1325-
1327 d. H.

Tamhid siehe Ibn ‘Abd al-Barr

Tanwir siehe al-Suyiti

Taqrib Ibn Hagar al-‘Asqalani: Taqrib al-Tahdib. Ed. ‘Abd al-Wahhab
‘Abd al-Latif. Kairo 1380 d.H

Tartib al-madarik al-Qadi Tyad b. Miisa b. Tyad al-Yahsubi: Tartib
al-madarik wa-taqrib al-masalik li-ma‘rifat alam Malik. Ed. Rabat
1965-1983.

al-Tirmidi: al-Gami‘ al-Sahih. Bde I-II. Ed. Ahmad Muhammad
Sakir. Kairo 1937. Bd. III. Ed. Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Bagi.
Kairo 1937. Bde IV-V.Ed. Ibrahim ‘Atwa‘Awad. Kairo 1962-1967

Turki, A. M. (ed.): siehe Ibn Abi Zaid al-Qairawani




Bibliographie

al-Uqaili Muhammad b. ‘Amr b. Miisa: K. al-duafa’ wa-I-matriikin.
Ed. ‘Abd al-Muti Amin Qal‘agi. Beirut 1984.

Waraqat siehe ‘Abd al-Wahhab, H. H.

Ya'qub b. Sufyan: K. al-ma'rifa wa-I-taih. Ed. Akram Diya’ al-‘Umari.
Bagdad 1974.







NAMENREGISTER




A-‘A

Aban b. Abi Tsa Anm. 229

‘Abbas b. Asbag b. ‘Abd al-‘Aziz
al-Higari1 al-Qurtubi Anm. 139

‘Abd Allah b. Abi Bakr 109

‘Abd Allah b. al-Fadl al-Qurasi 31;
Anm. 55

‘Abd Allah b. Ahmad b. Ibrahim
al-Tamimi, s. Abii 1-‘Abbas al-
Ibyani

‘Abd Allah b. Gafiq al-Tunisi 57;
Anm. 97

‘Abd Allah b. Ishaq, Ibn al-Tabban
68; Anm. 48

‘Abd Allah b. Masriir b. Abi HaSim,
Ibn al-Haggam 48, 49, 52, 58

‘Abd Allah b. Muhammad b. ‘Abd
Allah al-Husani, Ibn Abi Ga'far
al-Qurtubi 156, 157

‘Abd Allah b. Muhammad b. ‘Abd
al-Warit Anm. 221

Abd Allah b. Muhammad al-
Baggani al-Andalusi 54

‘Abd Allah b. Muhammad b. Abi
’l-Walid 16

‘Abd Allah b. Muhammad b. Halid
b. Martanil Anm. 16

‘Abd Allah b. Muhammad b.
Qutaiba 54

‘Abd Allah b. Muhammad b. Sa‘id
b. Abi Maryam Anm. 275

‘Abd Allah b. Nafi’ al-Sa’ig al-
Madani 126; Anm. 134, 185,
202

‘Abd Allah b. Wahb, s. Ibn Wahb

‘Abd al-‘Aziz b. ‘Amir 43

Namenregister

‘Abd al-Gabbar b. Halid b. ‘Imran
al-Surti 41

‘Abd al-Galil b. Ahmad b. ‘Abd
Allah b. Sallam al-Ansari Anm.
254

‘Abd al-Malik b. Habib 21, 34, 138,
139, 140, 151, 162, 173, 174;
Anm. 163

‘Abd al-Malik b. al-Hasan 149

‘Abd al-Malik b. Masarra b. Farag
b. Halaf al-Yahsubi 158, 159

‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah
al-Gauhari al-Gifigi Anm.
183

‘Abd al-Rahman b. Abi Ga'far al-
Dimyati 136

‘Abd al-Rahman b. Ahmad al-Qaisi
Anm. 200

‘Abd al-Rahman b. Ahmad al-
Tugibi Anm. 116

‘Abd al-Rahman b. Asras 56

‘Abd al-Rahman b. Mahdi 32, 33;
Anm. 56

‘Abd al-Rahman b. Muhammad b.
‘Abd al-Rahman b. Muham-
mad b. al-Qassal 68

‘Abd al-Rahmanb. Muhammad b.
‘Attab 94

‘Abd al-Rahman b. Muhammad b.
‘Tmran 40, 58

‘Abd al-Rahman b. Muhriz, Abi
’I-Qasim s. Ibn Muhriz

‘Abd al-Rahman b. al-Qasim
al-‘Utaqi, s. Ibn al-Qasim
al-‘Utaqi

al-Abhari 133




189

Namenregister

Abii 'I-‘Abbas al-Ibyani 59, 60, 61,
62, 64, 66, 69, 95, 134, 159;
Anm. 108

Abi ‘Abd Allah al-Sadafi 48, 49,
58, 59, 61, 73, 74, 79, 84, 85

Abii ’l-‘Arab al-Tamimi 53, 74, 75,
91; Anm. 64, 95, 168, 187

Abu Bakr b. al-Labbad, s. Ibn al-
Labbad

Abt Bakr al-Turtusi, Anm 253

Abii Bakr Ibn Gahm 153

Abi ’l-Balat al-Makki (?) 91

Abi ’l-Bisr b. Yasar 57

Abu Dawid al-Sigistani Anm. 228

Abu Darr 110

Abl Ga'far al-Qasri, Ahmad b.
Muhammad al-Tamimi 19, 20,
68, 105, 109; Anm. 31

Abu Hafs al-Sadafi, ‘Abd Allah b.
Yazid 59

Abu Hanifa 7, 8, 10, 161; Anm.
229, 258

Abi ’l-Hasan al-Dabbag XIV; 2,
48, 52-57, 60, 61, 66, 69, 71,
72,79, 82, 83, 84, 85, 87,90

Abt Huraira 32, 87

Abt ‘Tmran al-Fasi XI; 4, 43, 44,
45,46,47,49, 54, 80, 128, 152;
Anm. 79

Abi Ishaq (Ibn) al-Qurti 162

Abu Ishaq al-Barqi, s. Ibrahim b.
‘Abd al-Rahman

Abu Ishaq al-Fazari 34; Anm. 190

Abil Ishaq al-Sirazi 1

Abi Ishaq al-Tunisi 144, 154, 155;
Anm. 199

Abt Marwan al-Massisi 34

Abl Muhammad al-Asili 4, 62, 64,
65, 95,96, 97, 124, 131433,
144, 158, 159, 160, 161, 162,
158; Anm. 210

Abl Muhammad b. ‘Attab, s. Ibn
‘Attab

Abi Murawih 110

Abl Mus‘ab al-Zuhri 125; Anm.
79

Abi ’-Qasim b. ‘Abd al-Hakam
Anm. 141

Abi ’I-Walid b. Rusd 58, 89, 104,
126, 146, 147, 149, 156, 157,
158; Anm. 48, 229, 265, 272

Abu Yusuf 7

Abi ’I-Zinba’ 9

Abit Zur‘a al-Razi 1, 9; Anm. 1

Ahmad b. ‘Abd al-Rahman, Aba
Bakr 41-42, 42, 49, 151; Anm.
67, 151

Ahmad b. Dawitid b. Abi Sulaiman
52, 53, 54, 55, 57, 59, 60, 61,
62, 66, 68, 75, 81, 85, 86, 95,
107; Anm. 92, 122

Ahmad b. Halid 72, 95, 110, 115,
118, 122, 135, 168, 169, 171;
Anm. 190

Ahmad b. Muhammad b. ‘Abd al-
Rahman al-Qasri, s. Abli Ga'far
al-Qasri

Ahmad b. Muhammad b. Ziyad (al-
Habib) 114

Ahmad b. Miisa, Abu ‘Ayyas 74,
75, 100

Ahmad b. Nasr, Abi Ga‘far XIII,
Anm. 6

Ahmad b. Sa‘dun al-Urbusi Anm.
31




Ahmad b. Sulaiman, Abi Ga'far
Anm. 178

Ahmad b. Sulaiman b. Abi I-Rabi’
Anm. 178

Ahmad b. Zaiduin al-Tunisi 57

‘A’isa 110

‘Ali b. ‘Abd Allah b. Ibrahim al-
Lahmi 145

‘Ali b. Ahmad b. Muhammad b.
Yusuf Anm. 79

‘Ali b. Ma'bad b. Saddad 34

‘Ali b. Muhammad b. Masrir, s.
Abt 'I-Hasan al-Dabbag

‘Ali b. Ziyad al-Tunisi 23, 29, 56,
110

‘Amr b. Abi Salama al-Tinnisi 170,
171; Anm. 275

Anas b. Tyad al-Madani 87, 88

Asad b. Furat 1-12, 71, 72, 74, 126;
Anm. 19, 202, 237

al-‘Assal, s. Muhammad b. Masrur

Ashab b. ‘Abd al-‘Aziz 21, 28, 29,
30, 58, 74, 92, 93, 94, 96, 100,
118, 121,126, 135,149,150,
1715 Anm. I 127, 134, 141,
162, 204, 215, 229

Asbag b. al-Farag XIII; Anm. 6;
9,21, 143, 150, 163, 166, 167,
Anm. 204, 213, 229

al-Asili, s. Abu Muhammad al-
Asili

‘Ata b. Abi Rabah 25

‘Ata’ b. Maina’ al-Madani 87; Anm.
148

‘Aun b. Yusuf al-Huzai 20

al-Auzai 33, 34, 35; Anm. 258, 277

Ayyub b. Musa al-Umawi Anm.
55

Namenregister

B

al-Bagi 140, 149

Bakr b. Hammad 18

al-Baradi 62, 162

al-Barbali 121, 152, 153, 154;
Anm. 153

Bukair b. ‘Abd Allah al-Asagg 26

D

al-Dabbag, s. Abt ’l-Hasan al-
Dabbag

al-Daraqutni 133

al-Dimyati 136

Fadl b. Salama71, 103, 104, 105,
106, 107; Anm. 175
Furat b. Muhammad 58

G

Gabala b. Hammiid Anm. 78, 110,
151

Ga'far b. Muhammad 109

al-Gayyani, s. Husain b. Muham-
mad

H-H-H

al-Hakam II. (Umayyadenemir)
164

Hamdis b. Ibrahim al-Lahmi 135

Hamza (Schiiler von al-AuzaT ?)
Anm. 277



191

Namenregister

al-Harit b. ‘Abd al-Rahman 87;
Anm. 148

al-Harit b. Marwan al-Qairawani
X; Anm. 2

Harmala b. Yahya Anm. 40

Harz Allah b. ‘Atiq Anm. 155

Huraiz b. Ahmad al-Kalbi 132

Husain b. ‘Asim 88, 89; Anm. 149

Husain b. Muhammad al-Gassani
Abii ‘Al al-Gayyani 110

Halaf b. Abi '1-Qasim al-Azdi 62

Halaf, Abt ’1-Qasim al-Barbali, s.
al-Barbali

Halaf b. Ahmad b. Halaf al-Rahawi
80

Halaf b. Maslama b. ‘Abd al-Gaftir
154

al-HuSani, Muhammad b. al-Harit
XII, Anm. 7 61, 92; Anm.
269

Habbar b. al-Aswad 63

Hibat Allah b. Ahmad b. Muhamm-
ad al-Akfani al-Dimasqi Anm.
203

Hibat Allah b. Muhammad b. Abi
‘Uqgba, Abu Bakr 61, 92; Anm.
78

Hi$am b. Ahmad, s. Ibn al-‘Awwad

Hisam b. ‘Urwa 110

IBN...

Ibn ‘Abbas Anm. 247

Ibn ‘Abd al-Barr Anm. 229, 270

Ibn ‘Abd al-Hakam 126, 150, 163;
Anm. 258, 262

Ibn ‘Abdiis 18, 69, 90-91, 149, 153;
Anm. 171, 175, 200

Ibn Abi Ga'far, s. ‘Abd Allah b.
Muhammad b. ‘Abd Allah

Ibn Abi ’I-Gumr XIII, Anm. 6;
Anm. 204

Ibn Abi Maryam 170

Ibn Abi Uwais 110

Ibn Abi Zaid al-Qairawani, Abu
Muhammad X; 3, 8, 9, 34, 35,
41,67, 68,75, 76, 80, 128, 130,
133, 136, 148, 162, 163-164,
172,173,174; Anm. 135, 187,
210,219,237 272

Ibn Abi Zamanin 99, 147, 164

Ibn ‘Attab 95, 96, 98, 103, 104,
106, 118, 120, 123, 124, 146,
153.:155,156,157,-158,164;
Anm. 116, 247

Ibn al-‘Awwad, Hisam b. Ahmad
al-Qurtubi 86, 124, 145, 146,
159

Ibn Baskuwal 152, 154, 158

Ibn Bukair, Yahya b. ‘Abd Allah
110, 111

Ibn Guraig 25

Ibn Habib, s. ‘Abd al-Malik b.
Habib

Ibn Hagar al-‘Asqalani Anm. 60

Ibn Hanbal 1; Anm. 258

Ibn Huwaiz Mandad Anm. 229

Ibn al-Kahhala, s. Sulaiman b.
Salim

Ibn Kinana, s. ‘Utman b. Tsa

Ibn al-Labbad, Abu Bakr XIII; 20,
21, 67, 68, 75, 76, 80; Anm.
121155




Ibn Lahi‘a, ‘Abd Allah 25, 91, 92

Ibn Lubaba 114, 115, 167, 168;
Anm. 189

Ibn al-Magistn, ‘Abd al-Malik b.
‘Abd al-‘Aziz Anm. 155

Ibn al-Mawwaz 21, 130, 149, 150,
151 153 472

Ibn Mugahid, Muhammad b.
Ahmad b. Muhammad b.
Ya'qib Anm. 206

Ibn Muhriz 140, 152

Ibn al-Mubarak, ‘Abd Allah Anm.
190

Ibn al-Murabit, s. Muhammad b.
Halaf b. Sa‘id

Ibn Nafi', s. ‘Abd Allah b. Nafi'

Ibn al-Qasim al-‘Utaqi XIII, XIII,
Anm. 6;2, 3,4,5,6,9, 14, 20,
23,28, 29, 57, 63. 64, 70,75,
84, 88, 89, 90, 93, 97, 98, 99,
100, 102, 104, 110, 112, 113,
114, 118, 119, 120, 121, 123,
126, 136, 149, 150, 161, 162,
165, 166, 167, 168, 169, 170,
171; Anm. 105, 158, 177, 184,
186, 197, 215, 229, 237

Ibn Saada, s. Muhammad b. Yusuf

Ibn Sahl 147

Ibn Saban, Muhammad b. al-
Qasim, Abi Ishaq al-Qurti 162,
164

Ibn Sihidb al-Zuhri 98, 108, 109,

169; Anm. 165

Ibn Waddah XIII; 30, 34, 64, 80,
93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 100,
103, 108, 109, 110, 116, 117,

Namenregister

138::119;-121 122, 423124,
128,134,171, 171; Anm. 155,
157:.190.213.257%: 275

Ibn Wahb 23, 24, 25, 26, 27, 40,
49, 76, 71, 78, 87, 88, 91, 92,
93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 100,
103, 104, 108, 109, 110, 111,
112, 125, 136, 149, 150, 169;
Anm. 40, 165, 179, 204, 215,
229

Ibn ‘Umar, ‘Abd Allah 91

Ibn Zarb Anm. 270

I-1

Ibrahim b. ‘Abd al-Rahman b. Abi
’l-Fayyad 30

Ibrahim b. Dawiuid 18

Ibrahim b. Hasan b. Ishaq al-
Ma‘afiri 154-155

Ibrahim b. Muhammad b. Baz 64,
95, 116, 122, 134, 135; Anm.
213

Ibrahim b. al-Qasim b. Hilal al-
Qaisi 64, 95, 116, 122

al-Ibyani, s. Abii’I-‘Abbas al-Ibyani

Tsa b. Dinar 112, 149

Tsa b. Miskin XIII, Anm. 7, 49,
52, 58-59, 78, 79, 90; Anm.
131197

Tsda b. Sahl, Abl ’l-Asbag al-
Qurtubi Anm. 231

Tsa b. Sa‘id al-Qamiidi 60; Anm.

144
Ishaq b. Ibrahim b. Masarra Anm.
116
Ishaq b. Muhammad b. Maslama
al-Andalusi 151



193

Namenregister

Ishaq b. Rahuya Anm. 258

IsmaTl b. Halaf b. Sa'id b. ‘Imran
Anm. 186

IsmaTl b. al-Harit b. Marwan X,
Anm. 2

Isma‘il b. Umayya Anm. 55
L

al-Lait b. Sa'd 25
M

al-Magistin, ‘Abd al-‘Aziz b. ‘Abd
Allah 26, 27, 31, 32, 41, 88;
Anm. 47, 48, 49, 204

Mahmiid b. Hakam b. Mundir 150

Mahrama b. Bukair 26

Malik b. Anas IX, XVI; 1, 2, 5, 6,
8,9,14,21,23, 24,25,27, 28,
29,30, 34, 35, 41,55 56, 57,
58, 63, 64, 69, 70, 71, 78, 79,
85, 86, 88, 90, 92, 98, 99, 100,
102, 106, 107, 108, 109, 110,
111, 112, 113, 120, 121, 124,
125, 126, 146, 149, 150, 160,
161, 164, 166, 167, 168, 169,
171; Anm. 23, 94, 99, 134, 141,
158, 177, 183, 202, 220, 255,
269, 276

Ma‘n b. Tsa 57, 160, 161; Anm.
257

Maslama b. ‘Ulayy 108, 109; Anm.
179

al-Mazari, Muhammad b. ‘Ali al-
Tamimi Anm. 229

Mu’ammal b. Yahya b. Mahdi al-
Tammar Anm. 214

Mu‘ammar b. Manstr 7; Anm. 11,
13

al-Muhallab b. Ahmad b. Asid b.
Abi Sufra 96

Muhammad b. Aban 7; Anm. 11

Muhammad b. ‘Abd Allah b. ‘Abd
al-Hakam XIII

Muhammad b. ‘Abd Allah b. ‘Abd
al-Rahim b. Abi Zura al-Barqi
Anm. 258

Muhammad b. ‘Abd Allah b. Tsa
147

Muhammad b. ‘Abd Allah b. Ytinus
al-Saqali 145; Anm. 227

Muhammad b. Abi Miisa b. Tsa b.
Munas 53, 151; Anm. 217

Muhammad b. Abi Sa‘id 53

Muhammad b. Ahmad b. Abi ’I-
Asbag 9

Muhammad b. Ahmad, Abu ‘Abd
Allah al-Tustar1 Anm. 47

Muhammad b. ‘Amr al-Gazzi
Anm. 277

Muhammad b. ‘Attab, s. Ibn ‘Attab

Muhammad b. Bahlul al-Sadafi 59

Muhammad b. Battal b. Wahb 150

Muhammad b. Dinar 69

Muhammad b. Halaf b. Said b.
Wahb 96

Muhammad b. Halid 55

Muhammad b. al-Harit b. Marwan
X, Anm. 2

Muhammad b. al-Hasan, s.
al-Saibani

Muhammad b. Ibrahim b. ‘Abdis,
s. Ibn ‘Abdiis




Muhammad b. Ibrahim b. Ziyad,
s. Ibn al-Mawwaz

Muhammad b. Tsa 54

Muhammad b. Maslama b. Hisam
b. Ismail al-Mahztimi Anm.
220

Muhammad b. Maslama b.
Muhammad b. Sa‘id 140

Muhammad b. Masriir al-‘Assal
XTI, 30, 40, 52, 55, 56, 57, 58,
60, 62, 64, 69, 85, 87

Muhammad b. al-mu‘allim 20

Muhammad b. Muhammad b.
Ahmad al-Marwazi Anm. 65

Muhammad b. Muhammad b. Halid
al-Tarazi XIII

Muhammad b. Muhammad b. Idris
al-Zayyat 45, 61

Muhammad b. Muhammad b. al-
Labbad, s. Ibn al-Labbad

Muhammad b. al-Qasim b. Saban,
s. Ibn Sa‘ban

Muhammad b. Sa‘'diin b. ‘Ali Anm.
246

Muhammad b. Sahniin XIII, Anm.
6; 33; Anm. 8

Muhammad b. ‘Umar b. Lubaba,
s. Ibn Lubaba

Muhammad b. Waddah, s. Ibn
Waddah

Muhammad b. al-Walid b. ‘Amir
al-Zubaidi 108; Anm. 179

Muhammad b. Yahya 20

Muhammad b. Yahya, Abu Bakr
162

Muhammad b. Yuisuf b. Saada 156,
197 AnmiZ52 253

Namenregister

al-Mu‘izz b. Badis 61, 155; Anm.
71

Miisa b. ‘Abd al-Malik b. Sahl b.
Zakariya b. Sahl al-(Bakri ?)
Anm. 190, 254

Miisa b. ‘Abd al-Rahman 53; Anm.
89

Miisa b. Tsa 43

Miisa b. Mu‘awiya al-Sumadihi 32;
Anm. 181, 257

Miisa b. Muhammad b. Sa‘ada 142,
157; Anm. 253

Muslim b. al-Haggag Anm. 229

Mutarrif b. ‘Abd Allah 110

N

Nafi 63, 79, 109
Nagda al-Hartirly Anm. 247

Q

Qabisi, ‘All b. Muhammad b. Halaf
X X154 94 21 516,717, 22, 26,
37,41, 42, 44, 45, 46, 47, 48,
49, 51, 52, 53, 54, 59, 60, 61,
62, 65, 68, 81, 84, 85, 87, 88,
89,91,101,113, 128,130,133,
151, 159, 165; Anm. 67, 186,
190, 211

al-Qadi ‘Iyad 1, 2, 5, 64, 65, 70,
71, 72, 82, 86, 92, 94, 95, 96,
102, 103, 104, 105, 124, 145,
146, 150, 154, 156, 164; Anm.
228, 229

al-Qamiidi, Abii Gafar 60, 85;

Anm. 109




195

Namenregister

al-Qanabi 111; Anm. 183

Qasim b. Asbag 140

Qibriyani, s. Sahl b. ‘Abd Allah b.
Sahl

R

Rabia b. Abi ‘Abd al-Rahman 29
Rauh b. al-Farag, Abi ’1-Zinba
Anm. 15

$- 8.8

Sabra b. Mudakkir al-Tamimi 9
Sahl b. ‘Abd Allah b. Sahl al-
Qibriyani 19, 67, 71, 72, 74

Sahl b. Abi Sulaiman Anm. 151

Sahntin b. Said V, VIL, IX, X, XIV,
XVEL 2,334,568 11 12
13.14,.15,16, 17,18, 19,20
21,23, 24,25, 26, 27, 23,29,
30, 31,32, 33, 34, 35, 37, 58,
40, 41,48, 52, 53. 54. 53, 37,
60, 62, 64, 65, 66, 67, 68, 69,
70, 71,72, 75, &, 1571611,
78,79, 81, 82, 83, 84, 85, 86,
87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94,
95, 96, 97, 98, 99, 100, 101,
102, 103, 104, 106, 107, 108,
109, 112, 113; 114, 115,116,
7418, F19, 124,122,123,
124, 127, 128, 130, 132, 134,
137, 141, 148, 149, 154, 157,
159, 165, 166, 168, 169, 171,
172, 174; Anm. 51, 125, 158,
177, 186, 193, 204, 272

Sa‘id b. ‘Amr b. ‘Ammar al-Bardai
Anm. 1

Sa‘id b. al-Hakam b. Muhammad
b. Abi Maryam Anm. 275

Sa‘id b. Ishaq 40, 53, 81, 82, 86;
Anm. 141

Salman al-Agarr 32

al-Sudri, s. Ziyad b. Yiinus

Sufyan al-Tauri Anm. 35, 258

Sulaiman b. ‘Abd Allah b. al-
Mubarak 16; Anm. 200

Sulaiman b. ‘Tmran 8

Sulaiman b. Muhammad 66

Sulaiman b. Salim, Ibn al-Kahhala
1,8

Sulaiman b. Yasar 63

al-Safi7 161; Anm. 229, 258

al-Saibani , Muhammad b. al-
Hasan 7, 8, 34; Anm. 65

Su‘aib b. Yahya Anm. 141

al-Sadafi, s. Abu ‘Abd Allah al-
Sadafi

U-U

‘Ubada b. al-Samit Anm. 183

‘Ubaid Allah b. Muhammad b. ‘Abd
Allah al-Bargi Anm. 258

‘Umar b. ‘Abd Allah b. Yazid 59

Umm Hani’ Anm. 33

‘Urwa b. al-Zubair 110

al-‘Utbi XII; 16, 34, 89, 128, 148,
149; Anm. 24, 149, 176, 272

‘Utman b. Tsa b. Kinana 97; Anm.

229




w

Waki‘ b. al-Garrah 32, 33; Anm.
181

al-Walid b. Muslim al-Dimasqi 33;
Anm. 60, 277

al-Waqqar, Muhammad b. Yahya
al-Misri 162, 163

Y

Yahya b. ‘Abd al-‘Aziz, Ibn al-
Harraz 89

Yahya b. Abi Asid 91

Yahya b. Abi Ishaq al-Barqi XIII,
Anm. 6

Yahya b. ‘Aun 20

Yahya b. Ayyib 25

Yahya b. al-Harit b. Marwan X,
Anm. 2

Yahya b. Ishaq b. Yahya b. Yahya
al-Laiti 146; Anm. 229

Yahya b. Yahya al-Laiti IX; 21,
23,:109;.111;.117, 125,.146,
149

Yahya b. Zakariya’ b. Abi Z@’ida
10, 31; Anm. 19

Yahya b. ‘Umar al-Kinani XIII; 1,
3,75,18,719. 20, 21,30, 58,
60, 62, 64, 66, 67, 68, 69, 71,
72,75, 76, 78, 86, 95,97, 103,
104, 105, 109, 136, 162, 166;
Anm. 31, 155, 171, 183, 204,
215, 237

Ya'qub b. Humaid b. Kasib Anm.

216

Namenregister

Yazid b. Abi Habib 25

Yisuf b. ‘Abd al-Gabbar b. ‘Amr
al-‘Abdari Anm. 213

Yusuf b. Tasfin 43

Yusuf b. Yahya b. Yasuf b.
Muhammad al-Magami Anm.

217
Z

Zaid b. ‘Abd Allah al-Sudri, Abu
Ishaq 59; Anm. 105

Ziyad b. ‘Abd al-Rahman Sabatiin
Anm. 183

Ziyad b. Yunus al-Sudri 40, 41,
59, 84

al-Zuhri, s. Ibn Sihab al-Zuhri




FAKSIMILES







L&

*”’Qwvfﬁ -5’ J;NJ 3)—‘{’)}}:-’:%
u;,— !,' l,..ﬁ....caaujls.»:]fa Poals |MPUQ ﬂ
e ,I”-DX!,L_L,..’ s W‘J ’b d)N‘NX}kL(,\‘;L
{ "“‘}"‘Q‘c*-uﬂ-‘v‘ b}ﬁ.\(,.b\ Jb "““"‘”’

v’., “T:)b r,“)“%jﬁc_ o fo 'ocf_:jhh‘
AN J.,\,J. 113 L...ngb ,,utgr, PRI
r"‘”"“ﬂ’ﬁ*}‘c’u “"‘"’"L‘/’L?’ ”‘?“)‘3)

A e ,a«ls,..x.wl,.; hﬁ‘m Q.WL ﬂaﬂ‘y&rﬁ,,d 6{,

%m@“
. s
\f_i;w)fr‘ u.-;w-.‘u,- /3&;,» U’I.,,W
’Mu; ‘«N"Jh.‘f. "L{f W"
oy )8

Faksimile I




uém s gu .l s B
4 sbl‘\i:,m" \ELYMJ J&J <o
\r.d..nj_‘:n L&Au\f—-u
L-oél‘sh-b’— -h- bgb\)-fam\}-ezu.--w
\rJch«g,}L.LJ_\ .u,y bL.c_—a,... “xl.u.f‘..l |
Y\dﬁ%)ﬂyj‘-&w&ﬁ;}wuu-\/xf

I

sl Zatls

| —

o)
leleylg i Yo ﬁ ,z.m:/y e

3 grtor e A Aar P
’;c_ e fw s J”fggfwg,,,w, o
i M‘f,-' Ul«ﬁﬁi'ﬁr t“"‘/v"loj’;o,««‘w (JfJ

L - jm';wmw%’ b:jbo&w,« JJ e
N\ }‘f’!! ! ’)4}’},(]4& afe ML“}—() JPQIN’J u ”J’ '—)Tf

J""

___43).-4},9
oy .g Y £ }». M} MYA )b WNEL J’..o Jo LLL..«L Ub)
2 )) .Ju’ } s"’ )(.J ,u = i ) O ‘JJZ ‘ '/,(/1.4}

P X 1’-» S 4 ,v'p/)u-—- sb

Faksimile II



<o :. LA" CM i“

Ul,,.al,)l\ _U.J, ‘é'
, ..slg..-\ij.ﬂ.ﬂlu uf-»tx@ Ljr“m)f“r“)ﬂa* )J( fi

S snemaemncinails

& el
S et EI R

(

: “Xfo'i\gjl"(‘; o atdat, 21 ”wam»-‘ie JLojls «
;{ ke .;:,L,AK’." L-l‘ .-Jq’”ng ,i.t,.sﬂf::.[.n h’,LUI)'__,I_&_A 7

% A,lnuu,sl*-hsob-Wm w«rij"WL L’W’,CL

Ao Al e ey s

o

L,“"%: t’\-»,AJC-JN a&‘J’ﬂ) J,NL‘—&L ; wt.:-)bj«”x L.
! x@r“ﬂ‘w‘-—-ﬂ*w’”’*‘*‘r‘y o, z
hﬁrﬂ\b‘ﬁl-k}-mly f,&:t) X]rv.n 7Lw;~ 741»-
L,, *}l\r,c. AM ’:sa,fl ,Q. u‘l, c:L.-L
»l)ﬂ.u:‘h J““C”“"’%)cf)\f "«'%]C\SL‘YI
iy R Pl L3 s
NS OIS )

Faksimile III




el

ﬁ,«t—duw,,umﬁﬁwg‘g ’
o dudl 0] U3 0¥l oiTe
& *’%ﬁ‘fﬁ?

)h\h‘{ﬁau",,&u,‘r A,JC.AHAL) J‘V 2 J
‘—é)u&*)u)*‘ RS T 3 *f‘fr"“
JSglls 43 1bL.£—v“*L:.ﬁ\wa@.; Lis 0 ULM.“\_

L’\.e::f“ 'ML‘,,‘:} *‘)ﬂl)’wb —f—-‘ yJo..n [au. \’

i

Ve

)&Y:

&t

Lic;

%;,«:;

e

9

%J‘

b-—ém I |f)r"'v’7‘;‘-v——\aﬁ,,@\ 42-130 »mi’

“‘“'A‘*' N‘-‘“‘y“‘——’{ -&v\-uqﬂ,u
@ % M\-JA.-&\-LA}W.,

= \)0)‘“ L‘ SUss
J *““’””‘J‘cﬂl \H*"w“»r o
; @{.Mib,ﬂwb,jp A g g, 2
3 _]—JH‘w#BSbﬂnylw“iu‘bbwu&Mq"»—- B s
;’4\) .ﬁb,o LY g.‘;ll Lf:i,ﬂ w.\f,..l...‘a‘ ,f.:g::f’
M[,,.Aa ,Lw- z;:l,,w,.h_ bui..m.m Ll
/ 3»‘3‘15 7“)“*’““))‘7‘
."._.é:..ll, l,&ﬁf;b\\j‘ if::a-,‘l\\ > ,F‘XJYL- :‘{T
PRTiN u»,s.z,l). rLW‘%ﬂ“‘:}"“ sadlyyadl By
~=_‘ Y e \,.ny\lkxh)»b,g:.s ,1...1& R —;:cg
[Lgbﬂlf)‘mﬁ b?

i & T
‘:’A:,:..hls., X ",J .A "&T‘JJ“VV‘V' Las .,, J( ,\; ‘\*%'E

DIrirey o
.w,é";"

Sllaads

oy Vi iy 4 orlals N,,‘

i la | iy

y\d
1

Faksimile IV




e 'wwwwvm,u:%» .
L»ichaﬂ)&v-i*{‘kwd ,M"‘;’e‘w"fi*‘&//“"ﬁ!}’fﬂww:;;

.i;v'w,; ,Jﬁiv‘}wf'u)
g i FR el r R J—W\r{y"ﬁ
7 vk.ru”z? ,._‘) 4
? "u.‘ tJjUM’Mﬁ,
'ZL‘J) !,’yh,u,...:' ))00! 5, igferrk 49 o3yt
f‘gr,c:_ = ,;!L&,M £ &idy i Iol ,,,w.._,,,,,?,f. g a’;‘)p%)}]!—,ﬂj}d}»ﬂ‘) ,Mz,lig_\ff
Il o 8 b byl jueit 2 e A"J""’)’A’)W/"/’/J’ﬂ"'-t}w”f
&%m‘f,u/,,v&)b:,) X‘..:,Ll},,v-—,) BRPOIE e O d),g"m}‘}»&yuﬁ‘grfzj’,ﬂu
‘J“* "“f/’”a‘f A“'b&}/’ﬂmw%ﬂ eyl

’ 3
s o0 S I sl s
prd,”uy(} ol
L}',ali;‘,al ‘_‘_‘ : i

o4 A”‘.}""l"*«' J’J"‘ Mt 2, dapiane s A
,?_l)..-,‘\.a Tty ¢w.}h'.—u~\

st sy y",‘,&

L) Lolg? -—:Al,eaw»f’mufwzf
) gatlarss ﬂp‘o‘cﬁ!"y'} [pnd-

’!\«.—

'u'u“—""”"”;:’&”'f”’# il el B . ot 2 M”—é'ﬁh‘pn‘ /lvl--ww'uwy-#* lsLillhly J""{F
&#‘ALJU.N o «ny%-—g‘faf‘b (it —oly: 2 ’?‘”»}A“"""‘jﬂ}’;‘ﬂ‘.lu)ﬁu 4 b 3)&3_4#
,.A.;'!.aw, «v‘#ﬁ‘;-fé.‘%«.aw’ ire ;J'Lﬂ\’; ! y#-u‘.—»-w»".)gbgﬂ‘d’ﬂ«—-
e )b-..w ﬂl,..t 1o 15 bl - \uu}; e alety. “\Cr*ti"u _M.,l,l

; WNJ’/J{,P"? S gerthp A el vlyotisath
lx.’ 4&/,4'5

b b elppt ol oot Rl
Lﬂ»—% t’*“‘}x‘f"v P

W "469.!,4,@;»6:”‘&;}4 ysspsipnh
: W,ﬂvdﬂk&;ﬂ,-d’/bﬂuhuu
Jx-»”,utiu; b 22l

L '-«@;k‘u’l )U’/‘{)p\f“‘#(/')"'” ’
e WJ');’M Lt et L :wﬁgﬂa,-.xut;h

J..J Esdoag
H!#mt" {,ﬂ&pﬂ%
el J }ﬁl’l“’zj J‘*—"f)’/"//u ‘QL’ 'n/mW/g}g .;}J”v;’_,]“”.’u_‘/
,.ak,b )M),»—«,..n_,) A.»;LJ;MJK}.&,“L Lo citloher s 418 &Wihm'“z
lalels=) ,9,,_-,, e"/!\}’:d ALt pi3d !36;,,1-“,,& lo: ""““J’u" b“’ "—-va*
b jrale “"/’ﬁ”"“t‘;rﬂedb sy 13t .PA 1
!}" '-'“/’z"'u' “"U"ﬁ»i{v'»‘zu&/»’/b J b e s Ja bl L)ll.r,_ﬂ, i
Lo el b sl - .u....,u.a; PRI, RSP
‘h)’ u‘" Abb'-',.‘,-' a2 ,.'k,.b”,\d_’;*- .3,0‘.’.-,1'}
’*j,”"v"%ﬁ)‘""%-- .w.ogf_‘,, :
. G0 Sv’.,,“

S, )j*;‘,ii;fjf.w ]

o .

Faksimile V










::::::::
oooooo



Traktat ,DaB die Kriifte der Seele den
Mischungen des Korpers folgen® in arabi-
scher Ubersetzung. 1973. 267 S. dt. Textm.
Glossar,44 S. arab., kt. 2208-2
,3. Karl H. Menges: Altajische Studien II:
Japanisch und Altajisch. 1975. VI, 157 S., 3
Taf., kt. 1884-0
42,1. Joachim Friedrich Sprockhoff: Samn-
yasa. Quellenstudien zur Askese im Hinduis-
mus. Teil 1: Untersuchungen iiber die
Samnyasa-Upanisads. 1976. XVI, 384 S.m. 1
Falttaf. u. 17 Tab., kt. 1905-7
Teil 2: Interpretationen. (In Vorbereitung)
42,4 Wilhelm Rau, Hrsg.: Bhartrharis
Vakyapadiya. Die Milakarikas nach den
Handschriften hrsg. u. mit einem Pada-Index
versehen. 1977. XXII, 338 S., kt. 2403-4
43,1. Peter Greiner: Thronbesteigung und
Thronfolge im China der Ming (1368-
1644).1977. V1,73 S., kt. 2578-2
43,2. Dieter B. Kapp: Ein Menschenschop-
fungsmythos der Mundas und seine Pa-
rallelen. 1977.X,67 S., kt. 2601-0
43,3. Heinrich Schiitzinger: Das Kitab al-
mu’gam des Aba Bakr al-Ismaili. 1978. X,
178 S.,kt. 2700-9
43,4 Otto Jastrow: Die mesopotamisch-ara-
bischen galtu-Dialekte. Band 1: Phonologie
und Morphologie. 1978. XXIV, 330 S. m. 1
Kte., 1 Faltkte., kt. (Band2=46,1.) 2668-1
44,1. Heinz Halm: Kosmologie und Heilslehre
der frithen Isma°iliya. Eine Studie zur isla-
mischen Gnosis. 1978. VIII, 240 S., kt.
2675-4
44.2. Wolfhart Heinrichs: The Hand of the
Northwind. Opinions on Metaphor and the
Early Meaning of Isti°ara in Arabic Poetics.
1977.VIIL, 64 S., kt. 2682-7
44,3. Ewald Wagner, Hrsg.: Legende und Ge-
schichte. Der Fath madinat Harar von Yahya
Nasrallah. Text, Ubersetzung, Varianten u.
Kommentar. 1978. XIV,155S.kt.  2714-9
44 4. Christoph Correll: Untersuchungen zur
Syntax der neuwestaramiischen Dialekte
des Antilibanon (Ma’lula, Bah®a, Gubb®
Adin). Mit besonderer. Beriicksichtigung
der Auswirkungen arabischen Adstratein-
flusses nebstzwei Anhdngen zum neuaramii-
schen Dialektvon Gubb®Adin. 1978.XX,220
S., kt. 2898-6
45,1. MariaMacuch: Dassasanidische Rechts-
buch,,Matakdan-ihazardatis-tan(Teil II)*.
1981. X11,268 S., kt. 2900-1

4

45,2. Richard Gramlich: Dieschiitischen Der-
wischorden Persiens. Teil 3: Brauchtumund
Riten. 1981.X,130S.m.7 Abb.,kt. 3291-6

(T1.1=Bd.36,1, Tl. 2= Bd. 36,2-4 der Reihe)

45,3. Gernot Rotter: Die Umayyaden und der
ZweiteBiirgerkrieg(680-692).1982.1X,288
S.m. 3 Ktn.,2 Taf., kt. 2913-3

45,4. Josef van Ess: Der Wesir und seine Ge-
lehrten (vergriffen) 3359-9

46,1.Otto Jastrow: Die mesopotamisch-arabi-
schen goltu-Dialekte. Band 2: Volkskundli-
che Texte in elf Dialekten. 1981. XVIII, 474
S.,kt., (Band 1 =43,4. der Reihe) 3389-0

46,2. Nelly Naumann: Kume-Lieder und
Kume. Zu einem Problem der japanischen
Friihgeschichte. 1981. VIII, 142 S., kt.

3413-7

46,3. Hartmut Fihndrich,ed.: TreatisetoSalah
ad-Din on the Revival of the Art of Medici-
ne. By Ibn Jumay* 1983. VIII, 49 S., deutsch.,
46 S. arab. Text, kt. 3836-1

46,4. Ulrich Marzolph: Der Weise Narr Buhl-
al. 1983.1X, 88 S., kt. 3908-2

47,1. Wilhelm Hoenerbach: Agrarische Vor-
stellungen in Nordafrika. Protokolle. 1984.
VI, 80S., kt. 4064-1

47,2. Helga Venzlaff: Der islamische Rosen-
kranz. 1985. 118 S. u. 16 Taf ., kt. 4111-7

47,3. MiklosMuranyi: Einaltes Fragmentme-
dinensischer Jurisprudenzaus Qairrawan.
Aus dem Kitab al-Hagg des “Abd al-°Aziz b.
¢Abd Allahb. Abi Salama al MagiSun (st. 164/
780-81).1985.X,105S.u.3 Tab., kt. 4179-6

47,4. Alexander Borg: Cypriot Arabic. A hi-
storical and comparative investigation into
the phonology and morphology of the Arabic
vernacular spoken by the Maronites of Kor-
makiti village in the Kyrenia district of North-
Western Cyprus. 1985. XII, 204 S. m. 1 Kte.,
kt. 3999-6

48,1. Veit Erlmann: Musicand theIslamic Re-
form in the Early Sokoto Empire. Sources,
Ideology, Effects. 1986. XII, 68 S. u. 22 Taf.,
kt. 4280-6

48,2. HartmutFihndrich, Hrsg.: Abhandlung
iiber die Ansteckung von Qusta ibn Liqa
Ubersetztundkommentiertvom Herausgeber.
1987.44 S, kt. 4607-0

48,3. Harald Hundius: Phonologieund Schrift
des Nordthai. 1990. X VI, 265 S., kt. 4845-6

48,4. Georg Buddruss: Aus dem Leben eines
jungen Balutschen, von ihm selbst erzihit.
1989.1V,87S., kt. 5128-7




49,1. Ulrich Rudolph: Die Doxographie des
Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neupla-
tonischen Uberlieferung im Islam. 1989. 284
S, kt. 5177-5

49,2. Gerhard Conrad: Abi°l-Husain al Razi
(-347/958) undseine Schriften. Untersuchun-
gen zur frilhen damaszener Geschichtsschrei-
bung. 1991.X, 151 S., kt. 5265-8

49,3. Milan Adamovic: Die Rechtslehre des
Imam an-Nasafiin tiirkischer Bearbeitung
vom Jahre 1332. 1990. V, 575 S. m. 155 S.
Faksimiles, kt. 5268-2

494. Martin Strohmeier: al-Kulliya as-
Salahiya in Jerusalem. 1991. VIII, 88 S. m.
13 Abb., kt. 5395-6

50,1. Martin Kraatz / Jiirg Meyer zur Capel-
len / Dietrich Seckel, Hrsg.: Das Bildnis in
der Kunst des Orients. 1990.20x28cm. 309
S.,343 Abb., geb. 5065-5

50,2. Harald Motzki: Die Anfiinge der islami-
schen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in
Mekka bis zur Mitte des. 2./8. Jahrhunderts.
1991.1X,2928S. , kt. 5433-2

50,3. Richard Gramlich, Hrsg.: Die Lebens-
weise der Konige. Adab al-muliik. Ein Hand-
buchzurislamischenMystik. Eingeleitet, iiber-
setzt und kommentiert. 1993. VI, 167 S., kt.

6244-0

50,4. Ulrich Marzolph: Dastanha-Ye Sirin.

Fiinfzig persische Volksbiichlein aus der

zweiten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts.
1994.115S.m.63 Abb., kt. 6359-5
51,1. Dieter Bellmann, Hrsg.: Gedenkschrift
Wolfgang Reuschel. Akten des III. Arabisti-
schen Kolloquiums, Leipzig, 21.-22. Novem-
ber 1991.1994.333 S., kt. 6283-1
51,2. Richard Gramlich: Abul-°’Abbasb.°At#.
Sufiund Koranausleger. 1995. VIII, 346 S, kt.
6571-1

51,3. Riidiger Lohlker: Schari’a und Moder-
ne. Diskussionen iiber Schwangerschaftsab-
bruch, VersicherungundZinsen. 1996.156S.,

kt. 6582-2
51,4. Sabine Schmidtke: A MU'TAZILITE
CREED OF AZ-ZAMAHSARI (D. 538/
1144) (al-Minhag fi usiil ad-din). 1997.83 S.,

kt. 6793-0
52,1. Irene Schneider: Kinderverkauf und
Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur
friihen Phase des islamischen Rechts. 1999.
454 S, kt. 7086-9
52,2. Angelika Al-Massri: Gottliche Vollkom-
menheit und die Stellung des Menschen.
Die Sichtweise °Abd al-Karim al Gilis auf der
Grundlage des ,, Sarh Muskilat al-Futithat al-
makkiya“. 1998.340S., kt. 7135-0
52,3. Miklos Muranyi: Die Rechtsbiicher des
Qairawaners Sahniinb. Said. Entstehungs-
geschichte und Werkiiberlieferung. 1999.
XVIIL, 203 S., kt. 0711-6

FRANZ STEINER VERLAG STUTTGART

ISSN 0576-4980




DIE RECHTSBUCHER DES
QAIRAWANERS SAHNUN B. SA°ID

ENTSTEHUNGSGESCHICHTE UND WERKUBERLIEFERUNG

VON

|
calitglr)ite colorchecker cLAssIC

-

L 07/22

m
'll|I|l|||IIIIIIIIH'IlllhlllllllllllIIIIllllllIllm

DEUTSCHE MORGENLANDISCHE GESELLSCHAFT

KOMMISSIONSVERLAG FRANZ STEINER STUTTGART
1999




	Rechtsbücher des Qairawāners Saḥnūn b. Saʿīd
	Vorderdeckel
	[Seite 1]
	[Seite 2]
	[Seite 3]
	[Seite 4]

	Titelblatt
	[Seite 5]
	[Seite 6]

	Widmung
	[Seite 7]
	[Leerseite]

	Inhaltsverzeichnis
	[Seite 9]
	Seite VIII

	Vorwort
	[Seite 11]
	Seite X
	Seite XI
	Seite XII
	Seite XIII
	Seite XIV
	Seite XV
	Seite XVI
	Seite XVII
	Seite XVIII

	Einleitung
	[Seite 21]
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22

	Die Primärquellen Saḥnūns
	[Seite 23]
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	[Leerseite]

	Die Weitergabe Der Mudawwana Und Muḫtaliṭa Im 3. Und 4. Jahrhundert D.H.
	[Seite 57]
	Die Qairawāner Exemplare der Schriften Saḥnūns
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51

	Kommentare und Überlieferungsmodalitäten im Schülerkreis Saḥnūns
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92

	Die andalusische Werküberlieferung im 3. und 4. Jahrhundert d.H.
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129


	Die Kommentierung Der Mudawwana Im Späten 4. Und 5. Jahrhundert D.H.
	[Seite 150]
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Rekonstruktionsprobleme des alten Schrifttums aus dem 3. Jahrhundert d.H.
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140

	Kolophonvermerke und Randglossen in andalusischen Exemplaren
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154

	Zur Genese der Handschriften in der Qarawiyyīn-Bibliothek
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164

	Maḏhab-internes iḫtilāf; die Erweiterung der Rechtslehre
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172

	Abschluß
	Seite 173
	Seite 174


	Abkürzungsverzeichnis Bibliographie Namensregister
	[Seite 195]
	Abkürzungsverzeichnis
	[Seite 196]

	Bibliographie
	[Seite 197]
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	[Leerseite]

	Namenregister
	[Seite 207]
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196


	Faksimiles
	[Seite 217]
	[Leerseite]
	Illustration I
	Illustration II
	Illustration III
	Illustration IV
	Illustration V
	[Leerseite]
	[Leerseite]
	[Seite 226]

	Rückdeckel
	[Seite 227]
	[Seite 228]
	[Colorchecker]



