
 
Hochschule Merseburg      
  
Fachbereich Soziale Arbeit, Medien, Kultur.     

Vorgelegt von:  

E-Mail-Adresse: 

Matrikelnummer: 

Fachsemester der Verfasser*in: 6. Fachsemester 

Studiengang: B.A. Soziale Arbeit  

Erstbetreuer*in: Jens Borchert  

Zweitbetreuer*in: Sabrina Hanken 

Leipzig, den 14. August 2025  

 
 
 
 

Bachelorarbeit 
 

 
 

Jüdische Deutungshoheit in 

der Bildungsarbeit gegen 

Antisemitismus 
 



 

Inhaltsverzeichnis 

1. Einleitung ...................................................................................................................... 2 

2. Methodisches Vorgehen ............................................................................................... 6 

3. Theoretische Grundlagen ............................................................................................. 7 

3.1 Antisemitismus ............................................................................................................ 7 
3.2 Bildungsarbeit ........................................................................................................... 11 
3.3 Antisemitismuskritische Bildungsarbeit ..................................................................... 13 

4. Herleitung: Jüdische Deutungshoheit ......................................................................... 16 

4.1 Jüdische Perspektiven .............................................................................................. 17 
4.2 Jüdische Perspektiven in der Antisemitismusforschung ........................................... 19 
4.3 Jüdische Perspektiven auf Antisemitismus ............................................................... 20 

5. Jüdische Deutungshoheit in der Bildungsarbeit gegen Antisemitismus ..................... 21 

5.1 Ergebnisse ................................................................................................................ 22 
5.2 Resümee .................................................................................................................. 23 
5.3 Diskussion ................................................................................................................ 26 

7. Fazit und Ausblick ....................................................................................................... 28 

Literaturverzeichnis ........................................................................................................... 31 

Tabellenverzeichnis ........................................................................................................... 39 

Selbstständigkeitserklärung ............................................................................................... 42 

 

  



 
2 

1. Einleitung  

Antisemitismus ist in seinen unterschiedlichen modernisierten Erscheinungsformen ein ge-

samtgesellschaftliches Problem. Er ist tief in der Mitte der Gesellschaft verankert, was sich 

in der konstant hohen Zahl antisemitischer Taten widerspiegelt (Leistner/Johann 2020: 3). 

Für Jüdinnen:Juden zeigt sich Antisemitismus auf vielfältige Weise. Von offenem Hass, 

etwa in Form extremer Gewalt, körperlicher Angriffe oder Bedrohungen (RIAS 2025: 10 f.), 

bis hin zu subtileren Ausdrucksformen wie Nichtbeachtung, Besonderung oder struktureller 

Ungleichbehandlung (Chernivsky 2024: 44). Spätestens seit dem Anschlag auf die Syna-

goge in Halle Yom Kippur 57801 (9. Oktober 2019) stieg die gesellschaftliche und politische 

Aufmerksamkeit für die Gefahren des erstarkten Antisemitismus in Deutschland. Dieser 

fand mit dem Simchat Tora Anschlag 5784 (7. Oktober 2023) und dessen weltweiten Aus-

wirkungen einen vorläufigen Höhepunkt (Körber/Körs 2024: 498). Im Jahr 2024 dokumen-

tierte die Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus (RIAS) insgesamt 8.627 anti-

semitische Vorfälle. Ein Anstieg um fast 77 Prozent im Vergleich zum Vorjahr. Besonders 

häufig traten diese bei Demonstrationen, durch visuelle Markierungen im öffentlichen Raum 

sowie an Hochschulen auf. Die häufigste Erscheinungsform war der israelbezogene Anti-

semitismus (5.857 Fälle), ohne dass dies mit einem Rückgang anderer Erscheinungsfor-

men einherging (RIAS 2025: 10 f.), wobei Chernivsky (2023: 20) zudem von einer erheb-

lichen Dunkelziffer ausgeht.  

Als Reaktion sind verstärkte Gegenmaßnahmen besonders im Bildungsbereich zu be-

obachten (Körber/Körs 2024: 498). Hier dominieren weiterhin pädagogische Ansätze, die 

auf historische Aufklärung, Empathie gegenüber Shoah-Opfern und abschreckende Erin-

nerungspädagogik setzen (Grimm 2024: 157). Diese Konzepte greifen jedoch zu kurz. Es 

hat sich gezeigt, dass auch Menschen, die Empathie für die jüdischen Opfer der Shoah 

aufbringen, antisemitische Einstellungen äußern können (ebd.). Solche Ansätze laufen zu-

dem Gefahr, Jüdinnen:Juden auf eine passive Opferrolle zu reduzieren (Thein et al. 2024: 

7) und aktuelle Erscheinungsformen von Antisemitismus zu vernachlässigen (Stender 

2017: 5). In pädagogischen Kontexten wird Antisemitismus des Weiteren häufig als eine 

Unterkategorie von Rassismus behandelt, wodurch seine spezifischen historischen, sozi-

alen und psychodynamischen Dimensionen unsichtbar bleiben (Rhein 2024: 103). Hinzu 

kommt, dass viele Bildungsprogramme in erster Linie kognitiv ausgerichtet sind. Sie fokus-

sieren die Vermittlung von Wissen, ohne dabei ausreichend Raum für eine tiefgreifende 

 
1 Gedenkveranstaltungen orientieren sich meistens an dem gregorianischen Kalender was ein Bei-
spiel für nicht-jüdische Deutungshoheit (Gojnormativität) darstellt (Coffey/Laumann 2021: 141). Goj 
ist das jiddische Wort für Nicht-Jüdin:Jude.  



 
3 

Auseinandersetzung mit den emotionalen und strukturellen Grundlagen antisemitischer 

Denk- und Wahrnehmungsmuster zu schaffen (Grimm 2024: 157; Loske et al. 2025: 127).  

Ein zentraler Grundsatz der Antisemitismuskritik besagt, dass Jüdinnen:Juden keine 

Schuld am Antisemitismus tragen. Die Verantwortung liegt ausschließlich bei den Träger*in-

nen antisemitischer Einstellungen (Kahane 2020: 122). Daraus folgt, dass die Mehrheits-

gesellschaft, welche antisemitische Denkmuster mitträgt und reproduziert (Täter*innenge-

sellschaft), in der Pflicht steht, Antisemitismus wirksam zu bekämpfen. Allerdings wurde 

diese wichtige Prämisse lange Zeit so ausgelegt, dass Jüdinnen:Juden in der Arbeit zu 

Antisemitismus keine bedeutende Rolle spielen sollten (ebd.: 121 f.). Bildungsansätze ori-

entieren sich somit meist an nicht-jüdischen Wissens- und Deutungsrahmen, was zu einer 

Reproduktion nicht-jüdischer Deutungshoheit führt (Kranz/Schaum 2024: 1 f.). Antisemitis-

mus lässt sich ohne die Einbeziehung jüdischer Lebensrealitäten und Erfahrungen jedoch 

nur von außen und damit unvollständig begreifen (ebd.: 3). Dass diese Perspektive nicht 

ausreicht, um Antisemitismus wirkungsvoll zu bekämpfen, hat die antisemitische Eskalation 

nach dem Simchat Tora Anschlag nochmals deutlich vor Augen geführt (ebd.). Dennoch 

werden Jüdinnen:Juden in aktuellen Diskursen weiterhin häufig auf eine passive Opferrolle 

reduziert. Ihre Perspektiven werden ignoriert oder instrumentalisiert, etwa als moralische 

Instanz oder als Messinstrumente für antisemitische Äußerungen (Chernivsky/Lorenz-Sinai 

2023: 57). Eine konsequent antisemitismuskritische Bildungsarbeit erfordert daher nicht nur 

die Thematisierung jüdischer Erfahrungen, sondern die unbedingte Einbeziehung ihrer Per-

spektive (Kahane 2020: 121) und Anerkennung ihrer Expertise (Chernivsky 2023: 29). Aus-

gehend von dem genannten Grundsatz, dass die Verantwortung für die Bekämpfung von 

Antisemitismus ausschließlich bei dessen Träger*innen liegt (Kahane 2020: 122), stellt sich 

die Frage, wie Bildungsarbeit mit jüdischer Deutungshoheit gestaltet werden kann, ohne 

die Verantwortung auf Jüdinnen:Juden zu verlagern.  

Ziel dieser Arbeit ist es, nicht-jüdischen Alliierten fundierte Zugänge zu jüdischen Erfah-

rungs- und Wissensperspektiven in Deutschland zu eröffnen. Darüber hinaus werden An-

sätze für eine antisemitismuskritische Bildungsarbeit geprüft und Handlungsimplikationen 

für die Soziale Arbeit abgeleitet. Diese sollen eine Auseinandersetzung mit Antisemitismus 

ermöglichen, die jüdische Deutungshoheit achtet und dabei die Verantwortung für dessen 

Bekämpfung konsequent bei der Täter*innengesellschaft belässt. Dabei wird auf beste-

hende Forschungslücken und aktuelle Herausforderungen eingegangen, um einen theore-

tisch wie praktisch fundierten Beitrag zur Weiterentwicklung antisemitismuskritischer Bil-

dung (im Kontext Sozialer Arbeit) zu leisten. Denn wie Kahane (2020: 121) pointiert fest-

stellt: „Zum einen wird ohne ihre Perspektive die Sache, um die es geht, nicht deutlich, und 



 
4 

zum zweiten wird es Zeit, dass die Juden endlich aus der Objektrolle heraustreten und 

selbst zu Subjekten, zu handelnden Personen werden.“ 

Die zentrale Forschungsfrage dieser Arbeit lautet:  

Wie beeinflusst die Einbindung jüdischer Deutungshoheit die Gestaltung antisemitismuskri-

tischer Bildungsarbeit in Deutschland (insbesondere im Kontext Sozialer Arbeit), ohne da-

bei die Verantwortung auf Jüdinnen:Juden zu verlagern?  

Diese übergeordnete Fragestellung wird durch folgende Untersuchungsfragen präzisiert:  

• Inwiefern spiegeln aktuelle Bildungsprogramme gegen Antisemitismus die Perspektiven 

jüdischer Communities wider, und wo bestehen systematische Leerstellen? 

• Wie beeinflusst die Einbindung jüdischer Deutungshoheit die Gestaltung von Bildungs-

angeboten gegen Antisemitismus?  

• Wie beeinflusst die Einbindung jüdischer Deutungshoheit die Wirksamkeit von Antise-

mitismuskritischer Bildung?  

• Wie wirkt sich die Dominanz nicht-jüdischer Deutungshoheit auf die Vermittlung von 

Antisemitismus aus? 

• Was ist erforderlich, um jüdische Perspektiven als epistemisch legitimierte Wissens-

quellen gleichberechtigt zu integrieren?  

• Welche Rolle spielt die Heterogenität jüdischer Perspektiven? 

• Wem ist eine jüdische Perspektive inhärent? 

• Wo braucht es jüdische Deutungshoheit und welche Teilbereiche der Bildungsarbeit 

kommen eventuell ohne diese aus? 

Es werden folgende Hypothesen geprüft:  

• Wenn jüdische Perspektiven marginalisiert oder nur symbolisch einbezogen werden, 

dann bleibt Bildungsarbeit gegen Antisemitismus (strukturell) unwirksam. 

• Wenn eine nicht-jüdische Dominanz besteht, dann werden Machtasymmetrien reprodu-

ziert und die Transformation antisemitismuskritischer Bildung behindert. 

• Wenn Bildungsangebote in partizipativer Zusammenarbeit mit Jüdinnen:Juden entwi-

ckelt werden, dann tragen sie zu einer differenzierteren Wahrnehmung jüdischer Le-

bensrealitäten bei und vermeiden essentialisierende Repräsentationen. 

  



 
5 

Ausgangspunkt dieser Untersuchung ist die wiederholte Erfahrung, dass jüdische Perspek-

tiven selbst in vermeintlich sicheren, linken, „pro-israelischen“ [Hervorhebung durch H.S.]2 

Räumen häufig übergangen werden. Diese Marginalisierung erfolgt nicht immer bewusst, 

sondern oft, weil jüdische Positionierungen oftmals unsichtbar bleiben und nicht aktiv mit-

gedacht werden. Darüber hinaus ließ sich in beobachten, dass die Thematisierung des 

möglichen Vorhandenseins jüdischer Perspektiven im Raum mit erheblicher Verunsiche-

rung oder gar ablehnenden Reaktionen auf deren Einbindung einherging. 

Dem skizzierten Problemfeld nähert sich diese Arbeit, nach der Darstellung der genutzten 

Methodik (Kap. 2), in drei Schritten. Der theoretische Teil (Kap. 3) beleuchtet zunächst die 

Grundlagen von Antisemitismus (Kap. 3.1) und Bildungsarbeit (Kap. 3.2) sowie deren spe-

zifische Verschränkung im Feld der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit (Kap. 3.3).  

Kapitel 4 widmet sich der Herleitung der jüdischen Deutungshoheit. Ausgehend von der 

Frage, was eine jüdische Perspektive konstituiert und wie sie als erkenntnistheoretische 

Grundlage für antisemitismuskritische Bildungsarbeit dient (Kap. 4.1), werden ihr Stellen-

wert in der antisemitismuskritischen Forschung (Kap. 4.2) sowie die Wahrnehmungen und 

Erfahrungen von Jüdinnen:Juden im Kontext von Antisemitismus (Kap. 4.3) analysiert.  

Kapitel 5 stellt die zentralen Ergebnisse (Kap. 5.1) der vorliegenden Arbeit dar und überprüft 

die eingangs formulierten Hypothesen. Das anschließende Resümee (Kap. 5.2) fasst die 

Erkenntnisse zusammen und beantwortet die Forschungsfrage. Zudem werden vertiefende 

Aspekte ergänzt, die im theoretischen Teil keinen Raum fanden und Implikationen für die 

Soziale Arbeit abgeleitet. Im Diskussionsteil (Kap. 5.3) werden die Befunde kritisch einge-

ordnet sowie Grenzen und Schwachstellen der Untersuchung reflektiert.  

Das abschließende Fazit (Kap. 6) resümiert und gibt einen Ausblick auf weiterführende For-

schungs- und Handlungsperspektiven. 

In dieser Arbeit wird der Begriff „Juden“ nach der Empfehlung der queerfeministischen-jü-

dischen Gruppe Latkes*Berlin (LATKESBERLIN 2020) als „Jüdinnen:Juden“ gegendert. 

Diese Form wird empfohlen, weil sie das Selbstbezeichnungswort „Jude“ sichtbar hält, 

Frauen einschließt, nicht-binäre Lesarten ermöglicht und problematische Umschreibungen 

(jüdische Menschen) sowie historisch belastete Kurzformen wie Jüd:innen („Jüden“ [Her-

vorhebung durch H.S.] wurde als diffamierender Begriff genutzt)  und Juden* (gesprochen 

„Judensternchen“ [Hervorhebung durch H.S.] erinnert an die Markierung von Jüdinnen:Ju-

den während der NS-Zeit) vermeidet. 

 
2 Begriffe, die in Anführungszeichen gesetzt sind, kennzeichnen Konzept, deren Verwendung oder 
Gültigkeit in der vorliegenden Arbeit abgelehnt, kritisch hinterfragt oder nicht übernommen werden. 
Darüber hinaus dienen Anführungszeichen der formalen Wiedergabe von Begriffen. In solchen Fäl-
len wird auf den Hinweis [Hervorgehoben durch H.S.] verzichtet. 



 
6 

2. Methodisches Vorgehen 

Die vorliegende Arbeit ist eine literaturbasierte, qualitativ-deduktive Analyse. Sie fokussiert 

die Auswertung und Interpretation aktueller wissenschaftlicher Literatur, programmatischer 

Stellungnahmen jüdischer Organisationen sowie Fachdebatten. Die Auswahl der Quellen 

erfolgte nach Kriterien wie Aktualität, Relevanz für die Fragestellung und deren Einbettung 

in den gesellschaftlichen sowie bildungspolitischen Kontext Deutschlands. Dabei wurde 

eine kritische Quellenbewertung vorgenommen, um unterschiedliche Evidenzniveaus der 

Quellen zu berücksichtigen. 

Die Analyse folgt der in der Einleitung formulierten zentralen Forschungsfrage und acht 

untergeordneten Untersuchungsfragen, die aus aktuellen wissenschaftlichen und aktivisti-

schen Diskursen abgeleitet wurden. Das deduktive Vorgehen basiert auf theoretischen An-

nahmen, welche die literaturbasierte Analyse strukturieren. 

Die inhaltsanalytische Auswertung kategorisiert und vergleicht zentrale Konzepte, Argu-

mentationsmuster und narrative Strukturen. Dabei wurde besonders auf die epistemische 

Positionierung geachtet, also darauf, aus welcher Wissens- und Machtperspektive heraus 

Inhalte dargestellt werden. Jüdische Perspektiven wurden nicht nur als Untersuchungsob-

jekte, sondern als eigenständige Wissensbestände und epistemische Subjekte berücksich-

tigt. Die Identifizierung jüdischer Wissensperspektiven erfolgte soweit möglich durch die 

explizite Selbstpositionierung (als Jüdin:Jude) der Autor*innen in Texten. Kontroverse Po-

sitionen innerhalb des Spektrums jüdischer Perspektiven wurden durch vergleichende Kon-

trastierung analysiert. Eine Reflexion der eigenen Positionierung, beispielsweise bei der 

Frage, wem eine jüdische Stimme inhärent ist, wurde ebenfalls (Kap. 5.3) vorgenommen.  

 

Die Arbeit folgt einem Wissenschaftsverständnis, das die soziale Konstruiertheit von Wis-

sen ebenso reflektiert wie die gesellschaftliche Verortung von Deutungsmacht. Erkenntnis 

wird in diesem Sinne nicht als objektive Abbildung einer Realität verstanden, sondern 

als gesellschaftlich situiertes und machtförmiges Wissen, das immer auch durch Perspek-

tiven und Positionierungen geprägt ist (Dammer 2024). 

Zur Sicherung der wissenschaftlichen Qualität orientiert sich die Arbeit an den etablierten 

Gütekriterien qualitativer Forschung: 

• Transparenz: Die Auswahl des Quellenkorpus, das methodische Vorgehen sowie theo-

retische Prämissen wurden explizit offengelegt. Zitate und Aussagen sind mit Kurzbe-

legen versehen, sodass Rückverfolgbarkeit gewährleistet ist. Im Anhang befindet sich 

zudem eine Trefferanalyse (Tabelle 1). 



 
7 

• Intersubjektive Nachvollziehbarkeit: Auch wenn qualitative Forschung auf Interpretation 

beruht, wurde durch die Offenlegung der theoretischen Rahmung, Argumentations-

schritte und Kategorienbildung ein hohes Maß an intersubjektiver Nachvollziehbarkeit 

angestrebt. Eine kritische Reflexion über Subjektivität, Positionierung und mögliche Ver-

zerrungen erfolgt im Diskussionsteil (Kap. 5.3). 

• Reichweite und Wiederholbarkeit: Obwohl qualitative Forschung keine generalisierba-

ren Aussagen im quantitativen Sinne anstrebt, sind die Ergebnisse aufgrund der the-

matischen und methodischen Anschlussfähigkeit auf andere Kontexte antisemitismus-

kritischer Bildung übertragbar. Der Fokus auf den Kontext der Sozialen Arbeit ergibt 

sich aus der disziplinären Verortung der Arbeit sowie aus der besonderen Bedeutung, 

die Bildungsprozesse in diesem Feld einnehmen. Hier umfasst Bildung nicht nur klassi-

sche Lern-Settings, sondern auch non-formale und informelle Lernprozesse in vielfälti-

gen Handlungsfeldern wie Jugendhilfe, Gemeinwesenarbeit oder Integrationsarbeit. 

Diese Breite führt dazu, dass in der Sozialen Arbeit entwickelte Ansätze der antisemi-

tismuskritischen Bildung vielfach auch in anderen pädagogischen und bildungsorien-

tierten Kontexten anschlussfähig sind. Die methodische und theoretische Dokumenta-

tion der Arbeit ermöglicht zudem, die Untersuchung in vergleichbaren oder anders ge-

lagerten Bildungskontexten zu wiederholen oder zu erweitern.  

3. Theoretische Grundlagen  

3.1 Antisemitismus 

Antisemitismus bezeichnet die „Feindschaft gegenüber Jüdinnen*Juden und das Juden-

tum.“ (Ullrich et al. 2024: 9) Seine Definition gestaltet sich jedoch komplex, da er als histo-

risch wandelbares Phänomen und aufgrund fachlich wie zeitlich bedingter Verständnisdi-

vergenzen einer eindeutigen Festlegung widersteht (Ullrich et al. 2024: 9 f.). Dies zeigt sich 

insbesondere im modernen Antisemitismus, den Grimm und Kahmann (2018: 1) als „[…] 

vielschichtiges und äußerst wandlungsfähiges Phänomen, das sich starren Definitionsver-

suchen entzieht“, charakterisieren. Folglich existiert keine einheitliche, allgemeinverbindli-

che Definition von Antisemitismus (Bergmann 2019: 22). Der Terminus Antisemitismus ent-

stand in den 1870er/80er Jahren. Ursprünglich diente er der Abgrenzung zum religiös mo-

tivierten Antijudaismus, indem er eine vermeintlich wissenschaftlich begründete, biologis-

tisch-rassistische Judenfeindschaft beschrieb (Ullrich/Jensen 2024: 15). Seine Wortbildung 

basiert auf sprachwissenschaftlichen und völkerkundlichen Konzepten, in denen versucht 



 
8 

wurde, mit dem Begriff des Semitismus den als minderwertig konstruierten Geist der semi-

tischen Völker dem der Indogermanen gegenüberzustellen. Aus der Einteilung in indoger-

manische und semitische Sprachfamilien wurde die Vorstellung unterschiedlicher „Rassen“ 

[Hervorhebung durch H.S.] abgeleitet. Dabei kam es zu einer zunehmenden Begriffsveren-

gung auf Juden einerseits und auf Germanen andererseits (Bergmann 2019: 18). 

Obwohl der Terminus sich erst im 19. Jahrhundert entwickelt hat, etablierte er sich zum 

Oberbegriff für alle Formen der Judenfeindschaft (ebd.: 19). 

Antisemitismus konstituiert sich als Weltdeutungssystem, basierend auf kognitiven Einstel-

lungen, emotionalen Abwehrmechanismen sowie historisch tradierten Stereotypen und 

Ressentiments (Schwarz-Friesel/Reinharz 2013: 47 f.). Menschen mit einem antisemiti-

schen Weltbild versuchen, politische und gesellschaftliche Phänomene, die sie nicht ver-

stehen können oder wollen mithilfe antisemitischer Vorstellungen zu deuten (Salz-

born/Kurth 2021: 12). Antisemitische Ressentiments erfüllen somit eine „[…] wichtige Funk-

tionen für das Welt- und Selbstbild von Individuen, ebenso wie für Gesellschaften.“ (Loske 

et al. 2025: 127 f.) Dabei ist zu betonen, dass sich Antisemitismen aus Phantasmen von 

Nicht-Jüdinnen:Juden über Jüdinnen:Juden speist, unabhängig von deren realen Eigen-

schaften oder Handlungen (Bernstein/Grimm/Müller 2022: 19). Bei Antisemitismus handelt 

es sich um einen dauerhaften und latenten Komplex feindseliger Überzeugungen gegen-

über Jüdinnen:Juden als Kollektiv. Er äußert sich individuell in Vorurteilen, kulturell in My-

then, Ideologien und Bildern, sowie handlungspraktisch in Diskriminierung, politischer Mo-

bilisierung oder Gewalt. Ziel dabei ist Jüdinnen:Juden zu distanzieren, zu vertreiben und 

letztendlich zu vernichten. Zentrales Merkmal ist die essentialistische Vorstellung von Jü-

dinnen:Juden als kollektiv unverbesserlich schlecht, der sie umgebenden Gesellschaft 

fremd und diese verdeckt (und machtvoll (Bernstein/Diddens 2020: 79)) negativ beeinflus-

send. Daher müsse das wahre Wesen der Jüdinnen:Juden entlarvt werden (Bergmann 

2019: 23 f.).  

Die Rationalisierungsnarrative der vermeintlichen Differenz von Jüdinnen:Juden zu der Ge-

sellschaft in der sie leben, hat sich im Laufe der historischen Entwicklung verändert. Die 

Differenz wurde/wird legitimiert „[…] in Bezug auf Religion (Mittelalter), pseudowissen-

schaftlich über ›Rasse‹, Nationalität (nach der Aufklärung) und heutzutage über den Um-

weg Israel in Bezug auf Menschenrechte.“ (Bernstein/ Diddens 2020: 79) An diese histori-

sche und begriffliche Einordnung anschließend lassen sich gegenwärtige Erscheinungsfor-

men von Antisemitismus typologisch differenzieren. So nennt Salzborn (2011: 1) fünf zent-

rale Artikulationsvarianten, die gegenwärtig in Europa unterschieden werden. Den religiös-

antijüdischen Antisemitismus, den völkisch-rassistischen Antisemitismus, den sekundär-



 
9 

schuldabwehrenden Antisemitismus, den antizionistisch-antiisraelischen Antisemitismus 

sowie den Antisemitismus unter Muslim:innen3.  

Der religiös-antijüdische Antisemitismus, auch Antijudaismus genannt, ist christlich moti-

viert und gilt als eine der frühesten Formen der Judenfeindschaft. Häufig wird er mit vormo-

dernen, mittelalterlichen Erscheinungsformen gleichgesetzt. Allerdings zeigen sich bis 

heute Kontinuitäten in Form religiöser Narrative, die säkularisiert in modernen antisemiti-

schen Ideologien weiterwirken. Diese Vorstellungen sind im kulturellen Gedächtnis Europas 

verankert und beruhen auf dem Bedürfnis nach einer Heilsgewissheit, das Ambivalenzen 

durch die Projektion auf das jüdische fremde Gegenüber abwehrt (Kellenbach 2024: 18 f.). 

Mit der rechtlichen Emanzipation der Jüdinnen:Juden im späten 18. Jahrhundert (Weyand 

2024: 27) verliert die religiöse Legitimation der Judenfeindschaft an Plausibilität und wird 

zunehmend durch ethnisch-völkische Argumentationen ersetzt.  

Der völkisch-rassistische Antisemitismus behauptet, dass Jüdinnen:Juden keine gleichwer-

tigen Staatsbürger*innen sein könnten, da sie nicht dem Volkskörper angehörten. Diese 

Vorstellung fußt auf der Idee von ontologisch geschlossenen Völkern, innerhalb derer jüdi-

sche Zugehörigkeit als unvereinbar mit nationaler Identität gedacht wird (ebd.: 24).  

Nach der Shoah bildet sich als weitere Form antisemitischer Artikulation der sekundär-

schuldabwehrende Antisemitismus heraus. Dieser zielt auf eine Umdeutung der histori-

schen Verantwortung. Im Zentrum steht die Täter-Opfer-Umkehr, durch die Antisemit*innen 

versuchen, sich trotz der diskreditierten national-sozialistischen Sprechweisen öffentlich als 

Opfer jüdischer Macht zu inszenieren (Holz 2024: 31 f.).  

Der antizionistisch-antiisraelische Antisemitismus wird häufig als neuer Antisemitismus be-

schrieben. Seit den 2000er Jahren ist im Zuge des Nahostkonflikts eine Zunahme radikaler 

Israelfeindlichkeit zu beobachten, die sich nicht auf sachliche Kritik am Staat Israel be-

schränkt, sondern israelische Politik als Ausdruck vermeintlich jüdischer Eigenschaften dä-

monisiert und delegitimiert (Schubert/Firsova-Eckert 2024: 10). Damit fungiert Israel als 

Projektionsfläche antisemitischer Ressentiments, die oft in menschenrechtlich kodierter 

Sprache vorgetragen werden (Bernstein/ Diddens 2020: 79).  

Als fünfte Variante benennt Salzborn (2011: 1) den Antisemitismus unter Muslim:innen. 

Dieser beruht auf der Übernahme europäischer antisemitischer Narrative, die im 20. Jahr-

hundert mit religiösen Bezügen verknüpft und radikalisiert wurden. Parallel dazu entwickelte 

sich im Kontext des arabischen Nationalismus ein säkular geprägter Antisemitismus, der 

mit politischem Antizionismus verschmolz. Beide Strömungen vereint eine Ablehnung 

 
3 Salzborn nannte ihn den arabisch-islamischen Antisemitismus. Die Verwendung unterschiedlicher 
Begriffe wie muslimischer, islamisierter, islamistischer oder arabischer Antisemitismus sind Gegen-
stand einer wissenschaftlichen Kontroverse (Öztürk 2024). Deshalb folgt die vorliegende Arbeit der 
von Öztürk gewählten Bezeichnung „Antisemitismus unter Muslim:innen“. 



 
10 

sowohl von Jüdinnen:Juden wie auch Israel, die zur Mobilisierung, Legitimation politischer 

Gewalt und zur ideologischen Abgrenzung vom Westen dient. Diese Form wird häufig als 

„importierter Antisemitismus“ [Hervorhebung durch H.S.] bezeichnet, eine problematische 

Begriffsprägung, die suggeriert, dass Migration die Ursache für Antisemitismus sei (Öztürk 

2024). Salzborns Kategorien sind analytisch nützlich, dürfen aber nicht über die histori-

schen Kontinuitäten und ideologische Überlagerungen von Antisemitismus hinwegtäuschen 

(Weyand 2024: 27). Diese Arbeit folgt Weyands (2024: 28) Verständnis von modernem 

Antisemitismus als Sammelbegriff für verschiedene antisemitische Erscheinungsformen in-

nerhalb moderner Gesellschaftsordnungen.  

Nachdem das Phänomen Antisemitismus beschrieben und erste Definitionsversuche un-

ternommen wurden, werden im folgenden gängige Definitionen vorgestellt. 

Die Arbeitsdefinition der International Holocaust Remembrance Alliance (IHRA) wird mitt-

lerweile von 35 Staaten anerkannt und ist damit die am weitesten verbreitete Definition von 

Antisemitismus. Neben ihr prägt eine weitere bedeutende Definition den Diskurs: die Jeru-

salemer Erklärung zum Antisemitismus (JDA). Beide Definitionen begreifen Antisemitismus 

als eine Form von Hass, Vorurteilen und Feindseligkeit gegenüber Jüdinnen:Juden und jü-

dischen Institutionen, die sich in vielfältiger Weise äußern kann. Zudem erkennen sie min-

destens implizit die strukturelle Dimension des Antisemitismus an. Ein wesentlicher Unter-

schied liegt jedoch darin, dass die IHRA-Definition den Staat Israel (ergänzt in den Beispie-

len zur Veranschaulichung) sowie Nicht-Jüdinnen:Juden als potenzielle Ziele antisemiti-

scher Angriffe einbezieht. Die engere Fokussierung der JDA-Definition könnte dazu führen, 

dass die willkürliche, projektive Natur des Antisemitismus sowie der israelbezogene Anti-

semitismus nicht ausreichend berücksichtigt oder verharmlost werden. Kritiker*innen der 

IHRA-Definition bemängeln, dass die beigefügten Beispiele Unklarheit darüber schaffe, wo 

die Grenzen zwischen legitimer „Israelkritik“ [Hervorgehoben durch H.S.] und Antisemitis-

mus verlaufe. Für die Bildungsarbeit ist die IHRA-Definition wertvoll, da sie Antisemitismus 

als eine spezifische Wahrnehmung von Jüdinnen:Juden beschreibt und dadurch zentrale 

psychologische und ideologische Mechanismen sichtbar macht. Die JDA-Definition hinge-

gen bleibt begrifflich allgemeiner (Nützl 2021: 1 f.). 

Aus den zuvor beschriebenen, nach Intention kategorisierten Formen von Antisemitismus 

(also denjenigen, die sich theoretisch-analytisch aus den vermuteten Motiven oder Hinter-

gründen antisemitischer Äußerungen und Handlungen ableiten) ergibt sich eine wichtige 

Einschränkung. Diese Perspektive blendet das praktische Erleben antisemitischer Diskri-

minierung weitgehend aus oder macht es zumindest nicht klar erkennbar. Damit bleibt die 

Analyse unvollständig, denn Antisemitismus lässt sich nicht nur aus seiner Intentionalität 



 
11 

bestimmen, sondern auch aus seiner Extensionalität, dem, was Jüdinnen:Juden als antise-

mitisch erfahren und benennen. Gerade weil sich Intentionen nicht immer eindeutig nach-

vollziehen oder erkennen lassen, ist es bedeutsam, auch die Sichtweise der Betroffenen 

einzubeziehen. Die jüdische Deutungshoheit wird hier zentral, da sie Fremdzuschreibungen 

kritisch hinterfragt und durch jüdische Perspektiven ergänzt. Gleichzeitig bleibt die intentio-

nale Perspektive wichtig, um die Verantwortung für das Benennen von Antisemitismus nicht 

auf Jüdinnen:Juden zu übertragen. Diese Komplexität macht deutlich, dass Antisemitismus 

sich sowohl eindeutigen Definitionen als auch einfacher Vermittlung entzieht. Eine Heraus-

forderung, die in der Bildungsarbeit besondere Bedeutung hat. Die folgenden Kapitel richtet 

den Blick daher, nach einer allgemeineren Darstellung der Bildungsarbeit, auf die Rolle und 

Wirksamkeit verschiedener Ansätze im pädagogischen Umgang mit Antisemitismus sowie 

auf die Grenzen bestehender Konzepte. 

3.2 Bildungsarbeit  

Bildung fungiert als Containerbegriff, ein Sammelkonzept, das Begriffe wie Erziehung, So-

zialisation, Lernen und Entwicklung, mit denen Bildung in engem Zusammenhang steht 

bündelt, aber unscharf bleibt. Erziehung ist ein intentionaler, fremdgesteuerter Prozess, der 

meist im Erwachsenenalter endet. Sozialisation beschreibt eher unbewusste und nicht-in-

tendierte Einflüsse des sozialen Umfelds auf das Individuum. Lernen ist die kognitive Ver-

arbeitung von Erfahrungen, während Entwicklung durch genetische Faktoren geprägt ist. 

Diese Konzepte stehen in Wechselwirkung mit Bildung und sind nicht nur Voraussetzungen, 

sondern markieren zugleich auch dessen Grenzen (Dammer 2024).  

Die Bedeutung von Bildung variiert je nach disziplinärem und gesellschaftlichem Kontext 

und betont dabei teils widersprüchliche Aspekte. Dammer (2024) greift in seiner Definition 

diese Kontextabhängigkeit auf. 

Im pädagogischen Kontext versteht man unter ›Bildung‹ den Prozess, durch den ein 
Mensch in aktiver Auseinandersetzung mit der Welt aus eigener Kraft und eigenem In-
teresse heraus das Bild seiner Individualität formt. Im gesellschaftlichen und politischen 
Kontext bezieht sich der Begriff auf das Ergebnis, also die Summe des Wissens, der 
Fähigkeiten und der Einstellungen, die in dem Prozess erworben werden. (Dammer 
2024)  

Diese Definition verdeutlicht das Spannungsfeld zwischen gesellschaftlicher Brauchbarkeit 

und individueller Entfaltung in der Bildung, welches erstmals von Rousseau formuliert 

wurde und das bis heute in bildungstheoretischen Diskursen wiederzufinden ist (ebd.).  

Solche Diskurse finden sind auch in der Sozialen Arbeit, die sich ebenfalls mit dem Verhält-

nis von Individuum und Gesellschaft auseinandersetzt (Sünker 2012: 249). Die frühe Sozi-

alpädagogik deutete die bürgerliche Gesellschaft als kulturell verfallen. Daraus leitete sie 



 
12 

ihr Mandat der soziale Regeneration zur Erziehung des Volksganzen ab, wobei sie jedoch 

von Beginn an Gesellschafts- und Kulturkritik miteinander verwechselte. Diese Verwechs-

lung bildet den Ausgangspunkt für kritische bildungstheoretische Ansätze der Sozialen Ar-

beit (ebd.: 250 f.). 

In der Sozialen Arbeit haben sich Ansätze kritischer Bildungstheorie etablieren können, 
die politische Bildung als Kritik an und Veränderung von gesellschaftlichen Verhältnis-
sen verstehen und dabei Prozesse der Auseinandersetzung mit sich selbst und der Welt 
unter dem Aspekt von Emanzipation und Mündigkeit fokussieren. (May/Schäfer 2024: 
323)  

Kritische Bildungstheorien zielen im Gegensatz zu klassischen Theorien also darauf ab, die 

strukturellen, gesellschaftlichen Bedingungen zu verändern. Diese Änderungen sollen 

durch politische Bildung angestoßen werden. Politische Bildung bedeutet die reflexive Aus-

einandersetzung mit gesellschaftlich-politischen Prozessen und Machtverhältnissen mit 

dem Ziel, mündige Bürger*innen in freien und offenen Gesellschaften hervorzubringen 

(Bechtel et al. 2023: 6). 

Bildung in der Sozialen Arbeit wird durch Bildungsarbeit vollzogen. Verstanden als Initiie-

rung und Beförderung von Bildungsprozessen, stellt sie ein zentrales Ziel der Sozialen Ar-

beit dar. Ihr Anliegen ist es, Menschen darin zu unterstützen, ein Ausdrucks- und Unter-

scheidungsvermögen zu entwickeln (Sünker 2012: 263), um so „ […] eine Beförderung der 

Demokratie, eine Überwindung gesellschaftlicher Ungleichheit sowie eine Unterstützung 

individueller Handlungs- und Bewusstseinsfähigkeit zu erreichen.“ (ebd.: 264) Je nach dem 

Ort des Geschehens wird zwischen formaler Bildung (z.B. in der Schule oder Hochschule), 

non-formaler Bildung (z.B. in Jugendzentren oder außerschulischer Bildungsarbeit) und in-

formeller Bildung (in alltäglichen Lernprozessen) unterschieden (Dammer 2024). Die in der 

Beschreibung genannten Ziele der Bildungsarbeit überschneiden sich inhaltlich deutlich mit 

den Zielen politischer Bildung und kritischer Bildungstheorien. Diese inhaltliche Überein-

stimmung verweist auf eine enge Verbindung zwischen diesen Konzepten und unterstreicht 

die Bedeutung kritischer Bildungsansätze innerhalb der Sozialen Arbeit. Bildung wird somit 

nicht nur als individuelles Entwicklungsgeschehen verstanden, sondern auch als politischer 

Prozess, der auf gesellschaftliche Transformation abzielt (ebd.). 

Abschließend zur Begriffsbestimmung von Bildung und Bildungsarbeit ist zu erwähnen, 

dass der traditionelle Bildungsbegriff aufgrund seiner historischen wie gegenwärtigen Funk-

tion kritisiert wird. Er diente privilegierten gesellschaftlichen Gruppen dazu sich gegenüber 

anderen abzugrenzen und bestehende Herrschaftsverhältnisse zu legitimieren. Diese 

Gruppen verfügten aufgrund ihrer gesellschaftlichen Führungspositionen zudem über die 

Definitionsmacht darüber, was als Bildung gilt. In aktuellen bildungspolitischen Diskursen, 

etwa zur Demokratiebildung, transkulturellen oder inklusiven Bildung, zeigt sich darüber 



 
13 

hinaus eine Tendenz zur Entpolitisierung. Die Konzentration auf individuelle Bildungspro-

zesse verstellt häufig den Blick auf die zugrunde liegenden gesellschaftlich-ökonomischen 

Machtverhältnisse (ebd.). Dies sind nur einige für die Thematik dieser wissenschaftlichen 

Arbeit ausgewählten Kritikpunkte, da sie die Deutungsmacht von privilegierten Gruppen in 

Bezug auf Bildung anspricht. 

Vor diesem Hintergrund kann Bildungsarbeit gegen Antisemitismus oder auch Antisemitis-

muskritische Bildungsarbeit als ein Anwendungsfeld kritischer Bildung verstanden werden. 

Diese verfolgt das Ziel, Wissen über Antisemitismus zu vermitteln, die Entwicklung politi-

scher Urteilsfähigkeit und Handlungskompetenz zu fördern und strukturelle Veränderungen 

anzuregen (Ginsburg/Grünberg 2023: 41). Sie wird im Feld der formalen und non-formalen 

politischen Bildung verortet (Alting/Widmaier 2023: 41).  

Im Zentrum steht dabei die Auseinandersetzung mit den Erscheinungsformen des Antise-

mitismus zu dessen Prävention oder Bekämpfung. Gleichzeitig ist sie von einem allgemei-

nen Präventionsverständnis abzugrenzen, das aus psychoanalytischer Perspektive in der 

frühen Kindheit ansetzt (Rajal 2018: 141). In der Literatur zeigt sich, dass Bildungsarbeit 

und Präventionsarbeit teils synonym verwendet werden (zusehen bei: Grimm 2024:161 f.). 

Die vorliegende Arbeit nutzt die Begriffe trennscharf und begreift antisemitismuskritische 

Bildungsarbeit als sowohl präventiv wie auch intervenierend (Meier 2022 :406).  

3.3 Antisemitismuskritische Bildungsarbeit  

Seit Mitte der 2000er hat sich eine Auseinandersetzung mit der Frage entwickelt, wie wir-

kungsvolle Bildung gegen Antisemitismus gestaltet sein kann (Stender 2017: 2). Nachdem 

Antisemitismuskritik als eigenständiger Bestandteil im Bildungskontext verankert wurde, 

ergab sich als nächste Forderung an die politische Bildung, eine intensivere Auseinander-

setzung mit den Entwicklungen des Antisemitismus nach der Shoah, also seinen gegen-

wärtigen Ausdrucksweisen und den jeweiligen politischen und gesellschaftlichen Bedingun-

gen (ebd.: 5).  

Die Bildung gegen Antisemitismus in Deutschland stützte sich lange Zeit vor allem auf das 

historische Lernen über die Shoah (Grimm 2024: 157). Diese Strategie sollte Antisemitis-

mus durch Empathie und Abschreckung vor den Folgen von Antisemitismus bekämpfen. 

Es zeigte sich jedoch, dass auch Menschen, die den jüdischen Opfern der Shoah Empathie 

entgegenbringen, antisemitische Einstellungen oder Haltungen zeigen können (ebd.). 



 
14 

Zudem ist im Beutelsbacher Konsens4 ein Überwältigungsverbot festgehalten, welches Bil-

dung durch Abschreckung gegenüberzustellen ist. Empathiebasierte Zugänge in der anti-

semitismuskritischen Bildungsarbeit bergen außerdem die Gefahr, dass Jüdinnen:Juden 

auf eine Opferrolle reduziert werden (Thein et al. 2024: 7).  

Antisemitismuskritische Bildungsarbeit ist abzugrenzen von der Holocaust Education, die 

den nationalsozialistischen Antisemitismus und dessen Folgen in den Fokus rückt und zu 

welcher auch die eben beschriebene Strategie der Empathie und Abschreckung zählt. Au-

ßerdem ist sie abzugrenzen von einer allgemeinen Beschäftigung mit dem Judentum (Rajal 

2018: 133).  

Eine reine Wissensvermittlung reicht jedoch nicht aus, um antisemitische Einstellungen 

wirksam zu verändern. Bildung kann zwar Einfluss auf die Form, jedoch nicht zwangsläufig 

auf das Bestehen antisemitischer Haltungen nehmen. Personen mit höherem Bildungsab-

schluss tendieren eher dazu, ihren Antisemitismus in subtileren Formen zu äußern, was auf 

eine Verschiebung, nicht aber auf eine Überwindung antisemitischer Denkmuster hindeutet 

(Rajal 2018: 134). Wirksame antisemitismuskritische Bildungsarbeit erfordert deshalb mehr 

als Faktenwissen. Sie soll Reflexionsräume eröffnen, in denen sowohl eigene Vorstellun-

gen formuliert und hinterfragt, als auch die damit verknüpften Emotionen und Affekten be-

trachtet werden können (Loske et al. 2025: 127). Diesen Gedanken findet man in der Stra-

tegie der Offenlegung der gesellschaftlichen Funktionen und psychodynamischen Mecha-

nismen des Antisemitismus wieder. Dessen Ziel ist es, die Rolle von Antisemitismus als 

Legitimationsstrategie für Ausgrenzung, Schuldabwehr und Gewalt zu verdeutlichen. Aller-

dings sind antisemitische Einstellungen häufig, wie im Kapitel 3.1 erwähnt, mit identitäts-

stabilisierenden Funktionen verbunden, sodass aufklärende Interventionen auf Wider-

stände stoßen und sogar Abwehrreaktionen hervorrufen können.  

Neben der Strategie der Offenlegung der gesellschaftlichen Funktionen und psychodyna-

mischen Mechanismen sowie den ebenfalls bereits genannten Strategien der Wissensver-

mittlung, der Abschreckung und der Empathie werden in Veröffentlichungen der jüngeren 

Zeit die folgenden Strategien vorgestellt:  

Die Bildung gegen und über Antisemitismen zielt auf die normative Ablehnung antisemiti-

scher Einstellungen ab. Dieses vorab definierte Ziel kann jedoch dazu führen, dass Ler-

nende sozial erwünschte Antworten reproduzieren, ohne eine tiefgreifende Auseinander-

setzung mit dem Thema zu vollziehen.  

 
4 „Seit Ende der 1970er-Jahre stellt der sogenannte Beutelsbacher Konsens so etwas wie die Leitli-
nie einer demokratischen politischen Bildung dar.“ (Gloe/Oeftering 2022) Der erste Grundsatz dieses 
Konsens ist das Überwältigungsverbot. Dieser hält fest, dass es nicht erlaubt ist Menschen an der 
Gewinnung einer eigenen Meinung zu hindern, indem man sie mit der erwünschten Meinung über-
rumpelt (ebd.).  



 
15 

Die biographische Arbeit verfolgt das Ziel, durch die Reflexion eigener Sozialisation und 

gesellschaftlicher Verstrickungen blinde Flecken sichtbar zu machen und historische wie 

gegenwärtige Verantwortungsverhältnisse verstehbar zu machen. Dabei ist eine klare 

grenzziehende Haltung erforderlich, um etwaige Gleichsetzungen von Täter- und Opferper-

spektiven zu vermeiden.  

Schließlich stellt auch die Strategie der realen Begegnung mit Jüdinnen:Juden ein zentrales 

Element aktueller Bildungskonzepte dar. Der persönliche Austausch kann Vorurteile ab-

bauen, birgt jedoch die Gefahr der Exotisierung (Thein et al. 2024: 6 - 8). Neben Projekten 

wie „Meet a Jew“ vom Zentralrat der Juden in Deutschland sind dabei sogenannte „Zeit-

zeug*innen“-Erfahrungsberichte zu nennen. Die Funktionalisierung von Überlebenden als 

Bildungsmöglichkeit wird oftmals kritisch betrachtet. Zudem spricht der Begriff „Zeitzeug*in“ 

Menschen die aktive Rolle im Kampf um das Überleben während der NS-Zeit ab 

(Coffey/Laumann 2021: 136). Bei der Nutzung solcher Formate ist daher unbedingt darauf 

zu achten, dass Jüdinnen:Juden als Subjekte in den Dialog miteinbezogen werden und 

nicht als Objekte zur Bestätigung von Stereotypen vorgeführt werden (Thein et al. 2024: 6 

ff.). 

Rhein (2024: 103) kritisiert ergänzend, dass Antisemitismus in pädagogischen Zusammen-

hängen häufig lediglich als eine Unterkategorie von Rassismus thematisiert wird. Eine kri-

tisch ausgerichtete politische Bildung muss jedoch ein umfassenderes Verständnis von An-

tisemitismus vermitteln und auch seine anderen Erscheinungsformen und Spezifika sicht-

bar machen.  

Müller (zit. n. Thein et al. 2024: 8) entwickelt aus der Diskussion der sieben genannten 

Strategien ein mündigkeitsorientiertes Bildungskonzept, das sich bewusst im Spannungs-

feld einer grenzziehenden und einer dialogischen Haltung verortet. Dabei soll das Span-

nungsfeld nicht aufgelöst, sondern ausgehalten und ausgestaltet werden. Die grenzzie-

hende Orientierung ist reaktiv und soll Betroffenen Schutz durch Zurückweisung, Abschre-

ckung und einer klaren Haltung gegen Antisemitismus bieten. Bei der dialogischen Per-

spektive soll proaktiv auf antisemitische Äußerungen oder Übergriffe eingegangen und 

Räume der Auseinandersetzung (durch Wissensvermittlung und Emotionsreflexion (Meier 

2022: 426)) gestaltet werden. Müller argumentiert, dass Bildungsprozesse gegen Antisemi-

tismus gerade dann ausgebaut und vertieft werden können, wenn die Stärken der beiden 

Perspektiven sich durch die Korrektur der anderen entfalten können (Thein et al. 2024: 8). 

Als andere Strategien sind zum Beispiel die Menschenrechtsbildung durch Dialog und Be-

gegnung (John 2024: 151 ff.) oder die demokratisch fundierte ethisch-politische Bildung 

gegen Antisemitismus durch individuelle Selbstbildung und Resilienzbildung (Frommer 

2024: 27 f.) zu nennen. Die vorliegende Arbeit nutzt das mündigkeitsorientierte Konzept 



 
16 

von Müller, da dieses, neben der Beachtung der genannten Kritikpunkte, die antisemitis-

muskritischen Bildungsarbeit in gesellschaftliche Spannungsverhältnisse einbettet und die 

Betroffenenperspektive sowie strukturelle Mechanismen mitdenkt. Müllers Ansatz ermög-

licht jüdische Deutungshoheit, indem er Schutzräume gegen Vereinnahmung schaffen 

(grenzziehend) und jüdische Akteur*innen als Subjekte positionieren (dialogisch) kann. Al-

lerdings bietet auch eine mündigkeitsorientierte Perspektive keine Garantie für das Gelin-

gen von Bildung gegen Antisemitismus. Müdigkeit kann auch bedeuten, sich bewusst für 

die Übernahme eines antisemitischen Weltbildes zu entscheiden (Bernstein/Grimm/Müller: 

28). 

Eine zentrale Herausforderung bei der Entwicklung von Strategien der antisemitismuskriti-

schen Bildungsarbeit liegt in der Diskrepanz zwischen der normativen Ablehnung von Anti-

semitismus im öffentlichen Diskurs und einer fehlenden vertieften inhaltlichen Auseinander-

setzung. Diese Diskurslage ist auf die „[…] Erziehungsparadigmen der bundesrepublikani-

schen Gesellschaft nach dem Nationalsozialismus und der Aufarbeitung des Holocaust […]“ 

(Müller/Messerschmidt zit. n. Thein et al. 2024: 6) zurückzuführen. In der Folge bleiben 

aktuelle Formen von Antisemitismus unerkannt oder werden nicht adäquat zurückgewie-

sen. Zudem erschweren Abwehrmechanismen wie Relativierung und Rationalisierung eine 

kritische Selbstreflexion, wodurch gesellschaftlich tief verankerte antisemitische Ressenti-

ments bestehen bleiben (Thein et al. 2024: 6).  

Trotz wachsender Aufmerksamkeit weist die Forschung zur antisemitismuskritischen Bil-

dung noch viele Leerstellen auf (Schubert 2023: 51). Allerdings ist durch den Ausbau der 

Forschung in diesem Bereich in den kommenden Jahren mit der Verfügbarkeit neuer em-

pirischer Daten, insbesondere aus der Evaluation von Bildungsprogrammen, zu rechnen 

(Grimm 2024: 158). Diese Daten werden es ermöglichen, eine fachliche Diskussion über 

eine gegenstandsangemessene Methodik, Didaktik, Zielsetzung und geeignete Verfahren 

zur Qualitätssicherung zu führen. Dadurch lassen sich bestehende Zugänge sachlich ver-

gleichen und auf ihre Wirksamkeit prüfen. Die Konzeption von Bildungsmaßnahmen könnte 

sich dann auf gesicherte Erkenntnisse stützen, statt wie bisher auf Erfahrungswissen (ebd.: 

158).  

4. Herleitung: Jüdische Deutungshoheit 

Wenn politische Bildung als Transformationsprozess verstanden wird (May/Schäfer 2024), 

muss sie sich auch mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen und Ausschlüssen befassen. 

In Bezug auf antisemitismuskritische Bildung bedeutet das, die Rolle von Perspektiven zu 



 
17 

hinterfragen, die bislang das Wissen über Antisemitismus dominieren. Dabei stellt sich die 

Frage, welche Stimmen in Bildungs- und Forschungsprozessen Gehör finden, wer als Ex-

pert*in gilt und wessen Erfahrungen als relevant anerkannt werden. 

Im folgenden Kapitel wird daher untersucht, welche Bedeutung jüdischen Perspektiven im 

Kontext antisemitismuskritischer Bildung und Forschung zukommt. Es geht darum, die Viel-

falt jüdischer Lebensrealitäten sichtbar zu machen und zu analysieren, welche Rolle diese 

Perspektiven bei der Beschreibung, Deutung und Bearbeitung von Antisemitismus spielen. 

4.1 Jüdische Perspektiven  

Gegenwärtige jüdische Perspektiven in Deutschland sind weder homogen noch ausschließ-

lich religiös geprägt. Vielmehr umfassen sie vielschichtige und vielfältige Lebensrealitäten 

(Frommer 2024: 31). Diese Pluralität ist historisch gewachsen, unter anderem infolge der 

Shoah, durch die die jüdische Bevölkerung in Deutschland stark dezimiert wurde 

(Kranz/Schaum 2024: 6) und wodurch deutsche Jüdinnen:Juden heutzutage eine Minder-

heit darstellen (Erlbaum/Riegel 2024: 89). Erst mit der Zuwanderung aus der ehemaligen 

Sowjetunion ab den 1990er Jahren kam es zu einem erneuten Wachstum der jüdischen 

Gemeinden (Kranz/Schaum 2024: 6). Hinzu traten Zuwanderungen aus Israel, Iran und der 

USA (Erlbaum/Riegel 2024: 89). Diese nationale und kulturelle Vielfalt führt zu vielschichti-

gen Überschneidungen mit weiteren Diskriminierungsdimensionen wie Rassismus, Antisla-

wismus (Kranz/Schaum 2024: 4) und verschiedenen Sichtweisen auf Bereiche des Antise-

mitismus. So treffen innerhalb jüdischer Kontexte unterschiedliche Erinnerungen zur Shoah 

aufeinander (Koch/Möller 2022: 79). Diese Komplexität wird weiter ergänzt durch Dimensi-

onen wie sozialer Status, Herkunft, sexuelle Orientierung, Sprache, Alter (Chernivsky 2024: 

44). Diese Dimensionen wirken intersektional (nicht- hierarchisierende Überkreuzung aller 

Herrschaftsverhältnisse) (Coffey/ Laumann 2021: 89) und ergeben für Jüdinnen:Juden Dis-

kriminierungen und Unsichtbarkeiten innerhalb jüdischer wie nicht-jüdischer Räume (ebd.: 

95). Diese Diversität verbietet essentialisierende Darstellungen in Bildungsmaterialien. 

Statt des „Judentums“ müssen plurale jüdische Positionen sichtbar werden (Koch/Möller 

2022: 79). 

Derzeit leben rund 175.000 Jüdinnen:Juden in Deutschland. Davon gelten nach dem jüdi-

schen Religionsgesetz, der Halacha5 118.000 als jüdisch (Kranz/Schaum 2024: 6). Viele 

Zugewanderte als der Sowjetunion sind nicht halachisch jüdisch (Coffey/Laumann 2021: 

 
5 Halachisch jüdisch ist, wer eine jüdische Mutter hat oder einen Gjur (Konversion) gemacht hat 
(Coffey/Laumann 2021: 32). 



 
18 

32), verstehen sich jedoch aufgrund einer kulturellen Zugehörigkeit und Antisemitismuser-

fahrungen als jüdisch (Erlbaum/Riegel 2024: 88). Dies führt innerhalb der jüdischen Ge-

meinden zu Anerkennungskonflikten. Während konservative Ausrichtungen auf der Ha-

lacha beharren, erkennen liberale Gemeinden zunehmend auch Kinder jüdischer Väter als 

Mitglieder an. Parallel dazu existieren staatliche Definitionen von Zugehörigkeit, etwa im 

israelischen Rückkehrgesetz oder im deutschen Kontingentflüchtlingsrecht, die wiederum 

eigene, meist ethnisch-nationale Kriterien anlegen (MALMAD 2025). Diese Konflikte ver-

deutlichen, wie äußere (staatliche/religiöse) Zuschreibungen jüdische Selbstdefinitionen 

überlagern. Ein Machtmechanismus, den antisemitismuskritische Bildung reflektieren 

muss. 

Das jüdische Leben in Deutschland ist heute außerdem mehrheitlich säkular geprägt (From-

mer 2024: 29). Für viele Jüdinnen:Juden gründet sich die Zugehörigkeit zum jüdischen Volk 

nicht im Glauben, sondern in geteilter Philosophie und Kultur sowie individuellen Prägungen 

durch die herkunftsbedingte Zugehörigkeit. Die Zugehörigkeit zum Judentum ist somit ein 

vielschichtiges Identitätsmerkmal (MALMAD 2025). Religiös lebende Jüdinnen:Juden stel-

len eine Minderheit dar. Von ihnen ist ein kleiner Teil ultraorthodox. Trotzdem wird das Bild 

von einer männlich gelesenen Person mit Schläfenlocken und schwarzen Kaftan häufig zur 

Darstellung von Jüdinnen:Juden verwendet (Erlbaum/Riegel 2024: 88).  

Vor diesem Hintergrund lässt sich festhalten: Wer jüdisch ist und was jüdisch zu sein be-

deutet, kann nicht durch äußere Zuschreibungen bestimmt werden. Vielmehr liegt die Defi-

nitionsmacht darüber bei den jüdischen Individuen und Gemeinschaften selbst, weil nur sie 

die Vielfalt angemessen erfassen und formulieren können (MALMAD 2025). Kahane argu-

mentiert weiterhin, dass eine jüdische Perspektive Jüdinnen:Juden nicht genuin ist, sondern 

sich dadurch auszeichnet, dass „[…] aus dem Jüdischen heraus argumentiert wird oder die 

Sprach- und Machtverhältnisse aus dieser Minderheitenposition heraus formuliert werden.“ 

(Kahane 2020: 121) „Der bekannte Spruch, ›Zwei Juden, drei Meinungen‹ […]“ (Friedlender 

2021) verdeutlich, dass es keine einheitlich definierbare jüdische Perspektive geben kann. 

In dieser wissenschaftlichen Arbeit orientiert sich die Bestimmung von Träger*innen der 

jüdischen Perspektive an OFEK e.V. (2025), der sichere Gesprächsräume „[…] für jüdische 

Menschen sowie für Menschen mit jüdischer Familiengeschichte […]“ bietet. Diese Eingren-

zung erkennt an, dass diese Personengruppe, sei es durch eigene Erfahrungen oder durch 

transgenerationale Prägungen (die Weitergabe von Erfahrungen, Ängsten und Wissen über 

Generationen hinweg), in besonderer Weise von Antisemitismus betroffen ist (Chernivsky 

2020: 22 f.). 



 
19 

4.2 Jüdische Perspektiven in der Antisemitismusforschung  

Die Erforschung des Antisemitismus wurde bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts maßgeblich 

von jüdischen Wissenschaftler*innen getragen (Grimm/Kahmann 2018: 20). Diese Entwick-

lung setzte sich auch nach 1945 fort. Bereits 1954 erschien mit Lowies Studie „Toward 

Understanding Germany“ eine der ersten systematischen Analysen zum Fortbestehen an-

tisemitischer Einstellungen nach der Shoah. Viele jüdische Intellektuelle die während der 

Shoah ins Exil gingen, kamen jedoch nicht zurück (Kranz/Schaum 2024: 2).  

In Deutschland blieb die Antisemitismusforschung daher bis weit in die 2010er-Jahre von 

nicht-jüdischen Perspektiven geprägt (ebd.: 1 f.). Besonders augenfällig wird dies im Be-

reich der Holocaustforschung, die über Jahrzehnte hinweg vor allem von Nachkommen aus 

Täterfamilien betrieben wurde (Diddens/Bernstein 2022: 201). Ein Paradigmenwechsel 

setzte erst mit dem Antisemitismusbericht der Bundesregierung (2017) und dem KMK-Pa-

pier (2021) ein. Seither werden jüdische Erfahrungsperspektiven verstärkt berücksichtigt 

(Bernstein/Grimm/Müller 2022: 21).  

Nicht selten wurden jüdische Wissenschaftler*innen marginalisiert oder delegitimiert. So 

sah sich etwa Kurt Grünberg, der zu transgenerationalen Traumata arbeitet, mit dem Vor-

wurf konfrontiert, seine Forschung diene der Abrechnung mit den Deutschen 

(Kranz/Schaum 2024: 5). Diese Haltung steht in der Kontinuität einer längeren Forschungs-

tradition, in der jüdische Perspektiven als zu subjektiv und damit als wissenschaftlich unzu-

lässig galten. Im Umkehrschluss impliziert diese Annahme, dass nicht-jüdische Deutsche 

in der Auseinandersetzung mit der Shoah und der Bekämpfung des Antisemitismus eine 

neutrale, objektive Position einnehmen könnten (Kahane 2020: 122). Dies wurde etwa 

durch Benz, langjähriger Direktor des Zentrums für Antisemitismusforschung, bekräftigt, der 

in den Jahren 2000 und 2010 die Unabhängigkeit der Forschung von jüdischen Deutungs-

ansprüchen betonte.  

Das Augenmaß bei aller Leidenschaft für den Gegenstand besteht aber darin, dass das 
Motiv des Antisemitismusforschers nicht im Verlangen nach Beifall aus den Reihen der 
Minderheit bestehen darf. Antisemitismusforschung ist eine Dienstleistung gegenüber 
der Mehrheitsgesellschaft, nicht Anbiederung an die Opfer von Abneigung, Aggression, 
Diskriminierung und Verfolgung. (Benz zit. n. Grimm/Kahmann 2028: 19) 

Auch Kohlstruck und Ullrich (2015 zit. n. Grimm/Kahmann 2018: 18 ff.) kritisieren die jüdi-

sche Perspektive, der sie eine symbolische Verallgemeinerung von Einzelfällen zuschrei-

ben. Jüdische Beobachter*innen neigten ihrer Ansicht nach zu dramatisierenden und ge-

neralisierenden Bewertungen antisemitischer Erscheinungen. Dieser sogenannten pessi-

mistischen Position, die stark jüdisch konnotiert sei, stellen sie eine abwägende Position 



 
20 

gegenüber, die zurückhaltendere und komplexere Einschätzungen des zeitlichen Verlaufs 

antisemitischer Phänomene ermögliche.  

Diese Formen der Ausgrenzung führten dazu, dass gegenwärtige Alltagserfahrungen jüdi-

scher Menschen mit Antisemitismus bislang kaum empirisch erfasst wurden. Über Jahr-

zehnte war die Antisemitismusforschung in Deutschland primär historisch ausgerichtet und 

vernachlässigte die Lebensrealitäten zeitgenössischer Jüdinnen:Juden (Kranz/Schaum 

2024: 2). Besonders deutlich wird diese Leerstelle in der Tatsache, dass es im Jahr 2024 

in Deutschland keine einzige Professur für jüdische Gegenwartsforschung gibt. Auch insti-

tutionelle Erscheinungsformen von Antisemitismus sind bislang weitgehend unerforscht ge-

blieben (ebd.: 1 - 3). Diese strukturelle Vernachlässigung hat eine epistemische Schieflage 

hervorgebracht, die sich in dem von Coffey und Laumann (2021 zit. n. ebd.: 1 f.) geprägten 

Begriff der Gojnormativität manifestiert. Gojnormativität bezeichnet einen wissenschaftli-

chen und gesellschaftlichen Deutungsrahmen, in dem nicht-jüdische Perspektiven als nor-

mativ gelten, während jüdische Erfahrungen als abweichend markiert werden. Folge des-

sen ist, dass Bildungsprogramme oft auf nicht-jüdischen Annahmen über Betroffenheit ba-

sieren, statt auf jüdischen Erfahrungen (ebd.). Dabei ist der gegenwärtige Wissensstand in 

der Antisemitismusforschung wesentlich durch das geprägt, was als jüdische Perspektive 

bezeichnet werden kann: die analytische Auseinandersetzung mit Antisemitismus aus der 

Perspektive unmittelbarerer Betroffenheit. Diese Perspektive war nicht nur erkenntnistheo-

retisch fruchtbar, sondern hat entscheidend zur theoretischen Fundierung des Feldes bei-

getragen (Grimm/Kahmann 2018: 21).  

4.3 Jüdische Perspektiven auf Antisemitismus 

Die jüdische Perspektive auf Antisemitismus ist wesentlich geprägt durch die „[…] transge-

nerationale Weitergabe von Gefühlen, Erfahrungen, Antizipationen und Wissensständen.“ 

(Chernivsky 2024: 44) Sie stellt eine „[…] kollektivbiografisch geteilte Erfahrung vieler jüdi-

scher Familien in Deutschland dar […]“ (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 57). Diese Erfah-

rungen umfassen nicht nur manifeste Gewalterfahrungen, sondern auch subtilere Formen 

der Ausgrenzung, Diskriminierung und Verletzung, etwa durch Nichtbeachtung, Besonde-

rung oder strukturelle Ungleichbehandlung (Chernivsky 2024: 44). Antisemitismus wird da-

bei von Jüdinnen:Juden häufig nicht als punktuelles oder abgeschlossenes Ereignis wahr-

genommen, sondern als kontinuierlicher, prozesshafter Zustand, der sich in unterschiedli-

chen gesellschaftlichen und institutionellen Kontexten äußert und den Alltag tiefgreifend 

strukturiert (Chernivsky 2024: 49; Kranz/Schaum 2024: 3). In der deutschen Gesellschaft 

zeigt sich dabei eine deutliche Perspektivendifferenz. Die jüdische Minderheit und die nicht-



 
21 

jüdische Mehrheitsgesellschaft nehmen Ausmaß, Relevanz und Intensität antisemitischer 

Erscheinungen oftmals unterschiedlich wahr. Während jüdische Stimmen Antisemitismus 

als prägend und allgegenwärtig erfahren, werden entsprechende Phänomene durch die 

Mehrheitsgesellschaft häufig relativiert oder nicht als solche erkannt (Arnold et al. 2024: 5). 

Parallel zu dieser Perspektivendivergenz tritt häufig eine symbolische Instrumentalisierung 

jüdischer Perspektiven zutage. Die Anwesenheit von (imaginierten) Jüdinnen:Juden er-

scheint als Messinstrument für Antisemitismus. Dieser scheint erst dann zu existieren, wenn 

Äußerungen von diesen als antisemitisch interpretiert werden. Ferner scheint die mögliche 

mahnende, potenziell skandalisierende Reaktion von Jüdinnen:Juden als Sanktion zu fun-

gieren. Jüdinnen:Juden werden so zugleich in eine Expert*innenrolle gedrängt und als po-

tenzielle Störfaktoren wahrgenommen. Die eigene Rolle der nicht-jüdischen Gesellschaft 

wird in diesem Zusammenhang häufig mit Bildern wie dem eines Minenfeldes beschrieben. 

Diese Logik verschiebt die Verantwortung für Antisemitismus, da er nicht mehr als ein struk-

turelles Problem der nicht-jüdischen Mehrheitsgesellschaft erscheint, sondern als etwas 

das erst durch die Anwesenheit von Jüdinnen:Juden als Problem erkennbar wäre (Cherni-

vsky/Lorenz-Sinai 2023: 57). Gleichzeitig werden Jüdinnen:Juden in aktuellen Debatten 

über Antisemitismus häufig auf eine passiven Opferrolle reduziert, in der sie die aus der 

Debatte hervorgehende Gewalt, in Form von Zuschreibungen, antisemitischen Anfeindun-

gen und Relativierungen der Shoah, zu ertragen haben (Kahane 2020: 121).  

Die Analyse jüdischer Perspektiven zeigt, dass Antisemitismus kein Gegenstand neutraler 

wissenschaftlicher Beobachtung, sondern ein Beziehungsverhältnis ist, das Jüdinnen:Ju-

den als Objekte nicht-jüdischer Projektionen positioniert (Kranz/Schaum 2024: 3). Jüdische 

Deutungshoheit in der Bildungsarbeit bedeutet daher keinen Perspektivwechsel, sondern 

die epistemische Korrektur einer Tradition, die Betroffenenstimmen systematisch margina-

lisierte. 

5. Jüdische Deutungshoheit in der Bildungsarbeit gegen Antisemitismus 

Das folgenden Kapitel stellt die Ergebnisse dieser Arbeit vor und überprüft die Hypothesen. 

Anschließend erfolgt ein Resümee der wichtigsten Erkenntnisse, die im Rahmen der Un-

tersuchung gewonnen wurden. Das Resümee ergänzt zudem einige tiefergehende As-

pekte, die im theoretischen Teil keinen Raum fanden, und beschreibt die Implikationen der 

Ergebnisse für die Soziale Arbeit. Abschließend werden die Ergebnisse kritisch diskutiert 

und weiterführende Forschungsfragen skizziert. 



 
22 

5.1 Ergebnisse 

Die Analyse der aktuellen Bildungsarbeit gegen Antisemitismus zeigt tiefgreifende struktu-

relle Defizite. Jüdische Lebensrealitäten werden häufig unzureichend differenziert darge-

stellt oder auf eine passive Opferrolle reduziert. Bildungsansätze sind zumeist historisie-

rend (z. B. durch Shoah-Erziehung) und fokussieren kognitive Wissensvermittlung, 

wodurch affektive, strukturelle und machtkritische Reflexionsräume vernachlässigt werden. 

Jüdische Perspektiven bleiben oft symbolisch, tokenistisch oder moralische überhöht ein-

gebunden, während Gojnormativität dominiert. Etwa durch Delegitimierung als zu subjektiv, 

werden jüdische Expert*innen systematisch marginalisiert und delegitimiert. Diese Leerstel-

len führen dazu, dass jüdische Erfahrungen mit Antisemitismus (wie z.B. Unsichtbarma-

chung, Besonderung) in Bildungsprogrammen unzureichend erfasst, berücksichtigt und 

vermittelt werden. 

Überprüfung der Hypothesen: 

Wenn jüdische Perspektiven marginalisiert oder nur symbolisch einbezogen werden, dann 

bleibt Bildungsarbeit gegen Antisemitismus (strukturell) unwirksam. 

Die Analyse belegt, dass Bildungskonzepte ohne jüdische Deutungshoheit Leerstellen 

aufweisen (siehe Kap. 4.3) und strukturell unwirksam bleiben, weil sie bestehende Macht-

verhältnisse (Gojnormativität) reproduzieren. 

Wenn eine gojnormative Dominanz besteht, dann werden Machtasymmetrien reproduziert 

und die Transformation antisemitismuskritischer Bildung behindert. 

Nicht-jüdische Interpretationsmuster gelten häufig als neutral, während jüdische Perspek-

tiven oftmals abgewertet werden. Dies fördert eine epistemische Asymmetrie, in der jüdi-

sche Expertise überlagert oder selektiv akzeptiert wird. 

Wenn Bildungsangebote in partizipativer Zusammenarbeit mit Jüdinnen:Juden entwickelt 

werden, dann tragen sie zu einer differenzierteren Wahrnehmung jüdischer Lebensrealitä-

ten bei und vermeiden essentialisierende Repräsentationen. 

Partizipativ gestaltete Bildungsangebote haben eine höhere Wahrscheinlichkeit, essenzi-

alisierende Repräsentationen, welche durch Zuschreibungen entstehen, nicht zu repro-

duzieren. Dafür ist es notwendig, dass die Partizipation nicht auf symbolischer Repräsen-

tation basiert, sondern jüdische Subjektwerdung ermöglicht.	Zudem sollten die jüdischen 

Subjekte sich der Heterogenität jüdischer Perspektiven bewusst sein.  



 
23 

5.2 Resümee 

Die vorliegende literaturbasierte Untersuchung belegt, dass die Abwesenheit jüdischer Per-

spektiven im deutschsprachigen Raum überwiegt (Eckmann/Kößler 2020: 7). Das gilt auch 

für den Bereich der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit. Die historisch bedingte Wir-

kungsgeschichte des Nationalsozialismus und der Shoah schafft in Deutschland einen spe-

zifischen Kontext. Pädagogisches Handeln ist vor die Herausforderung gestellt, kritische 

Reflexion anzuregen, oft gegen eine weit verbreitete Abwehrhaltung. Fachkräfte der Sozi-

alen Arbeit sind hier nicht ausgenommen. Antisemitismus wird häufig als überwunden be-

trachtet, wodurch unklar bleibt, warum und wie eine Auseinandersetzung stattfinden soll 

(Chernivsky/Wiegemann 2017: 5). 

Aktuelle Bildungsangebote reproduzieren essentialisierende Bilder von Jüdinnen:Juden 

oder beschränken sie auf eine historisierte Opferrolle (Koch/Möller 2022: 79; Thein et al. 

2024: 7 f., 12). Diese Repräsentationslücke verweist auf eine tiefgreifende epistemische 

Schieflage. Während nicht-jüdische Deutungen als neutral gelten, werden jüdische Stim-

men als subjektiv delegitimiert (Kahane 2020: 122; Grimm/Kahmann 2018: 18 ff.). Diese 

strukturelle Asymmetrie überlagert jüdische Lebensrealitäten mit Projektionen der Mehr-

heitsgesellschaft (Kranz/Schaum 2024: 3) und verhindert jüdische Selbstrepräsentation. In-

folgedessen erscheinen Jüdinnen:Juden oft lediglich in der Rolle der Betroffenen, nicht aber 

als Expert*innen ihrer Lebensrealitäten (Kahane 2020: 122). Auch werden Bildungsräume 

überwiegend von und für Nicht-Jüdinnen:Juden gestaltet. Jüdinnen:Juden sind in diesen 

Kontexten häufig emotional exponiert und alleingelassen (Laumann/Coffey 2021: 182). 

Seit 2017 lässt sich ein Paradigmenwechsel in der Forschung und im fachlichen Diskurs 

der Sozialen Arbeit beobachten. Erstmals wurde Antisemitismus empirisch aus der Be-

troffenenperspektive untersucht (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 55).  

Doch auch dieser Paradigmenwechsel bringt Herausforderungen mit sich. Es hat sich eine 

Form des Tokenismus herausgebildet. Jüdinnen:Juden werden weniger als Expert*innen 

anerkannt, sondern vor allem symbolisch eingebunden, um eine Repräsentationsquote zu 

erfüllen. Wobei zu sagen ist, dass nicht alle Jüdinnen:Juden per se Expert*innen für Anti-

semitismus sind oder es überhaupt sein wollen (Chernivsky/Krieg/Schwartze/Kaletsch 

2023: 29). Außerdem werden „[…] oft nur bestimmte, mehrheitsgesellschaftlich akzeptierte 

Perspektiven präsentiert, was die Vielfalt jüdischen Lebens verzerrt darstellt.“ (Müller zit. n. 

Thein et al. 2024: 8)  

Die reflektierte Einbindung jüdischer Subjekt- und Betroffenenperspektiven eröffnet jedoch 

neue didaktische Zugänge. Sie ermöglicht die Thematisierung und kritische Analyse von 

Othering, Historisierung, Viktimisierung und Exotisierung, auch in ihrer pädagogischen 



 
24 

Reproduktion (Thein et al. 2024: 12). Außerdem wird erst durch die Wahrnehmung konkre-

ter Erfahrungen von Antisemitismus die Einbettung antisemitischer Praktiken in alltägliche 

Interaktionen und Institutionen (wie die Reaktion auf Vorfälle oder der Anwendung von Bil-

dungsmaterialien) sichtbar (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 55). Dabei muss die Einbindung 

selbst zum Gegenstand reflexiver Auseinandersetzung gemacht werden und Asymmetrien 

und Ungleichgewichte in der Relationierung von unterschiedlichen Diskriminierungserfah-

rungen sind transparent und verständlich zu machen (Thein et al. 2024: 12).  

Die vorliegende Arbeit folgt dem mündigkeitsorientierten Bildungskonzept von Müller (zit. 

n. Thein et al. 2024: 8), das sich im Spannungsfeld eines grenzziehenden und dialogischen 

Handlungsansatzes bewegt. Die grenzziehende Haltung schützt Betroffene durch klare Zu-

rückweisung antisemitischer Äußerungen, während die dialogische Perspektive proaktiv 

Räume für Wissensvermittlung, Auseinandersetzung und Reflexion eröffnet. Dieses Span-

nungsfeld wird nicht aufgelöst, sondern bewusst ausgehalten, wodurch sich die Stärken 

beider Ansätze ergänzen. Müllers Konzept integriert die Betroffenenperspektive und struk-

turelle Mechanismen in die Bildungsarbeit und ermöglicht zugleich Schutzräume und Posi-

tionierung jüdischer Akteurinnen als selbstbestimmte Subjekte. 

Träger*innen jüdischer Perspektive sind nicht ausschließlich und automatisch Menschen 

die nach der Halacha als jüdisch gelten (MALMAD 2025; Erlbaum/Riegel 2024: 88). As-

pekte wie transgenerationale Betroffenheit, Selbstverortung sowie soziale Positionierung 

müssen mitgedacht und im Bildungskontext anerkannt werden (Chernivsky 2020: 22f.). 

Die Einbindung jüdischer Perspektiven, verstanden als gleichwertige epistemische Subjekt-

positionen, wirkt einem paternalistischen Umgang mit Antisemitismus entgegen 

(Kranz/Schaum 2024: 1 f.; Kahane 2020: 121). Dies bedeutet nicht, dass Erkenntnis oder 

die Qualität einer Arbeit an Identität gebunden ist (Grimm/Kahmann: 21). Jedoch fördert sie 

die differenzierte Wahrnehmungen jüdischer Pluralität und verhindert zugleich symbolische 

Repräsentation ohne Handlungsmacht (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 57; Chernivsky 

2023: 29).  

Die Heterogenität jüdischer Perspektiven (Koch/Möller 2022: 79) ist dabei Voraussetzung 

diskriminierungskritischer Bildung, da sie einer stereotypisierten Homogenisierung entge-

genwirkt und dazu beiträgt die „[…] fixierende Darstellung der Juden auf die Shoah, ihre 

Religion oder ihre als fremd markierte Kultur zu überwinden.“ (Koch/Möller 2022: 79) Die 

Vielfalt jüdischer Perspektiven spiegelt sich dabei auch in der Vielfalt der Empfindung und 

Erfahrungen mit Antisemitismus wider. Daher sollte auch der Umgang mit Antisemitismus 

differenzsensibel sein (Chernivsky 2020: 23 f.) und die Bedarfe der von Antisemitismus 

betroffenen Menschen und Communities berücksichtigen (Chernivsky/Wiegemann: 56).  



 
25 

Jüdische Deutungshoheit fungiert dabei, wie gesagt, nicht als Ausschlusskriterium für nicht-

jüdische Beteiligung, sondern als epistemisches Korrektiv (Grimm/Kahmann: 21; Kahane 

2020: 122). Sie ist dort essenziell, wo jüdische Erfahrungen, Narrative und Gegenwartsper-

spektiven verhandelt werden. Ihre Berücksichtigung zwingt Bildungsinstitutionen zur Selbs-

treflexion und zur Auseinandersetzung mit eigenen Machtasymmetrien. „Eine antisemitis-

muskritische Perspektive nimmt ausdrücklich den Begriff der Kritik auch für sich selbst in 

Anspruch und fragt danach, wie Antisemitismus auch dort reproduziert wird, wo er eigentlich 

›bekämpft‹ werden soll.“ (Chernivsky/Wiedemann 2017: 7). 

Für die Soziale Arbeit bedeutet das: Antisemitismus muss auch hier als strukturelles Phä-

nomen verstanden werden (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 59 f.). Die historischen Verstri-

ckungen der Profession in die NS-Verbrechen müssen aufgearbeitet werden. Studierende 

sollten durch Lehre dazu angeregt werden, die eigene Profession kritisch zu hinterfragen 

(Lorenz-Sinai /Bernstein/Hoffmann/Hagert 2023: 26). Zudem gilt es die jüdische Ethik, die 

für die Entstehung der Profession „Soziale Arbeit“ maßgeblich war, sichtbar zu machen 

(Toppe 2024). Des Weiteren war der Forschungsstand zu Antisemitismus im Handlungsfeld 

der Sozialen Arbeit 2023 noch unzureichend (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 54). Es bleibt 

weiterführend zu prüfen, ob und wie sich der Zustand verändert hat. 

Konkrete Implikationen für Organisationen der Sozialen Arbeit umfassen die Entwickelung 

und Implementierung antisemitismuskritischer Konzepte und Selbstverständnisse. Ziel ist 

es, institutionelle Strukturen so zu gestalten, dass jüdische Adressat*innen nicht länger ge-

zwungen sind, antisemitische Zuschreibungen antizipierend zu vermeiden, etwa indem sie 

ihre jüdische Identität verschweigen, um sich vor potenziellen Diskriminierungserfahrungen 

zu schützen (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 59 f.). Dazu gehören auch institutionell veran-

kerter Fort- und Weiterbildung sowie praxisbegleitender Supervision und Fallberatung, um 

pädagogische Fachkräfte sowohl auf struktureller als auch individueller Ebene zu sensibili-

sieren und professionell zu unterstützen (Chernivsky/Wiegemann 2017: 6). Sensibilisierung 

und Professionalisierung bedeutet den Erwerb handlungspraktischen Reflexionswissens. 

Dieses umfasst die Fähigkeit zur kritischen Auseinandersetzung mit emotionalisierten und 

biografischen Verstrickungen im Kontext von Antisemitismus sowie zur Hinterfragung und 

Dekonstruktion antisemitischer Narrative. Ein weiterer zentraler Aspekt ist das Wissen um 

Möglichkeiten zur Einbeziehung persönlicher Erfahrungen, eigener Orientierungen, Motiva-

tionen und Relevanzsetzungen in die Auseinandersetzung mit Antisemitismus. Dazu gehö-

ren auch übergreifende und intersektionale Diskriminierungserfahrungen. Zudem braucht 

es ein Bewusstsein über die (unausgesprochenen und unsichtbaren) Perspektiven betroffe-

ner Personen. Sowie insbesondere die kontinuierliche Selbstreflexion nicht-jüdischer Ak-

teur*innen (Thein et al. 2024: 14). Selbstreflexion bezeichnet die Beschäftigung mit der 



 
26 

eigenen Position im Machtgefüge und der Frage nach dem eigenen Verhältnis zu Jüdin-

nen:Juden. „Was sehe ich (nicht)? Was begreife ich (nicht)? Was bringe ich (nicht) mit, 

wenn ich zu der Frage, ob und wann etwas antisemitisch ist, arbeite bzw. mich damit aus-

einandersetze?“ (Chernivsky zit. n. Coffey/Laumann 2021: 183) Im Gegensatz zur Bil-

dungsarbeit gegen Rassismus und Heteronormativität ist ein kritisches Nicht-Jüdischsein 

bislang noch nicht umfassend ausgearbeitet worden (Coffey/Laumann 2021: 54). 

Weiterführend braucht es, neben den Angeboten vom Kompetenzzentrum und OFEK e.V., 

zusätzliche Empowerment-Räumen für jüdische Adressat*innen (Chernivsky/Wiegemann 

2017: 5, 8). Empowerment, verstanden als subversives Handeln, zielt darauf ab, dass die 

Mehrheitsgesellschaft ihre Haltungen und Handlungen kritisch hinterfragt und zugleich das 

Wohlbefinden marginalisierter Gruppen in den Vordergrund stellt, ohne sie auf eine kollek-

tive Opferrolle festzulegen (Chernivsky/Wiedemann 2017: 4 f.)	So werden Prozesse der 

Selbstermächtigung, Identitätsstärkung und Selbstorganisation möglich (Chernivsky/Wie-

demann 2017: 4 f.).  

Nicht zuletzt bleibt auch ein zentraler Aspekt unbeachtet, der von Chernivsky und Wiege-

mann (2017: 6) betont wurde: Der Aufbau pädagogischer Kompetenzen sowie der Perspek-

tivwechsel hin zur Frage nach den Auswirkungen von Antisemitismus auf die Betroffenen 

vollzieht sich nicht automatisch. Vielmehr bedarf es hierfür gezielter struktureller und politi-

scher Unterstützung. Die politische Dimension wurde in der Arbeit kaum thematisiert. 

5.3 Diskussion 

Die vorliegende Arbeit hat sich mit der Frage befasst, wie die Einbindung jüdischer Deu-

tungshoheit die Gestaltung antisemitismuskritischer Bildungsarbeit in Deutschland beein-

flusst, ohne dass dies zu einer Übertragung der Handlungsverantwortung auf Jüdinnen:Ju-

den führt. Die Ergebnisse verdeutlichen, dass jüdische Deutungshoheit ein wesentliches 

epistemisches Korrektiv darstellt. Sie dekonstruiert nicht-jüdische Projektionen und trägt 

dazu bei, Antisemitismus als relationales Machtverhältnis sichtbar zu machen. Damit fun-

giert sie als notwendiger Gegenentwurf zu dominanzgesellschaftlichen Interpretationsmus-

tern. 

In vielen Beiträgen herrscht Konsens darüber, dass jüdische Perspektiven stärker berück-

sichtigt werden müssen, doch bleibt häufig unklar, was genau unter „jüdischer Perspektive“ 

bzw. „jüdischer Deutungshoheit“ verstanden wird. Auch Formulierungen wie „aus dem Jü-

dischen heraus argumentieren“ bleiben diffus und werfen neue Fragen auf. Bedeutet dies 

eine jüdische Sozialisation, die Teilhabe in jüdische Communities oder die Selbstverortung 

als jüdisch? Diese Unschärfe birgt die Gefahr, dass z.B. Menschen, deren jüdische Identität 



 
27 

durch familiäre Brüche infolge von Antisemitismuserfahrungen geprägt ist, ausgeschlossen 

werden. Damit besteht das Risiko, eine homogene Vorstellung davon zu etablieren, wer als 

legitime*r Sprecher*in gelten kann. Etwas, dass auch innerjüdisch kontrovers diskutiert 

wird, wie etwa die Debatten um Max Czollek gegen Maxim Biller6 exemplarisch zeigen. 

Der gegenwärtige Forschungsstand bewegt sich überwiegend auf der Ebene des Sichtbar-

machens von Leerstellen. Konkrete Handlungsempfehlungen oder empirisch gestützte Mo-

delle zur Einbindung jüdischer Deutungshoheit in pädagogische Praxis fehlen bisher wei-

testgehend. Dadurch bleibt der Diskurs zurzeit appellhaft. Jüdinnen:Juden sollen als Ex-

pert*innen anerkannt, aber nicht zur Verantwortung gezogen werden. Eine Prämisse, die in 

der Theorie nachvollziehbar, in der Praxis jedoch schwer operationalisierbar ist. 

Dabei wäre insbesondere eine Auseinandersetzung mit Konzepten aus anderen diskrimi-

nierungskritischen Feldern, wie z. B. der Rassismuskritik, lohnenswert. Entsprechende 

Analogieforschungen stehen bislang jedoch aus. 

Auch methodisch stößt die Arbeit an Grenzen. Als literaturbasierte Analyse bietet sie keine 

empirischen Daten zur Wirkung partizipativer Bildungsformate. Außerdem birgt sie das Ri-

siko, marginalisierte jüdische Stimmen zu übersehen. Systematisch erhobene Stimmen von 

Jüdinnen:Juden und besonders von jüdischen Bildungsakteur*innen könnten die Debatte 

um konkretere Deutungen und explizitere Handlungsempfehlungen ergänzen. Auch die 

vergleichende Analyse von Bildungskonzepten mit und ohne jüdischer Deutungshoheit 

könnte gegebenenfalls weitere Erkenntnisse liefern. Ein weiteres Problem ergibt sich dar-

aus, dass jüdische Sprecher*innenpositionen in wissenschaftlicher Literatur oft nicht mar-

kiert sind. Dies schafft in der Frage nach der Relevanz und Sichtbarmachung jüdischer 

Deutungshoheit einen doppelten Boden. Einerseits können jüdische Perspektiven unbe-

merkt in hegemoniale Diskurse eingebettet sein und dadurch unsichtbar bleiben, anderer-

seits besteht die Gefahr, dass nicht-jüdische Autor*innen über Antisemitismus, Judentum, 

usw. sprechen, ohne ihre Außenperspektive offenzulegen. Für die Forschungspraxis be-

deutet dies eine erhebliche Herausforderung bei der Auswahl und Analyse von Literatur. 

Die Verzerrungsgefahr ergibt sich darüber hinaus auch aus der Selbstverordnung der Au-

tor*in, welche als patrilineare Jüdin sich beispielsweise eher dazu entscheiden würde, fa-

milienbiographische Bezüge anstelle der Halacha zur Verortung jüdischer Sprecher*innen-

position zu wählen. 

 
6 Während Biller die Wichtigkeit der Halacha betont, fordert Czollek (welcher aufgrund seiner Patri-
linearität nach Biller keine Jude ist) eine radikale Entgrenzung jüdischer Perspektiven, die sich ge-
gen vereinnahmende Erwartungen des Staates und der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft rich-
tet (Medel 2021). 



 
28 

Insgesamt lassen sich folgende offene Forschungsfragen festhalten: 

• Wie kann jüdische Deutungshoheit in Bildungskontexten konkret verankert werden, 

ohne in eine Zuschreibung von Handlungsverantwortung umzuschlagen? 

• Inwiefern unterscheiden sich partizipativ entwickelte Bildungsformate, etwa unter akti-

ver Mitgestaltung jüdischer Akteur*innen, in ihrer Wirksamkeit von herkömmlichen Pro-

grammen? Eine Evaluation dieser Formate unter Einbezug jüdischer Adressat*innen 

steht noch aus. 

• Wie wirkt sich das Zusammenspiel von Antisemitismus mit anderen Diskriminierungs-

formen wie Rassismus oder Antislawismus auf gelungene Bildungsarbeit gegen Antise-

mitismus aus? 

Ein Beitrag zur Schließung der von Chernivsky und Lorenz-Sinai 2023 benannten Leerstel-

len in der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit für die Soziale Arbeit, ist von der für 2026 

angekündigten Publikation von Chernivsky et al. „Antisemitismus(kritik) in Bildung und So-

zialer Arbeit: Kontinuitäten, Leerstellen, Aktualisierungen“ zu erwarten. Bis dahin bleibt es 

zentral, die bestehenden Unklarheiten und Ambivalenzen nicht nur zu benennen, sondern 

in ihrer politischen und pädagogischen Relevanz kritisch weiterzudenken. 

7. Fazit und Ausblick  

Die zentrale Fragestellung dieser Arbeit lautete, wie die Einbindung jüdischer Deutungsho-

heit die Gestaltung antisemitismuskritischer Bildungsarbeit in Deutschland, insbesondere 

im Kontext Sozialer Arbeit, beeinflusst und wie dies geschehen kann, ohne die Verantwor-

tung für Bildungsprozesse auf Jüdinnen:Juden zu verlagern. Im Rahmen der Untersuchung 

konnten zentrale Aspekte dieser Fragestellung aufgegriffen und auf Basis der analysierten 

Literatur beantwortet werden. 

Die Literatur zeigt, dass jüdische Perspektiven zwar zunehmend berücksichtigt werden, je-

doch selten epistemisch eingebunden sind. In vielen Fällen erfolgt eine symbolische Re-

präsentation. Jüdische Perspektiven werden somit nicht selten als ergänzendes Erfah-

rungswissen behandelt, jedoch nicht als gleichwertige Wissensquelle anerkannt. Damit ein-

her geht die Reproduktion einer asymmetrischen Verteilung von Deutungsmacht, in der 

nicht-jüdische Perpsktiven weiterhin dominieren.  

Die Einbindung jüdischer Deutungshoheit führt hingegen zu einer qualitativen Veränderung 

in der Bildungsarbeit. Inhalte werden differenzierter, kontextspezifischer und jüdische Prä-

senz mitdenkend gestaltet. Das erhöht wahrscheinlich die Wirksamkeit der Bildungsarbeit, 



 
29 

da Antisemitismus und jüdische Perspektiven dadurch umfassender und differenzierter ab-

gebildet werden können. Empirische Untersuchungen, die diese Annahme belegen, stehen 

jedoch noch aus.  
Dabei ist zu berücksichtigen, dass die Frage, wem eine jüdische Perspektive inhärent ist, 

nicht abschließend geklärt werden kann. Für diese Arbeit wird eine jüdische Perspektive all 

jenen Menschen in Deutschland zugeschrieben, die Jüdinnen:Juden sind oder eine jüdi-

sche Familienbiographie haben und aus einer Minderheitsperspektive heraus sprechen. 

Zugleich gilt, dass nicht jede*r Jüdin:Jude als Expert*in zum Thema Antisemitismus auftre-

ten kann oder möchte.  

Es gibt zudem Teilbereiche der Bildungsarbeit, insbesondere die Vermittlung grundlegen-

der historischer oder theoretischer Kenntnisse zu Antisemitismus, welche auch ohne direkte 

jüdische Beteiligung durchgeführt werden können und müssen, nicht zuletzt, weil Jüdin-

nen:Juden in Deutschland eine sehr kleine Minderheit darstellen. Unabhängig davon muss 

jedoch jede Beschäftigung mit Antisemitismus jüdische Perspektiven korrekt, respektvoll 

und ohne Verzerrung repräsentieren. 
Die vorliegende Arbeit hat gezeigt, dass die antisemitische Eskalation nach dem 7. Oktober 

2023 die Dringlichkeit einer strukturellen und gleichberechtigten Einbindung jüdischer Deu-

tungshoheit in der Bildungsarbeit nochmals verdeutlicht hat. Dabei zeigte sich, dass jüdi-

sche Perspektiven nicht homogen sind, sondern in ihrer Heterogenität produktiv berück-

sichtigt werden müssen, um stereotype Verkürzungen und Tokenismus zu vermeiden. 

Diese Einsichten bilden die Grundlage für die im Folgenden dargestellten Handlungsemp-

fehlungen, die sowohl die Wirksamkeit als auch die ethische Integrität antisemitismuskriti-

scher Bildungsarbeit stärken sollen. 

Für das Feld der Sozialen Arbeit ergibt sich aus den Ergebnissen ein klarer Handlungsauf-

trag. Als zentrales Praxisfeld der politischen Bildungsarbeit muss sie sich ihrer eigenen Po-

sition innerhalb hegemonialer Diskurse bewusst werden und antisemitismuskritische Bil-

dungsprozesse nicht nur inhaltlich, sondern auch strukturell überdenken. Dies bedeutet ins-

besondere, jüdische Perspektiven nicht als externe Expertise zu instrumentalisieren, son-

dern sie als gleichberechtigte Partner*innen in der Wissensproduktion und -vermittlung zu 

integrieren. Eine antisemitismuskritische Soziale Arbeit kann langfristig nur gelingen, wenn 

sie sich selbst als Teil gesellschaftlicher Machtverhältnisse reflektiert, Verantwortung über-

nimmt und bewusst Räume für jüdische Wissensbestände öffnet, ohne dabei erneut pater-

nalistische oder repräsentationslogische Dynamiken zu reproduzieren. 

Die Erkenntnisse dieser Arbeit sind in der Praxis verwertbar, indem sie Impulse für eine 

veränderte Bildungsarbeit liefern. Bildungsformate sollten in Zusammenarbeit mit jüdischen 

Organisationen und Akteur*innen entwickelt werden. Curricula in der Ausbildung Sozialer 



 
30 

Arbeit sollten jüdische Perspektiven als systematisches Element enthalten. Zudem braucht 

es eine stärkere institutionelle Öffnung für jüdische Deutungshoheit in Bildungs- und Fach-

gremien. Besonders bedeutsam ist hierbei ein machtkritisches Verständnis von Verantwor-

tung, das vermeidet, Bildungsarbeit über Antisemitismus ausschließlich auf Jüdinnen:Ju-

den abzuwälzen. 

Die Arbeit stieß auf methodische und inhaltliche Grenzen: Zum einen fehlten empirische 

Evaluationsdaten und systematisch erhobene jüdische Stimmen, um die Wirkung partizipa-

tiver Bildungsformate zu überprüfen. Zum anderen erwies sich der wissenschaftlich diffe-

renzierte Umgang mit diskursiv aufgeladenen und unscharf definierten Begriffen wie „jüdi-

sche Deutungshoheit“ als anspruchsvoll. Schließlich stellte die Reflexion der eigenen Posi-

tion im Spannungsfeld zwischen wissenschaftlichem Interesse und politischer Verantwor-

tung eine zentrale forschungsethische Herausforderung dar. 

Offen bleibt darüber hinaus, wie jüdische Deutungshoheit langfristig in institutionellen Kon-

texten verankert werden kann, ohne neue Ausschlüsse zu erzeugen. Ebenso ist noch un-

zureichend erforscht, wie mit der Heterogenität jüdischer Perspektiven in der Bildungspra-

xis produktiv umgegangen werden kann, ohne diese zu homogenisieren oder gegeneinan-

der auszuspielen. Zukünftige Untersuchungen könnten sich vertiefend mit den Erfahrungen 

jüdischer Fachpersonen in Bildungsprozessen auseinandersetzen oder systematisch ana-

lysieren, welche Formate besonders wirksam sind. Zudem wäre es lohnend, antisemitis-

muskritische Bildungskonzepte im internationalen Vergleich zu untersuchen, um alternative 

Modelle der Wissensverteilung und Verantwortungspraxis kennenzulernen. 

Zusammenfassend zeigt sich, dass die Einbindung jüdischer Deutungshoheit kein optiona-

les Element antisemitismuskritischer Bildungsarbeit ist, sondern eine Voraussetzung für 

ihre Wirksamkeit, Legitimität und ethische Integrität. Für die Soziale Arbeit bedeutet dies, 

sich dauerhaft und strukturell mit ihrer Rolle in diesen Prozessen auseinanderzusetzen und 

entsprechende Veränderungen auf institutioneller und individueller Ebene einzuleiten. 

  



 
31 

Literaturverzeichnis 

Alting, Thure / Widmaier, Paola (2023): Interview mit Spiegelbild e.V.: Antisemitismuskri-

tik in der politischen Bildung, in: Widmaier, Paola / Grünberg, Verred / Ginsburg, Irina / 

Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. Herausforderungen 

Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., Spiegelbild e.V., S.40 

– S.43. 

Arnold, Simon / Grünberg, Kurt / Decker, Oliver (2024): Erfahrungen des Antisemitismus 

in Deutschland vor und nach dem genozidalen Angriff auf Israel, in: psychosozial 178: Er-

fahrungen des Antisemitismus. Gießen: Psychosozialverlag, 47, 178, S.5 - S.7. 

Bechtel, Theresa / Firsova, Elizaveta / Schrader, Arne / Vajen, Bastian / Wolf, Chris-
toph (2023): Perspektiven diskriminierungskritischer Politischer Bildung, in: Bechtel, The-

resa / Firsova, Elizaveta / Schrader, Arne / Vajen, Bastian / Wolf, Christoph (Hrsg.), Per-

spektiven diskriminierungskritischer Politischer Bildung. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, 

S.5 – S.13.  

Bergmann, Werner (2019): Was heißt Antisemitismus, in: Stiftung Dialog und Bildung 

(Hrsg.): Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. Berlin: Stiftung Dialog und Bildung, 6, o. 

N., S.18 - S.28. 

Bernstein, Julia / Diddens, Florian (2020): „Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!“. An-

tisemitismus an Schulen – Eine Rekonstruktion der Perspektiven betroffener Schüler*innen 

und Lehrer*innen, in: Willems, Joachim (Hrsg.), Religion in der Schule: Pädagogische Pra-

xis zwischen Diskriminierung und Anerkennung. Bielefeld: Transcript Verlag, S.77 - S.104. 

Bernstein, Julia / Grimm, Marc / Müller, Stefan (2022): Jüdinnen und Juden als Objekte 

oder als Subjekte? Überlegungen zu einem Paradigmenwechsel, in: Bernstein, Julia / 

Grimm, Marc / Müller, Stefan (Hrsg.), Antisemitismus und Bildung Band 2. Schule als Spie-

gel der Gesellschaft. Antisemitismen erkennen und handeln. Frankfurt/M.: Wochenschau-

verlag, S.17 – S.31. 

Chernivsky, Marina (2020): Antisemitismus als biographische Erfahrungskategorie, in: 

Trauma – Zeitschrift für Psychotraumatologie und ihre Anwendungen. Kröning: Roland 

Asanger Verlag GmbH, 18, 1, S.18 – S.25.  

Chernivsky, Marina (2023): Vorwort von OFEK e.V., in: Widmaier, Paola / Grünberg, Ver-

red / Ginsburg, Irina / Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. 



 
32 

Herausforderungen Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., 

Spiegelbild e.V., S.6 – S.7. 

Chernivsky, Marina (2024): „Und ich habe im Studium meine jüdische Identität […] viel 

ausgeblendet“: Zur Normalität von Antisemitismuserfahrungen in psychologischen Feldern, 

in: psychosozial 178: Erfahrungen des Antisemitismus. Gießen: Psychosozialverlag, 47, 

178, S.40 – S.52. 

Chernivsky, Marina / Krieg, Debora / Schwartze, Michal / Kaletsch, Christa (2023): 

Panel 2: Befunde, Herausforderungen und Qualitätsmerkmale antisemitismuskritischer Bil-

dung und Beratung bei Antisemitismus in Institutionen, in: Widmaier, Paola / Grünberg, 

Verred / Ginsburg, Irina / Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Bera-

tung. Herausforderungen Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK 

e.V., Spiegelbild e.V., S.28 – S.37. 

Chernivsky, Marina / Lorenz, Friederike (2020): Antisemitismus im Kontext Schule – Deu-

tungen und Umgangsweisen von Lehrer*innen an Berliner Schulen [online]. 10.11.2020, 

https://zwst-kompetenzzentrum.de/wp-content/uploads/2020/11/Forschungsbe-

richt_2020.pdf [Zugriff: 28.06.2025]. 

Chernivsky, Marina / Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus in institutionellen 

Kontexten – Soziale Prozesse der Deutung und Einordnung, in: Migration und Soziale Ar-

beit. Weinheim: Beltz Juventa Verlag, 45, 1, S.54 – S.61. 

Chernivsky, Marina / Wiegemann, Romina (2017): Antisemitismus als individuelle Erfah-

rung und soziales Phänomen – Zwischen Bildung, Beratung und Empowerment, in: Medaon 

– Magazin für jüdisches Leben in Forschung und Bildung. Dresden: Hativka e.V., 11, 21, 

S.1 – S.8. 

Chernivsky, Marina / Wiegemann, Romina (2022): Antisemitismuskritik als Rückgrat pä-

dagogischen Hadelns, in: Kumar, Victoria / Dreier, Werner / Gautschi, Peter / Riedweg, 

Nicole / Sauer, Linda / Sigel, Robert (Hrsg.), Antisemitismus und Bildung Band 4: Antisemi-

tismen: Sondierung im Bildungsbereich. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, S.52 – S.60.  

Coffey, Judtih / Laumann, Vivien (2021): Gojnormativität. Warum wir anders über Antise-

mitismus sprechen müssen. Berlin: Verbrecher Verlag. 

Dammer, Karl-Heinz (2024): Bildung, in: Socialnet Lexikon [online]. 05.12.2024, 

https://www.socialnet.de/lexikon/Bildung [Zugriff: 30.06.2025]. 

https://zwst-kompetenzzentrum.de/wp-content/uploads/2020/11/Forschungsbericht_2020.pdf
https://zwst-kompetenzzentrum.de/wp-content/uploads/2020/11/Forschungsbericht_2020.pdf
https://www.socialnet.de/lexikon/Bildung


 
33 

Diddens, Florian / Bernstein, Julia (2022): Echos der Nazizeit. Juden in Deutschland zwi-

schen alltäglicher Banalisierung der Shoah und antisemitischen Angriffen, in: Bernstein, Ju-

lia / Grimm, Marc / Müller, Stefan (Hrsg.), Schule als Spiegel der Gesellschaft: Antisemitismus 

erkennen und handeln. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, S.201 – S.221. 

Eckmann, Monique / Kößler, Gottfried  (2020): Diskussionspapier – Pädagogische Aus-

einandersetzung mit aktuellen Formen des Antisemitismus. Qualitätsmerkmale und Span-

nungsfelder mit Schwerpunkt auf israelbezogenem und sekundärem Antisemitismus. [on-

line], o.T..01.1020 https://www.dji.de/fileadmin/user_upload/FGJ4/Eckmann_Koess-

ler_2020_Antisemitismus.pdf [Zugriff: 12.07.2025]. 

Erlbaum, Shila / Riegel, Maximilian (2024): Jüdische Soziodemografie und ihre Implikati-

onen für die polizeiliche Bildung, in: Jahn, Sarah Jadwiga / Frommer, Jana-Andrea (Hrsg.), 

Antisemitismusprävention durch ethisch-politische Bildung der Polizei. Geschichte und 

Ethik der Polizei und öffentlichen Verwaltung. Wiesbaden: Springer VS, S.83 - S.101. 

Friedlender, Nathalie (2021): Strömungen des Judentums in Deutschland [online]. 

11.10.2021, https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesle-

ben/341717/stroemungen-des-judentums-in-deutschland/ [Zugriff: 10.07.2025]. 

Frommer, Jana-Andrea (2024): Empathie als Schlüsselkompetenz der Antisemitismusprä-

vention in der ethisch-politischen Bildung der Polizei, in: Jahn, Sarah Jadwiga / Frommer, 

Jana-Andrea (Hrsg.), Antisemitismusprävention durch ethisch-politische Bildung der Poli-

zei. Geschichte und Ethik der Polizei und öffentlichen Verwaltung. Wiesbaden: Springer 

VS, S.21 - S.42. 

Ginsburg, Irina / Grünberg, Verred (2023): Interview mit Spiegelbild e.V. Antisemitismus-

kritik in der politischen Bildung, in: Widmaier, Paola / Grünberg, Verred / Ginsburg, Irina / 

Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. Herausforderungen 

Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., Spiegelbild e.V., S.40 

– S.43. 

Gloe, Markus / Oeftering, Tonio (2022): Der Beutelsbacher Konsens [online]. 17.02.222, 

https://www.bpb.de/lernen/inklusiv-politisch-bilden/505269/der-beutelsbacher-konsens/ 

[Zugriff: 05.08.2025]. 

Grimm, Marc (2024): Antisemitismusprävention und Bildung. Ziele und Bedingungen er-

folgreicher Bildung gegen Antisemitismus, in: Jahn, Sarah Jadwiga / Frommer, Jana-An-

drea (Hrsg.), Antisemitismusprävention durch ethisch-politische Bildung der Polizei. 

https://www.dji.de/fileadmin/user_upload/FGJ4/Eckmann_Koessler_2020_Antisemitismus.pdf
https://www.dji.de/fileadmin/user_upload/FGJ4/Eckmann_Koessler_2020_Antisemitismus.pdf
https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesleben/341717/stroemungen-des-judentums-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesleben/341717/stroemungen-des-judentums-in-deutschland/
https://www.bpb.de/lernen/inklusiv-politisch-bilden/505269/der-beutelsbacher-konsens/


 
34 

Geschichte und Ethik der Polizei und öffentlichen Verwaltung. Wiesbaden: Springer VS, 

S.157 - S.172. 

Grimm, Marc / Kahmann, Bodo (2018): Perspektiven und Kontroversen der Antisemitis-

musforschung im 21.Jahrhundert, in: Grimm, Marc / Kahmann, Bodo (Hrsg.), Antisemitis-

mus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von Islamismus und Ter-

ror. Oldenburg: De Gruyter, S.1 – S.26. 

Holz, Klaus (2024): Sekundärer Antisemitismus, in: Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Danilina, 

Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), Was ist Antisemi-

tismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Göttingen: Wallstein Verlag, S.31 

– S. 35. 

John, Emanuel (2024): Antisemitismusprävention durch Menschenrechtsbildung, in: Jahn, 

Sarah Jadwiga / Frommer, Jana-Andrea (Hrsg.), Antisemitismusprävention durch ethisch-

politische Bildung der Polizei. Geschichte und Ethik der Polizei und öffentlichen Verwaltung. 

Wiesbaden: Springer VS, S.143 – S.156. 

Kahane, Anetta (2020): Jüdische Existenz in Deutschland – eine jüdische Perspektive auf 

das bundesweite Feierjahr „1.700 Jahre Jüdisches Leben in Deutschland“, in: Wissen 

schafft Demokratie. Schwerpunkt Antisemitismus [online]. 08.11.2020, https://www.idz-

jena.de/wsddet/wsd8-11 [Zugriff 09.07.2025]. 

Kellenbach, Katharina Von (2024): Antijudaismus, in: Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Dani-

lina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), Was ist Anti-

semitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Göttingen: Wallstein Verlag, 

S.18 – S. 22. 

Koch, Gerda E. H. / Möller, Rainer (2022): Antisemitismus und antisemitismuskritische 

Bildungsarbeit, in: Khorchide, Mouhanad / Lindner, Konstantin / Roggenkamp, Antje / Sa-

jak, Claus Peter / Simojoki, Henrik (Hrsg.), Stereotype - Vorurteile - Ressentiments : Her-

ausforderungen für das interreligiöse Lernen. Göttingen: V & R unipress, S. 65 – S.85. 

Körber, Karen / Körs, Anna (2024): Editorial zur Special Section „Jüdische und antisemi-

tische Bildung in Deutschland in (nicht)jüdischer Perspektive“, in: Zeitschrift für Religion, 

Gesellschaft und Politik. Wiesbaden: Springer VS, 8, 2, S.497 – S.508. 

Kranz, Dani / Schaum, Ina (2024): Leerstelle jüdische Gegenwart, Leerstelle Israel: 

Gojnormativität, Antisemitismus- und Rassismusforschung [online]. 11.11.2024, https://rat-

fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-

https://rat-fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf
https://rat-fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf


 
35 

Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf [Zugriff: 

11.07.2025]. 

LATKESBERLIN (2020): Juden Gendern [online]. 24.10.2020, https://latkesberlin.word-

press.com [Zugriff: 29.07.2025]. 

Leistner, Alexander / Johann, Tobias (2020): Vorwort, in: Eckmann, Monique / Kößler, 

Gottfried (Hrsg.), Diskussionspapier. Pädagogische Auseinandersetzung mit aktuellen For-

men des Antisemitismus. Qualitätsmerkmale und Spannungsfelder mit Schwerpunkt auf is-

raelbezogenem und sekundärem Antisemitismus. Genf, Frankfurt/M.: Deutsches Jugend-

institut, S. 3 – S.6. 

Lorenz-Sinai, Friederike / Bernstein, Julia / Hoffmann, Sybille / Hagert, Burglinde 

(2023): Panel 1: Bestandsaufnahme des Umgangs mit Antisemitismus in jugendlichen Le-

benswelten, in: Widmaier, Paola / Grünberg, Verred / Ginsburg, Irina / Alting, Thure. (Hrsg.), 

Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. Herausforderungen Entwicklungen Perspek-

tiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., Spiegelbild e.V., S.20 – S.27. 

Loske, Alexander / Kirchhof, Felix / Hentges, Gudrun (2025): „Es ist einfach traurig, 

dass es halt noch so ein, zwei Menschen davon gibt“: Schüler:innen - Vorstellung von An-

tisemitismus und Implikationen für die politische Bildung, in: Gesellschaft. Wirtschaft. Poli-

tik. Opladen, Berlin, Toronto: Barbara Budrich Verlag, 74, 1, S.119 – S.129. 

MALMAD (2025): Judentum & jüdische Identität: Wer ist jüdisch? [online]. O.D., 

https://www.malmad.de/themen/judentum [Zugriff: 08.07.2025]. 

May, Michael / Schäfer, Stefan (2024): Politische Bildung in der Sozialen Arbeit, in: 

Chehata, Yasmin / Eis, Andreas / Lösch, Bettina / Schäfer, Stefan / Schmitt, Sophie / Thim-

mel, Andreas / Trumann, Jana / Wohnig, Alexander (Hrsg.), Handbuch kritische Politische 

Bildung. Frankfurt/M.: Wochenschau Verlag, S.323 - S.330. 

Medel, Meron (2021): Juden zweiter Klasse [online]. 18.08.2021, https://www.zeit.de/kul-

tur/2021-08/judentum-alltag-maxim-biller-max-czollek-definitionen [Zugriff: 07.08.2025]. 

Meier, Moritz Y. (2022): Judenfeindschaft und Gefühl: Emotionsreflexion als notwendige 

methodische Ergänzung antisemitismuskritischer Bildung, in: Aschkenas. Berlin: De Gruy-

ter, 32, 2, S.405 – S.427. 

Nützl, Leonie Clara (2021): Die Jerusalem Declaration on Antisemitism. Der Streit um den 

“neuen Antisemitismus” und die Grenzen einer neuen Arbeitsdefinition [online]. 01.05.2021, 

https://www.uni-marburg.de/de/fb03/politikwissenschaft/fachgebiete/ politische-theorie-

https://rat-fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf
https://latkesberlin.wordpress.com/
https://latkesberlin.wordpress.com/
https://www.malmad.de/themen/judentum
https://www.zeit.de/kultur/2021-08/judentum-alltag-maxim-biller-max-czollek-definitionen
https://www.zeit.de/kultur/2021-08/judentum-alltag-maxim-biller-max-czollek-definitionen
https://www.uni-marburg.de/de/fb03/politikwissenschaft/fachgebiete/


 
36 

und-ideengeschichte/portal-ideengeschichte-1/studium/ antisemitismus-jerusalem-decla-

ration-nuetzl.pdf [Zugriff: 23.07.2025]. 

OFEK e.V. (2025): Angebote: Empowerment & Psychologische Beratung: Safer Space [on-

line]. O.D., https://ofek-beratung.de/gruppenformate-und-psychologische-beratung [Zugriff: 

10.07.2025]. 

Öztürk, Cemal (2024): Antisemitismus unter Muslim:innen: Warum eine kritische-differen-

zierte Debatte notwendig ist [online]. 26.11.2024, https://www.bpb.de/themen/info-

dienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-de-

batte-notwendig-ist/ [Zugriff: 30.06.2025]. 

Rajal, Elke (2018): Mit Bildung gegen Antisemitismus? Möglichkeiten und Grenzen anti-

semitischer Bildungsarbeit, in: offenes Heft. Wien: SWS - Rundschau, 58, 2, S.132 – 

S.152. 

Rhein, Katharina (2024): Antisemitismuskritische Politische Bildung, in: Chehata, Yasmin 

/ Eis, Andreas / Lösch, Bettina / Schäfer, Stefan / Schmitt, Sophie / Thimmel, Andreas / 

Trumann, Jana / Wohnig, Alexander (Hrsg.), Handbuch kritische Politische Bildung. Frank-

furt/M.: Wochenschau Verlag, S.103 – S.114. 

RIAS (Bundesverband der Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus e.V.) 
(2025): Jahresbericht. Antisemitische Vorfälle in Deutschland 2024 [online]. O.D. https://re-

port-antisemitism.de/documents/04-06-25_RIAS_Bund_Jahresbericht_2024.pdf [Zugriff: 

28.06.2025]. 

Salzborn, Samuel (2011): Antisemitismus, in: Europäische Geschichte [online]. 

19.01.2011, http://www.ieg-ego.eu/salzborns-2011-de [Zugriff: 16.06.2025]. 

Salzborn, Samuel / Kurth, Alexandra (2021): Antisemitismus in der Schule. Erkenntnis-

stand und Handlungsperspektive, in: Salzborn, Samuel (Hrsg.), Schule und Antisemitismus. 

Politische Bestandsaufnahme und pädagogische Handlungsmöglichkeiten, 2. Auflage. 

Weinheim Basel: Belz Juventa, S.9 – S.50. 

Schubert, Kai E. (2023): Besonderung von Jüdinnen und Juden and Anti-Israelismus – 

Formen des israelbezogenen Antisemitismus und Konsequenzen ihrer Unterscheidung für 

die politische Bildung, in: Bechtel, Theresa / Firsova, Elizaveta / Schrader, Arne / Vajen, 

Bastian / Wolf, Christoph (Hrsg.), Perspektiven diskriminierungskritischer Politischer Bil-

dung. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, S.40 – S.57.  

https://ofek-beratung.de/gruppenformate-und-psychologische-beratung
https://www.bpb.de/themen/infodienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-debatte-notwendig-ist/
https://www.bpb.de/themen/infodienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-debatte-notwendig-ist/
https://www.bpb.de/themen/infodienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-debatte-notwendig-ist/
https://report-antisemitism.de/documents/04-06-25_RIAS_Bund_Jahresbericht_2024.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/04-06-25_RIAS_Bund_Jahresbericht_2024.pdf
http://www.ieg-ego.eu/salzborns-2011-de


 
37 

Schubert, Kai E. / Firsova-Eckert, Elizaveta (2024): Bildung über Antisemitismus und den 

Nahostkonflikt, in: Firsova-Eckert, Elizaveta / Schubert, Kai E. (Hrsg.), Israelbezogener An-

tisemitismus, der Nahostkonflikt und Bildung – Analysen und didaktische Impulse. Lever-

kusen-Opladen: Barbara Budrich Verlag, S.7 – S.19. 

Schwarz-Friesel, Monika / Reinharz, Jehuda (2013): Die Sprache der Judenfeindschaft 

im 21. Jahrhundert. Berlin, Boston: De Gruyter. 

Stender, Wolfram (2017): Aspekte antisemitismuskritischer Bildungsarbeit [online]. 

24.11.2017, https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremis-

mus/260332/aspekte-antisemitismuskritischer-bildungsarbeit/ [Zugriff: 02.07.2025]. 

Stögner, Karin (2017): „Intersektionalität von Ideologien“ - Antisemitismus, Sexismus und 

das Verhältnis von Gesellschaft und Natur, in: Psychologie & Gesellschaftskritik. Intersek-

tionalität. Lengerich: Pabst Science Publishers, 41, 162, S.25 – S.45. 

Sünker, Heinz (2012): Soziale Arbeit und Bildung, in: Thole, Werner (Hrsg.), Grund-

riss Soziale Arbeit: Ein einführendes Handbuch 4. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für 

Sozialwissenschaften, S.249 – S.266. 

Thein, Christian / Hiepel, Ludger / Bernstein, Julia (2024): Antisemitismusprävention als 

Professionalisierungsanliegen in der universitären Lehrkräftebildung [online]. 07.11.2024, 

https://n-j-h.de/wp-content/uploads/2024/11/THEIN-HIEPEL-BERNSTEIN-Antisemitismu-

spraevention-Lehrkraeftebildung.pdf [Zugriff: 11.07.2025]. 

Toppe, Sabine (2024): Zur Rolle jüdischer Frauen in der Entwicklung Sozialer 

Arbeit als (Frauen-) Beruf [online]. 14.12.2022, https://www.digitales-deutsches-frauenar-

chiv.de/themen/zur-rolle-juedischer-frauen-der-entwicklung-sozialer-arbeit-als-frauen-be-

ruf [Zugriff 22.06.2025]. 

Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Danilina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf 
/ Weyand, Jan (2024): Einleitung: Antisemitismusverständnis, in: Ullrich, Peter / Arnold, 

Sina / Danilina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), 

Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Göttingen: Wall-

stein Verlag, S.9 - S.15. 

Ullrich, Peter / Jensen, Uffa (2024): Antisemitismus - der Terminus, in: Ullrich, Peter / 

Arnold, Sina / Danilina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan 

(Hrsg.), Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Göttin-

gen: Wallstein Verlag, S.15 - S.18. 

https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260332/aspekte-antisemitismuskritischer-bildungsarbeit/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260332/aspekte-antisemitismuskritischer-bildungsarbeit/
https://n-j-h.de/wp-content/uploads/2024/11/THEIN-HIEPEL-BERNSTEIN-Antisemitismuspraevention-Lehrkraeftebildung.pdf
https://n-j-h.de/wp-content/uploads/2024/11/THEIN-HIEPEL-BERNSTEIN-Antisemitismuspraevention-Lehrkraeftebildung.pdf


 
38 

Weyand, Jan (2024): Moderner Antisemitismus, in: Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Danilina, 

Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), Was ist Antisemi-

tismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Göttingen: Wallstein Verlag, S.22 

- S.27. 

  



 
39 

Tabellenverzeichnis 

Tabelle 1: Trefferanalyse 

Suchtermini Hochschulbibliothek 

Merseburg 
Google 

Scholar 

DNB 

antisemitis* 118.956 108.000 9555 

antisemitis*, form* 41.437 47.300  

antisemitis*, histor* 61.036 17.100 210 

antisemitis*, geschicht* 25.099 67.400 3249 

bildung*  2.450.000 291078 

krit*, bildung*, theor* 108.256 18.100 1009 

bildung*, antisemi* 11.882 20.300 426 

prävent*, antisemi* 1.923 5.280 110 

pol*, bildung* 242.384 151.000 53.206 

antisemi*, erfahr* 12.177 17.300 67 

antisemi*, perspektiv* 12.785 17.300 129 

antisemi*, deutung* 5.482 17.400 32 

antisemi*, narrativ* 16.420 19.100 83 

antisemi*, deutung*, hoheit* 231 1.170 0 

antisemi*, narrativ*, hoheit* 193 623 0 

gojnormativ* 21 24 6 

antisemi*, soz*, arbeit* 13.934 2.110 153 

antisemi*, soziale-arbeit* 7.525 19.700 55 

antisemi*, bildung* soz*, arbeit* 6.861 1.390 30 



 
40 

antisemi*, bildung* soziale-arbeit* 4.395 2.300 16 

antisemi*, präv*, soz*, arbeit* 1.263 161 10 

antisemi*, präv*, soziale-arbeit* 133 892 4 

jüd*, perspektiv* 21.447 16.500 411 

jud*, perspektiv* 80.688 7.450 1157 

jüd*, perspektiv*, antisemi* 5.765 16.100 42 

jud*, perspektiv*, antisemi* 8.593 12.400 81 

jüd*, deutung* 10.017 19.900 94 

jud*, deutung* 28.311 13.700 225 

jüd*, deutung*, antisemi* 2.764 17.400 10 

jud*, deutung*, antisemi* 4.184 1.260 29 

jüd*, narrativ* 10.510 17.000 240 

jud*, narrativ* 706.023 16.700 1.947 

jüd*, narrativ*, antisemi* 2.807 15.400 9 

jud*, narrativ*, antisemi* 11.468 12.400 28 

jüd*, perspektiv*, plural* 4.318 9.560 11 

jud*, perspektiv*, plural* 15.519 894 23 

jüd*, erfahr*, plural* 4.127 12.200 2 

jud*, erfahr*, plural* 12.278 1.590 5 

jüd*, perspektiv*, antisemi*, bildung* 2.725 13.670 13 

jud*, perspektiv*, antisemi*, bildung* 4.064 7.930 18 

jüd*, deutung*, antisemi*, bildung* 1.491 2.190 1 

jud*, deutung*, antisemi*, bildung* 2.219 1.630 1 

jüd*, narrativ*, antisemi*, bildung* 1.312 8.050 2 



 
41 

jud*, narrativ*, antisemi*, bildung* 2.500 3.980 2 

jüd*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*, 

bildung* 
111 831 0 

jud*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*, 

bildung* 
170 440 0 

jüd*, deutung*, hoheit*, antisemi*, 

bildung* 
100 1.360 0 

jud*, deutung*, hoheit*, antisemi*, 

bildung* 
138 806 0 

jüd*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,  
bildung* 

74 307 0 

jud*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,  

bildung* 
125 192 0 

jüd*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*, 

bildung*, soziale-arbeit* 
2 31 0 

jud*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*, 

bildung*, soziale-arbeit* 
3 10 0 

jüd*, deutung*, hoheit*, antisemi*, 

bildung*, soziale-arbeit* 
1 37 0 

jud*, deutung*, hoheit*, antisemi*, 

bildung*, soziale-arbeit* 
3 23 0 

jüd*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,  

bildung*, soziale-arbeit* 
0 10 0 

jud*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,  

bildung*, soziale-arbeit* 
2 2 0 

 

  



 
42 

Selbstständigkeitserklärung 

Ich versichere hiermit, dass ich die hier vorgelegte Bachelorarbeit selbstständig und 

ohne fremde Hilfe angefertigt habe. Diese Arbeit wurde in gleicher oder ähnlicher Form 

noch nicht als Prüfungsleistung eingereicht und ist noch nicht veröffentlicht. Alle wört- 

lich oder sinngemäß aus anderen Quellen übernommenen Stellen habe ich kenntlich 

gemacht. Andere als die angegebenen und kenntlich gemachten Quellen und Hilfsmittel 

habe ich nicht genutzt. 

Ich bin mir bewusst, dass ein Verstoß gegen diese Versicherung prüfungsrechtliche Fol- 

gen haben wird. 

Ort, Datum: …………………………………………………….. 

Unterschrift: ……………………………………………………. 

 


