HOME

Hochschule Merseburg HOCHSCHULE FACHBEREICH

MERSEBURG SOZIALE ARBEIT.
. . . . o MEDIEN. KULTUR.
Fachbereich Soziale Arbeit, Medien, Kultur. provir LB

Bachelorarbeit

Judische Deutungshoheit in
der Bildungsarbeit gegen

Antisemitismus

Vorgelegt von: _
E-Mail-Adresse: SRR OLOLOLOLN
Matrikelnummer: -

Fachsemester der Verfasser*in: 6. Fachsemester

Studiengang: B.A. Soziale Arbeit

Erstbetreuer*in: Jens Borchert

Zweitbetreuer*in: Sabrina Hanken

Leipzig, den 14. August 2025




Inhaltsverzeichnis

P =101 =T1 (8] o o [P POTPPPPPPP PP 2
2. MethodiSChes VOrgenen ...........oooi i 6
3. Theoretische Grundlagen ..............ooi i 7
3.1 ANTISEMITISIMIUS . ..ceei it e e e e e e 7
3.2 BildUNGSArDEIt......cooiiiiiiiie s 11
3.3 Antisemitismuskritische Bildungsarbeit.................ooooiiiiiiiie 13
4. Herleitung: Judische Deutungshoheit ... 16
4.1 JUdisChe PerspektiVen ... ... 17
4.2 Jidische Perspektiven in der Antisemitismusforschung...........ccoccooeiiiiiiis 19
4.3 Judische Perspektiven auf AntisemitiSmus.............oooviiiiiiiiiiii e 20
5. Judische Deutungshoheit in der Bildungsarbeit gegen Antisemitismus ..................... 21
5.1 ErGEDNISSE ...t 22
5.2 RESUIMEE ...ttt e e e e e et e e e e e e e e e s e e e e e e e e 23
5.3 DISKUSSION ...ttt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e 26
7. Fazit und AUSDIICK. ... e 28
LiteraturVerZeiChNIS ............euiiiiieeee e e e 31
TabElENVEIZEICNNIS ... e e e e e 39

SelbststandigKeitSerkIAruNG..........oo i 42



1. Einleitung

Antisemitismus ist in seinen unterschiedlichen modernisierten Erscheinungsformen ein ge-
samtgesellschaftliches Problem. Er ist tief in der Mitte der Gesellschaft verankert, was sich
in der konstant hohen Zahl antisemitischer Taten widerspiegelt (Leistner/Johann 2020: 3).
Far Judinnen:Juden zeigt sich Antisemitismus auf vielféltige Weise. Von offenem Hass,
etwa in Form extremer Gewalt, kérperlicher Angriffe oder Bedrohungen (RIAS 2025: 10 f.),
bis hin zu subtileren Ausdrucksformen wie Nichtbeachtung, Besonderung oder struktureller
Ungleichbehandlung (Chernivsky 2024: 44). Spatestens seit dem Anschlag auf die Syna-
goge in Halle Yom Kippur 5780 (9. Oktober 2019) stieg die gesellschaftliche und politische
Aufmerksamkeit flr die Gefahren des erstarkten Antisemitismus in Deutschland. Dieser
fand mit dem Simchat Tora Anschlag 5784 (7. Oktober 2023) und dessen weltweiten Aus-
wirkungen einen vorlaufigen Héhepunkt (Kérber/Kors 2024: 498). Im Jahr 2024 dokumen-
tierte die Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus (RIAS) insgesamt 8.627 anti-
semitische Vorfalle. Ein Anstieg um fast 77 Prozent im Vergleich zum Vorjahr. Besonders
haufig traten diese bei Demonstrationen, durch visuelle Markierungen im 6ffentlichen Raum
sowie an Hochschulen auf. Die haufigste Erscheinungsform war der israelbezogene Anti-
semitismus (5.857 Falle), ohne dass dies mit einem Rickgang anderer Erscheinungsfor-
men einherging (RIAS 2025: 10 f.), wobei Chernivsky (2023: 20) zudem von einer erheb-

lichen Dunkelziffer ausgeht.

Als Reaktion sind verstarkte GegenmalRnahmen besonders im Bildungsbereich zu be-
obachten (Kérber/Kérs 2024: 498). Hier dominieren weiterhin padagogische Ansatze, die
auf historische Aufklarung, Empathie gegenuber Shoah-Opfern und abschreckende Erin-
nerungspadagogik setzen (Grimm 2024: 157). Diese Konzepte greifen jedoch zu kurz. Es
hat sich gezeigt, dass auch Menschen, die Empathie fur die judischen Opfer der Shoah
aufbringen, antisemitische Einstellungen auf3ern kénnen (ebd.). Solche Ansatze laufen zu-
dem Gefahr, Jidinnen:Juden auf eine passive Opferrolle zu reduzieren (Thein et al. 2024:
7) und aktuelle Erscheinungsformen von Antisemitismus zu vernachlassigen (Stender
2017: 5). In padagogischen Kontexten wird Antisemitismus des Weiteren haufig als eine
Unterkategorie von Rassismus behandelt, wodurch seine spezifischen historischen, sozi-
alen und psychodynamischen Dimensionen unsichtbar bleiben (Rhein 2024: 103). Hinzu
kommt, dass viele Bildungsprogramme in erster Linie kognitiv ausgerichtet sind. Sie fokus-

sieren die Vermittlung von Wissen, ohne dabei ausreichend Raum fir eine tiefgreifende

' Gedenkveranstaltungen orientieren sich meistens an dem gregorianischen Kalender was ein Bei-
spiel fur nicht-jidische Deutungshoheit (Gojnormativitat) darstellt (Coffey/Laumann 2021: 141). Goj
ist das jiddische Wort fur Nicht-Judin:Jude.



Auseinandersetzung mit den emotionalen und strukturellen Grundlagen antisemitischer
Denk- und Wahrnehmungsmuster zu schaffen (Grimm 2024: 157; Loske et al. 2025: 127).

Ein zentraler Grundsatz der Antisemitismuskritik besagt, dass Judinnen:Juden keine
Schuld am Antisemitismus tragen. Die Verantwortung liegt ausschlieRlich bei den Trager*in-
nen antisemitischer Einstellungen (Kahane 2020: 122). Daraus folgt, dass die Mehrheits-
gesellschaft, welche antisemitische Denkmuster mittréagt und reproduziert (Tater*innenge-
sellschaft), in der Pflicht steht, Antisemitismus wirksam zu bekampfen. Allerdings wurde
diese wichtige Pramisse lange Zeit so ausgelegt, dass Judinnen:Juden in der Arbeit zu
Antisemitismus keine bedeutende Rolle spielen sollten (ebd.: 121 f.). Bildungsansatze ori-
entieren sich somit meist an nicht-judischen Wissens- und Deutungsrahmen, was zu einer
Reproduktion nicht-judischer Deutungshoheit fuhrt (Kranz/Schaum 2024: 1 f.). Antisemitis-
mus lasst sich ohne die Einbeziehung judischer Lebensrealitdten und Erfahrungen jedoch
nur von aul3en und damit unvollstandig begreifen (ebd.: 3). Dass diese Perspektive nicht
ausreicht, um Antisemitismus wirkungsvoll zu bekampfen, hat die antisemitische Eskalation
nach dem Simchat Tora Anschlag nochmals deutlich vor Augen gefiihrt (ebd.). Dennoch
werden Judinnen:Juden in aktuellen Diskursen weiterhin haufig auf eine passive Opferrolle
reduziert. lhre Perspektiven werden ignoriert oder instrumentalisiert, etwa als moralische
Instanz oder als Messinstrumente fiir antisemitische AuRerungen (Chernivsky/Lorenz-Sinai
2023: 57). Eine konsequent antisemitismuskritische Bildungsarbeit erfordert daher nicht nur
die Thematisierung judischer Erfahrungen, sondern die unbedingte Einbeziehung ihrer Per-
spektive (Kahane 2020: 121) und Anerkennung ihrer Expertise (Chernivsky 2023: 29). Aus-
gehend von dem genannten Grundsatz, dass die Verantwortung fur die Bekampfung von
Antisemitismus ausschlie8lich bei dessen Trager*innen liegt (Kahane 2020: 122), stellt sich
die Frage, wie Bildungsarbeit mit jidischer Deutungshoheit gestaltet werden kann, ohne

die Verantwortung auf Judinnen:Juden zu verlagern.

Ziel dieser Arbeit ist es, nicht-jidischen Alliierten fundierte Zugange zu judischen Erfah-
rungs- und Wissensperspektiven in Deutschland zu eréffnen. Dartber hinaus werden An-
satze fur eine antisemitismuskritische Bildungsarbeit geprift und Handlungsimplikationen
fur die Soziale Arbeit abgeleitet. Diese sollen eine Auseinandersetzung mit Antisemitismus
ermdglichen, die jlidische Deutungshoheit achtet und dabei die Verantwortung fiir dessen
Bekampfung konsequent bei der Tater*innengesellschaft belasst. Dabei wird auf beste-
hende Forschungsliicken und aktuelle Herausforderungen eingegangen, um einen theore-
tisch wie praktisch fundierten Beitrag zur Weiterentwicklung antisemitismuskritischer Bil-
dung (im Kontext Sozialer Arbeit) zu leisten. Denn wie Kahane (2020: 121) pointiert fest-

stellt: ,Zum einen wird ohne ihre Perspektive die Sache, um die es geht, nicht deutlich, und



zum zweiten wird es Zeit, dass die Juden endlich aus der Objektrolle heraustreten und

selbst zu Subjekten, zu handelnden Personen werden.*

Die zentrale Forschungsfrage dieser Arbeit lautet:

Wie beeinflusst die Einbindung judischer Deutungshoheit die Gestaltung antisemitismuskri-

tischer Bildungsarbeit in Deutschland (insbesondere im Kontext Sozialer Arbeit), ohne da-

bei die Verantwortung auf Judinnen:Juden zu verlagern?

Diese Ubergeordnete Fragestellung wird durch folgende Untersuchungsfragen prazisiert:

Inwiefern spiegeln aktuelle Bildungsprogramme gegen Antisemitismus die Perspektiven
judischer Communities wider, und wo bestehen systematische Leerstellen?

Wie beeinflusst die Einbindung jidischer Deutungshoheit die Gestaltung von Bildungs-
angeboten gegen Antisemitismus?

Wie beeinflusst die Einbindung judischer Deutungshoheit die Wirksamkeit von Antise-
mitismuskritischer Bildung?

Wie wirkt sich die Dominanz nicht-judischer Deutungshoheit auf die Vermittiung von
Antisemitismus aus?

Was ist erforderlich, um jidische Perspektiven als epistemisch legitimierte Wissens-
quellen gleichberechtigt zu integrieren?

Welche Rolle spielt die Heterogenitat judischer Perspektiven?

Wem ist eine judische Perspektive inharent?

Wo braucht es judische Deutungshoheit und welche Teilbereiche der Bildungsarbeit

kommen eventuell ohne diese aus?

Es werden folgende Hypothesen geprtift:

Wenn judische Perspektiven marginalisiert oder nur symbolisch einbezogen werden,
dann bleibt Bildungsarbeit gegen Antisemitismus (strukturell) unwirksam.

Wenn eine nicht-judische Dominanz besteht, dann werden Machtasymmetrien reprodu-
ziert und die Transformation antisemitismuskritischer Bildung behindert.

Wenn Bildungsangebote in partizipativer Zusammenarbeit mit Judinnen:Juden entwi-
ckelt werden, dann tragen sie zu einer differenzierteren Wahrnehmung judischer Le-

bensrealitaten bei und vermeiden essentialisierende Reprasentationen.



Ausgangspunkt dieser Untersuchung ist die wiederholte Erfahrung, dass jldische Perspek-
tiven selbst in vermeintlich sicheren, linken, ,pro-israelischen® [Hervorhebung durch H.S.]2
Raumen haufig ibergangen werden. Diese Marginalisierung erfolgt nicht immer bewusst,
sondern oft, weil judische Positionierungen oftmals unsichtbar bleiben und nicht aktiv mit-
gedacht werden. Dartber hinaus lie} sich in beobachten, dass die Thematisierung des
moglichen Vorhandenseins judischer Perspektiven im Raum mit erheblicher Verunsiche-

rung oder gar ablehnenden Reaktionen auf deren Einbindung einherging.

Dem skizzierten Problemfeld nahert sich diese Arbeit, nach der Darstellung der genutzten
Methodik (Kap. 2), in drei Schritten. Der theoretische Teil (Kap. 3) beleuchtet zunachst die
Grundlagen von Antisemitismus (Kap. 3.1) und Bildungsarbeit (Kap. 3.2) sowie deren spe-
zifische Verschrankung im Feld der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit (Kap. 3.3).
Kapitel 4 widmet sich der Herleitung der judischen Deutungshoheit. Ausgehend von der
Frage, was eine judische Perspektive konstituiert und wie sie als erkenntnistheoretische
Grundlage fir antisemitismuskritische Bildungsarbeit dient (Kap. 4.1), werden ihr Stellen-
wert in der antisemitismuskritischen Forschung (Kap. 4.2) sowie die Wahrnehmungen und
Erfahrungen von Jidinnen:Juden im Kontext von Antisemitismus (Kap. 4.3) analysiert.
Kapitel 5 stellt die zentralen Ergebnisse (Kap. 5.1) der vorliegenden Arbeit dar und Gberpruft
die eingangs formulierten Hypothesen. Das anschlieRende Resimee (Kap. 5.2) fasst die
Erkenntnisse zusammen und beantwortet die Forschungsfrage. Zudem werden vertiefende
Aspekte erganzt, die im theoretischen Teil keinen Raum fanden und Implikationen fur die
Soziale Arbeit abgeleitet. Im Diskussionsteil (Kap. 5.3) werden die Befunde kritisch einge-
ordnet sowie Grenzen und Schwachstellen der Untersuchung reflektiert.

Das abschlieRende Fazit (Kap. 6) resimiert und gibt einen Ausblick auf weiterfiihrende For-

schungs- und Handlungsperspektiven.

In dieser Arbeit wird der Begriff ,Juden” nach der Empfehlung der queerfeministischen-ju-
dischen Gruppe Latkes*Berlin (LATKESBERLIN 2020) als ,Judinnen:Juden” gegendert.
Diese Form wird empfohlen, weil sie das Selbstbezeichnungswort ,Jude“ sichtbar hal,
Frauen einschliel3t, nicht-binare Lesarten ermdglicht und problematische Umschreibungen
(judische Menschen) sowie historisch belastete Kurzformen wie Jud:innen (,Jiden® [Her-
vorhebung durch H.S.] wurde als diffamierender Begriff genutzt) und Juden* (gesprochen
»~Judensternchen® [Hervorhebung durch H.S.] erinnert an die Markierung von Jidinnen:Ju-

den wahrend der NS-Zeit) vermeidet.

2 Begriffe, die in Anflihrungszeichen gesetzt sind, kennzeichnen Konzept, deren Verwendung oder
Gliltigkeit in der vorliegenden Arbeit abgelehnt, kritisch hinterfragt oder nicht Gbernommen werden.
Dariiber hinaus dienen Anfiihrungszeichen der formalen Wiedergabe von Begriffen. In solchen Fal-
len wird auf den Hinweis [Hervorgehoben durch H.S.] verzichtet.



2. Methodisches Vorgehen

Die vorliegende Arbeit ist eine literaturbasierte, qualitativ-deduktive Analyse. Sie fokussiert
die Auswertung und Interpretation aktueller wissenschaftlicher Literatur, programmatischer
Stellungnahmen jldischer Organisationen sowie Fachdebatten. Die Auswahl der Quellen
erfolgte nach Kriterien wie Aktualitat, Relevanz fur die Fragestellung und deren Einbettung
in den gesellschaftlichen sowie bildungspolitischen Kontext Deutschlands. Dabei wurde
eine kritische Quellenbewertung vorgenommen, um unterschiedliche Evidenzniveaus der

Quellen zu beriicksichtigen.

Die Analyse folgt der in der Einleitung formulierten zentralen Forschungsfrage und acht
untergeordneten Untersuchungsfragen, die aus aktuellen wissenschaftlichen und aktivisti-
schen Diskursen abgeleitet wurden. Das deduktive Vorgehen basiert auf theoretischen An-
nahmen, welche die literaturbasierte Analyse strukturieren.

Die inhaltsanalytische Auswertung kategorisiert und vergleicht zentrale Konzepte, Argu-
mentationsmuster und narrative Strukturen. Dabei wurde besonders auf die epistemische
Positionierung geachtet, also darauf, aus welcher Wissens- und Machtperspektive heraus
Inhalte dargestellt werden. Judische Perspektiven wurden nicht nur als Untersuchungsob-
jekte, sondern als eigenstandige Wissensbestéande und epistemische Subjekte berlcksich-
tigt. Die Identifizierung judischer Wissensperspektiven erfolgte soweit moglich durch die
explizite Selbstpositionierung (als Judin:Jude) der Autor*innen in Texten. Kontroverse Po-
sitionen innerhalb des Spektrums judischer Perspektiven wurden durch vergleichende Kon-
trastierung analysiert. Eine Reflexion der eigenen Positionierung, beispielsweise bei der

Frage, wem eine judische Stimme inharent ist, wurde ebenfalls (Kap. 5.3) vorgenommen.

Die Arbeit folgt einem Wissenschaftsverstandnis, das die soziale Konstruiertheit von Wis-
sen ebenso reflektiert wie die gesellschaftliche Verortung von Deutungsmacht. Erkenntnis
wird in diesem Sinne nicht als objektive Abbildung einer Realitédt verstanden, sondern
als gesellschaftlich situiertes und machtférmiges Wissen, das immer auch durch Perspek-

tiven und Positionierungen gepragt ist (Dammer 2024).

Zur Sicherung der wissenschaftlichen Qualitat orientiert sich die Arbeit an den etablierten

Gltekriterien qualitativer Forschung:

e Transparenz: Die Auswahl des Quellenkorpus, das methodische Vorgehen sowie theo-
retische Pramissen wurden explizit offengelegt. Zitate und Aussagen sind mit Kurzbe-
legen versehen, sodass Ruckverfolgbarkeit gewahrleistet ist. Im Anhang befindet sich

zudem eine Trefferanalyse (Tabelle 1).



¢ Intersubjektive Nachvollziehbarkeit: Auch wenn qualitative Forschung auf Interpretation
beruht, wurde durch die Offenlegung der theoretischen Rahmung, Argumentations-
schritte und Kategorienbildung ein hohes Mafl} an intersubjektiver Nachvollziehbarkeit
angestrebt. Eine kritische Reflexion tUber Subjektivitat, Positionierung und mégliche Ver-
zerrungen erfolgt im Diskussionsteil (Kap. 5.3).

¢ Reichweite und Wiederholbarkeit: Obwohl qualitative Forschung keine generalisierba-
ren Aussagen im quantitativen Sinne anstrebt, sind die Ergebnisse aufgrund der the-
matischen und methodischen Anschlussfahigkeit auf andere Kontexte antisemitismus-
kritischer Bildung Ubertragbar. Der Fokus auf den Kontext der Sozialen Arbeit ergibt
sich aus der disziplinaren Verortung der Arbeit sowie aus der besonderen Bedeutung,
die Bildungsprozesse in diesem Feld einnehmen. Hier umfasst Bildung nicht nur klassi-
sche Lern-Settings, sondern auch non-formale und informelle Lernprozesse in vielfalti-
gen Handlungsfeldern wie Jugendhilfe, Gemeinwesenarbeit oder Integrationsarbeit.
Diese Breite flihrt dazu, dass in der Sozialen Arbeit entwickelte Ansatze der antisemi-
tismuskritischen Bildung vielfach auch in anderen padagogischen und bildungsorien-
tierten Kontexten anschlussfahig sind. Die methodische und theoretische Dokumenta-
tion der Arbeit ermdglicht zudem, die Untersuchung in vergleichbaren oder anders ge-

lagerten Bildungskontexten zu wiederholen oder zu erweitern.

3. Theoretische Grundlagen

3.1 Antisemitismus

Antisemitismus bezeichnet die ,Feindschaft gegenuber Judinnen*Juden und das Juden-
tum.” (Ullrich et al. 2024: 9) Seine Definition gestaltet sich jedoch komplex, da er als histo-
risch wandelbares Phanomen und aufgrund fachlich wie zeitlich bedingter Verstandnisdi-
vergenzen einer eindeutigen Festlegung widersteht (Ullrich et al. 2024: 9 f.). Dies zeigt sich
insbesondere im modernen Antisemitismus, den Grimm und Kahmann (2018: 1) als ,[...]
vielschichtiges und duferst wandlungsfahiges Phanomen, das sich starren Definitionsver-
suchen entzieht®, charakterisieren. Folglich existiert keine einheitliche, allgemeinverbindli-
che Definition von Antisemitismus (Bergmann 2019: 22). Der Terminus Antisemitismus ent-
stand in den 1870er/80er Jahren. Urspringlich diente er der Abgrenzung zum religiés mo-
tivierten Antijudaismus, indem er eine vermeintlich wissenschaftlich begriindete, biologis-
tisch-rassistische Judenfeindschaft beschrieb (Ullrich/Jensen 2024: 15). Seine Wortbildung

basiert auf sprachwissenschaftlichen und vélkerkundlichen Konzepten, in denen versucht



wurde, mit dem Begriff des Semitismus den als minderwertig konstruierten Geist der semi-
tischen Volker dem der Indogermanen gegenuberzustellen. Aus der Einteilung in indoger-
manische und semitische Sprachfamilien wurde die Vorstellung unterschiedlicher ,Rassen®
[Hervorhebung durch H.S.] abgeleitet. Dabei kam es zu einer zunehmenden Begriffsveren-
gung auf Juden einerseits und auf Germanen andererseits (Bergmann 2019: 18).

Obwohl der Terminus sich erst im 19. Jahrhundert entwickelt hat, etablierte er sich zum
Oberbegriff fur alle Formen der Judenfeindschaft (ebd.: 19).

Antisemitismus konstituiert sich als Weltdeutungssystem, basierend auf kognitiven Einstel-
lungen, emotionalen Abwehrmechanismen sowie historisch tradierten Stereotypen und
Ressentiments (Schwarz-Friesel/Reinharz 2013: 47 f.). Menschen mit einem antisemiti-
schen Weltbild versuchen, politische und gesellschaftliche Phanomene, die sie nicht ver-
stehen kénnen oder wollen mithilfe antisemitischer Vorstellungen zu deuten (Salz-
born/Kurth 2021: 12). Antisemitische Ressentiments erflllen somit eine ,[...] wichtige Funk-
tionen fir das Welt- und Selbstbild von Individuen, ebenso wie fur Gesellschaften.” (Loske
et al. 2025: 127 f.) Dabei ist zu betonen, dass sich Antisemitismen aus Phantasmen von
Nicht-Judinnen:Juden uber Jadinnen:Juden speist, unabhangig von deren realen Eigen-
schaften oder Handlungen (Bernstein/Grimm/Mdller 2022: 19). Bei Antisemitismus handelt
es sich um einen dauerhaften und latenten Komplex feindseliger Uberzeugungen gegen-
dber Judinnen:Juden als Kollektiv. Er duRert sich individuell in Vorurteilen, kulturell in My-
then, Ideologien und Bildern, sowie handlungspraktisch in Diskriminierung, politischer Mo-
bilisierung oder Gewalt. Ziel dabei ist Judinnen:Juden zu distanzieren, zu vertreiben und
letztendlich zu vernichten. Zentrales Merkmal ist die essentialistische Vorstellung von JU-
dinnen:Juden als kollektiv unverbesserlich schlecht, der sie umgebenden Gesellschaft
fremd und diese verdeckt (und machtvoll (Bernstein/Diddens 2020: 79)) negativ beeinflus-
send. Daher musse das wahre Wesen der Judinnen:Juden entlarvt werden (Bergmann
2019: 23f1.).

Die Rationalisierungsnarrative der vermeintlichen Differenz von Jidinnen:Juden zu der Ge-
sellschaft in der sie leben, hat sich im Laufe der historischen Entwicklung verandert. Die
Differenz wurde/wird legitimiert ,[...] in Bezug auf Religion (Mittelalter), pseudowissen-
schaftlich Uber yRasse«, Nationalitat (nach der Aufklarung) und heutzutage uber den Um-
weg Israel in Bezug auf Menschenrechte.“ (Bernstein/ Diddens 2020: 79) An diese histori-
sche und begriffliche Einordnung anschlief3end lassen sich gegenwartige Erscheinungsfor-
men von Antisemitismus typologisch differenzieren. So nennt Salzborn (2011: 1) funf zent-
rale Artikulationsvarianten, die gegenwartig in Europa unterschieden werden. Den religios-

antijudischen Antisemitismus, den volkisch-rassistischen Antisemitismus, den sekundar-



schuldabwehrenden Antisemitismus, den antizionistisch-antiisraelischen Antisemitismus
sowie den Antisemitismus unter Muslim:innen®.

Der religids-antijudische Antisemitismus, auch Antijudaismus genannt, ist christlich moti-
viert und gilt als eine der frihesten Formen der Judenfeindschaft. Haufig wird er mit vormo-
dernen, mittelalterlichen Erscheinungsformen gleichgesetzt. Allerdings zeigen sich bis
heute Kontinuitaten in Form religiéser Narrative, die sakularisiert in modernen antisemiti-
schen Ideologien weiterwirken. Diese Vorstellungen sind im kulturellen Gedachtnis Europas
verankert und beruhen auf dem Bedurfnis nach einer Heilsgewissheit, das Ambivalenzen
durch die Projektion auf das jldische fremde Gegenuber abwehrt (Kellenbach 2024: 18 f.).
Mit der rechtlichen Emanzipation der Jidinnen:Juden im spaten 18. Jahrhundert (Weyand
2024: 27) verliert die religidse Legitimation der Judenfeindschaft an Plausibilitat und wird
zunehmend durch ethnisch-volkische Argumentationen ersetzt.

Der volkisch-rassistische Antisemitismus behauptet, dass Juidinnen:Juden keine gleichwer-
tigen Staatsbirger*innen sein kdnnten, da sie nicht dem Volkskdrper angehérten. Diese
Vorstellung fullt auf der Idee von ontologisch geschlossenen Vélkern, innerhalb derer judi-
sche Zugehdrigkeit als unvereinbar mit nationaler Identitat gedacht wird (ebd.: 24).

Nach der Shoah bildet sich als weitere Form antisemitischer Artikulation der sekundar-
schuldabwehrende Antisemitismus heraus. Dieser zielt auf eine Umdeutung der histori-
schen Verantwortung. Im Zentrum steht die Tater-Opfer-Umkehr, durch die Antisemit*innen
versuchen, sich trotz der diskreditierten national-sozialistischen Sprechweisen 6ffentlich als
Opfer jludischer Macht zu inszenieren (Holz 2024: 31 f.).

Der antizionistisch-antiisraelische Antisemitismus wird haufig als neuer Antisemitismus be-
schrieben. Seit den 2000er Jahren ist im Zuge des Nahostkonflikts eine Zunahme radikaler
Israelfeindlichkeit zu beobachten, die sich nicht auf sachliche Kritik am Staat Israel be-
schrankt, sondern israelische Politik als Ausdruck vermeintlich jldischer Eigenschaften da-
monisiert und delegitimiert (Schubert/Firsova-Eckert 2024: 10). Damit fungiert Israel als
Projektionsflache antisemitischer Ressentiments, die oft in menschenrechtlich kodierter
Sprache vorgetragen werden (Bernstein/ Diddens 2020: 79).

Als flnfte Variante benennt Salzborn (2011: 1) den Antisemitismus unter Muslim:innen.
Dieser beruht auf der Ubernahme europaischer antisemitischer Narrative, die im 20. Jahr-
hundert mit religiosen Bezligen verkniipft und radikalisiert wurden. Parallel dazu entwickelte
sich im Kontext des arabischen Nationalismus ein sdkular gepragter Antisemitismus, der

mit politischem Antizionismus verschmolz. Beide Strdomungen vereint eine Ablehnung

3 Salzborn nannte ihn den arabisch-islamischen Antisemitismus. Die Verwendung unterschiedlicher
Begriffe wie muslimischer, islamisierter, islamistischer oder arabischer Antisemitismus sind Gegen-
stand einer wissenschaftlichen Kontroverse (Oztiirk 2024). Deshalb folgt die vorliegende Arbeit der
von Oztlirk gewahlten Bezeichnung ,Antisemitismus unter Muslim:innen*.



sowohl von Judinnen:Juden wie auch Israel, die zur Mobilisierung, Legitimation politischer
Gewalt und zur ideologischen Abgrenzung vom Westen dient. Diese Form wird haufig als
.importierter Antisemitismus® [Hervorhebung durch H.S.] bezeichnet, eine problematische
Begriffspragung, die suggeriert, dass Migration die Ursache fiir Antisemitismus sei (Oztlrk
2024). Salzborns Kategorien sind analytisch nutzlich, dirfen aber nicht Gber die histori-
schen Kontinuitaten und ideologische Uberlagerungen von Antisemitismus hinwegtauschen
(Weyand 2024: 27). Diese Arbeit folgt Weyands (2024: 28) Verstandnis von modernem
Antisemitismus als Sammelbegriff fir verschiedene antisemitische Erscheinungsformen in-

nerhalb moderner Gesellschaftsordnungen.

Nachdem das Phdnomen Antisemitismus beschrieben und erste Definitionsversuche un-
ternommen wurden, werden im folgenden gangige Definitionen vorgestellt.

Die Arbeitsdefinition der International Holocaust Remembrance Alliance (IHRA) wird mitt-
lerweile von 35 Staaten anerkannt und ist damit die am weitesten verbreitete Definition von
Antisemitismus. Neben ihr pragt eine weitere bedeutende Definition den Diskurs: die Jeru-
salemer Erklarung zum Antisemitismus (JDA). Beide Definitionen begreifen Antisemitismus
als eine Form von Hass, Vorurteilen und Feindseligkeit gegeniber Jidinnen:Juden und ji-
dischen Institutionen, die sich in vielfaltiger Weise auf3ern kann. Zudem erkennen sie min-
destens implizit die strukturelle Dimension des Antisemitismus an. Ein wesentlicher Unter-
schied liegt jedoch darin, dass die IHRA-Definition den Staat Israel (erganzt in den Beispie-
len zur Veranschaulichung) sowie Nicht-Judinnen:Juden als potenzielle Ziele antisemiti-
scher Angriffe einbezieht. Die engere Fokussierung der JDA-Definition kénnte dazu flihren,
dass die willkurliche, projektive Natur des Antisemitismus sowie der israelbezogene Anti-
semitismus nicht ausreichend berucksichtigt oder verharmlost werden. Kritiker*innen der
IHRA-Definition bemangeln, dass die beigefligten Beispiele Unklarheit dariber schaffe, wo
die Grenzen zwischen legitimer ,Israelkritik“ [Hervorgehoben durch H.S.] und Antisemitis-
mus verlaufe. Fur die Bildungsarbeit ist die IHRA-Definition wertvoll, da sie Antisemitismus
als eine spezifische Wahrnehmung von Jidinnen:Juden beschreibt und dadurch zentrale
psychologische und ideologische Mechanismen sichtbar macht. Die JDA-Definition hinge-

gen bleibt begrifflich allgemeiner (Nutzl 2021: 1 f.).

Aus den zuvor beschriebenen, nach Intention kategorisierten Formen von Antisemitismus
(also denjenigen, die sich theoretisch-analytisch aus den vermuteten Motiven oder Hinter-
griinden antisemitischer AuRerungen und Handlungen ableiten) ergibt sich eine wichtige
Einschrankung. Diese Perspektive blendet das praktische Erleben antisemitischer Diskri-
minierung weitgehend aus oder macht es zumindest nicht klar erkennbar. Damit bleibt die

Analyse unvollstandig, denn Antisemitismus Iasst sich nicht nur aus seiner Intentionalitat

10



bestimmen, sondern auch aus seiner Extensionalitat, dem, was Judinnen:Juden als antise-
mitisch erfahren und benennen. Gerade weil sich Intentionen nicht immer eindeutig nach-
vollziehen oder erkennen lassen, ist es bedeutsam, auch die Sichtweise der Betroffenen
einzubeziehen. Die judische Deutungshoheit wird hier zentral, da sie Fremdzuschreibungen
kritisch hinterfragt und durch judische Perspektiven erganzt. Gleichzeitig bleibt die intentio-
nale Perspektive wichtig, um die Verantwortung fir das Benennen von Antisemitismus nicht
auf Judinnen:Juden zu Ubertragen. Diese Komplexitat macht deutlich, dass Antisemitismus
sich sowohl eindeutigen Definitionen als auch einfacher Vermittlung entzieht. Eine Heraus-
forderung, die in der Bildungsarbeit besondere Bedeutung hat. Die folgenden Kapitel richtet
den Blick daher, nach einer allgemeineren Darstellung der Bildungsarbeit, auf die Rolle und
Wirksamkeit verschiedener Ansatze im padagogischen Umgang mit Antisemitismus sowie

auf die Grenzen bestehender Konzepte.

3.2 Bildungsarbeit

Bildung fungiert als Containerbegriff, ein Sammelkonzept, das Begriffe wie Erziehung, So-
zialisation, Lernen und Entwicklung, mit denen Bildung in engem Zusammenhang steht
bindelt, aber unscharf bleibt. Erziehung ist ein intentionaler, fremdgesteuerter Prozess, der
meist im Erwachsenenalter endet. Sozialisation beschreibt eher unbewusste und nicht-in-
tendierte Einflisse des sozialen Umfelds auf das Individuum. Lernen ist die kognitive Ver-
arbeitung von Erfahrungen, wahrend Entwicklung durch genetische Faktoren gepragt ist.
Diese Konzepte stehen in Wechselwirkung mit Bildung und sind nicht nur Voraussetzungen,
sondern markieren zugleich auch dessen Grenzen (Dammer 2024).

Die Bedeutung von Bildung variiert je nach disziplindrem und gesellschaftlichem Kontext
und betont dabei teils widerspruchliche Aspekte. Dammer (2024) greift in seiner Definition

diese Kontextabhangigkeit auf.

Im padagogischen Kontext versteht man unter >Bildung« den Prozess, durch den ein
Mensch in aktiver Auseinandersetzung mit der Welt aus eigener Kraft und eigenem In-
teresse heraus das Bild seiner Individualitat formt. Im gesellschaftlichen und politischen
Kontext bezieht sich der Begriff auf das Ergebnis, also die Summe des Wissens, der
Fahigkeiten und der Einstellungen, die in dem Prozess erworben werden. (Dammer
2024)

Diese Definition verdeutlicht das Spannungsfeld zwischen gesellschaftlicher Brauchbarkeit
und individueller Entfaltung in der Bildung, welches erstmals von Rousseau formuliert
wurde und das bis heute in bildungstheoretischen Diskursen wiederzufinden ist (ebd.).

Solche Diskurse finden sind auch in der Sozialen Arbeit, die sich ebenfalls mit dem Verhalt-
nis von Individuum und Gesellschaft auseinandersetzt (Stnker 2012: 249). Die frihe Sozi-

alpadagogik deutete die burgerliche Gesellschaft als kulturell verfallen. Daraus leitete sie

11



ihr Mandat der soziale Regeneration zur Erziehung des Volksganzen ab, wobei sie jedoch
von Beginn an Gesellschafts- und Kulturkritik miteinander verwechselte. Diese Verwechs-
lung bildet den Ausgangspunkt fiir kritische bildungstheoretische Ansatze der Sozialen Ar-
beit (ebd.: 250 f.).

In der Sozialen Arbeit haben sich Ansatze kritischer Bildungstheorie etablieren kénnen,

die politische Bildung als Kritik an und Veranderung von gesellschaftlichen Verhaltnis-

sen verstehen und dabei Prozesse der Auseinandersetzung mit sich selbst und der Welt

unter dem Aspekt von Emanzipation und Miindigkeit fokussieren. (May/Schéafer 2024:
323)

Kritische Bildungstheorien zielen im Gegensatz zu klassischen Theorien also darauf ab, die
strukturellen, gesellschaftlichen Bedingungen zu verdndern. Diese Anderungen sollen
durch politische Bildung angestol3en werden. Politische Bildung bedeutet die reflexive Aus-
einandersetzung mit gesellschaftlich-politischen Prozessen und Machtverhaltnissen mit
dem Ziel, mundige Burger*innen in freien und offenen Gesellschaften hervorzubringen
(Bechtel et al. 2023: 6).

Bildung in der Sozialen Arbeit wird durch Bildungsarbeit vollzogen. Verstanden als Initiie-
rung und Beférderung von Bildungsprozessen, stellt sie ein zentrales Ziel der Sozialen Ar-
beit dar. Ihr Anliegen ist es, Menschen darin zu unterstitzen, ein Ausdrucks- und Unter-
scheidungsvermogen zu entwickeln (Stnker 2012: 263), um so ,, [...] eine Beférderung der
Demokratie, eine Uberwindung gesellschaftlicher Ungleichheit sowie eine Unterstiitzung
individueller Handlungs- und Bewusstseinsfahigkeit zu erreichen.” (ebd.: 264) Je nach dem
Ort des Geschehens wird zwischen formaler Bildung (z.B. in der Schule oder Hochschule),
non-formaler Bildung (z.B. in Jugendzentren oder auf3erschulischer Bildungsarbeit) und in-
formeller Bildung (in alltéaglichen Lernprozessen) unterschieden (Dammer 2024). Die in der
Beschreibung genannten Ziele der Bildungsarbeit Gberschneiden sich inhaltlich deutlich mit
den Zielen politischer Bildung und kritischer Bildungstheorien. Diese inhaltliche Uberein-
stimmung verweist auf eine enge Verbindung zwischen diesen Konzepten und unterstreicht
die Bedeutung kritischer Bildungsansatze innerhalb der Sozialen Arbeit. Bildung wird somit
nicht nur als individuelles Entwicklungsgeschehen verstanden, sondern auch als politischer

Prozess, der auf gesellschaftliche Transformation abzielt (ebd.).

AbschlieRend zur Begriffsbestimmung von Bildung und Bildungsarbeit ist zu erwahnen,
dass der traditionelle Bildungsbegriff aufgrund seiner historischen wie gegenwartigen Funk-
tion kritisiert wird. Er diente privilegierten gesellschaftlichen Gruppen dazu sich gegentiber
anderen abzugrenzen und bestehende Herrschaftsverhaltnisse zu legitimieren. Diese
Gruppen verfugten aufgrund ihrer gesellschaftlichen Flhrungspositionen zudem Uber die
Definitionsmacht dartber, was als Bildung gilt. In aktuellen bildungspolitischen Diskursen,

etwa zur Demokratiebildung, transkulturellen oder inklusiven Bildung, zeigt sich dartber

12



hinaus eine Tendenz zur Entpolitisierung. Die Konzentration auf individuelle Bildungspro-
zesse verstellt haufig den Blick auf die zugrunde liegenden gesellschaftlich-konomischen
Machtverhaltnisse (ebd.). Dies sind nur einige fir die Thematik dieser wissenschaftlichen
Arbeit ausgewahlten Kritikpunkte, da sie die Deutungsmacht von privilegierten Gruppen in

Bezug auf Bildung anspricht.

Vor diesem Hintergrund kann Bildungsarbeit gegen Antisemitismus oder auch Antisemitis-
muskritische Bildungsarbeit als ein Anwendungsfeld kritischer Bildung verstanden werden.
Diese verfolgt das Ziel, Wissen tber Antisemitismus zu vermitteln, die Entwicklung politi-
scher Urteilsfahigkeit und Handlungskompetenz zu férdern und strukturelle Veranderungen
anzuregen (Ginsburg/Grinberg 2023: 41). Sie wird im Feld der formalen und non-formalen
politischen Bildung verortet (Alting/Widmaier 2023: 41).

Im Zentrum steht dabei die Auseinandersetzung mit den Erscheinungsformen des Antise-
mitismus zu dessen Pravention oder Bekampfung. Gleichzeitig ist sie von einem allgemei-
nen Praventionsverstandnis abzugrenzen, das aus psychoanalytischer Perspektive in der
frihen Kindheit ansetzt (Rajal 2018: 141). In der Literatur zeigt sich, dass Bildungsarbeit
und Praventionsarbeit teils synonym verwendet werden (zusehen bei: Grimm 2024:161 f.).
Die vorliegende Arbeit nutzt die Begriffe trennscharf und begreift antisemitismuskritische

Bildungsarbeit als sowohl praventiv wie auch intervenierend (Meier 2022 :406).

3.3  Antisemitismuskritische Bildungsarbeit

Seit Mitte der 2000er hat sich eine Auseinandersetzung mit der Frage entwickelt, wie wir-
kungsvolle Bildung gegen Antisemitismus gestaltet sein kann (Stender 2017: 2). Nachdem
Antisemitismuskritik als eigenstandiger Bestandteil im Bildungskontext verankert wurde,
ergab sich als nachste Forderung an die politische Bildung, eine intensivere Auseinander-
setzung mit den Entwicklungen des Antisemitismus nach der Shoah, also seinen gegen-
wartigen Ausdrucksweisen und den jeweiligen politischen und gesellschaftlichen Bedingun-
gen (ebd.: 5).

Die Bildung gegen Antisemitismus in Deutschland stiitzte sich lange Zeit vor allem auf das
historische Lernen Uber die Shoah (Grimm 2024: 157). Diese Strategie sollte Antisemitis-
mus durch Empathie und Abschreckung vor den Folgen von Antisemitismus bekampfen.
Es zeigte sich jedoch, dass auch Menschen, die den jidischen Opfern der Shoah Empathie

entgegenbringen, antisemitische Einstellungen oder Haltungen zeigen koénnen (ebd.).

13



Zudem ist im Beutelsbacher Konsens* ein Uberwaltigungsverbot festgehalten, welches Bil-
dung durch Abschreckung gegenlberzustellen ist. Empathiebasierte Zugange in der anti-
semitismuskritischen Bildungsarbeit bergen aulerdem die Gefahr, dass Jidinnen:Juden
auf eine Opferrolle reduziert werden (Thein et al. 2024: 7).

Antisemitismuskritische Bildungsarbeit ist abzugrenzen von der Holocaust Education, die
den nationalsozialistischen Antisemitismus und dessen Folgen in den Fokus riickt und zu
welcher auch die eben beschriebene Strategie der Empathie und Abschreckung zahlt. Au-
Rerdem ist sie abzugrenzen von einer allgemeinen Beschaftigung mit dem Judentum (Rajal
2018: 133).

Eine reine Wissensvermittlung reicht jedoch nicht aus, um antisemitische Einstellungen
wirksam zu verandern. Bildung kann zwar Einfluss auf die Form, jedoch nicht zwangslaufig
auf das Bestehen antisemitischer Haltungen nehmen. Personen mit hdherem Bildungsab-
schluss tendieren eher dazu, ihren Antisemitismus in subtileren Formen zu dufRern, was auf
eine Verschiebung, nicht aber auf eine Uberwindung antisemitischer Denkmuster hindeutet
(Rajal 2018: 134). Wirksame antisemitismuskritische Bildungsarbeit erfordert deshalb mehr
als Faktenwissen. Sie soll Reflexionsraume eréffnen, in denen sowohl eigene Vorstellun-
gen formuliert und hinterfragt, als auch die damit verknipften Emotionen und Affekten be-
trachtet werden kdnnen (Loske et al. 2025: 127). Diesen Gedanken findet man in der Stra-
tegie der Offenlegung der gesellschaftlichen Funktionen und psychodynamischen Mecha-
nismen des Antisemitismus wieder. Dessen Ziel ist es, die Rolle von Antisemitismus als
Legitimationsstrategie fur Ausgrenzung, Schuldabwehr und Gewalt zu verdeutlichen. Aller-
dings sind antisemitische Einstellungen haufig, wie im Kapitel 3.1 erwahnt, mit identitats-
stabilisierenden Funktionen verbunden, sodass aufklarende Interventionen auf Wider-
stande stol’en und sogar Abwehrreaktionen hervorrufen kénnen.

Neben der Strategie der Offenlegung der gesellschaftlichen Funktionen und psychodyna-
mischen Mechanismen sowie den ebenfalls bereits genannten Strategien der Wissensver-
mittlung, der Abschreckung und der Empathie werden in Veroffentlichungen der jingeren
Zeit die folgenden Strategien vorgestellt:

Die Bildung gegen und uber Antisemitismen zielt auf die normative Ablehnung antisemiti-
scher Einstellungen ab. Dieses vorab definierte Ziel kann jedoch dazu fihren, dass Ler-
nende sozial erwlinschte Antworten reproduzieren, ohne eine tiefgreifende Auseinander-

setzung mit dem Thema zu vollziehen.

4 Seit Ende der 1970er-Jahre stellt der sogenannte Beutelsbacher Konsens so etwas wie die Leitli-
nie einer demokratischen politischen Bildung dar.” (Gloe/Oeftering 2022) Der erste Grundsatz dieses
Konsens ist das Uberwaltigungsverbot. Dieser hélt fest, dass es nicht erlaubt ist Menschen an der
Gewinnung einer eigenen Meinung zu hindern, indem man sie mit der erwiinschten Meinung Utber-
rumpelt (ebd.).

14



Die biographische Arbeit verfolgt das Ziel, durch die Reflexion eigener Sozialisation und
gesellschaftlicher Verstrickungen blinde Flecken sichtbar zu machen und historische wie
gegenwartige Verantwortungsverhaltnisse verstehbar zu machen. Dabei ist eine klare
grenzziehende Haltung erforderlich, um etwaige Gleichsetzungen von Tater- und Opferper-
spektiven zu vermeiden.

SchlieBlich stellt auch die Strategie der realen Begegnung mit Judinnen:Juden ein zentrales
Element aktueller Bildungskonzepte dar. Der personliche Austausch kann Vorurteile ab-
bauen, birgt jedoch die Gefahr der Exotisierung (Thein et al. 2024: 6 - 8). Neben Projekten
wie ,Meet a Jew" vom Zentralrat der Juden in Deutschland sind dabei sogenannte ,Zeit-
zeug*innen“-Erfahrungsberichte zu nennen. Die Funktionalisierung von Uberlebenden als
Bildungsmadglichkeit wird oftmals kritisch betrachtet. Zudem spricht der Begriff ,Zeitzeug*in®
Menschen die aktive Rolle im Kampf um das Uberleben wéhrend der NS-Zeit ab
(Coffey/Laumann 2021: 136). Bei der Nutzung solcher Formate ist daher unbedingt darauf
zu achten, dass Judinnen:Juden als Subjekte in den Dialog miteinbezogen werden und
nicht als Objekte zur Bestatigung von Stereotypen vorgeflihrt werden (Thein et al. 2024: 6
ff.).

Rhein (2024: 103) kritisiert ergdnzend, dass Antisemitismus in padagogischen Zusammen-
hangen haufig lediglich als eine Unterkategorie von Rassismus thematisiert wird. Eine kri-
tisch ausgerichtete politische Bildung muss jedoch ein umfassenderes Verstandnis von An-
tisemitismus vermitteln und auch seine anderen Erscheinungsformen und Spezifika sicht-

bar machen.

Muller (zit. n. Thein et al. 2024: 8) entwickelt aus der Diskussion der sieben genannten
Strategien ein mundigkeitsorientiertes Bildungskonzept, das sich bewusst im Spannungs-
feld einer grenzziehenden und einer dialogischen Haltung verortet. Dabei soll das Span-
nungsfeld nicht aufgeldst, sondern ausgehalten und ausgestaltet werden. Die grenzzie-
hende Orientierung ist reaktiv und soll Betroffenen Schutz durch Zuriickweisung, Abschre-
ckung und einer klaren Haltung gegen Antisemitismus bieten. Bei der dialogischen Per-
spektive soll proaktiv auf antisemitische AuRerungen oder Ubergriffe eingegangen und
Raume der Auseinandersetzung (durch Wissensvermittiung und Emotionsreflexion (Meier
2022: 426)) gestaltet werden. Muller argumentiert, dass Bildungsprozesse gegen Antisemi-
tismus gerade dann ausgebaut und vertieft werden kénnen, wenn die Starken der beiden
Perspektiven sich durch die Korrektur der anderen entfalten kénnen (Thein et al. 2024: 8).
Als andere Strategien sind zum Beispiel die Menschenrechtsbildung durch Dialog und Be-
gegnung (John 2024: 151 ff.) oder die demokratisch fundierte ethisch-politische Bildung
gegen Antisemitismus durch individuelle Selbstbildung und Resilienzbildung (Frommer

2024: 27 f.) zu nennen. Die vorliegende Arbeit nutzt das mundigkeitsorientierte Konzept

15



von Miller, da dieses, neben der Beachtung der genannten Kritikpunkte, die antisemitis-
muskritischen Bildungsarbeit in gesellschaftliche Spannungsverhaltnisse einbettet und die
Betroffenenperspektive sowie strukturelle Mechanismen mitdenkt. Millers Ansatz ermdg-
licht judische Deutungshoheit, indem er Schutzraume gegen Vereinnahmung schaffen
(grenzziehend) und judische Akteur*innen als Subjekte positionieren (dialogisch) kann. Al-
lerdings bietet auch eine mindigkeitsorientierte Perspektive keine Garantie fur das Gelin-
gen von Bildung gegen Antisemitismus. Midigkeit kann auch bedeuten, sich bewusst fur
die Ubernahme eines antisemitischen Weltbildes zu entscheiden (Bernstein/Grimm/Midiller:
28).

Eine zentrale Herausforderung bei der Entwicklung von Strategien der antisemitismuskriti-
schen Bildungsarbeit liegt in der Diskrepanz zwischen der normativen Ablehnung von Anti-
semitismus im 6ffentlichen Diskurs und einer fehlenden vertieften inhaltlichen Auseinander-
setzung. Diese Diskurslage ist auf die ,[...] Erziehungsparadigmen der bundesrepublikani-
schen Gesellschaft nach dem Nationalsozialismus und der Aufarbeitung des Holocaust[...]*
(Maller/Messerschmidt zit. n. Thein et al. 2024: 6) zurickzufuhren. In der Folge bleiben
aktuelle Formen von Antisemitismus unerkannt oder werden nicht adaquat zurtickgewie-
sen. Zudem erschweren Abwehrmechanismen wie Relativierung und Rationalisierung eine
kritische Selbstreflexion, wodurch gesellschaftlich tief verankerte antisemitische Ressenti-
ments bestehen bleiben (Thein et al. 2024: 6).

Trotz wachsender Aufmerksamkeit weist die Forschung zur antisemitismuskritischen Bil-
dung noch viele Leerstellen auf (Schubert 2023: 51). Allerdings ist durch den Ausbau der
Forschung in diesem Bereich in den kommenden Jahren mit der Verfligbarkeit neuer em-
pirischer Daten, insbesondere aus der Evaluation von Bildungsprogrammen, zu rechnen
(Grimm 2024: 158). Diese Daten werden es ermdglichen, eine fachliche Diskussion Gber
eine gegenstandsangemessene Methodik, Didaktik, Zielsetzung und geeignete Verfahren
zur Qualitatssicherung zu fiihren. Dadurch lassen sich bestehende Zugange sachlich ver-
gleichen und auf ihre Wirksamkeit prifen. Die Konzeption von Bildungsmafinahmen konnte
sich dann auf gesicherte Erkenntnisse stitzen, statt wie bisher auf Erfahrungswissen (ebd.:
158).

4. Herleitung: Judische Deutungshoheit

Wenn politische Bildung als Transformationsprozess verstanden wird (May/Schafer 2024),
muss sie sich auch mit gesellschaftlichen Machtverhaltnissen und Ausschlissen befassen.

In Bezug auf antisemitismuskritische Bildung bedeutet das, die Rolle von Perspektiven zu

16



hinterfragen, die bislang das Wissen tber Antisemitismus dominieren. Dabei stellt sich die
Frage, welche Stimmen in Bildungs- und Forschungsprozessen Gehor finden, wer als Ex-
pert*in gilt und wessen Erfahrungen als relevant anerkannt werden.

Im folgenden Kapitel wird daher untersucht, welche Bedeutung judischen Perspektiven im
Kontext antisemitismuskritischer Bildung und Forschung zukommt. Es geht darum, die Viel-
falt judischer Lebensrealitaten sichtbar zu machen und zu analysieren, welche Rolle diese

Perspektiven bei der Beschreibung, Deutung und Bearbeitung von Antisemitismus spielen.

4.1 Judische Perspektiven

Gegenwartige judische Perspektiven in Deutschland sind weder homogen noch ausschliel3-
lich religios gepragt. Vielmehr umfassen sie vielschichtige und vielfaltige Lebensrealitaten
(Frommer 2024: 31). Diese Pluralitat ist historisch gewachsen, unter anderem infolge der
Shoah, durch die die judische Bevdlkerung in Deutschland stark dezimiert wurde
(Kranz/Schaum 2024: 6) und wodurch deutsche Jidinnen:Juden heutzutage eine Minder-
heit darstellen (Erlbaum/Riegel 2024: 89). Erst mit der Zuwanderung aus der ehemaligen
Sowijetunion ab den 1990er Jahren kam es zu einem erneuten Wachstum der jldischen
Gemeinden (Kranz/Schaum 2024: 6). Hinzu traten Zuwanderungen aus Israel, Iran und der
USA (Erlbaum/Riegel 2024: 89). Diese nationale und kulturelle Vielfalt fihrt zu vielschichti-
gen Uberschneidungen mit weiteren Diskriminierungsdimensionen wie Rassismus, Antisla-
wismus (Kranz/Schaum 2024: 4) und verschiedenen Sichtweisen auf Bereiche des Antise-
mitismus. So treffen innerhalb judischer Kontexte unterschiedliche Erinnerungen zur Shoah
aufeinander (Koch/Mdller 2022: 79). Diese Komplexitat wird weiter erganzt durch Dimensi-
onen wie sozialer Status, Herkunft, sexuelle Orientierung, Sprache, Alter (Chernivsky 2024:
44). Diese Dimensionen wirken intersektional (nicht- hierarchisierende Uberkreuzung aller
Herrschaftsverhaltnisse) (Coffey/ Laumann 2021: 89) und ergeben fir Judinnen:Juden Dis-
kriminierungen und Unsichtbarkeiten innerhalb jldischer wie nicht-jidischer Raume (ebd.:
95). Diese Diversitat verbietet essentialisierende Darstellungen in Bildungsmaterialien.
Statt des ,Judentums” mussen plurale judische Positionen sichtbar werden (Koch/Mdller
2022: 79).

Derzeit leben rund 175.000 Judinnen:Juden in Deutschland. Davon gelten nach dem judi-
schen Religionsgesetz, der Halacha® 118.000 als jiidisch (Kranz/Schaum 2024: 6). Viele

Zugewanderte als der Sowjetunion sind nicht halachisch judisch (Coffey/Laumann 2021:

5 Halachisch jludisch ist, wer eine jidische Mutter hat oder einen Gjur (Konversion) gemacht hat
(Coffey/Laumann 2021: 32).

17



32), verstehen sich jedoch aufgrund einer kulturellen Zugehdrigkeit und Antisemitismuser-
fahrungen als judisch (Erlbaum/Riegel 2024: 88). Dies fuhrt innerhalb der jidischen Ge-
meinden zu Anerkennungskonflikten. Wahrend konservative Ausrichtungen auf der Ha-
lacha beharren, erkennen liberale Gemeinden zunehmend auch Kinder judischer Vater als
Mitglieder an. Parallel dazu existieren staatliche Definitionen von Zugehdrigkeit, etwa im
israelischen Ruckkehrgesetz oder im deutschen Kontingentfllchtlingsrecht, die wiederum
eigene, meist ethnisch-nationale Kriterien anlegen (MALMAD 2025). Diese Konflikte ver-
deutlichen, wie aulere (staatliche/religidse) Zuschreibungen judische Selbstdefinitionen
uberlagern. Ein Machtmechanismus, den antisemitismuskritische Bildung reflektieren

muss.

Das judische Leben in Deutschland ist heute aulRerdem mehrheitlich sakular gepragt (From-
mer 2024: 29). Fur viele Judinnen:Juden grindet sich die Zugehdrigkeit zum jidischen Volk
nichtim Glauben, sondern in geteilter Philosophie und Kultur sowie individuellen Pragungen
durch die herkunftsbedingte Zugehdrigkeit. Die Zugehdrigkeit zum Judentum ist somit ein
vielschichtiges Identitatsmerkmal (MALMAD 2025). Religiés lebende Jlidinnen:Juden stel-
len eine Minderheit dar. Von ihnen ist ein kleiner Teil ultraorthodox. Trotzdem wird das Bild
von einer mannlich gelesenen Person mit Schlafenlocken und schwarzen Kaftan haufig zur

Darstellung von Judinnen:Juden verwendet (Erlbaum/Riegel 2024: 88).

Vor diesem Hintergrund Iasst sich festhalten: Wer jldisch ist und was jldisch zu sein be-
deutet, kann nicht durch dufRere Zuschreibungen bestimmt werden. Vielmehr liegt die Defi-
nitionsmacht dartber bei den judischen Individuen und Gemeinschaften selbst, weil nur sie
die Vielfalt angemessen erfassen und formulieren kbnnen (MALMAD 2025). Kahane argu-
mentiert weiterhin, dass eine judische Perspektive Jidinnen:Juden nicht genuin ist, sondern
sich dadurch auszeichnet, dass ,[...] aus dem Jidischen heraus argumentiert wird oder die
Sprach- und Machtverhaltnisse aus dieser Minderheitenposition heraus formuliert werden.*
(Kahane 2020: 121) ,Der bekannte Spruch, »Zwei Juden, drei Meinungen« [...]“ (Friedlender
2021) verdeutlich, dass es keine einheitlich definierbare judische Perspektive geben kann.
In dieser wissenschaftlichen Arbeit orientiert sich die Bestimmung von Trager*innen der
judischen Perspektive an OFEK e.V. (2025), der sichere Gesprachsraume ,[...] fir judische
Menschen sowie flir Menschen mit jidischer Familiengeschichte [...]* bietet. Diese Eingren-
zung erkennt an, dass diese Personengruppe, sei es durch eigene Erfahrungen oder durch
transgenerationale Pragungen (die Weitergabe von Erfahrungen, Angsten und Wissen (iber
Generationen hinweg), in besonderer Weise von Antisemitismus betroffen ist (Chernivsky
2020: 22 f.).

18



4.2 Judische Perspektiven in der Antisemitismusforschung

Die Erforschung des Antisemitismus wurde bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts mafRgeblich
von judischen Wissenschaftlersinnen getragen (Grimm/Kahmann 2018: 20). Diese Entwick-
lung setzte sich auch nach 1945 fort. Bereits 1954 erschien mit Lowies Studie ,Toward
Understanding Germany“ eine der ersten systematischen Analysen zum Fortbestehen an-
tisemitischer Einstellungen nach der Shoah. Viele judische Intellektuelle die wahrend der
Shoah ins Exil gingen, kamen jedoch nicht zuriick (Kranz/Schaum 2024: 2).

In Deutschland blieb die Antisemitismusforschung daher bis weit in die 2010er-Jahre von
nicht-judischen Perspektiven gepragt (ebd.: 1 f.). Besonders augenfallig wird dies im Be-
reich der Holocaustforschung, die Uber Jahrzehnte hinweg vor allem von Nachkommen aus
Taterfamilien betrieben wurde (Diddens/Bernstein 2022: 201). Ein Paradigmenwechsel
setzte erst mit dem Antisemitismusbericht der Bundesregierung (2017) und dem KMK-Pa-
pier (2021) ein. Seither werden judische Erfahrungsperspektiven verstarkt bertcksichtigt
(Bernstein/Grimm/Muller 2022: 21).

Nicht selten wurden jludische Wissenschaftlerinnen marginalisiert oder delegitimiert. So
sah sich etwa Kurt Griinberg, der zu transgenerationalen Traumata arbeitet, mit dem Vor-
wurf konfrontiert, seine Forschung diene der Abrechnung mit den Deutschen
(Kranz/Schaum 2024: 5). Diese Haltung steht in der Kontinuitat einer langeren Forschungs-
tradition, in der judische Perspektiven als zu subjektiv und damit als wissenschaftlich unzu-
lassig galten. Im Umkehrschluss impliziert diese Annahme, dass nicht-judische Deutsche
in der Auseinandersetzung mit der Shoah und der Bekdmpfung des Antisemitismus eine
neutrale, objektive Position einnehmen kdnnten (Kahane 2020: 122). Dies wurde etwa
durch Benz, langjahriger Direktor des Zentrums fiir Antisemitismusforschung, bekraftigt, der
in den Jahren 2000 und 2010 die Unabhangigkeit der Forschung von judischen Deutungs-
ansprichen betonte.

Das Augenmal bei aller Leidenschaft fiir den Gegenstand besteht aber darin, dass das

Motiv des Antisemitismusforschers nicht im Verlangen nach Beifall aus den Reihen der

Minderheit bestehen darf. Antisemitismusforschung ist eine Dienstleistung gegeniiber

der Mehrheitsgesellschaft, nicht Anbiederung an die Opfer von Abneigung, Aggression,
Diskriminierung und Verfolgung. (Benz zit. n. Grimm/Kahmann 2028: 19)

Auch Kohlstruck und Ullrich (2015 zit. n. Grimm/Kahmann 2018: 18 ff.) kritisieren die judi-
sche Perspektive, der sie eine symbolische Verallgemeinerung von Einzelféllen zuschrei-
ben. Judische Beobachter*innen neigten ihrer Ansicht nach zu dramatisierenden und ge-
neralisierenden Bewertungen antisemitischer Erscheinungen. Dieser sogenannten pessi-

mistischen Position, die stark jidisch konnotiert sei, stellen sie eine abwagende Position

19



gegenuber, die zurlickhaltendere und komplexere Einschatzungen des zeitlichen Verlaufs

antisemitischer Phanomene ermagliche.

Diese Formen der Ausgrenzung flihrten dazu, dass gegenwartige Alltagserfahrungen judi-
scher Menschen mit Antisemitismus bislang kaum empirisch erfasst wurden. Uber Jahr-
zehnte war die Antisemitismusforschung in Deutschland priméar historisch ausgerichtet und
vernachlassigte die Lebensrealitaten zeitgendssischer Judinnen:Juden (Kranz/Schaum
2024: 2). Besonders deutlich wird diese Leerstelle in der Tatsache, dass es im Jahr 2024
in Deutschland keine einzige Professur fur judische Gegenwartsforschung gibt. Auch insti-
tutionelle Erscheinungsformen von Antisemitismus sind bislang weitgehend unerforscht ge-
blieben (ebd.: 1 - 3). Diese strukturelle Vernachlassigung hat eine epistemische Schieflage
hervorgebracht, die sich in dem von Coffey und Laumann (2021 zit. n. ebd.: 1 f.) gepragten
Begriff der Gojnormativitat manifestiert. Gojnormativitat bezeichnet einen wissenschaftli-
chen und gesellschaftlichen Deutungsrahmen, in dem nicht-juidische Perspektiven als nor-
mativ gelten, wahrend jldische Erfahrungen als abweichend markiert werden. Folge des-
sen ist, dass Bildungsprogramme oft auf nicht-jidischen Annahmen tber Betroffenheit ba-
sieren, statt auf judischen Erfahrungen (ebd.). Dabei ist der gegenwartige Wissensstand in
der Antisemitismusforschung wesentlich durch das gepragt, was als jlidische Perspektive
bezeichnet werden kann: die analytische Auseinandersetzung mit Antisemitismus aus der
Perspektive unmittelbarerer Betroffenheit. Diese Perspektive war nicht nur erkenntnistheo-
retisch fruchtbar, sondern hat entscheidend zur theoretischen Fundierung des Feldes bei-

getragen (Grimm/Kahmann 2018: 21).

4.3 Judische Perspektiven auf Antisemitismus

Die judische Perspektive auf Antisemitismus ist wesentlich gepragt durch die ,[...] transge-
nerationale Weitergabe von Geflihlen, Erfahrungen, Antizipationen und Wissensstanden.®
(Chernivsky 2024: 44) Sie stellt eine ,[...] kollektivbiografisch geteilte Erfahrung vieler judi-
scher Familien in Deutschland dar [...]* (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 57). Diese Erfah-
rungen umfassen nicht nur manifeste Gewalterfahrungen, sondern auch subtilere Formen
der Ausgrenzung, Diskriminierung und Verletzung, etwa durch Nichtbeachtung, Besonde-
rung oder strukturelle Ungleichbehandlung (Chernivsky 2024: 44). Antisemitismus wird da-
bei von Judinnen:Juden haufig nicht als punktuelles oder abgeschlossenes Ereignis wahr-
genommen, sondern als kontinuierlicher, prozesshafter Zustand, der sich in unterschiedli-
chen gesellschaftlichen und institutionellen Kontexten duflert und den Alltag tiefgreifend
strukturiert (Chernivsky 2024: 49; Kranz/Schaum 2024: 3). In der deutschen Gesellschaft

zeigt sich dabei eine deutliche Perspektivendifferenz. Die judische Minderheit und die nicht-

20



judische Mehrheitsgesellschaft nehmen Ausmal}, Relevanz und Intensitat antisemitischer
Erscheinungen oftmals unterschiedlich wahr. Wahrend jldische Stimmen Antisemitismus
als pragend und allgegenwartig erfahren, werden entsprechende Phanomene durch die

Mehrheitsgesellschaft haufig relativiert oder nicht als solche erkannt (Arnold et al. 2024: 5).

Parallel zu dieser Perspektivendivergenz tritt haufig eine symbolische Instrumentalisierung
judischer Perspektiven zutage. Die Anwesenheit von (imaginierten) Judinnen:Juden er-
scheint als Messinstrument flr Antisemitismus. Dieser scheint erst dann zu existieren, wenn
AuRerungen von diesen als antisemitisch interpretiert werden. Ferner scheint die mogliche
mahnende, potenziell skandalisierende Reaktion von Jidinnen:Juden als Sanktion zu fun-
gieren. Judinnen:Juden werden so zugleich in eine Expert*innenrolle gedrangt und als po-
tenzielle Stérfaktoren wahrgenommen. Die eigene Rolle der nicht-jidischen Gesellschaft
wird in diesem Zusammenhang haufig mit Bildern wie dem eines Minenfeldes beschrieben.
Diese Logik verschiebt die Verantwortung fir Antisemitismus, da er nicht mehr als ein struk-
turelles Problem der nicht-jlidischen Mehrheitsgesellschaft erscheint, sondern als etwas
das erst durch die Anwesenheit von Judinnen:Juden als Problem erkennbar ware (Cherni-
vsky/Lorenz-Sinai 2023: 57). Gleichzeitig werden Judinnen:Juden in aktuellen Debatten
Uber Antisemitismus haufig auf eine passiven Opferrolle reduziert, in der sie die aus der
Debatte hervorgehende Gewalt, in Form von Zuschreibungen, antisemitischen Anfeindun-

gen und Relativierungen der Shoah, zu ertragen haben (Kahane 2020: 121).

Die Analyse judischer Perspektiven zeigt, dass Antisemitismus kein Gegenstand neutraler
wissenschaftlicher Beobachtung, sondern ein Beziehungsverhaltnis ist, das Judinnen:Ju-
den als Objekte nicht-judischer Projektionen positioniert (Kranz/Schaum 2024: 3). Judische
Deutungshoheit in der Bildungsarbeit bedeutet daher keinen Perspektivwechsel, sondern
die epistemische Korrektur einer Tradition, die Betroffenenstimmen systematisch margina-

lisierte.

5. Judische Deutungshoheit in der Bildungsarbeit gegen Antisemitismus

Das folgenden Kapitel stellt die Ergebnisse dieser Arbeit vor und Gberprtift die Hypothesen.
AnschlieRend erfolgt ein Resimee der wichtigsten Erkenntnisse, die im Rahmen der Un-
tersuchung gewonnen wurden. Das Reslimee erganzt zudem einige tiefergehende As-
pekte, die im theoretischen Teil keinen Raum fanden, und beschreibt die Implikationen der
Ergebnisse fur die Soziale Arbeit. AbschlieRend werden die Ergebnisse kritisch diskutiert

und weiterfuhrende Forschungsfragen skizziert.

21



5.1 Ergebnisse

Die Analyse der aktuellen Bildungsarbeit gegen Antisemitismus zeigt tiefgreifende struktu-
relle Defizite. Jidische Lebensrealitdten werden haufig unzureichend differenziert darge-
stellt oder auf eine passive Opferrolle reduziert. Bildungsansatze sind zumeist historisie-
rend (z.B. durch Shoah-Erziehung) und fokussieren kognitive Wissensvermittlung,
wodurch affektive, strukturelle und machtkritische Reflexionsrdume vernachlassigt werden.
Judische Perspektiven bleiben oft symbolisch, tokenistisch oder moralische tGberhéht ein-
gebunden, wahrend Gojnormativitat dominiert. Etwa durch Delegitimierung als zu subjektiv,
werden jldische Expert*innen systematisch marginalisiert und delegitimiert. Diese Leerstel-
len fihren dazu, dass judische Erfahrungen mit Antisemitismus (wie z.B. Unsichtbarma-
chung, Besonderung) in Bildungsprogrammen unzureichend erfasst, bericksichtigt und

vermittelt werden.

Uberpriifung der Hypothesen:

Wenn jadische Perspektiven marginalisiert oder nur symbolisch einbezogen werden, dann

bleibt Bildungsarbeit gegen Antisemitismus (strukturell) unwirksam.

Die Analyse belegt, dass Bildungskonzepte ohne judische Deutungshoheit Leerstellen
aufweisen (siehe Kap. 4.3) und strukturell unwirksam bleiben, weil sie bestehende Macht-

verhaltnisse (Gojnormativitat) reproduzieren.

Wenn eine gojnormative Dominanz besteht, dann werden Machtasymmetrien reproduziert

und die Transformation antisemitismuskritischer Bildung behindert.

Nicht-judische Interpretationsmuster gelten haufig als neutral, wahrend judische Perspek-
tiven oftmals abgewertet werden. Dies fordert eine epistemische Asymmetrie, in der judi-

sche Expertise Uberlagert oder selektiv akzeptiert wird.

Wenn Bildungsangebote in partizipativer Zusammenarbeit mit Judinnen:Juden entwickelt
werden, dann tragen sie zu einer differenzierteren Wahrnehmung jludischer Lebensrealita-

ten bei und vermeiden essentialisierende Reprasentationen.

Partizipativ gestaltete Bildungsangebote haben eine hohere Wahrscheinlichkeit, essenzi-
alisierende Reprasentationen, welche durch Zuschreibungen entstehen, nicht zu repro-
duzieren. Dafir ist es notwendig, dass die Partizipation nicht auf symbolischer Reprasen-
tation basiert, sondern judische Subjektwerdung ermdglicht. Zudem sollten die jlidischen

Subjekte sich der Heterogenitat judischer Perspektiven bewusst sein.

22



5.2 Resimee

Die vorliegende literaturbasierte Untersuchung belegt, dass die Abwesenheit judischer Per-
spektiven im deutschsprachigen Raum uberwiegt (Eckmann/KéRler 2020: 7). Das gilt auch
fur den Bereich der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit. Die historisch bedingte Wir-
kungsgeschichte des Nationalsozialismus und der Shoah schafft in Deutschland einen spe-
zifischen Kontext. Padagogisches Handeln ist vor die Herausforderung gestellt, kritische
Reflexion anzuregen, oft gegen eine weit verbreitete Abwehrhaltung. Fachkrafte der Sozi-
alen Arbeit sind hier nicht ausgenommen. Antisemitismus wird haufig als Gberwunden be-
trachtet, wodurch unklar bleibt, warum und wie eine Auseinandersetzung stattfinden soll
(Chernivsky/Wiegemann 2017: 5).

Aktuelle Bildungsangebote reproduzieren essentialisierende Bilder von Judinnen:Juden
oder beschranken sie auf eine historisierte Opferrolle (Koch/Méller 2022: 79; Thein et al.
2024: 7 f., 12). Diese Reprasentationsliicke verweist auf eine tiefgreifende epistemische
Schieflage. Wahrend nicht-jlidische Deutungen als neutral gelten, werden judische Stim-
men als subjektiv delegitimiert (Kahane 2020: 122; Grimm/Kahmann 2018: 18 ff.). Diese
strukturelle Asymmetrie Uberlagert jidische Lebensrealitdten mit Projektionen der Mehr-
heitsgesellschaft (Kranz/Schaum 2024: 3) und verhindert judische Selbstreprasentation. In-
folgedessen erscheinen Judinnen:Juden oft lediglich in der Rolle der Betroffenen, nicht aber
als Expert*innen ihrer Lebensrealitaten (Kahane 2020: 122). Auch werden Bildungsraume
uberwiegend von und fur Nicht-dudinnen:Juden gestaltet. Judinnen:Juden sind in diesen
Kontexten haufig emotional exponiert und alleingelassen (Laumann/Coffey 2021: 182).
Seit 2017 lasst sich ein Paradigmenwechsel in der Forschung und im fachlichen Diskurs
der Sozialen Arbeit beobachten. Erstmals wurde Antisemitismus empirisch aus der Be-
troffenenperspektive untersucht (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 55).

Doch auch dieser Paradigmenwechsel bringt Herausforderungen mit sich. Es hat sich eine
Form des Tokenismus herausgebildet. Jidinnen:Juden werden weniger als Expert*innen
anerkannt, sondern vor allem symbolisch eingebunden, um eine Reprasentationsquote zu
erfullen. Wobei zu sagen ist, dass nicht alle Judinnen:Juden per se Expert*innen fir Anti-
semitismus sind oder es Uberhaupt sein wollen (Chernivsky/Krieg/Schwartze/Kaletsch
2023: 29). AuRerdem werden ,[...] oft nur bestimmte, mehrheitsgesellschaftlich akzeptierte
Perspektiven prasentiert, was die Vielfalt judischen Lebens verzerrt darstellt.“ (Muller zit. n.
Thein et al. 2024: 8)

Die reflektierte Einbindung judischer Subjekt- und Betroffenenperspektiven eréffnet jedoch
neue didaktische Zugange. Sie ermdglicht die Thematisierung und kritische Analyse von

Othering, Historisierung, Viktimisierung und Exotisierung, auch in ihrer padagogischen

23



Reproduktion (Thein et al. 2024: 12). Auflerdem wird erst durch die Wahrnehmung konkre-
ter Erfahrungen von Antisemitismus die Einbettung antisemitischer Praktiken in alltagliche
Interaktionen und Institutionen (wie die Reaktion auf Vorfalle oder der Anwendung von Bil-
dungsmaterialien) sichtbar (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 55). Dabei muss die Einbindung
selbst zum Gegenstand reflexiver Auseinandersetzung gemacht werden und Asymmetrien
und Ungleichgewichte in der Relationierung von unterschiedlichen Diskriminierungserfah-

rungen sind transparent und verstandlich zu machen (Thein et al. 2024: 12).

Die vorliegende Arbeit folgt dem mindigkeitsorientierten Bildungskonzept von Miller (zit.
n. Thein et al. 2024: 8), das sich im Spannungsfeld eines grenzziehenden und dialogischen
Handlungsansatzes bewegt. Die grenzziehende Haltung schiitzt Betroffene durch klare Zu-
riickweisung antisemitischer AuRerungen, wahrend die dialogische Perspektive proaktiv
Raume fur Wissensvermittlung, Auseinandersetzung und Reflexion eréffnet. Dieses Span-
nungsfeld wird nicht aufgelst, sondern bewusst ausgehalten, wodurch sich die Starken
beider Ansatze erganzen. Millers Konzept integriert die Betroffenenperspektive und struk-
turelle Mechanismen in die Bildungsarbeit und ermdéglicht zugleich Schutzraume und Posi-

tionierung judischer Akteurinnen als selbstbestimmte Subjekte.

Trager*innen judischer Perspektive sind nicht ausschlief3lich und automatisch Menschen
die nach der Halacha als judisch gelten (MALMAD 2025; Erlbaum/Riegel 2024: 88). As-
pekte wie transgenerationale Betroffenheit, Selbstverortung sowie soziale Positionierung
mussen mitgedacht und im Bildungskontext anerkannt werden (Chernivsky 2020: 22f.).
Die Einbindung judischer Perspektiven, verstanden als gleichwertige epistemische Subjekt-
positionen, wirkt einem paternalistischen Umgang mit Antisemitismus entgegen
(Kranz/Schaum 2024: 1 f.; Kahane 2020: 121). Dies bedeutet nicht, dass Erkenntnis oder
die Qualitat einer Arbeit an Identitat gebunden ist (Grimm/Kahmann: 21). Jedoch férdert sie
die differenzierte Wahrnehmungen judischer Pluralitat und verhindert zugleich symbolische
Reprasentation ohne Handlungsmacht (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 57; Chernivsky
2023: 29).

Die Heterogenitat judischer Perspektiven (Koch/Méller 2022: 79) ist dabei Voraussetzung
diskriminierungskritischer Bildung, da sie einer stereotypisierten Homogenisierung entge-
genwirkt und dazu beitragt die ,[...] fixierende Darstellung der Juden auf die Shoah, ihre
Religion oder ihre als fremd markierte Kultur zu Gberwinden.“ (Koch/Méller 2022: 79) Die
Vielfalt judischer Perspektiven spiegelt sich dabei auch in der Vielfalt der Empfindung und
Erfahrungen mit Antisemitismus wider. Daher sollte auch der Umgang mit Antisemitismus
differenzsensibel sein (Chernivsky 2020: 23 f.) und die Bedarfe der von Antisemitismus

betroffenen Menschen und Communities berucksichtigen (Chernivsky/Wiegemann: 56).

24



Judische Deutungshoheit fungiert dabei, wie gesagt, nicht als Ausschlusskriterium fir nicht-
judische Beteiligung, sondern als epistemisches Korrektiv (Grimm/Kahmann: 21; Kahane
2020: 122). Sie ist dort essenziell, wo judische Erfahrungen, Narrative und Gegenwartsper-
spektiven verhandelt werden. Ihre Berlcksichtigung zwingt Bildungsinstitutionen zur Selbs-
treflexion und zur Auseinandersetzung mit eigenen Machtasymmetrien. ,Eine antisemitis-
muskritische Perspektive nimmt ausdricklich den Begriff der Kritik auch fur sich selbst in
Anspruch und fragt danach, wie Antisemitismus auch dort reproduziert wird, wo er eigentlich

ybekdmpft« werden soll.“ (Chernivsky/Wiedemann 2017: 7).

Fir die Soziale Arbeit bedeutet das: Antisemitismus muss auch hier als strukturelles Pha-
nomen verstanden werden (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 59 f.). Die historischen Verstri-
ckungen der Profession in die NS-Verbrechen missen aufgearbeitet werden. Studierende
sollten durch Lehre dazu angeregt werden, die eigene Profession kritisch zu hinterfragen
(Lorenz-Sinai /Bernstein/Hoffmann/Hagert 2023: 26). Zudem gilt es die judische Ethik, die
fur die Entstehung der Profession ,Soziale Arbeit malfigeblich war, sichtbar zu machen
(Toppe 2024). Des Weiteren war der Forschungsstand zu Antisemitismus im Handlungsfeld
der Sozialen Arbeit 2023 noch unzureichend (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 54). Es bleibt
weiterflihrend zu prifen, ob und wie sich der Zustand verandert hat.

Konkrete Implikationen fur Organisationen der Sozialen Arbeit umfassen die Entwickelung
und Implementierung antisemitismuskritischer Konzepte und Selbstverstandnisse. Ziel ist
es, institutionelle Strukturen so zu gestalten, dass judische Adressat*innen nicht langer ge-
zwungen sind, antisemitische Zuschreibungen antizipierend zu vermeiden, etwa indem sie
ihre judische Identitat verschweigen, um sich vor potenziellen Diskriminierungserfahrungen
zu schitzen (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 59 f.). Dazu gehéren auch institutionell veran-
kerter Fort- und Weiterbildung sowie praxisbegleitender Supervision und Fallberatung, um
padagogische Fachkrafte sowohl auf struktureller als auch individueller Ebene zu sensibili-
sieren und professionell zu unterstitzen (Chernivsky/Wiegemann 2017: 6). Sensibilisierung
und Professionalisierung bedeutet den Erwerb handlungspraktischen Reflexionswissens.
Dieses umfasst die Fahigkeit zur kritischen Auseinandersetzung mit emotionalisierten und
biografischen Verstrickungen im Kontext von Antisemitismus sowie zur Hinterfragung und
Dekonstruktion antisemitischer Narrative. Ein weiterer zentraler Aspekt ist das Wissen um
Méglichkeiten zur Einbeziehung personlicher Erfahrungen, eigener Orientierungen, Motiva-
tionen und Relevanzsetzungen in die Auseinandersetzung mit Antisemitismus. Dazu geho-
ren auch Ubergreifende und intersektionale Diskriminierungserfahrungen. Zudem braucht
es ein Bewusstsein Uber die (unausgesprochenen und unsichtbaren) Perspektiven betroffe-
ner Personen. Sowie insbesondere die kontinuierliche Selbstreflexion nicht-judischer Ak-

teur*innen (Thein et al. 2024: 14). Selbstreflexion bezeichnet die Beschaftigung mit der

25



eigenen Position im Machtgeflige und der Frage nach dem eigenen Verhaltnis zu Judin-
nen:Juden. ,Was sehe ich (nicht)? Was begreife ich (nicht)? Was bringe ich (nicht) mit,
wenn ich zu der Frage, ob und wann etwas antisemitisch ist, arbeite bzw. mich damit aus-
einandersetze?“ (Chernivsky zit. n. Coffey/Laumann 2021: 183) Im Gegensatz zur Bil-
dungsarbeit gegen Rassismus und Heteronormativitat ist ein kritisches Nicht-Jldischsein
bislang noch nicht umfassend ausgearbeitet worden (Coffey/Laumann 2021: 54).
Weiterfiihrend braucht es, neben den Angeboten vom Kompetenzzentrum und OFEK e.V.,
zusatzliche Empowerment-Raumen flr judische Adressat*innen (Chernivsky/Wiegemann
2017: 5, 8). Empowerment, verstanden als subversives Handeln, zielt darauf ab, dass die
Mehrheitsgesellschaft ihre Haltungen und Handlungen kritisch hinterfragt und zugleich das
Wohlbefinden marginalisierter Gruppen in den Vordergrund stellt, ohne sie auf eine kollek-
tive Opferrolle festzulegen (Chernivsky/Wiedemann 2017: 4 f.) So werden Prozesse der
Selbstermachtigung, Identitatsstarkung und Selbstorganisation mdglich (Chernivsky/Wie-
demann 2017: 4 f.).

Nicht zuletzt bleibt auch ein zentraler Aspekt unbeachtet, der von Chernivsky und Wiege-
mann (2017: 6) betont wurde: Der Aufbau padagogischer Kompetenzen sowie der Perspek-
tivwechsel hin zur Frage nach den Auswirkungen von Antisemitismus auf die Betroffenen
vollzieht sich nicht automatisch. Vielmehr bedarf es hierfiir gezielter struktureller und politi-

scher Unterstitzung. Die politische Dimension wurde in der Arbeit kaum thematisiert.

53 Diskussion

Die vorliegende Arbeit hat sich mit der Frage befasst, wie die Einbindung judischer Deu-
tungshoheit die Gestaltung antisemitismuskritischer Bildungsarbeit in Deutschland beein-
flusst, ohne dass dies zu einer Ubertragung der Handlungsverantwortung auf Jiidinnen:Ju-
den fiihrt. Die Ergebnisse verdeutlichen, dass jludische Deutungshoheit ein wesentliches
epistemisches Korrektiv darstellt. Sie dekonstruiert nicht-jlidische Projektionen und tragt
dazu bei, Antisemitismus als relationales Machtverhaltnis sichtbar zu machen. Damit fun-
giert sie als notwendiger Gegenentwurf zu dominanzgesellschaftlichen Interpretationsmus-
tern.

In vielen Beitrdgen herrscht Konsens dariber, dass judische Perspektiven starker bertck-
sichtigt werden missen, doch bleibt haufig unklar, was genau unter ,jlidischer Perspektive*
bzw. ,judischer Deutungshoheit® verstanden wird. Auch Formulierungen wie ,aus dem Ju-
dischen heraus argumentieren® bleiben diffus und werfen neue Fragen auf. Bedeutet dies
eine judische Sozialisation, die Teilhabe in jidische Communities oder die Selbstverortung

als judisch? Diese Unscharfe birgt die Gefahr, dass z.B. Menschen, deren judische Identitat

26



durch familiare Briiche infolge von Antisemitismuserfahrungen gepragt ist, ausgeschlossen
werden. Damit besteht das Risiko, eine homogene Vorstellung davon zu etablieren, wer als
legitime*r Sprecher*in gelten kann. Etwas, dass auch innerjidisch kontrovers diskutiert
wird, wie etwa die Debatten um Max Czollek gegen Maxim Biller® exemplarisch zeigen.
Der gegenwartige Forschungsstand bewegt sich tberwiegend auf der Ebene des Sichtbar-
machens von Leerstellen. Konkrete Handlungsempfehlungen oder empirisch gestutzte Mo-
delle zur Einbindung judischer Deutungshoheit in padagogische Praxis fehlen bisher wei-
testgehend. Dadurch bleibt der Diskurs zurzeit appellhaft. Judinnen:Juden sollen als Ex-
pert*innen anerkannt, aber nicht zur Verantwortung gezogen werden. Eine Pramisse, die in
der Theorie nachvollziehbar, in der Praxis jedoch schwer operationalisierbar ist.

Dabei ware insbesondere eine Auseinandersetzung mit Konzepten aus anderen diskrimi-
nierungskritischen Feldern, wie z.B. der Rassismuskritik, lohnenswert. Entsprechende

Analogieforschungen stehen bislang jedoch aus.

Auch methodisch stdRt die Arbeit an Grenzen. Als literaturbasierte Analyse bietet sie keine
empirischen Daten zur Wirkung partizipativer Bildungsformate. Auflerdem birgt sie das Ri-
siko, marginalisierte judische Stimmen zu Ubersehen. Systematisch erhobene Stimmen von
Judinnen:Juden und besonders von jldischen Bildungsakteur*innen kénnten die Debatte
um konkretere Deutungen und explizitere Handlungsempfehlungen erganzen. Auch die
vergleichende Analyse von Bildungskonzepten mit und ohne judischer Deutungshoheit
kdnnte gegebenenfalls weitere Erkenntnisse liefern. Ein weiteres Problem ergibt sich dar-
aus, dass judische Sprecher*innenpositionen in wissenschaftlicher Literatur oft nicht mar-
kiert sind. Dies schafft in der Frage nach der Relevanz und Sichtbarmachung jldischer
Deutungshoheit einen doppelten Boden. Einerseits kdnnen jldische Perspektiven unbe-
merkt in hegemoniale Diskurse eingebettet sein und dadurch unsichtbar bleiben, anderer-
seits besteht die Gefahr, dass nicht-judische Autor*innen Uber Antisemitismus, Judentum,
usw. sprechen, ohne ihre Auflienperspektive offenzulegen. Fir die Forschungspraxis be-
deutet dies eine erhebliche Herausforderung bei der Auswahl und Analyse von Literatur.
Die Verzerrungsgefahr ergibt sich dartber hinaus auch aus der Selbstverordnung der Au-
tor*in, welche als patrilineare Judin sich beispielsweise eher dazu entscheiden wirde, fa-
milienbiographische Bezlige anstelle der Halacha zur Verortung jidischer Sprecher*innen-

position zu wahlen.

6 Wahrend Biller die Wichtigkeit der Halacha betont, fordert Czollek (welcher aufgrund seiner Patri-
linearitat nach Biller keine Jude ist) eine radikale Entgrenzung judischer Perspektiven, die sich ge-
gen vereinnahmende Erwartungen des Staates und der nichtjidischen Mehrheitsgesellschaft rich-
tet (Medel 2021).

27



Insgesamt lassen sich folgende offene Forschungsfragen festhalten:

e Wie kann judische Deutungshoheit in Bildungskontexten konkret verankert werden,
ohne in eine Zuschreibung von Handlungsverantwortung umzuschlagen?

e Inwiefern unterscheiden sich partizipativ entwickelte Bildungsformate, etwa unter akti-
ver Mitgestaltung judischer Akteur*innen, in ihrer Wirksamkeit von herkdmmlichen Pro-
grammen? Eine Evaluation dieser Formate unter Einbezug jludischer Adressat*innen
steht noch aus.

e Wie wirkt sich das Zusammenspiel von Antisemitismus mit anderen Diskriminierungs-
formen wie Rassismus oder Antislawismus auf gelungene Bildungsarbeit gegen Antise-

mitismus aus?

Ein Beitrag zur Schliefung der von Chernivsky und Lorenz-Sinai 2023 benannten Leerstel-
len in der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit fir die Soziale Arbeit, ist von der fur 2026
angekundigten Publikation von Chernivsky et al. ,Antisemitismus(kritik) in Bildung und So-
zialer Arbeit: Kontinuitaten, Leerstellen, Aktualisierungen® zu erwarten. Bis dahin bleibt es
zentral, die bestehenden Unklarheiten und Ambivalenzen nicht nur zu benennen, sondern

in ihrer politischen und padagogischen Relevanz kritisch weiterzudenken.

7. Fazit und Ausblick

Die zentrale Fragestellung dieser Arbeit lautete, wie die Einbindung judischer Deutungsho-
heit die Gestaltung antisemitismuskritischer Bildungsarbeit in Deutschland, insbesondere
im Kontext Sozialer Arbeit, beeinflusst und wie dies geschehen kann, ohne die Verantwor-
tung fur Bildungsprozesse auf Judinnen:Juden zu verlagern. Im Rahmen der Untersuchung
konnten zentrale Aspekte dieser Fragestellung aufgegriffen und auf Basis der analysierten

Literatur beantwortet werden.

Die Literatur zeigt, dass judische Perspektiven zwar zunehmend berlcksichtigt werden, je-
doch selten epistemisch eingebunden sind. In vielen Fallen erfolgt eine symbolische Re-
prasentation. Judische Perspektiven werden somit nicht selten als erganzendes Erfah-
rungswissen behandelt, jedoch nicht als gleichwertige Wissensquelle anerkannt. Damit ein-
her geht die Reproduktion einer asymmetrischen Verteilung von Deutungsmacht, in der
nicht-judische Perpsktiven weiterhin dominieren.

Die Einbindung judischer Deutungshoheit fihrt hingegen zu einer qualitativen Veranderung
in der Bildungsarbeit. Inhalte werden differenzierter, kontextspezifischer und judische Pra-

senz mitdenkend gestaltet. Das erhéht wahrscheinlich die Wirksamkeit der Bildungsarbeit,

28



da Antisemitismus und jldische Perspektiven dadurch umfassender und differenzierter ab-
gebildet werden kénnen. Empirische Untersuchungen, die diese Annahme belegen, stehen
jedoch noch aus.

Dabei ist zu berlcksichtigen, dass die Frage, wem eine judische Perspektive inharent ist,
nicht abschlie®Rend geklart werden kann. Fir diese Arbeit wird eine judische Perspektive all
jenen Menschen in Deutschland zugeschrieben, die Judinnen:Juden sind oder eine judi-
sche Familienbiographie haben und aus einer Minderheitsperspektive heraus sprechen.
Zugleich gilt, dass nicht jede*r Judin:Jude als Expert*in zum Thema Antisemitismus auftre-
ten kann oder méchte.

Es gibt zudem Teilbereiche der Bildungsarbeit, insbesondere die Vermittlung grundlegen-
der historischer oder theoretischer Kenntnisse zu Antisemitismus, welche auch ohne direkte
judische Beteiligung durchgefiihrt werden kénnen und missen, nicht zuletzt, weil Jidin-
nen:Juden in Deutschland eine sehr kleine Minderheit darstellen. Unabhéngig davon muss
jedoch jede Beschaftigung mit Antisemitismus jludische Perspektiven korrekt, respektvoll
und ohne Verzerrung reprasentieren.

Die vorliegende Arbeit hat gezeigt, dass die antisemitische Eskalation nach dem 7. Oktober
2023 die Dringlichkeit einer strukturellen und gleichberechtigten Einbindung jlidischer Deu-
tungshoheit in der Bildungsarbeit nochmals verdeutlicht hat. Dabei zeigte sich, dass judi-
sche Perspektiven nicht homogen sind, sondern in ihrer Heterogenitat produktiv bertick-
sichtigt werden mussen, um stereotype Verkirzungen und Tokenismus zu vermeiden.
Diese Einsichten bilden die Grundlage fiir die im Folgenden dargestellten Handlungsemp-
fehlungen, die sowohl die Wirksamkeit als auch die ethische Integritat antisemitismuskriti-

scher Bildungsarbeit starken sollen.

Fir das Feld der Sozialen Arbeit ergibt sich aus den Ergebnissen ein klarer Handlungsauf-
trag. Als zentrales Praxisfeld der politischen Bildungsarbeit muss sie sich ihrer eigenen Po-
sition innerhalb hegemonialer Diskurse bewusst werden und antisemitismuskritische Bil-
dungsprozesse nicht nur inhaltlich, sondern auch strukturell Gberdenken. Dies bedeutet ins-
besondere, judische Perspektiven nicht als externe Expertise zu instrumentalisieren, son-
dern sie als gleichberechtigte Partner*innen in der Wissensproduktion und -vermittlung zu
integrieren. Eine antisemitismuskritische Soziale Arbeit kann langfristig nur gelingen, wenn
sie sich selbst als Teil gesellschaftlicher Machtverhaltnisse reflektiert, Verantwortung ber-
nimmt und bewusst Raume fir jidische Wissensbestande 6ffnet, ohne dabei erneut pater-
nalistische oder reprasentationslogische Dynamiken zu reproduzieren.

Die Erkenntnisse dieser Arbeit sind in der Praxis verwertbar, indem sie Impulse fiir eine
veranderte Bildungsarbeit liefern. Bildungsformate sollten in Zusammenarbeit mit jidischen

Organisationen und Akteur*innen entwickelt werden. Curricula in der Ausbildung Sozialer

29



Arbeit sollten judische Perspektiven als systematisches Element enthalten. Zudem braucht
es eine starkere institutionelle Offnung fiir jiidische Deutungshoheit in Bildungs- und Fach-
gremien. Besonders bedeutsam ist hierbei ein machtkritisches Verstandnis von Verantwor-
tung, das vermeidet, Bildungsarbeit Uber Antisemitismus ausschlieflich auf Judinnen:Ju-

den abzuwalzen.

Die Arbeit stield auf methodische und inhaltliche Grenzen: Zum einen fehlten empirische
Evaluationsdaten und systematisch erhobene jidische Stimmen, um die Wirkung partizipa-
tiver Bildungsformate zu Uberprifen. Zum anderen erwies sich der wissenschaftlich diffe-
renzierte Umgang mit diskursiv aufgeladenen und unscharf definierten Begriffen wie ,judi-
sche Deutungshoheit” als anspruchsvoll. SchlieBlich stellte die Reflexion der eigenen Posi-
tion im Spannungsfeld zwischen wissenschaftlichem Interesse und politischer Verantwor-

tung eine zentrale forschungsethische Herausforderung dar.

Offen bleibt darliber hinaus, wie judische Deutungshoheit langfristig in institutionellen Kon-
texten verankert werden kann, ohne neue Ausschlisse zu erzeugen. Ebenso ist noch un-
zureichend erforscht, wie mit der Heterogenitat jidischer Perspektiven in der Bildungspra-
xis produktiv umgegangen werden kann, ohne diese zu homogenisieren oder gegeneinan-
der auszuspielen. Zukinftige Untersuchungen kdnnten sich vertiefend mit den Erfahrungen
judischer Fachpersonen in Bildungsprozessen auseinandersetzen oder systematisch ana-
lysieren, welche Formate besonders wirksam sind. Zudem ware es lohnend, antisemitis-
muskritische Bildungskonzepte im internationalen Vergleich zu untersuchen, um alternative

Modelle der Wissensverteilung und Verantwortungspraxis kennenzulernen.

Zusammenfassend zeigt sich, dass die Einbindung jldischer Deutungshoheit kein optiona-
les Element antisemitismuskritischer Bildungsarbeit ist, sondern eine Voraussetzung fur
ihre Wirksamkeit, Legitimitat und ethische Integritat. Fir die Soziale Arbeit bedeutet dies,
sich dauerhaft und strukturell mit ihrer Rolle in diesen Prozessen auseinanderzusetzen und

entsprechende Veranderungen auf institutioneller und individueller Ebene einzuleiten.

30



Literaturverzeichnis

Alting, Thure / Widmaier, Paola (2023): Interview mit Spiegelbild e.V.: Antisemitismuskri-
tik in der politischen Bildung, in: Widmaier, Paola / Grinberg, Verred / Ginsburg, Irina /
Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. Herausforderungen
Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., Spiegelbild e.V., S.40
- S.43.

Arnold, Simon / Griinberg, Kurt / Decker, Oliver (2024): Erfahrungen des Antisemitismus
in Deutschland vor und nach dem genozidalen Angriff auf Israel, in: psychosozial 178: Er-

fahrungen des Antisemitismus. GieRen: Psychosozialverlag, 47, 178, S.5 - S.7.

Bechtel, Theresa / Firsova, Elizaveta / Schrader, Arne / Vajen, Bastian / Wolf, Chris-
toph (2023): Perspektiven diskriminierungskritischer Politischer Bildung, in: Bechtel, The-
resa / Firsova, Elizaveta / Schrader, Arne / Vajen, Bastian / Wolf, Christoph (Hrsg.), Per-
spektiven diskriminierungskritischer Politischer Bildung. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag,
S.5-S.13.

Bergmann, Werner (2019): Was heil3t Antisemitismus, in: Stiftung Dialog und Bildung
(Hrsg.): Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. Berlin: Stiftung Dialog und Bildung, 6, o.
N., S.18 - S.28.

Bernstein, Julia / Diddens, Florian (2020): , Traut euch, steht auf, wer hier Jude ist!“. An-
tisemitismus an Schulen — Eine Rekonstruktion der Perspektiven betroffener Schiiler*innen
und Lehrer*innen, in: Willems, Joachim (Hrsg.), Religion in der Schule: Padagogische Pra-

xis zwischen Diskriminierung und Anerkennung. Bielefeld: Transcript Verlag, S.77 - S.104.

Bernstein, Julia / Grimm, Marc / Miiller, Stefan (2022): Jiidinnen und Juden als Objekte
oder als Subjekte? Uberlegungen zu einem Paradigmenwechsel, in: Bernstein, Julia /
Grimm, Marc / Miller, Stefan (Hrsg.), Antisemitismus und Bildung Band 2. Schule als Spie-
gel der Gesellschaft. Antisemitismen erkennen und handeln. Frankfurt/M.: Wochenschau-
verlag, S.17 — S.31.

Chernivsky, Marina (2020): Antisemitismus als biographische Erfahrungskategorie, in:
Trauma — Zeitschrift fir Psychotraumatologie und ihre Anwendungen. Krdning: Roland
Asanger Verlag GmbH, 18, 1, S.18 — S.25.

Chernivsky, Marina (2023): Vorwort von OFEK e.V., in: Widmaier, Paola / Grinberg, Ver-
red / Ginsburg, Irina / Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung.

31



Herausforderungen Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V.,
Spiegelbild e.V., S.6 — S.7.

Chernivsky, Marina (2024): ,Und ich habe im Studium meine jidische Identitét [...] viel
ausgeblendet”: Zur Normalitét von Antisemitismuserfahrungen in psychologischen Feldern,
in: psychosozial 178: Erfahrungen des Antisemitismus. GielRen: Psychosozialverlag, 47,
178, S.40 — S.52.

Chernivsky, Marina / Krieg, Debora / Schwartze, Michal / Kaletsch, Christa (2023):
Panel 2: Befunde, Herausforderungen und Qualitdtsmerkmale antisemitismuskritischer Bil-
dung und Beratung bei Antisemitismus in Institutionen, in: Widmaier, Paola / Grinberg,
Verred / Ginsburg, Irina / Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Bera-
tung. Herausforderungen Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK
e.V., Spiegelbild e.V., S.28 — S.37.

Chernivsky, Marina/ Lorenz, Friederike (2020): Antisemitismus im Kontext Schule — Deu-
tungen und Umgangsweisen von Lehrer*innen an Berliner Schulen [online]. 10.11.2020,
https://zwst-kompetenzzentrum.de/wp-content/uploads/2020/11/Forschungsbe-

richt 2020.pdf [Zugriff: 28.06.2025].

Chernivsky, Marina / Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus in institutionellen
Kontexten — Soziale Prozesse der Deutung und Einordnung, in: Migration und Soziale Ar-
beit. Weinheim: Beltz Juventa Verlag, 45, 1, S.54 — S.61.

Chernivsky, Marina / Wiegemann, Romina (2017): Antisemitismus als individuelle Erfah-
rung und soziales Phdnomen — Zwischen Bildung, Beratung und Empowerment, in: Medaon
— Magazin fur judisches Leben in Forschung und Bildung. Dresden: Hativka e.V., 11, 21,
S.1-S.8.

Chernivsky, Marina / Wiegemann, Romina (2022): Antisemitismuskritik als Riickgrat pé-
dagogischen Hadelns, in: Kumar, Victoria / Dreier, Werner / Gautschi, Peter / Riedweg,
Nicole / Sauer, Linda / Sigel, Robert (Hrsg.), Antisemitismus und Bildung Band 4: Antisemi-
tismen: Sondierung im Bildungsbereich. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, S.52 — S.60.

Coffey, Judtih / Laumann, Vivien (2021): Gojnormativitat. Warum wir anders lber Antise-

mitismus sprechen miissen. Berlin: Verbrecher Verlag.

Dammer, Karl-Heinz (2024): Bildung, in: Socialnet Lexikon [online]. 05.12.2024,
https://www.socialnet.de/lexikon/Bildung [Zugriff: 30.06.2025].

32


https://zwst-kompetenzzentrum.de/wp-content/uploads/2020/11/Forschungsbericht_2020.pdf
https://zwst-kompetenzzentrum.de/wp-content/uploads/2020/11/Forschungsbericht_2020.pdf
https://www.socialnet.de/lexikon/Bildung

Diddens, Florian / Bernstein, Julia (2022): Echos der Nazizeit. Juden in Deutschland zwi-
schen alltaglicher Banalisierung der Shoah und antisemitischen Angriffen, in: Bernstein, Ju-
lia / Grimm, Marc / Miller, Stefan (Hrsg.), Schule als Spiegel der Gesellschaft: Antisemitismus
erkennen und handeln. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, S.201 — S.221.

Eckmann, Monique / KoBler, Gottfried (2020): Diskussionspapier — Pddagogische Aus-
einandersetzung mit aktuellen Formen des Antisemitismus. Qualitdtsmerkmale und Span-
nungsfelder mit Schwerpunkt auf israelbezogenem und sekundérem Antisemitismus. [on-
line], 0.7..01.1020 https://www.dji.de/fileadmin/user upload/FGJ4/Eckmann_Koess-
ler 2020 Antisemitismus.pdf [Zugriff: 12.07.2025].

Erlbaum, Shila / Riegel, Maximilian (2024): Jiidische Soziodemografie und ihre Implikati-
onen fiir die polizeiliche Bildung, in: Jahn, Sarah Jadwiga / Frommer, Jana-Andrea (Hrsg.),
Antisemitismuspravention durch ethisch-politische Bildung der Polizei. Geschichte und
Ethik der Polizei und 6ffentlichen Verwaltung. Wiesbaden: Springer VS, S.83 - S.101.

Friedlender, Nathalie (2021): Strémungen des Judentums in Deutschland [online].
11.10.2021, https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesle-
ben/341717/stroemungen-des-judentums-in-deutschland/ [Zugriff: 10.07.2025].

Frommer, Jana-Andrea (2024): Empathie als Schliisselkompetenz der Antisemitismuspré-
vention in der ethisch-politischen Bildung der Polizei, in: Jahn, Sarah Jadwiga / Frommer,
Jana-Andrea (Hrsg.), Antisemitismuspravention durch ethisch-politische Bildung der Poli-
zei. Geschichte und Ethik der Polizei und 6ffentlichen Verwaltung. Wiesbaden: Springer
VS, S.21-S.42.

Ginsburg, Irina / Griinberg, Verred (2023): Interview mit Spiegelbild e.V. Antisemitismus-
kritik in der politischen Bildung, in: Widmaier, Paola / Griinberg, Verred / Ginsburg, Irina /
Alting, Thure. (Hrsg.), Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. Herausforderungen
Entwicklungen Perspektiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., Spiegelbild e.V., S.40
- S.43.

Gloe, Markus / Oeftering, Tonio (2022): Der Beutelsbacher Konsens [online]. 17.02.222,
https://www.bpb.de/lernen/inklusiv-politisch-bilden/505269/der-beutelsbacher-konsens/
[Zugriff: 05.08.2025].

Grimm, Marc (2024): Antisemitismuspréavention und Bildung. Ziele und Bedingungen er-
folgreicher Bildung gegen Antisemitismus, in: Jahn, Sarah Jadwiga / Frommer, Jana-An-

drea (Hrsg.), Antisemitismuspravention durch ethisch-politische Bildung der Polizei.

33


https://www.dji.de/fileadmin/user_upload/FGJ4/Eckmann_Koessler_2020_Antisemitismus.pdf
https://www.dji.de/fileadmin/user_upload/FGJ4/Eckmann_Koessler_2020_Antisemitismus.pdf
https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesleben/341717/stroemungen-des-judentums-in-deutschland/
https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesleben/341717/stroemungen-des-judentums-in-deutschland/
https://www.bpb.de/lernen/inklusiv-politisch-bilden/505269/der-beutelsbacher-konsens/

Geschichte und Ethik der Polizei und o6ffentlichen Verwaltung. Wiesbaden: Springer VS,
S.157 - S.172.

Grimm, Marc / Kahmann, Bodo (2018): Perspektiven und Kontroversen der Antisemitis-
musforschung im 21.Jahrhundert, in: Grimm, Marc / Kahmann, Bodo (Hrsg.), Antisemitis-
mus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von Islamismus und Ter-
ror. Oldenburg: De Gruyter, S.1 — S.26.

Holz, Klaus (2024): Sekundéarer Antisemitismus, in: Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Danilina,
Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), Was ist Antisemi-
tismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Géttingen: Wallstein Verlag, S.31
- S. 35.

John, Emanuel (2024): Antisemitismuspréavention durch Menschenrechtsbildung, in: Jahn,
Sarah Jadwiga / Frommer, Jana-Andrea (Hrsg.), Antisemitismuspravention durch ethisch-
politische Bildung der Polizei. Geschichte und Ethik der Polizei und 6ffentlichen Verwaltung.
Wiesbaden: Springer VS, S.143 — S.156.

Kahane, Anetta (2020): Jiidische Existenz in Deutschland — eine jlidische Perspektive auf
das bundesweite Feierjahr ,1.700 Jahre Jlidisches Leben in Deutschland®, in: Wissen
schafft Demokratie. Schwerpunkt Antisemitismus [online]. 08.11.2020, https://www.idz-
jena.de/wsddet/wsd8-11 [Zugriff 09.07.2025].

Kellenbach, Katharina Von (2024): Antijudaismus, in: Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Dani-
lina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), Was ist Anti-
semitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Goéttingen: Wallstein Verlag,
S.18 - S. 22.

Koch, Gerda E. H. / Mdller, Rainer (2022): Antisemitismus und antisemitismuskritische
Bildungsarbeit, in: Khorchide, Mouhanad / Lindner, Konstantin / Roggenkamp, Antje / Sa-
jak, Claus Peter / Simojoki, Henrik (Hrsg.), Stereotype - Vorurteile - Ressentiments : Her-

ausforderungen flr das interreligiése Lernen. Géttingen: V & R unipress, S. 65 — S.85.

Korber, Karen / Kors, Anna (2024): Editorial zur Special Section ,Jldische und antisemi-
tische Bildung in Deutschland in (nicht)jlidischer Perspektive®, in: Zeitschrift fur Religion,
Gesellschaft und Politik. Wiesbaden: Springer VS, 8, 2, S.497 — S.508.

Kranz, Dani / Schaum, Ina (2024): Leerstelle jldische Gegenwart, Leerstelle Israel:
Gojnormativitét, Antisemitismus- und Rassismusforschung [online]. 11.11.2024, htips://rat-
fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-

34


https://rat-fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf
https://rat-fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf

Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf [Zugriff:
11.07.2025].

LATKESBERLIN (2020): Juden Gendern [online]. 24.10.2020, https://latkesberlin.word-
press.com [Zugriff: 29.07.2025].

Leistner, Alexander / Johann, Tobias (2020): Vorwort, in: Eckmann, Monique / KoRler,
Gottfried (Hrsg.), Diskussionspapier. Padagogische Auseinandersetzung mit aktuellen For-
men des Antisemitismus. Qualitatsmerkmale und Spannungsfelder mit Schwerpunkt auf is-
raelbezogenem und sekundarem Antisemitismus. Genf, Frankfurt/M.: Deutsches Jugend-
institut, S. 3 — S.6.

Lorenz-Sinai, Friederike / Bernstein, Julia / Hoffmann, Sybille / Hagert, Burglinde
(2023): Panel 1: Bestandsaufnahme des Umgangs mit Antisemitismus in jugendlichen Le-
benswelten, in: Widmaier, Paola / Griinberg, Verred / Ginsburg, Irina / Alting, Thure. (Hrsg.),
Antisemitismuskritik in Bildung und Beratung. Herausforderungen Entwicklungen Perspek-
tiven. Wiesbaden, Frankfurt/M.: OFEK e.V., Spiegelbild e.V., S.20 — S.27.

Loske, Alexander / Kirchhof, Felix / Hentges, Gudrun (2025): ,Es ist einfach traurig,
dass es halt noch so ein, zwei Menschen davon gibt“: Schiiler:innen - Vorstellung von An-
tisemitismus und Implikationen fiir die politische Bildung, in: Gesellschaft. Wirtschaft. Poli-
tik. Opladen, Berlin, Toronto: Barbara Budrich Verlag, 74, 1, S.119 — S.129.

MALMAD (2025): Judentum & judische Identitat: Wer ist judisch? [online]. O.D.,
https://www.malmad.de/themen/judentum [Zugriff: 08.07.2025].

May, Michael / Schafer, Stefan (2024): Politische Bildung in der Sozialen Arbeit, in:
Chehata, Yasmin / Eis, Andreas / LOsch, Bettina / Schéafer, Stefan / Schmitt, Sophie / Thim-
mel, Andreas / Trumann, Jana / Wohnig, Alexander (Hrsg.), Handbuch kritische Politische
Bildung. Frankfurt/M.: Wochenschau Verlag, S.323 - S.330.

Medel, Meron (2021): Juden zweiter Klasse [online]. 18.08.2021, https://www.zeit.de/kul-
tur/2021-08/judentum-alltag-maxim-biller-max-czollek-definitionen [Zugriff: 07.08.2025].

Meier, Moritz Y. (2022): Judenfeindschaft und Gefiihl: Emotionsreflexion als notwendige
methodische Ergédnzung antisemitismuskritischer Bildung, in: Aschkenas. Berlin: De Gruy-
ter, 32, 2, S.405 — S.427.

Nutzl, Leonie Clara (2021): Die Jerusalem Declaration on Antisemitism. Der Streit um den
‘neuen Antisemitismus” und die Grenzen einer neuen Arbeitsdefinition [online]. 01.05.2021,

https://www.uni-marburg.de/de/fb03/politikwissenschaft/fachgebiete/ politische-theorie-

35


https://rat-fuer-migration.de/wp-content/uploads/2024/11/Kommentar-RfM-Debatte-2024-Dani-Kranz-Ina-Schaum-Leerstelle-juedische-Gegenwart-Leerstelle-Israel.pdf
https://latkesberlin.wordpress.com/
https://latkesberlin.wordpress.com/
https://www.malmad.de/themen/judentum
https://www.zeit.de/kultur/2021-08/judentum-alltag-maxim-biller-max-czollek-definitionen
https://www.zeit.de/kultur/2021-08/judentum-alltag-maxim-biller-max-czollek-definitionen
https://www.uni-marburg.de/de/fb03/politikwissenschaft/fachgebiete/

und-ideengeschichte/portal-ideengeschichte-1/studium/ antisemitismus-jerusalem-decla-
ration-nuetzl.pdf [Zugriff: 23.07.2025].

OFEK e.V. (2025): Angebote: Empowerment & Psychologische Beratung: Safer Space [on-
line]. O.D., https://ofek-beratung.de/gruppenformate-und-psychologische-beratung [Zugriff:
10.07.2025].

Oztiirk, Cemal (2024): Antisemitismus unter Muslim:innen: Warum eine kritische-differen-

zierte Debatte notwendig ist [online]. 26.11.2024, https://www.bpb.de/themen/info-

dienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-de-
batte-notwendig-ist/ [Zugriff: 30.06.2025].

Rajal, Elke (2018): Mit Bildung gegen Antisemitismus? Méglichkeiten und Grenzen anti-
semitischer Bildungsarbeit, in: offenes Heft. Wien: SWS - Rundschau, 58, 2, S.132 —
S.1562.

Rhein, Katharina (2024): Antisemitismuskritische Politische Bildung, in: Chehata, Yasmin
/ Eis, Andreas / Losch, Bettina / Schafer, Stefan / Schmitt, Sophie / Thimmel, Andreas /
Trumann, Jana / Wohnig, Alexander (Hrsg.), Handbuch kritische Politische Bildung. Frank-
furt/M.: Wochenschau Verlag, S.103 — S.114.

RIAS (Bundesverband der Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus e.V.)
(2025): Jahresbericht. Antisemitische Vorfalle in Deutschland 2024 [online]. O.D. https://re-
port-antisemitism.de/documents/04-06-25 RIAS Bund_Jahresbericht 2024.pdf [Zugriff:
28.06.2025].

Salzborn, Samuel (2011): Antisemitismus, in: Europaische Geschichte [online].
19.01.2011, http://www.ieg-ego.eu/salzborns-2011-de [Zugriff: 16.06.2025].

Salzborn, Samuel / Kurth, Alexandra (2021): Antisemitismus in der Schule. Erkenntnis-
stand und Handlungsperspektive, in: Salzborn, Samuel (Hrsg.), Schule und Antisemitismus.
Politische Bestandsaufnahme und padagogische Handlungsmdglichkeiten, 2. Auflage.
Weinheim Basel: Belz Juventa, S.9 — S.50.

Schubert, Kai E. (2023): Besonderung von Jiidinnen und Juden and Anti-Israelismus —
Formen des israelbezogenen Antisemitismus und Konsequenzen ihrer Unterscheidung fiir
die politische Bildung, in: Bechtel, Theresa / Firsova, Elizaveta / Schrader, Arne / Vajen,
Bastian / Wolf, Christoph (Hrsg.), Perspektiven diskriminierungskritischer Politischer Bil-
dung. Frankfurt/M.: Wochenschauverlag, S.40 — S.57.

36


https://ofek-beratung.de/gruppenformate-und-psychologische-beratung
https://www.bpb.de/themen/infodienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-debatte-notwendig-ist/
https://www.bpb.de/themen/infodienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-debatte-notwendig-ist/
https://www.bpb.de/themen/infodienst/557000/antisemitismus-unter-muslim-innen-warum-eine-kritisch-differenzierte-debatte-notwendig-ist/
https://report-antisemitism.de/documents/04-06-25_RIAS_Bund_Jahresbericht_2024.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/04-06-25_RIAS_Bund_Jahresbericht_2024.pdf
http://www.ieg-ego.eu/salzborns-2011-de

Schubert, Kai E. / Firsova-Eckert, Elizaveta (2024): Bildung lber Antisemitismus und den
Nahostkonflikt, in: Firsova-Eckert, Elizaveta / Schubert, Kai E. (Hrsg.), Israelbezogener An-
tisemitismus, der Nahostkonflikt und Bildung — Analysen und didaktische Impulse. Lever-
kusen-Opladen: Barbara Budrich Verlag, S.7 — S.19.

Schwarz-Friesel, Monika / Reinharz, Jehuda (2013): Die Sprache der Judenfeindschaft
im 21. Jahrhundert. Berlin, Boston: De Gruyter.

Stender, Wolfram (2017): Aspekte antisemitismuskritischer Bildungsarbeit [online].
24.11.2017, https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremis-
mus/260332/aspekte-antisemitismuskritischer-bildungsarbeit/ [Zugriff: 02.07.2025].

Stogner, Karin (2017): ,Intersektionalitdt von Ideologien” - Antisemitismus, Sexismus und
das Verhéltnis von Gesellschaft und Natur, in: Psychologie & Gesellschaftskritik. Intersek-
tionalitat. Lengerich: Pabst Science Publishers, 41, 162, S.25 — S.45.

Siinker, Heinz (2012): Soziale Arbeit und Bildung, in: Thole, Werner (Hrsg.), Grund-
riss Soziale Arbeit: Ein einfihrendes Handbuch 4. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag fur
Sozialwissenschaften, S.249 — S.266.

Thein, Christian / Hiepel, Ludger / Bernstein, Julia (2024): Antisemitismusprédvention als
Professionalisierungsanliegen in der universitdren Lehrkréftebildung [online]. 07.11.2024,
https://n-j-h.de/wp-content/uploads/2024/11/THEIN-HIEPEL-BERNSTEIN-Antisemitismu-
spraevention-Lehrkraeftebildung.pdf [Zugriff: 11.07.2025].

Toppe, Sabine (2024): Zur Rolle jlidischer Frauen in der Entwicklung Sozialer

Arbeit als (Frauen-) Beruf [online]. 14.12.2022, https://www.digitales-deutsches-frauenar-
chiv.de/themen/zur-rolle-juedischer-frauen-der-entwicklung-sozialer-arbeit-als-frauen-be-
ruf [Zugriff 22.06.2025].

Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Danilina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf
| Weyand, Jan (2024): Einleitung: Antisemitismusverstédndnis, in: Ullrich, Peter / Arnold,
Sina / Danilina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.),
Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Géttingen: Wall-
stein Verlag, S.9 - S.15.

Ullrich, Peter / Jensen, Uffa (2024): Antisemitismus - der Terminus, in: Ullrich, Peter /
Arnold, Sina / Danilina, Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan
(Hrsg.), Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Géttin-
gen: Wallstein Verlag, S.15 - S.18.

37


https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260332/aspekte-antisemitismuskritischer-bildungsarbeit/
https://www.bpb.de/themen/rechtsextremismus/dossier-rechtsextremismus/260332/aspekte-antisemitismuskritischer-bildungsarbeit/
https://n-j-h.de/wp-content/uploads/2024/11/THEIN-HIEPEL-BERNSTEIN-Antisemitismuspraevention-Lehrkraeftebildung.pdf
https://n-j-h.de/wp-content/uploads/2024/11/THEIN-HIEPEL-BERNSTEIN-Antisemitismuspraevention-Lehrkraeftebildung.pdf

Weyand, Jan (2024): Moderner Antisemitismus, in: Ullrich, Peter / Arnold, Sina / Danilina,
Anna / Holz, Klaus / Jensen, Uffa / Seidel, Ingolf / Weyand, Jan (Hrsg.), Was ist Antisemi-
tismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft. Géttingen: Wallstein Verlag, S.22
-S.27.

38



Tabellenverzeichnis

Tabelle 1: Trefferanalyse

Suchtermini Hochschulbibliothek  Google DNB
Merseburg Scholar
antisemitis™® 118.956 108.000 9555
antisemitis*, form* 41.437 47.300
antisemitis*, histor* 61.036 17.100 210
antisemitis*, geschicht* 25.099 67.400 3249
bildung* 2.450.000 291078
krit*, bildung*, theor* 108.256 18.100 1009
bildung*, antisemi* 11.882 20.300 426
pravent*, antisemi* 1.923 5.280 110
pol*, bildung* 242.384 151.000 53.206
antisemi*, erfahr* 12177 17.300 67
antisemi*, perspektiv* 12.785 17.300 129
antisemi*, deutung* 5.482 17.400 32
antisemi*, narrativ* 16.420 19.100 83
antisemi*, deutung®, hoheit* 231 1.170 0
antisemi*, narrativ*, hoheit* 193 623 0
gojnormativ* 21 24 6
antisemi*, soz*, arbeit* 13.934 2110 153
antisemi*, soziale-arbeit* 7.525 19.700 55
antisemi*, bildung* soz*, arbeit* 6.861 1.390 30

39



antisemi*, bildung* soziale-arbeit*
antisemi*, prav*, soz*, arbeit*
antisemi*, prav*, soziale-arbeit*
jud*, perspektiv*

jud*, perspektiv*

jud*, perspektiv*, antisemi*
jud*, perspektiv*, antisemi*
jud*, deutung*

jud*, deutung*

jud*, deutung*, antisemi*

jud*, deutung*, antisemi*

jud*, narrativ*

jud*, narrativ*

*

jud*, narrativ*, antisemi
jud*, narrativ*, antisemi*

jud*, perspektiv*, plural*

jud*, perspektiv*, plural*

jud*, erfahr*, plural*

jud*, erfahr*, plural*

jud*, perspektiv*, antisemi*, bildung*
jud*, perspektiv*, antisemi*, bildung*
jud*, deutung*, antisemi*, bildung*

jud*, deutung*, antisemi*, bildung*

jud*, narrativ*, antisemi*, bildung*

4.395

1.263

133

21.447

80.688

5.765

8.593

10.017

28.311

2.764

4.184

10.510

706.023

2.807

11.468

4.318

15.519

4127

12.278

2.725

4.064

1.491

2.219

1.312

2.300

161

892

16.500

7.450

16.100

12.400

19.900

13.700

17.400

1.260

17.000

16.700

15.400

12.400

9.560

894

12.200

1.590

13.670

7.930

2.190

1.630

8.050

10

411

1157

42

81

94

225

10

29

240

1.947

28

11

23

13

18

40



jud*, narrativ*, antisemi*, bildung*

jud*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*,

bildung*

jud*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*,

bildung*

jud*, deutung*, hoheit*, antisemi*,
bildung*

jud*, deutung*, hoheit*, antisemi*,
bildung*

jud*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,
bildung*

jud*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,
bildung*

jud*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*,

bildung*, soziale-arbeit*

jud*, perspektiv*, hoheit*, antisemi*,

bildung*, soziale-arbeit*

jud*, deutung*, hoheit*, antisemi*,

bildung*, soziale-arbeit*

jud*, deutung*, hoheit*, antisemi*,

bildung*, soziale-arbeit*

jud*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,

bildung*, soziale-arbeit*

jud*, narrativ*, hoheit*, antisemi*,

bildung*, soziale-arbeit*

2.500

111

170

100

138

74

125

3.980

831

440

1.360

806

307

192

31

10

37

23

10

41



Selbststandigkeitserklarung

Ich versichere hiermit, dass ich die hier vorgelegte Bachelorarbeit selbststandig und
ohne fremde Hilfe angefertigt habe. Diese Arbeit wurde in gleicher oder dhnlicher Form
noch nicht als Prifungsleistung eingereicht und ist noch nicht veréffentlicht. Alle wort-
lich oder sinngemaf aus anderen Quellen ibernommenen Stellen habe ich kenntlich
gemacht. Andere als die angegebenen und kenntlich gemachten Quellen und Hilfsmittel
habe ich nicht genutzt.

Ich bin mir bewusst, dass ein Verstol3 gegen diese Versicherung prufungsrechtliche Fol-

gen haben wird.

Ort, Datum: .o

UNterSCNrift: e,

42



