#### BERICHTE ÜBER DIE VERHANDLUNGEN DER SÄCHSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN ZU LEIPZIG

Philologisch-historische Klasse 97. Band · 4. Heft

CARL BROCKELMANN

## ABESSINISCHE STUDIEN

1950

AKADEMIE-VERLAG · BERLIN

B+244





# BERICHTE ÜBER DIE VERHANDLUNGEN DER SÄCHSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN ZU LEIPZIG

Philologisch-historische Klasse 97. Band · 4. Heft

CARL BROCKELMANN

# ABESSINISCHE STUDIEN

1950

AKADEMIE-VERLAG · BERLIN



Vorgelegt in der Sitzung vom 18. Juli 1949 Manuskript eingeliefert am 18. Oktober 1949 Druckfertig erklärt am 30. Juni 1950





Nachgelassene Bibliothek Akademie-Verlag GmbH., Berlin NW 7, Schiffbauerdamm 19
Carl Brockelmann
Lizenz-Nr. 156 · 7206/49 - 9722/49

Satz und Druck der Buchdruckwerkstätte Gutenberg Gmb H Zweigniederlassung Leipzig · M 316 · Auftrags-Nr. 5136

Bestell- und Verlagsnummer: 2026/97/4

Preis: DM 6.—



### I. Kuschitische Lehnwörter in den neuabessinischen Sprachen

Daß die semitischen Sprachen Abessiniens schon in alter Zeit und in immer steigendem Maße in ihrer neueren Entwicklung viele Bestandteile ihres Wortschatzes den Sprachen der älteren Bewohner des Landes, die man in Ermangelung eines einheimischen Namens als kuschitische zu bezeichnen pflegt, verdanken, ist namentlich durch die Untersuchungen von Fr. Praetorius bekannt. Einen erheblichen Teil dieser Gleichungen hatte schon L. Reinisch, der die Kenntnis der nichtsemitischen Sprachen Abessiniens durch seine Sammlungen im Lande am meisten gefördert hat, beobachtet; er wertete sie aber durchweg als Beweise für die Urverwandtschaft des semitischen mit dem hamitischen Sprachstamm. Seine vergleichende Methode war nicht immer einwandfrei, da er sich nur zu oft durch entfernte Anklänge leiten ließ. Es ist das Verdienst von Praetorius, diese Vergleiche kritisch gesichtet zu haben. Dabei ergab sich ihm, daß es sich in den meisten Fällen nicht um Erbwörter der beiden Sprachstämme handelte, sondern um Entlehnungen herüber und hinüber. Während die zahlreichen semitischen Lehnwörter der kuschitischen Sprachen meist mit Sicherheit festgestellt werden können, ist das fremde Gut in den semitischen Sprachen schwerer nachzuweisen, weil unsere Kenntnis des Kuschitischen trotz aller Bemühungen namentlich italienischer und französischer Forscher auch heute noch nicht soweit gediehen ist, daß sich jedes abessinische Wort mit voller Sicherheit der semitischen oder der kuschitischen Schicht zuweisen ließe. Solche Untersuchungen sind aber nicht eine Angelegenheit der abessinischen Philologie allein,



sondern gehen die allgemeine Sprachwissenschaft an, die nicht nur die genealogische Verwandschaft der Sprachen, sondern auch die durch die Kultur unter ihnen geschaffenen Beziehungen festzustellen hat. Es sollen daher im folgenden eine Reihe von Wörtern namentlich aus den neuabessinischen Sprachen auf ihr Verhältnis zu solchen in den Kuschitensprachen untersucht werden. Dabei sind in erster Linie die Tochtersprachen des Gefez, das Tigre und das Tigriña, berücksichtigt, die uns durch die Textsammlungen von Littmann, Kolmodin und Rossini genauer bekannt geworden sind. Das Amharische, dessen Wortschatz am meisten überfremdet ist, wird meist nicht um seiner selbst willen, sondern nur zum Vergleich herangezogen.

Das gleiche Thema behandelt mit besonderer Berücksichtigung der Entlehnung von Flexionselementen W. Leslau, The Influence of Cushitic on the Semitic Languages of Ethiopia, a Problem of Substrat, Word 1945, 59/82. Während ich diese Arbeit durch die Freundlichkeit des Herrn F. Hintze, Potsdam, in einer Photokopie benutzen konnte, blieben mir desselben Verfassers Manuel des la langue Tigrai, Paris (Publ. de la société linguistique, 1940) sowie Short Grammar of Tigre, American Or. Soc. Offprint Series 18 und Supplementary Observations on Tigre Grammar, eb. 24, noch unzugänglich. Erst nach vielen Bemühungen ist es mir gelungen, das Buch von M. Cohen, Essai comparatif sur le vocabulaire et la phonétique chamito-sémitique, Paris 1947 einzusehen, das, allerdings mehr der Frage der Urverwandtschaft als den Lehnbeziehungen zugewandt ist (s. meine Anzeige in der Bibliotheca Orientalis, Leiden 1950).

Die kuschitischen Wörter, die schon in die Ge'ezliteratur Eingang gefunden haben, hat Praetorius in BASS II, 322f., ZDMG 47, 386 erörtert (dazu gaṣ "Gesicht", Cohen Essai Nr. 197). Darunter sind Bezeichnungen für Altersstufen des Menschen wie 'aragāwī "Greis" ZDMG 47, 393, No. 21, 'ebēr "alte Frau" eb. 392, No. 20, für menschliche Tätigkeiten wie laḥakua "bilden, formen" (S. 390, No. 14), derār "Mahlzeit" (S. 386, No. 11), aus dem Bereich der Bewaffnung meguenpā "Köcher" (S. 391,



No. 17), aus der Tierzucht  $mak\bar{a}n$ , "unfruchtbar, güst" (von der Kuh, S. 390 No. 16),  $n\bar{o}l\bar{a}w\bar{\imath}$ , "Hirt", für Terrainbeschaffenheiten wie  $qal\bar{a}y$ , "Tiefe" (S. 391, No. 18), werd, "Breite" (S. 391, No. 18), aus dem Seewesen  $m\bar{o}gad$ , "Welle" (S. 392, No. 19), aber auch Adjektiva, wie  $sa'd\bar{a}$ , "weiß" (S. 386, No. 10),  $ger\bar{u}m$ , "fürchterlich" (S. 394, No. 23), Verba allgemeiner Bedeutung wie we'ela, "den Tag zubringen", we'eya, "brennen" (BASSII, 323) sogar eine Partikel  $y\bar{o}g\bar{\imath}$ , "vielleicht" (ZDMG 47, 390, No. 15) und Wortbildungselemente wie die Abstraktendung  $n\bar{a}$ , die Endung  $\bar{o}$  für Geräte und Erzeugnisse der Kunstfertigkeit, die amharische Adjektivendung  $e\bar{n}\bar{a}$  und die angehängte Vokativinterjektion  $\bar{o}$  (ZDMG 47, 388, No. 13).

Die im Ge'ez immerhin noch beschränkte Aufnahmefähigkeit für kuschitische Elemente hat sich in den neuabessinischen Sprachen in viel weiterem Umfang entwickelt. Am stärksten ist dieser fremde Einfluß im Amharischen wirksam gewesen. Wenn dessen Wortschatz von dem der semitischen Sprachen Asiens besonders stark abweicht, so ist das zwar z.T. die Folge einer tiefgreifenden Lautentwicklung. Aber Praetorius hat in seinem Buch, "Die Amharische Sprache" noch für viele Wörter semitische Etymologien gesucht, die fremder Herkunft verdächtig sind; diese Erkenntnis hat er selbst später mehrmals ausgesprochen. Im folgenden soll nun der kuschitische Anteil am neuabessinischen Wortschatz etwas genauer betrachtet werden. Da aber auch die kuschitischen Sprachen viele semitische Wörter übernommen haben, ist die Herkunft eines Wortes nicht immer mit Sicherheit zu entscheiden. Nur wo bestimmte Eigentümlichkeiten des Lautstandes diese außer Zweifel setzen oder wo andere Umstände sie sehr wahrscheinlich machen, soll sie im folgenden angenommen werden. Praetorius konnte die meisten seiner Etymologien auf eine Analyse des kuschitischen Grundwortes stützen. Leider ist seither die Kenntnis der kuschitischen Sprachgeschichte noch nicht soweit gefördert, daß sich diese methodisch eigentlich allein gerechtfertigte Forderung überall durchführen ließe.



Wir ordnen die Wörter nach Bedeutungsgruppen, um zu zeigen, auf welchen Lebensgebieten die Semiten in Abessinien fremden Einflüssen besonders zugänglich waren.

Der Mensch, dessen Namen Adam auch die Bega und die Bilin von den Semiten übernommen haben, wird in seinen verschiedenen Altersstufen wie schon im Ge'ez, so auch im Neuabessinischen unter dem Einfluß der fremden Frauen mit kuschitischen Wörtern bezeichnet. Das Tigrewort für den Embryo henōt Littmann I, 45, 16 findet sich ebenso im Bilin, Reinisch Wb 199 als hanōt, chamir huenát; dort ist schon das entsprechende Wort des Saho-Afar zonawa nebst dem Verbum zonawy, zeugen, empfangen" und dies mit dem Geez zanaya, zanawa, zamawa verglichen, die aber ihrer Bedeutung wegen doch sicher fernzuhalten sind. Da nun der Wechsel von z, s > h im Anlaut dem Galla (Praetorius, Zur Gramm. der Gallaspr. § 29b) wie seinen Verwandten (s. Reinisch, Die Chamirspr. § 46, wo allerdings der erste Beleg als unwahrscheinlich, der zweite als Schallwort auszuscheiden sind) nicht fremd ist, so darf er wohl auch für dieses Wort angenommen werden und dessen kuschitische Herkunft danach als gesichert gelten. Der Zwilling heißt schon im Ge'ez mantā und hat die Ableitungen mantawa "Zwillinge werfen", mentāwē "Doppelung" Baralam a. Yew. 68, 10 neben sich. Das Wort findet sich im Tigrē als mantay (Munz.) pl. manattīt Litm. I, 221, 1, als mantā im Tña Bass. 105, und im Amh. Es ist schwerlich mit Dillm. auf die gemeinsemitische Form tau'am zurückzuführen. Im Bilin lautet es mattā R. 278, im Kemant matā Rossini 234, im Kaffa matō Bieber, Kaffa II 30. Das Amh. überträgt das Wort auch auf die Verzweigung eines Weges, wie das Kemant matansā auf die Zweige eines Baumes. Dies ist wohl mit der Endung nsā gebildet, die im Galla (Praet. § 130) Nomina unitatis, im Kemant dagegen (§ 107) wie im Quara solche der Zugehörigkeit liefert. Selbst das gewöhnliche semitische Wort für männlich, ge'ez tabā't, amh. tabāt, tē. tabe'nā, "männliches Vieh" LITTM. I, 258, 4, tabat "männliches Tier" eb. 15, tña taba tā, "männlich", davon tab ē, "war unerschrocken" Bass. 376,



wie tē. tab'a D'ABB. 58, ist fremder Herkunft verdächtig. Es ist doch wohl ganz unwahrscheinlich, daß hier dasselbe Wort wie ar. tabi'a "folgen" zugrunde liegt, aus dem tē. tābā" "zur Verfügung" L. I, 163, 15 erst entlehnt scheint, und daß aus der Bedeutung "Gefolgsmann" sich erst die allgemeinere "Mann" entwickelt habe. Wenn nun dem bilin tab,,männlich" (R. 333), neben dem wohl erst vom Semitischen beeinflußten tabe' in den anderen kuschitischen Sprachen Wörter der gleichen Bedeutung mit Liquiden im Anlaut stehen, bed. raba, som. und 'afar lab, saho  $l\bar{a}b$ , im Sidamo labbā mit vielen von Cerulli Stud. Etiopici II 210 verzeichneten Varianten, so darf man wohl mit Reinisch, Bed. Sprache II, § 13 annehmen, daß der Dental im Anlaut nur im Bilin erhalten, in den anderen Sprachen aber zur Liquida geworden ist, obwohl seine anderen Beispiele für diesen Vorgang unsicher sind. R. sah allerdings das semitische Wort als die Quelle der kuschitischen an.

Die Bezeichnung für die weibliche Jugend im Tē und im Tña sind beide kuschitischer Herkunft. Das tē Wort šemberēb "junges Mädchen" L. III, 65, 83, 11, pl. šabanreb eb. 127, 167, 10 neben šamanreb eb. 225, 25, M. 19 šimbrēbet erweist sich schon durch seinen ganzen Habitus als unsemitisch und dem bilin. šimbreb pl. šuwānrib R. 324 entlehnt. Aber auch das tña wašef ZA 19, 302, 1 hat schon Rossini eb. 303 zu saho wäsif (R. Sahowb. 374) gestellt und muß wohl, da es im Semitischen keine Verwandten hat, als von dort übernommen gelten.

Auch der Name der ersten Gattin tē hēmā L. I, 105, 20, III, 99, 122, 1, 469, 630, 7, pl. hēmātāt, L. I, 100, 14, tña Bassano 37 entstammt dem bil. und saho hēmā (R. Bil. 194), wo es auch den ersten Gatten bezeichnet. Die Ableitung von Hēwā "Eva" in Skrifter utg. af K. Human. Vetenskaps-Samf. i Uppsala VIII, 6, 1902/3, S. 18 dürfte Littmann wohl heute nicht mehr vertreten. Leslau a. a. O. nennt noch harari indōč "Frau" und "Mutter" als Lehnwort aus dem Sidamo (Cerulli 233, 238). Es ist aus einem Lallwort weitergebildet, das im Go. als indā, Kaf. inde, Nuba indi vorliegt; es ist verwandt mit dem endā und endē des



Bil., dem barea adda, das ins Tña als 'addē, nach Bass. 562 addè übernommen ist (R. Bed. Wb. 21/2, dessen Ableitung von ge'ez walādīt nicht überzeugt). Auch das Wort für "Schwager" zamā im Tē L. I, 137, 13 und Tña Bass. 722 (allgemein cognato) entstammt dem Saho zámā, 'afar dámā, bil. jamā (R. 180, der tē, tña zamāy angibt, dessen weitere Vergleiche aber abzulehnen sind).

Auch die Bezeichnungen für Stamm und Familie sind im Tē und Tña aus dem Kuschitischen übernommen. Das bil. Wort ad und 'ad ist von den Tē als 'ad L. I, 162, 31 s. II, 191, nach R. Bil. Wb. 10 bei den Haba az (Munz. 34), von den Iña als 'addī Bass. 706 entlehnt. Als verwandt damit betrachtet R. mit Recht das Saho Wort endā, das nach Sahowb. 37 nur bei den Irob und Dabrimela in Gebrauch sein soll, das sich aber auch im Bed. Wb. 21 findet; R.'s Vermutung, daß dies für 'edan, pl. zu 'ed = Ge'ez 'ed stehe (Bed. Wb. 21), ist abzuweisen; es ist als 'end $\bar{a}$  ins Tña Bass. 535 eingedrungen und wird hier auf das Haus übertragen. Das tē Wort für Familie sēwā L. I, 201, 20, sēwāyt eb. 7, das als čawā "Truppe" auch in die Ge'ez Chroniksprache eingedrungen ist (s. Nöldeke, GGA 1884, 580, Guidi, Di due framm. Rend. Lincei 1893, p. 12 bei BEGUINOT, La Cronaca abbreviata 36, n. 3, Voc. amh. 853) im Tña čewā nur in der Bedeutung "Freier"Bass. 940, auch vom Kaffičo als čō'a, "Ratsversammlung" (BIEBER Kaffa, Wien 1923, II, 87) entlehnt, kann mit dem Ge'ez Wort sēwā "Gefangenschaft" der Bedeutung wegen nicht verbunden werden, sondern gehört zu bil. cibā (R. 168, der ein sonst nicht bezeugtes tē ṣabāʿīt anführt). Es kann aber auch nicht mit R. 177 zu bil.  $jib\bar{a}$ , "Raubzug" gestellt werden und erst recht nicht zu den weiteren, von ihm verglichenen Wörtern.

Mehrere Bezeichnungen für Berufe, die zumeist von Eingeborenen ausgeübt sein werden, sind aus deren Sprache von den Semiten übernommen. Das tē mānǧōb "Jäger" L. III, 102, 126, 2 verrät schon durch die Nebenform bānǧōgāy eb. 252, 21, daß es im Sprachgefühl nicht fest haftet, also vermutlich fremd ist. Im Bilin entspricht ihm manjob R. 271. Dies verknüpft R.



schwerlich mit Recht mit wansibā, "Schleuder", das erst aus dem auch ins Tē und Tña (Bass. 855) übergegangenen amh. wančef entlehnt ist; eine ältere, dem ge'ez mödaf (zu ar. wadafa) näher stehende Form ist vom Chamir als mașif, vom Quara als mašabā, vom Kemant als mušavā (Rossini 233) entlehnt. Ebenso dürfte tē 'aggartāy "Elephantenjäger" L. I, 7, 5, Pl. 'agar L. III 68, 86, 10 dem bil. aggartā R. 19 entlehnt sein, das als agartā nach R. auch im Tña von Hamāsēn vorkommen soll (nicht bei Bass.). R. führt das bil. Wort auf ge'ez agarāwī "Fußgänger" zurück. Es ist wohl nicht unwahrscheinlich, daß die Eingeborenen den Elephanten meist zu Fuß angriffen; dann wäre das semitische Wort bei ihnen spezialisiert und in dieser Bedeutung wieder von den Semiten zurückentlehnt. Daß es im Te nicht mehr mit 'egr "Fuß" etymologisch verknüpft wird, zeigt der durch das r bewirkte Übergang des 'zu ' (Grundr. I, 167γ). Der Name des Sängers im tē wāṭāy Pl. wāṭōt L. I, 98, 17 mit dem denominierten wateyè "singen" im Tña (Bass. 665) ist das bil. saho, 'afar wáṭā, "Sänger", dazu galla wata, "singen" wetu, "Gesang" (R. 363). Schon der dem amh. wāṭā eignende despektierliche Nebensinn des Wortes (G. 600) weist auf fremden Ursprung im Gegensatz zu dem echten Barden tē ṣābtāy. So ist auch das allen kuschitischen Sprachen gemeinsame Wort für den Zauberer und den Werwolf, bil.  $ba\hat{u}da$ ,  $b\hat{o}da$ , galla  $ba\hat{u}d\bar{a}$ , Cham. sa. 'af.  $b\bar{u}d\bar{a}$  (R. 91, Rossini, Kemant 174) kafa  $b\bar{u}d\bar{o}$  (R. Wb. 22, Bieber II, 39, 7, 352) auch vom Tña (Bass. 339) und vom Amh. (G. 336) übernommen und im Tē zu bōzzāy L. III, 302, 431, 2 umgestaltet. Leicht zu verstehen ist, daß ein Sahowort für den Stammfremden guānā ins Tña übernommen ist, ZA 19, 308, 2, Bass. 876. Aber auch das tē Wort 'aqqač,,Soldaten' L. I, 164, 11 ist dem bil. aqaytā R. 25 entlehnt; es ist auch ins Amh. als aqēčē für eine bestimmte Truppe, aber als agēt žar für Handwerker übergegangen; das von R. genannte tña haqaytā, "Soldat" kennt Bass. nicht. Die doppelte Bedeutung des Wortes im Amh. beruht vielleicht darauf, daß bil. aqaytā eigentlich ein Nom. agentis zu aq "genügen" im Sinne von "leisten" war. So ist auch das tē Wort



karāyī "Heer" L. I, 164, 10, dem bil. kráû R. 228 entlehnt; schwerlich mit Recht setzt R. dies dem ge'ez serāw gleich, dem Pl. von  $sarw\bar{e}$ , dessen Weiterbildung  $sar\bar{a}w\bar{\imath}t$  sich schon im Sab. (ZDMG 53, 15) findet. Es dürfte vielmehr zu bed. kuara, "Räuber" (R. Wb. 145) und zu bil. gurgur (R. 161) "rauben" gehören; das von R. dazu gestellte të und tña guaguara wird weder von Munzinger noch von Bass. verzeichnet, das ge'ez guarguara "murren" hat als ein Mimema mit dem bil. Wort und seinen Verwandten nichts zu tun. So ist auch das tē hōyrā, "Siegeslied" L. I, 123, 9, dem bil.  $h\bar{o}ry\bar{a}$  R. 201 entlehnt, das im Saho als honra erscheint; aber auch 'aute, "Sieg" L. I, 49, 1, ta'awata "siegen" eb. 48, 25 dürfte ursprünglich im Bil. (R. 60) zuhause sein; in der dort noch angegebenen Bedeutung "Übermacht" ist aûta wohl von einem Reflexiv auf t ausgegangen, das ja oft von Nominalstämmen abgeleitet wird (R. Bil.-spr. II § 44); zugrunde liegt bil. aū "über etwas sein" (R. 59), dazu Bil. Kmt. und Quara awā,,Oberseite" (Ross. 172) wie im Ch. ugā, De. aguā. Daß ein Wort für Geisel der Sprache der Unterworfenen entnommen wird, ist nicht auffällig; so ist te zeho L. III, 14, 15, 10 tña  $\check{g}eh\bar{o}$  ZA 18, 370, 60, Bass. 802, amh.  $\check{g}uh\bar{o}$ ,  $\check{g}ih\bar{o}$  G. 697 dem saho  $jih\bar{o}$  entlehnt, das im Bil. als  $doh\bar{o}$  (R. 100) erscheint. Das tña ghilā, ghilawā, "Sklave, Diener" Bass. 809, 813 hat schonR. Bil. 148, der gelyā und gelwā schreibt, zu saho gilawayto, Pl. giláwō gestellt, das eigentlich den freien Dienstmann im Gegensatz zum Sklaven bedeutet; eine Weiterbildung desselben Stammes liegt im bil. gulfārā, galla garbā, in Schoa gurbi vor. Auch das kuschitische Wort für den Sklaven bil. ganjīnā (R. 156, dessen Etymologien schwerlich Stich halten) ist ins Tē als Pl. gangītā L. I, 213, 16, III, 26, 36, 11 übergegangen. Daß das amh.  $b\bar{a}ry\bar{a}$  wie kmt. und quara  $b\bar{a}r\bar{a}$  den Sklaven als Angehörigen des Negerstammes der Barea bezeichnet, ist bekannt.

Auch der Körper¹) und seine Teile wird öfter mit kuschitischen Wörtern bezeichnet. Das tē  $gar\bar{o}b$ , "Leib" L. I, 73, 17 ist zwar



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> s. Leslau, Word I 80.

an sich fremder Herkunft nicht verdächtig; die Bildung ist dieselbe wie in rasōb "Herde" L. III, 10, 10, 13, gabōb "Schar" eb. 71, 22,  $\check{s}ay\bar{o}b$ , Besuch' eb. 147, 207, 5, sie geht wohl auf  $qat\bar{u}l$ zurück mit demselben Wechsel von  $\bar{u} > \bar{o}$  wie in den Fremdwörtern sanō < ge'ez sanūy "Montag" L. I, 95, 8, III, 137, 190, 4,  $wad\bar{o} < ar. wad\bar{u}$ ,,rituelle Waschung" L. III, 467, 625, 26,  $bar\bar{o}t < ar.\ b\bar{a}r\bar{u}t$ , Pulver" L. III, 119, 154, 13 300, 427, 3,  $s\bar{o}d\bar{a}n$  $< \operatorname{ar.} s\bar{u}d\bar{a}n$  III 507, 684, 5. Im Bil. entspricht  $ger\bar{o}b$ ,  $gr\bar{o}b$ . Den von Nöldeke WZKM IV, 298 abgelehnten Zusammenhang des tē Wortes mit ar. ğirm und seinen Verwandten (vgl. LITTMANN, ZA XII, 293ff.) glaubte Praetorius durch den Nachweis, daß sab. grb "Person" bedeutet (ZDMG 54, 37) zu stützen. Da aber die Vokalisation des sab. Wortes unbekannt ist – man erwartet nach dem Arab. etwa girb — so ist die Annahme, daß das tē garōb davon unabhängig und dem Kuschitischen entlehnt, wohl nicht ausgeschlossen.

Das amh. und tña (Bass. 144)  $r\bar{e}s\bar{a}$  "Leiche" hat schon Praetorius, Gallagr. 52 zu cham.  $ri\check{z}\bar{a}$ , ga.  $r\bar{e}f\bar{a}$  gestellt, ohne die Herkunft der Wörter entscheiden zu wollen; da sie aber im Semitischen sich nicht anknüpfen lassen, wird man sie als kuschitische Lehnwörter betrachten müssen. Auch das tē Wort für Seele  $hern\bar{u}gat$ , im Dialekt der Mänsa  $henr\bar{o}gat$  L. III, 264, 362, 8 ist doch wohl nicht von bil.  $inker\bar{a}$ , qu. de.  $enker\bar{a}$  zu trennen, R. 38, das Praetorius, BASS. II, 325 allerdings auf ar.  $\bar{a}hira$ , "Jenseits" zurückführen wollte.

Selbst das Wort für Fleisch šegā, das sich schon im Ge'ez findet und in allen neuabessinischen Sprachen fortlebt, läßt sich in den anderen semitischen Sprachen nicht nachweisen; DILL-MANN verband es mit hebr. aram. śāgā "wachsen", doch läßt sich diese Annahme durch keine semasiologische Analogie stützen. R. bil. 296 hat es schon zu bil. zejā, ch. de. qu. ziyā, bed. tū-šā gestellt, dazu šiyā Kemant, Rossini 247, ḥamta šeyā. Danach hat Cerulli-GLECS 1934, 49 das Wort mit Recht für ursprünglich kuschitisch erklärt; wie R. stellt auch C. die kuschitischen Wörter für "Kuh" sa. af. sagā usw. dazu, vielleicht mit Recht, da



das Rind in Abessinien den Fleischbedarf hauptsächlich deckt, (s. auch Cohen, Essai 139, Nr. 279).

Von einzelnen Körperteilen führt das Hirn im Tē den Namen hangal L. I, 199, 16, das dem bil. hanguel "Hirn", sa-af. hangal "Kopf" (R. 197) entlehnt ist; wenn R. mit Recht amh. činqillāt "Schädel mit Hirn" (G. 852) dazu gestellt hat, so müßte dessen Anlaut durch eine Kontamination zustande gekommen sein, aber amh. čangā "Schulter", zu dem R. Bil. 296 bil. zag, bed. sunkā, sa. 'af. sunkū verglich1), liegt doch wohl zu weit ab. Ob tē gergemmat, "Schlund" L. I, 258, 16, das R. Bil. 161 als guerguemā bucht, während dies vielmehr dem Tña Bass. 872 angehört, mit dem bil. gurgumā, agm. gargum, mit je verschiedener Dissimilation sa. durgumā, 'af. gurdumē durch spontane Lautbildung zusammengehört, wie das lat. gurges und seine Verwandten, oder ob es dem Kuschitischen entlehnt ist, wie deutsch Gurgel dem lat. gurgulio läßt sich nicht entscheiden. Dagegen ist es wohl sicher, daß der Name für die Haartracht der Bedawiya halangāy R. Bed. 117 Bil. 194 mit der Sache selbst ins Tē L. III, 198, 61 aufgenommen ist. Ebenso wird das Sidamo ereda, "Bart", galla arrieda ins Amh. als rīz (G. 131, eig. scopetti "Bürste") in einer älteren Lautform mit einer bestimmten Barttracht übernommen sein (s. CERULLI, Études I, 60, II, 190). Das tē Wort gerrā, "Rücken" L. I, 127, 3 ist dem kusch. Ch. grā, egrā entlehnt, das im Bil. ingerā, de. qu. engiyā, agm. angir (R. 361) die Sproßsilbe durch Dissimilation entfaltet hat.

Dagegen scheint bil. gaba, "Körperseite" R. 135 mit seinen Verwandten wie galla  $gam\bar{a}$ , "Ufer, Seite" (Praetorius S. 58) bisch. gebba (Almk. 272, R. bed. 87) doch wohl erst dem sem.  $gab\bar{o}$  (s. M. Cohen, BSL XXIX, 136, s. Essai 121 Nr. 216) entlehnt zu sein, wenn dies auch seine Endung erst kuschitischen Vorbildern verdankt.

Das amh. Wort für Nabelschnur itibt (G. 459), das sich als itib nach R. bil. 57 auch im Tē finden soll, entstammt dem bil.



¹ COHEN Essai Nr. 256 vergleicht g. sakama zu hebr. šekem, dessen Anlaut durch das Ugar. (Dan. Gl 241) als þ wie im Sab. erwiesen wird.

etebā, das durch seine Verwandten wie bed. tēfa (R. 222) als kusch. erwiesen wird. (Cohen, Essai Nr. 321). Dagegen scheint umgekehrt ge'ez henbert, zu dem Albright, AJSL XXXIV, 242 äg. hp' vergleicht und das er auf hbr zurückführt, tña hemberti Bass. 39, tē hemberrā L. III, 162, 227, 2, amh. embert, harari hambarti ins Kusch. als kmr. herbir, qu. gumberā, demb. gumbrā, kem. gumbirā, gambarā (Rossini 197), ins Sa. 'Af. als handub und weiter ins Galla als handūrō und ins Kaffa als yundō (R. II 99, BIEBER II, 374, 1) dazu yunde meje "Nabelstrang" BIEBER II, 291, übernommen zu sein¹. Nur von d'Abbadie bezeugt ist das tē Wort čenqelīt (nicht čenqelt wie bei R.),, Ellbogen "; R. Bil. 341 vergleicht es mit bil. tankal, das sich nach ihm auch im Tē finden soll, qu. tangal; den Vergleich mit bed. guenhal hat er Bed. Wb. 98 nicht wiederholt; so ist auch das von ihm herangezogene som. sohulo und das galla jigile fernzuhalten, da ga. j sich sonst nur auf g, d, z (Praetorius § 26a) zurückführen läßt. Schon durch seine Bildung erweist sich te genfelle "Daumen" L. III, 426, 586, 8 als fremd; die Grundform guendafelle ist noch bei R. Bil. 154 erhalten, d. h. "dicker Finger" (sa. 'af. ferā, som. far "Finger") aus bil. gundafillérā (anders Wajnberg, Abess. Etym. Rocznik, Or. XIII, 29). Das tē und tña Wort für "Bein" salaf ist dem Saho (R. W 320) entlehnt. R. Bil. 199 verzeichnet für das Tē und Tña ein Wort sarbā, "Wade", das sich weder bei Munzinger noch bei Bassano findet, aber von Leslau auch für das Gurāguē bezeugt wird; sollte es echt sein, so kann es in der Tat nur dem schon von R. verglichenen sa. 'af. ga. zarbā entlehnt sein, das im Bil. zu harb geworden ist. Das amh. guelbat "Knie, Ellbogen" hat schon R. Bil. 159 zu bil. girb, girib (auch im Ch. Agm. Qu.), De. gulbē, Sa. 'af. gulub, som. jilib, ga. jilbā, bed. gunbā (R. Bed. II, 23 Wb 97), kafa gilbato R. I, 26, II, 39 gestellt; das Wort ist daher von M. Cohen Mémorial H. Basset, 207 mit Recht für kusch. erklärt (anders Essai Nr. 401). Auch das Wort für "Ferse", ge'ez sakuanā, sakōnā, das Dillmann sehr wenig ein-



<sup>1)</sup> Leslau a. a. O. hält die Agauwörter für die Quelle der semitischen. s. Cohen, Essai Nr. 123.

leuchtend mit sakana, "wohnen" zusammenbrachte, das DIETE-RICH, Abh. z. sem. Wortforschung 88 als "Spitze" erklären wollte, das im Tē L. I, 173, 19 als šekenā, im Amh. und im Tña (BASS. 201) als sakōnā fortlebt, hat R. Bil. 297, Bed. 198 zu bed. sukenā, Qu. sakānā, Ch. sokanā, bil. zāģuánā, 'af. duk'ānō sa. dol'ānā gestellt. Im Kusch. hat das Wort, das im Tña auch den Huf bezeichnet, eine deutliche Etymologie, da es zu bed. sak, sa. sīg, galla zīga "gehen" gehört, das selbst in der Bedeutung "fliehen" ins Ge'ez sakaya, tē sakē entlehnt ist; es ist ein Nom. ag. mit der Endung anā, wie sie im Bil. R. Gr. § 123, im Galla Praetorius § 119b neben dem häufigeren antā Bil. § 122, Chamir § 178, Quara § 100 belegt ist.

Von den Bezeichnungen der Körperseiten hat das Tña šangabāy für "links" (Bass. 233) aus dem Bil. Qu. De. šangab (R. 326) übernommen, dem agm. zangab, Ch. sagib entspricht; daß man mit R. weder arab. ša'm, noch ge'ez dagām dazu stellen darf, braucht kaum bemerkt zu werden. Letzteres hat schon DILLMANN richtig zu ar. dağama "schief sein" gestellt (Quṭāmī 23, 36, 'adğam Qāli, Amālī II, 271, 8, Ru'ba G. 13, 5, Ma'arrī, Luz. 131, 12, mutadāģim Ferazd. 403, 5). Das Synonym gurā im Tña, ZA XIX, 303, auch "Linkser", amh. gerā hat schon Rossini aus R.s Sahowb 161 nachgewiesen; eine Nebenform gerāy bei Bass. 233; im Som. entspricht gure, guräy, gurān "Linkser", im Sidamo gurraččo, "links", Cerulli, Stud. II, 204. Das tē hamaģāy "schwach" L. I, 173, 24 ist aus bil. hamaj R. 195 entlehnt. Da aber ar. hamağ coll. "Dummköpfe", b. al-Ḥaṭīb, Ta'r. Baġdād III, 173, 13, Gazzālī, Iḥyā' I, 62, 20, auch "Geschmeiß von Mücken" Mufadd. App. 1, 8, Ğāhiz, Ḥay. I, 14, 13, Kāšġarī Dīw. I, 79, 2 und hummağ, "elende" Abū Dulaf bei Yāqūt GW III, 446, 18 bedeutet, dürfte das bil. Wort doch aus dem Semit. entlehnt sein; das von R. verglichene ge'ez hamqa,,dumm sein" ist natürlich fernzuhalten. Das tē daqbē "kräftig sein, können" L. I, 8, 19, das im Semit. ganz allein steht, dürfte dem bil. daqab R. 102 entstammen; të  $fad\bar{a}b$ , ,tapfer",  $faddab\bar{e}$ , ,sich tapfer zeigen" L. I, 232, 19 ist dem bed. fadā R. 75 in der Akkusativform



fadab (s. R. Bed. II § 74) entlehnt und dann wieder an das Bilin R. 117 weitergegeben. Das für die politische Geschichte Abessiniens bezeichnende Wort tña und amh. šaffata, "sich empören" findet sich ebenso auch im Bil. R. 317 und würde hier zuhause sein, wenn Rossini Kmt. 248 es mit Recht als ein Reflexiv zu bil. šab, qu. sab (R. 314, der das Wort kaum mit Recht an jibā 177 anknüpft) auffaßt. Das ge'ez Wort für "küssen" 'amḥa hat Praetorius BASS I, 30 auf ein nicht belegtes Wort \*mā'ḥā, "Bruderschaft" zurückgeführt; in seinem jetzt bei mir befindlichen Handex. hat er aber schon am Rande bemerkt: agau! In der Tat ist es als yimaġ im Kemant (Rossini 270), qu. imaġ, demb. yimaġ, kmr. yemqu, emqu, kmt. amuḥ vorhanden und dort wohl als ursprünglich anzusehen.

Aus der materiellen Kultur der Eingeborenen haben die Semiten mehrere Namen für Erzeugnisse des Landes übernommen. So führt R. 317 das bil. Wort für eine grobe Wolldecke šefat auch für das Tē und Tña an, obwohl es sich weder bei Munz. noch bei Bass. findet. Tē balamāt "Lederschurz der Arbeiter" L. I, 80, 10, 190, 23 stammt aus dem bil. balamāy R. 79. Der Name für den Pelzmantel der Schüler tña und amh. dabalō (Bass. 775, G. 668) bezeichnet als  $dabal\bar{a}n$  im Te L. III, 435, 129 (s. IV, 905) ein Festkleid; es entstammt dem bil. dabbalå, Schurzfell" R. 96; das Kmt. unterscheidet zwischen dabalā, "Pelzkleid" und dabalō,, Pelzmantel" (Ross. 183). R. stellt dazu das sachlich doch stark abweichende bil. deblā, qu. debya, bar. dabal "Leibgurt" mit dabbal "als Leibgurt anlegen", das er im ge'ez dabala, ar. dabala, wiederfindet. Das ge'ez Verb findet sich nur als tadābala "sich sammeln" (von einer Truppe) und madbal "Versammlung", ar. dabala I. und II. b. Qot. 'Uyūn2 III, 204, 1 "einen Bissen (dubla) zusammenfassen"; zu dubla, dem hebr.  $d^eb\bar{e}l\bar{a}$ , Feigenkuchen" entspricht, gehört das Dem. dubaila "Bauchgeschwür", außer bei den Ärzten wie Ps.-Tābit, Dahīra 22, 7 (Isis XIV, 74) auch sonst häufig, Naq. 22, 6, b. Qot. Poes. 294, 9, Muslim (Stambul 1332) VIII, 122, 18, Gazzālī Iḥyā' I, 156, 19 usw. Das ar. Wort ist als debil, ,ballen, sammeln" ins Bed. R. 60 entlehnt, ist



aber von den abess. Wörtern für Kleidungsstücke fernzuhalten. Hier sei noch das tē Wort für "Ring" fāy L. III, 322, 466, 8 angereiht, das wohl dem Bed. R. 85 entlehnt ist. Dazu führt Les-LAU, Word I, 79, noch lekō "Hosen" (Gur. aus dem Sidamo), surrī dass. (Tē, Tña, Amh. Gur.) aus dem Kusch. und sifsa "Armband" aus dem Somali an.

Zahlreich sind die Bezeichnungen für Waffen und Geräte, die aus den kusch in die sem Sprachen übergegangen sind. Schon das häufigste Wort für den krummen Säbel amh. šōtal G. 218, tña šetől Kolm. Trad. 88, 5, šūtōl Bass. 230, tē šetl (Munz. 20) einmal auch im Pl. šawātel in dem späten Ge'ezwerk Mașhafa Mestīr, s. DILLM. 388, verrät durch seine Form die Herkunft aus bil. šōtal, De. Qu. sōtal, Ch. šütil, sa. sōtal, ga. zōdalā, R. 311, kmt. šutal Ross. 253, ebenso wie  $g^u arad\bar{a}$  Bass. 872, te Pl.  $ger\bar{a}d\bar{e}t\bar{a}t$  L. I, 165, 1, amh.  $g^uar\bar{a}d\bar{e}$ , vulg.  $gor\bar{a}d\bar{e}$  G. 730, Säbel aus kmt. gurādē, qu. gårādā Ross. 200, ebenso wie die lautliche Variante tña galīdō "kleines Messer" Bass. 815, Kolm. 128, 5, tē  $gal\bar{o}d\bar{a}$  L. I, 17, 25, Munz.  $gel\bar{u}d\bar{a}$  aus dem bil.  $galud\bar{a}$  sa. af. ga $l\bar{o}d\bar{a}$  R. 147. Das ge'ez Wort für Lanze  $k^u\bar{\imath}n\bar{a}t$ , var.  $k^uen\bar{a}t$ , Pl.  $k^ua$ yānew,  $k^u$ eyānew,  $k^u$ awānew Šerṣa Dengel 61, 18, 20, tē  $k\bar{o}n\bar{a}t$  L. I, 4, 23 (Munz.  $k^u in \bar{a}t$ ), tha  $k^u en \bar{a}t$  Bass. 628 kann nicht mit DILLMANN zu hebr.  $h^a n \bar{\imath} \rho$  und zugleich zu ar.  $qan \bar{a}t$  (eig. ,,Rohr") gestellt werden, was noch Bittner, Mehri-Stud. I,74, Cohen, Essai Nr. 244, für möglich halten; es kann auch wohl nicht, woran Prae-Torius dachte, zu  $k\bar{e}n\bar{a}w\bar{i}$ , "Handwerker" gestellt werden, da die Beschränkung seiner Erzeugnisse gerade auf die Lanze, deren Herstellung doch besonders einfach ist, nicht zu verstehen wäre. Man wird darin ein kusch. Wort erkennen müssen, dessen relativ älteste Gestalt im Kaffa  $g^u in\bar{o}$  R. 38 erhalten ist; im Bed.  $fen\bar{a}$ R. 79 ist der labiovelare Anlaut, wie oft im Bed. durch eine reine Labialis ersetzt, während sich in der Zusammensetzung mit dabi "Schaft" in kendabi vor der Labialis des 2. Gliedes durch Dissimilation ein Palatal entwickelt hat, s. R. 143, 58, wo die zu dabi, sa. 'af. som. dab, dabb verglichenen semit. Wörter fernzuhalten sind. Der Schild führt im Te denselben Namen wie der Büffel



L. I, 81, 23, 168, 80 ' $agab\bar{a}$ , auch wenn er aus Rhinoceroshaut hergestellt ist, ' $agab\bar{a}$   $har\bar{\imath}$ 's 168, 79. Der Name des Büffels stammt aus Bed. Sa. ' $agab\bar{a}$  R. 10; dieselbe doppelte Verwendung wie im Tē findet sich auch im bil.  $kabg\bar{a}$  R. 211, der es mit Recht als durch Reduplikation aus de.  $kew\bar{a}$ , qu.  $kuw\bar{a}$ , agm.  $kiw\bar{a}$ , kaffa  $ga\bar{o}$  entstanden erklärt; die Reduplikation ist in ' $agab\bar{a}$  wieder durch Dissimilation des Anlautes aufgehoben. Im Amh.  $g\bar{o}$ , wie in kem. Ross. 201, im giang.  $g\bar{e}$ ,  $g\bar{e}$ ,  $g\bar{a}$ ,

Dem Kusch entstammen auch eine Reihe von Wörtern, die sich auf den Ackerbau beziehen. Schon das ge'ez Wort für den Pflug 'erf ist fremder Herkunft (Cohen, Essai Nr. 110). Es kann doch wohl nicht identisch sein mit dem gleichlautenden Wort für den Löffel, mit dem die Communion gereicht wird (als ōfātā ins Kaffa entlehnt, R.K. I, 30), das Dillm. 972 richtig zu ar. garafa "schöpfen" gestellt hat. Das Aufreißen des Bodens kann doch wohl nicht als Schöpfen aufgefaßt sein. Im Tē erscheint das Wort als erbānā L. III, 29, 27, gerade so wie im bil. erbana, rbana, Pl. erfan, Ch. erbānā, rbānā, das R. 48 als Nom. ag. zu dem in arb "Grab" vorliegenden Verbalstamm stellt, das aber von dem ins Saho als qarbe, qabre eingedrungenen sem. Lehnwort zu trennen ist. Ein anderes Wort für die Pflugschar te deguer kenne ich nur aus R. Bed. 63, wo es mit bed. dugure, dugre, sa. dugre zusammengestellt wird. Der tña Name des eisernen Ringes, mit dem die Ohren (so!) des Pfluges zusammengehalten werden, kerfes Bass. 595, das R. Bil. 226 auch als kuarfas für das Tē verzeichnet und als "Schuh der Pflugschar aus Elephantenhaut" erklärt, weist R. im Bil. als kuarbar nach, während sa. karfas und bed. karfas denselben Auslaut wie das sem. Wort zeigen. Auch der Name des Kopfholzes am Joch des Pflugstiers im Tē qerōba L. III, 477, 638, 7, tña quirāb āt Bass. 292 dürfte mit bil. kuarab, "die Seitenspangen am Joch" R. 226, der dasselbe Wort auch aus dem Tē anführt, identisch sein. Der Name der Tenne te wadnā L. I, 96, 20, III, 45,

Brockelmann, Abessinische Studien





66, 4, Pl. wadannīt III, 54, 30, zu dem Munz. auch das Verbum wadanē, dreschen" verzeichnet, hat schon R. 360 zu bil. waranā, ch. warnā gestellt, und es muß wohl als aus diesem mit Dissimilation (Grundr. I, 227, h) entlehnt angesehen werden. Wenn im Ge'ez in der Übersetzung von ἀλώς in Par. neben guern auch  $g^u ern\bar{a}$  erscheint (DILLM. 1156), so ist diese Form wohl schon einem dem bil. waranā entsprechenden Wort angeglichen. Das Wort guern dagegen, mit dem die Übersetzer auf dasselbe Wort wie das goren des Grundtextes gekommen sind, darf man wohl nicht mit R. diesem Wort gleichsetzen, so daß g im Kusch. zu w geworden wäre, wie das ja allerdings im Galla (Praetorius § 22e) in der Tat zu beobachten ist. Wenn in einem Voc. bei DILLM.  $g^u ern$  durch amh.  $er\check{s}\bar{a}$ , behautes Feld" erklärt wird, so ist das wohl nur als Glosse zu den nicht mehr verstandenen Bibelstellen aufzufassen und nicht als wirklich bezeugtes Wort mit M. COHEN, Études d'Éth. mér. 382 mit bil. gindi "Landbesitz" (R. 154) zu vergleichen. Kaum bezweifeln wird man, daß das tē Wort 'erārā "Holzgestell auf dem Felde zur Bewachung der Saaten" L. III, 79, 99, 15; 229, 312, 10, tña Bass. 494, dem gleichlautenden bil. R. 51 entlehnt ist. R.'s Annahme, daß der Name für diesen Wachtturm mit dem bil. Wort ererā identisch sei, das aus dem ge'ez 'arārā (nach R. auch tē 'arārā) übernommen die näselnde Sangesweise für Gebete bedeutet, daß das Wort eigentlich auf den Sang der Wächter gehe, ist nicht sehr überzeugend; näher scheint die Ableitung von ar "ernten" zu liegen, Wurzelreduplikationen sind ja in allen kusch. Sprachen häufig und die Dissimilation des anlautenden Vokals nicht auffällig.

Auch das Hauswesen der Eingeborenen hat den Einwanderern eine Anzahl von Lehnwörtern zugeführt. Das ge'ez Wort dās "Hütte" hat DILLM. 1097 mit ar. dassa "abscondidit" zusammengestellt; dies heißt aber ursprünglich "vergraben" wie Sūra 16, 61, dann "einteeren" und meist metaphorisch "heimlich zu jem. senden" b. Sa'd V, 292, 12, Aġ.² II, 23, 3, daher dasīs "heimlicher Bote" Ps. Balḥī V, 138, 5, RAAD X, 80, 2 und "heimliche Feindschaft" Ḥamāsa 642, 1, Naq. I, 350, 17; das alles liegt von



dem Sinne des bergenden Schutzes, wie er für das Etymon eines Wortes für Hütte vorauszusetzen wäre, weit ab. Das Wort lebt im Tē als "Brauthütte" L. I, 118, 9 nach R. auch in der Form  $d\bar{o}s$ , wie im Bil. sg.  $d\bar{o}s\bar{a}$  R. 113, Qu.  $d\bar{a}z\bar{a}$ , sa. 'af.  $d\bar{a}s$  von  $d\bar{\imath}s$ , so. dis "eine Hütte bauen". Auch das andere Tē Wort für die Brauthütte 'īṭāyō L. I, 128, 11, III, 35, 47, 10 ist doch wohl dem bil. 'ēṭāro R. 67 entlehnt, wenn auch für dies eine kusch. Etymologie nicht zur Hand ist. Die kleine Hütte des Feldhüters heißt im Tña guǧǧī (Bass. 854), nach R. goǧī, amh. goǧā, gurague gōnzā, entlehnt aus agm. gujo, ga. gojo, kmt. goji (Ross. 196), kaffa gådo R. II, 35, godo, Bieber II, 34, u. s. Ebenso stammt tē 'arqay "Ehebett" L. I 100, 14, 227, 8, das Munz. 33 als ärkei, R. als 'argāy verzeichnet, aus dem bil. argā, Qu. arg. Wenn R.49 das bil. Wort mit Recht von arag, "hinaufsteigen" ableitet und dies als urverwandt mit oder entlehnt von ge'ez 'arga, tē 'argā (davon tē 'ergē,,Dach' L.I, 206, 6) ansieht, sowürde schon der schwankende Stammauslaut im Tē für die Entlehnung sprechen. Nur zufällig klingt das Wort an das ge'ez 'arāt,,Bett' an, das aber auch nicht mit Dillm. dem ar. 'arš gleichgesetzt werden darf. Das Wort für den Türvorhang tē kerār, Pl. akerrat L. I, 209, 12 ist dem gleichlautenden Wort im Bil. R. 227, im Bed. R. 147 entlehnt. Der Name der mit Dorngebüsch umwallten Viehhürde, der ar. zerība, im tē kalēb L. I, 27, 23 (bei R. kalab) ist dem bil. kalab, Kunama karēba, R. 218 entlehnt; zu dem bed. kalēb (R. 140) ist auch das zugehörige Verbum kelib "einzäunen" erhalten. Der Turm heißt im Tña gembī Kolm. No. 27, 1, Bass. 821, "königlicher Palast", amh. gemb G. 716, es findet sich im Bil. als gimb, qu. gemb R. 151. Der Name des Dorfes tña quišet Bass. 296, nach R. in Hamasen wie im Tē  $qe\check{s}\bar{o}t$ , stammt aus dem bil.  $qi\check{s}\bar{o}t$  R. 246, das auch ein Verb qašu y, abgesondert leben 'neben sich hat, wie bed. kišo R. 149, wie tē  $zag\bar{a}$  L. I, 284, 21 aus dem bed. zaga, Munzinger, Ostafr. St. 328, das bei R. fehlt. Dem Sidamo hat das Harari die Wörter für den "Weg" ūgā (Cerulli St. I, 231) und das "Land" bad (eb. 239) entlehnt. Endlich ist auch der Name des Brunnens tē 'ēlā L. III, 26, 36, 10, tña Bass. 667,



dem bil. sa. 'af. ga.  $\bar{e}l\bar{a}$  entlehnt R. 63, der es wie Cohen, Essai Nr. 64 dem sem. 'ain gleichsetzt, das ja aber nur "Quelle" bedeutet.

Von Hausgeräten ist der Name des Schlauches te harb L. I, 80, 15, tña harbī Bass. 43 dem bil. harb, Bed. hareb, ch. hirba, Go. Kaf. arbō R. Bil. 199, Bed. 124, II, 30, Kaf. II, 14 entlehnt. Im Sūdānar. soll ihm nach R. ein harba oder harba entsprechen, das er auf klass. ar. qirba zurückführt, obwohl sonst ein Wandel von q > h nicht mit Sicherheit zu belegen ist; die von Landberg, Datīna 545 aufgestellten Etymologien können den Wandel als zu unsicher nicht beweisen. Also wird das Sūdānar. Wort, das ich sonst nicht belegen kann, wohl auch als kusch. Lehngut zu betrachten sein. Nur von R. bezeugt ist das tē und tña Wort für den "Schöpfeimer" tē šagdā, tña ṣagdā, Bil. 322, Bed. 63, das sicher dem bil. šaugtā, pl. šaguet, nach Bed. 63 šaqutā entstammt; der Anklang an bed. dugura, dugra ist doch wohl zu äußerlich, um etymologischen Zusammenhang zu begründen. Das nur von d'Abbadie bezeugte të Wort tofat "Melkeimer aus Palmblättern" kann als Gerät der einheimischen Nomadenwirtschaft nur aus bed. tēfa stammen, mit dem es R. 222 zusammenstellt. Dagegen ist das zunächst ganz afrikanisch anmutende wančā "Trinkhorn" im Tē, Tña und Amh. das sich auch im Bil. R. 357 findet, von Praetorius Amh. Spr. 84 mit Recht auf das semit. Verbum washa "gießen" zurückgeführt.1)

Endlich ist auch das Wort für "Schiff" tē dōnek L. I, 186, 227 sicher dem bil. donik entlehnt, das im Sa. 'Af. So. doni den Auslaut verloren hat (R. 108); das sich auch im Quara findende amh. tānkuā Barke, in Schoa auch kuānkuā, kann diesem Wort wohl nicht mit R. Qu. 11, 135 gleichgesetzt worden.

Von Musikinstrumenten ist der Name der Geige čīrā im Tē L. I, 123, 8, 256, 5 durch Haplologie aus bil. tiṭira entstanden (R. 351). Das diesem zugrunde liegende Mimema tīṭī "Töne" findet sich, vielleicht als davon unabhängige Urschöpfung auch im Tē L. III, 349, 15 für die Töne der Harfe. Auch der Name der



 $<sup>^{1}</sup>$  Eine Anzahl von Namen für Geräte und Werkzeuge führt LESLAU, Word I 79 auf.

Flöte tē Pl. 'anadder L. I, 122, 14, tña 'endūr ZA XVII, 35, 17, 1, Bass. 695, entstammt zunächst dem bil. andir (R. 34); die von diesem angeführten Formen tē 'enzer, tña ender finde ich sonst nicht. Das bil. Wort stammt letztlich allerdings aus dem ge'ez 'enzīra, in dem DILLM. wohl mit Recht eine Weiterbildung des syr.  $n^e$ sar für verschiedene Geräusche, das seinerseits auf dem ar. Mimema sarra beruht, erblickt. Aber der Übergang von z > d kann nur im Kusch., nicht im Sem. geschehen sein.

Von Erzeugnissen der Wirtschaft ist das nur von R. 267 für das Tē bezeugte mekuat "Teig" (bei D'Abbadie farine à purifier le beurre fondu) dem bil. måkuatá, Ch. metåkuá, sa. 'af. mutuk entlehnt. Auch das Wort für Bier tē selqā L. I, 98, 13 stammt gewiß aus dem bil. salajā, silajā, sillajā, agm. sileji, Qua. selanā, De. salayā, Ch. šellā (R. 303); dazu gehört auch tña čelqā Bass. 925 für einen Bierersatz aus Leinsamen. Schon Cerulli Stud. Et. I, 249 hat festgestellt, daß ge'ez behe'a, "gären", behū', "Sauerteig", tña  $beh\bar{u}q$ , dass. Matt. 13, 33, bei Bass.  $beh\bar{u}q^ue$  neben  $be\bar{\kappa}\bar{u}$ 328, 332, amh. bokkā, buhō, "Sauerteig" aus dem Kusch. stammt, wo es überall verbreitet ist, bil. båqu, bauq R. 75, dessen weitere Verwandte CERULLI verzeichnet. Auch das Wort für Feinbrot amh. und tña tābitā Bass. 912 mit der Nebenform tāytā entstammt dem bil.  $t\bar{a}b\bar{\imath}t\bar{a}$  R. 347, das im Galla als  $\check{c}abita$  (Praetorius § 24e) erscheint, im Sa. als taba, nuba tabe; dazu stellt R. Bed. 74 auch bed. dambo. Ob man das amh. amizzā "Tiefbrot" (G. 427) tña hanzō Bass. 8 noch mit der Sicherheit wie Praetorius Amh. Spr. 58 auf die semit. Wurzel des ge'ez hebest zurückführen darf, ist angesichts der von R. Bil. 28 verzeichneten kusch. Wörter bil. amja, sa. hanza, Ch. amza doch wohl fraglich.

Semiten der eingeborenen Bevölkerung entlehnt haben u. zw. nicht nur für Tiere der afrikanischen Fauna, sondern auch für solche, für die sie schon Namen mitgebracht haben müssen. Das tē 'ēšāt "Kuh" L. III, 105, 128, 4 ist ohne Zweifel dem bed. ša', ga. sa'a, so. sa', sa. 'af. sā' (R. 208) entlehnt, ebenso wie tē lagā "Kalb" L. I, 116, 3 dem bed. laga, sa. 'af. rugā (R. 155) und das



tē dangalgalā dass. L. III, 252, 29, 491, 660, 2 dem gleichlautenden bil. R. 109, dessen Reduplikation gegenüber dem 'af. dahal dem Ausdruck der Deminution dient. Solche Bildungen sind im Tē und Tña sehr verbreitet, wie kuremrām "kleiner Brocken" ZDMG 92, 617, 2 (nicht bei Bass.), čabalbīlō, "Staub, Asche" L.I, 277, 364, III, 238, 49, tña fartā'ṭā' ,,diarrea" ZA XIX, 312, 4, häufig auch bei Abstrakten wie tña galțamțam "Verwirrung ZA 19, 329, 7, Bass. 816, sewenwen, Aufregung" ZA XIX, 319, 142 (nicht bei Bass.), guelemlem, "Wunder" ZA XVII 28, 2, 1 (nicht bei Bass.), netalqafqaf,,sans autorisation" Kolm. 172, 10, zar $b\bar{o}$ ' $b\bar{o}$ ', Geschwätz'' eb. 168, 9 (Bass. 725 zarb $\bar{a}$ 'b $\bar{a}$ '). Das männliche Tier von Ziegen und Schafen, vereinzelt auch von Rindern heißt im Ge'ez dabēlā Dillm. 1101, im Tē nach Munz. dabēlē und weist sich schon durch seine Form als unsemit. aus; es ist wohl dem sa. af. dabēlā (R. Saho 100) entlehnt. Möglich wäre es allerdings, daß das Wort seine Form erst im Kusch. erhalten hätte, und daß ein ursprünglich semit. Wort erst in dieser Form ins Semit. rückgewandert wäre. DILLMANN hat es schon in seinem Henoch v. J. 1853, S. 279 mit amh. dabbōl "junges Haustier" verglichen und dies mit ar. dubl, daubal (bei Freytag auch als duwail verlesen) zusammengestellt. Daubal soll nach den Lexikographen (LA XIII, 250), das Junge vom Schwein, Esel und Wolf bezeichnen. Belegt ist es als Beiname al-Aḥṭals, den ihm seine Mutter gegeben und den Garīr in einem berühmten Spottvers im Sinne von "junger Esel" aufgenommen habe, s. dessen Dīwāni II, 61, 13, 2103 u., Aġānī XI, 161, 17, 257, 17, Nuwairī II, 275, 2, Hiz. I, 220 apu, Suyūṭī Muzhir II, 95, 8; so ist der Spottname auch von Quṭāmī 23, 43 übernommen, wo es Barth irrig als "listiger Wolf, Fuchs" erklärt hat. Der Name des verschnittenen Bocks im Tña mekket Kolm. 64, 2 bouc d'engrais (nicht bei Bass., nach R. auch im tē, amh. mukkit mit dem Verbum mōkata, G. 97) ist dem bil. makit, cham. musánā RB 267 entlehnt. Die Dromedarzucht ist in Afrika erst von den Semiten eingeführt (s. F. Altheim, die Krisis der alten Welt I, 164ff.). Daher ist nur ein Wort aus diesem Bereich, das für den Kamelhengst



tē henrārīb L. I, 161, 2, 167, 6, III, 76, 98, 2 mit der durch Dissimilation entstandenen Nebenform hendārīb L. III, 347, 8 LITTM. Skr. Hum. Vet. Samf. Uppsala VIII, 6, 12, 7, hemrāb hamanreb L. III, 368, 21 nach R. henrarīb auch im Tña (nicht bei Bass.) dem bil. hemrarīb R. 196, "Leitochs", auch Anführer, Räuberhauptmann entlehnt; R.'s weitere Vergleiche dürften abzulehnen sein. Von den Steppentieren führen mehrere Antilopenarten bei den Semiten kusch. Namen, so die Ariel- oder Sömmering-Antilope tē arāb L. III, 95, 32 aus dem Bil. R. 48. Der Name der Madoqua Antilope redunca, der sich als medāque und medāquā schon im Ge'ez findet, wie er als medāq im Tña Bass. 123, midaqqum im Amh. erscheint, kann nicht mit DILLM. auf dagga "dünn sein" zurückgeführt werden. Schon die Form erweist das Wort als fremd, wenn es auch bisher noch m.W. in keiner kusch. Sprache nachgewiesen ist. Dagegen stammt der tē Name dananītō L. I, 199, 7, im Tña Bass. 784 "spezie di gazella piu grande del sasaha" aus dem Bil. R. 109. Ebenso erweist sich der amh. Name schon durch das Schwanken zwischen bahör und bōhar G. 310 als fremd; er scheint im Kaffa als boherō R. I. 23 wie der Name einer anderen großen Antilopenart  $t\bar{o}r\bar{a}$  G. 358 im Kaffa als dollo R. I, 29. Auch das gewöhnliche te Wort für "Gazelle" šōkan L. I, 26, 20 stammt aus dem Bil. R. 332. Daß der Name des größten Tieres der Steppe, des Elephanten, altamh. zakō, von den Kuschiten geprägt, ist längst bekannt. CERULLI St. I, 244 führt ihn auf die Wurzel zakuar zurück. Vielleicht erscheint er als dnhr schon in einer ägypt. Inschrift v. J. 264 v. Chr. s. W. M. MÜLLER, WZKM X, 203. Die verschiedenen Formen in den Einzelsprachen verzeichnen Rossini, Kemant 205, CERULLI Stud. I, 244, III, 88; die von R. Bil. 181 und von Leslau Word I 79 angeführte tña Form zehōl kennt Bass. nicht. Vielleicht geht auf dieselbe Quelle auch das ge'ez Wort  $n\bar{a}g\bar{a}$ zurück, dem Dillmann das ähnlichlautende skr. Wort  $n\bar{a}ga$ zur Seite stellte. Eine Vermittlung zwischen den beiden Wörtern ist trotz der Anthropos XXVII, 814/5 besprochenen Parallelen, wie gerade für den Elephanten äg. 'b, ib, skr. ibha schwer vor-



stellbar. Wenn aber nagē aus ganē umgestellt wäre, könnte man es an qu<br/>.  $g \bar{a} n \bar{a}$  neben  $j \bar{a} n \bar{a}$  wie im Bil. (R. 181) anknüpfen. Vielleicht ist die Umstellung durch das Wort nagōt "Elephantenrüssel" tē L. I, 15, 19, tña neguet Bass. 463, nach R. in Hamāsēn neguē, wie bil. naguat, nugat, Sa. Af. nuge, das im Ge'ez allerdings nicht belegt ist, veranlaßt. Auch die allgemeine Bezeichnung für die wilden Tiere tē wānīn L. I, 71, 19, 199, 20, entstammt dem Bil. R. 358; als kusch. wird es durch das Einzelnomen binensā, "Tier" im Galla (Praetorius 226) nachgewiesen. Von den Kleintieren der Steppe trägt der Klippdachs Hyrax (der wabar der Araber) schon im Ge'ez den Namen gehē wie im Tē  $ge\hbar\bar{e}t$  L. I, 199, 23, tña  $gih\bar{e}$  Bass. 817 wie im Bil. R. 145 und Bed. R. 93, s. Rossini Kemant 116. Daß das Wort mit Littmann, Ag. Ztschr. 67, 66 als schallnachahmend aufzufassen sei, leuchtet nicht ohne weiteres ein. Der Name des Tieres im Amh. aškōkō, schoa šikōkō G. 225, 448 lautet ebenso im Kemant Ross. 171; da ihm im Sa. Af. kakomā (R. Sahowb. 212) entspricht, ist es wohl als Schallnachahmung aufzufassen, zumal aškākā im Amh. auch das Geheul der Hyäne bezeichnet. Es fragt sich dann aber, wo das Wort zuerst geprägt ist. Dasselbe gilt für den Namen des Hasen, te mantalle L. I, 197, 10, 198, 4, tha mantelle Bass. 103, ebenso amh. (Praetorius § 133a, Isenberg II, 97, nicht bei Guidi). Ludolf gab das Wort auch für das Ge'ez an, doch ist es dort noch nicht belegt; die vielen Varianten im Kusch. bil. mantalē R. 273, kemant bantarā, kmr. kmt. bitlā Ross. 178, zu denen wohl auch nub. widla, wudla, aw. šentalā, dam. šințilī gehören, sprechen dafür, daß das Wort hier zu hause ist. An diese darf man vielleicht auch das amh. penčal, tenčal G. 824 anschließen. Die dem Wortkörper fehlende Festigkeit weist darauf hin, daß es in keiner Sprache mehr etymologisch angeknüpft ist. Auch das Eichhorn führt im Tē šellū L. I, 199, 23 denselben Namen wie im Bil. R. 323, dessen Ableitung vom ge'ez salala nicht recht einleuchtet. Da dasselbe Wort im Bil. auch die dem Katzengeschlecht angehörende Manguste Herpestes gracilis bezeichnet, darf man vielleicht auch deren amh. Namen mučečelā



G. 119 damit verbinden, der mit einem erst nachzuweisenden Element zusammengesetzt sein könnte.

Von den Raubtieren trägt nur der Leopard im Te einen kuschitischen Namen Pl. gammēnētāt L. I, 229, 20, eig. "Mähnenträger" von so. ga. gammā, ch. gami, amh. gāmmā G. 713. Da der Leopard keine Mähne hat, so muß der Name ursprünglich für den Löwen geprägt sein, der so auch noch im Bil. heißt R. 152. Der Luchs hat seinen Namen im Tē deqālā L. I, 199, 21 wie im Bil. 102, tña dequāl Bass. 772 als vermeintlicher Bastard. Nur von R. bezeugt sind die Namen des Karakal tē degālā hayat, tña deqālā anbasā und des Gepard tē deqālā hamūm, tña deqālā nabrī, während G. 665 yanabr dīqālā nur allgemein als ein kleineres Raubtier als den Leoparden bestimmt. Das Tña wie das Amh. haben auch ein Verbum degele Bass. 772, daggala G. 664,,einen Bastard zeugen" davon abgeleitet. Daß der ge'ez Name des Fuchses quensel nicht mit R. Bil. 241 auf das Verb qanaşa "tanzen" bezogen werden kann, bedarf wohl keiner Erörterung. Er entstammt dem bil. quanšalā mit der Kurzform quanšu, Cha. quașelā, Kaffa quarecō (s. noch R. K. I, 23, II, 62). Ein anderer Name des Fuchses im Sa. 'Af. wakari (R. Sahowb. 367), agm. wŭgeli ist nur ins Tña wekāryā (Bass. 652) übernommen (R. K. I, 23), wie das ga. sirendida (eig. ,,Feldhund") ins Guraguē. Der amh. Name des Hundes wuššā (s. Anthropos XXVII, 803) ist schon von Schuchardt (Revue Et. basq. VII, 22) zu galla ušo, barea waš, das im Bed. (R. 242) als yas, im Sidamo als wuššiččo mit allerlei dialektischen Varianten (CERULLI, Stud. II, 224) wiederkehrt, gestellt; C. nennt auch ein von G. nicht aufgenommenes amh. Deminutiv bučillō. Die Anthr. a. a. O. noch geäußerten Zweifel an dem kusch. Ursprung des ge'ez, tē und amh. Wortes für den Wolf  $tak^u el\bar{a}$  sind wohl nicht mehr berechtigt. Auch der Name eines wolfähnlichen Tieres im Amh. wālgā (G. 560) ist offenbar dem kaffa wangō, ga. wongo (R. K. I, 36, II, 95) entlehnt.

Von den Vögeln tragen mehrere bei den Semiten kusch. Namen, so schon im Ge'ez der Strauß, saganō, tē sagan L. I, 81,



24, 171, 11, amh. saguan; die entsprechenden Wörter im Bil. sagan, Ch. sagunā, Qu. Agm. saganā vergleicht zwar R. 297 noch mit ar. sa'l, za'la und gar hebr. ya'an, wie Dillm. allerdings zweifelnd einen ar. Namen des Straußes si wann, Cmt. Mfdd. 809, 6, herangezogen hatte, aber solche, z.T. ganz entfernte Anklänge wird man nicht mehr für die Etymologie verwerten wollen. Der für die abessinische Fauna charakteristische Hornrabe führt einen kusch. Namen tē gumgummārē L. I, 200, 2 wie im Bil. R. 151, nach R. in Samhar  $g^u em g^u em \bar{a}$ , im Hochland ab  $g^u en b\bar{a}$ him, Tña ab guembā nicht bei Bass. in Hamāsēn ab guembāht; der amh. Name erkūm, älter herkūm (G. 436) zeigt wie das Ch. kurma und das sa. 'af. guggā, daß es sich hier ursprünglich um eine Schallnachahmung handelt, die aber von den Kuschiten erstmalig geprägt ist. Von den Raubvögeln führt der Adler im Tē und Tña denselben Namen gām (Munz. 45, nicht bei Bass.) wie im Bil. R. 151, im Sa, Af.  $g\bar{u}m\bar{a}$ , bed.  $ih\bar{a}m$ , yiham (R. Bed. 242), der Falk im Tña līlō Bass. 14, auch von G. 12 ausdrücklich als tña bezeugt, wie im Bil. R. 225, der das Wort irrtümlich auch dem Ge'ez zuschreibt. Der Habicht heißt im Ge'ez guezā, das DILLM. mit talm. gaz (gas) verglich; näher steht ihm aber wohl der Name im Kaffa gajō, gaččē R. II, 36. Der Name der Eule tē  $g\bar{a}n$  L. I, 171, 11 ist derselbe wie im Bil. R. 153, der das Wort auch dem Tña zuschreibt (nicht bei Bass.). Für den Papagei führt R. Bed. 125 einen mit dem bed. harhara, sa. 'af. harharat übereinstimmenden, offensichtlich schallnachahmenden Namen harharat im Tē und Tña an, den aber Munz. und Bass. nicht verzeichnen; ebenso ist der Name des Halsbandsittichs im Bil. karū R. 225 zu beurteilen, der nach R. auch im Tē vorkommen soll. Das gleiche gilt für den Namen der Taube tē kātrā L. I, 199, 11, im Tña Bass. 628 wie im Bil. R. 231, während der im Amh. fortlebende ge'ez Name regeb, der sie wohl als "die Scheue" bezeichnet, als ergeb ins Kemant aufgenommen ist (Ross. 170). Das Perlhuhn führt schon im späten Ge'ez den Namen zagrā (Alex. 85, 6, bei DILLM. 1066 nach einem Voc. zegrā) wie im Tña (Kolm. 109, 2, Bass. 742), amh. zegrā, žegrā und



ğegrā G. 630, 638, 700 ebenso wie im Kusch. bil. jagrīnā R. 179, Ch. jiriyānā, sa. zagrā, af. dagra, som. digirin, sidama zirgā (Cerulli St. III, 89 mit vielen Varianten). Der Madenhacker Buphaga erythrorhynchus heißt im Tē und im Amh. černā Bass. 933, G. 846, nach R. im Tē čenrāy (nicht bei Munz. und d'Abbadie) der Name stammt trotz des auslautenden doch wohl aus bil. carrūrā (R. 174), sa. carrā und farrā, ga. carrā. Durch weitere Umstellung ist der amh. Name arač, in Schoa čerē (G. 441) entstanden. Daß der Name des Huhnes dōrhō im Geez, tē dērhō L. I, 200, 9 nicht mit Dillm. auf eine semit. Wurzel zurückgeführt werden kann, sondern daß ihm eine kusch. Form \*dirkw zugrunde liegt, ist wohl seit Cerulli Stud. III, 166, der zahlreiche Varianten verzeichnet (s. auch R. Bed. Wb. 22, sprachl. Stellung des Nuba 96) allgemein anerkannt. Auch die Schwalbe führt im Tē (Munz. 47) denselben Namen wie im Bil. gaddō R. 141.

Von den Echsen heißt das Krokodil im Tē almā L. I, 200, 9 wie im Bed. lema, sa. ilma, nub. elum (R. Bed. 141). Dem Wort eignet ursprünglich nur die Bedeutung gefährliches Ungetüm, daher im Bil. almā, "Riesenschlange" (R. 26), im 'Afar ulum das Flußpferd; aber der Lautstand verbietet, es mit R. auf das ge'ez arwē zurückzuführen. Dunkel ist noch immer der ge'ez Name des Krokodils hargas; man darf ihn schwerlich mit F. MÜLLER, WZKM VII, 307, vgl. XXII, 366 an syr. hardānā anknüpfen (s. Cohen, Essai Nr. 100). Vielleicht ist ein Deminutiv dieses ins Kusch. übernommenen Wortes (oder des Grundwortes von hargas) das kemant argānō, "kleines Krokodil", Varanus Niloticus s. ocellatus, das als arǧānō ins Amh. G. 439 übernommen ist. Ebenso ist der amh. Name einer kleinen giftigen Echse enqāqellā, alt hengāgellā G. 463 dem Qu. anhalhalā oder dem Kaffa engangilo R. I, 24, n. 211, 13 entlehnt. Ob R. Somaliwb 312 das ge'ez Wort mit Recht an tambaro allacā, kullo alašā angeknüpft hat, möchte ich auch heute noch wie Anthr. XXVII, 815 unentschieden lassen. Die Riesenschildkröte heißt im Tē gubyē (Munz. 46) ebenso wie im Bil. R. 139 entsprechend dem sa. gåbíyā, 'af. gåbayā; die von R. genannte tña Form  $g^ueb\bar{e}$  kennt Bass. nicht.



Von den Insekten ist der Name der Heuschrecke anbatā schon im Ge'ez häufig. Ludolf, dem Gesenius und Dillmann beistimmten, leitete den Namen von ar. nabata, "hervorsprudeln" ab; doch ist der Vergleich eines eine Pflanzung überfallenden Heuschreckenschwarms mit einem sprudelnden Quell sehr wenig anschaulich. Immerhin ist das bil. anbațā R. 34, dem keine kusch. Verwandte zur Seite stehen, semit. Herkunft verdächtig. Dagegen erweist sich ein anderes Wort für den Heuschreckenschwarm ge'ez dagōbyā Dillm. 1132 schon durch seine schwankende Form  $dagaby\bar{a},\,d\bar{o}gaby\bar{a}$  als fremd aus. Dillim. Gr. § 73 setzte esdem hebr.  $g\bar{o}bay$  gleich und wollte in da ein aus ta assimiliertes Reflexivpräfix erkennen, das aber vor einem Nomen unverständlich wäre. Näher liegt es, das Wort auf bil. danguabē mit Nebenform guandabē zurückzuführen, das nach R. 108 auch ins Tē als danguabat (nicht bei Munz.) übergegangen sei. Auch die Ameise ist im Tē (nicht bei M.) nach R. 38 mit einem bil. Wort enkerāy benannt, ihr amh. Name  $g^u end\bar{a}$ , gur.  $g^u and\bar{a}$  stammt nach Les-LAU aus dem Galla oder dem Chamir. Daß die Wanze ihren Namen im Tē, Tña und Amh. takuan aus dem Kusch. erhalten hat, bleibt wahrscheinlich, wenn auch die letzte Quelle des Wortes nicht festgestellt werden kann, s. Anthr. XXVII, 814. Der Name des Schmetterlings tha sembelālī Bass. 954 bei R. Bil. 172 senbelā'i, tē tenbelā'ī (nicht bei Munz.), entstammt dem bil. cimbirā (R. 172). Für den Geeznamen der Spinne šārēt hat Dillm. 245 eine Verbalwurzel \*šaraya "spinnen" angesetzt, die er durch ein von G. nicht anerkanntes amh. šarara zu stützen sucht. R. Bed. II 31, Wb. 126 vergleicht das amh. šararīt, har. aširarāhti, gur. seat mit dem bil. sarirō (R. 311) dem ga. sarariti und bed. hirerani, dem im Kemt. (Ross. 245) sari entspricht, nach Cerulli Stud. I 237 von sar "sich bekleiden" wie das synonyme sasura im Bilin von sas "bekleiden". Das von BITTNER WZKM XXX, 425 damit verglichene šhaurī dere at "Spinne" läßt sich seinem Lautstand so wenig wie das nicht einmal in der Bedeutung übereinstimmende hebr. sir a,,Hornisse" damit vereinigen.



Von tierischen Produkten ist der Name des Felles bilgānō nach R. 153 ins Tē und Tña als ganā übernommen, wird aber weder von Munz. noch von Bass. verzeichnet. Der Kuhfladen tña akor Kolm. No. 117, 3 nach R. im Tē akuar (nicht bei Munz) führt denselben Namen wie im Bil. ağuar, ağar, oğar, im Sa. akuar, Ch. akul.

Wie für die Fauna haben auch für die Flora die neuabessinischen Sprachen ihren Wortschatz vielfach den Kuschiten entlehnt. Von den Bäumen tragen fremde Namen die Akazie tē če ētat L. I, 235, 9 als Nomen, unitatis zu tña ča ā Bass. 941, aus bil.  $ca^{\epsilon}\bar{a}$ , sa.  $si^{\epsilon}\bar{a}$  R. 167, die Tamariske të ' $\bar{b}bal$  L. III, 292, 411, 6, tña 'ubōl Bass. 688 aus bil. obal, obāl R. 7, der Olbaum tē wagrētat L. III, 477, 638, 10, amh. wairā G. 587 aus bil. wagarā, som. ga. wegir R. Bil. 353, egersā, Praetorius Gallagr. 225b. Dagegen hält DILLMANN 790 den Namen des wilden Olbaums im Ge'ez aule' (Gadla Za Mīk. 23, 1. Pl. awāle' Gadla Filp. 77b, 20, 30) wohl mit Recht für verwandt mit der Grundform des gr. ἐλαία (s. Hehn, Kulturpfl. 6119/20); doch bleibt es auffallend, daß man die wilde Species einer Kulturpflanze mit einem fremden Namen bezeichnet hat, während für die Kulturform ein einheimischer Name zur Verfügung stand. Der Name der Euphorbia tē qelenqāl L. I, 204, 6, III, 425, 585, 10, tña quelquāl Bass. 286, amh. quolquāl G. 240 entstammt dem bil. quelanquālā (R. 239), im Saho durch Haplologie walal, olal, der des Affenbrotbaums Adansonia tē hemrat (Munz. 42) stimmt zu bed. humar (R. 121); den Namen der Frucht daleb hat das Tē im Akkusativ aus dem Bed. dille, acc. delleb übernommen (R. Bed. II, § 74), da es zu bil. dira (R. 110) zu gehören scheint; der von Munz. 42 daneben genannte Name delsat sieht wie eine Reimwortbildung zu einem erst nachzuweisenden Muster aus. Auch der Name des Tamarindenbaums tē aradeb ist in der Akkusativform aus dem Bed. arade (R. 28) übernommen, ebenso wie ins Nuba aradeb, erdeb und ins Sūdān-Ar. ardīb. Der Name des abessin. Wachholders ge'ez haque, den Dillim. mit ar. habaq zusammenstellt, das aber doch eine kleine Pflanze Mentha oder Ocimum bezeichnet, ist wohl einer



älteren Agauform entlehnt; es entspricht dem bil. anqua (R. 39) das in dieser jüngeren Gestalt nach R. (nicht bei Munz. und Bass.) vom Tē und Tña übernommen ist. Auch der Name des Seifenbaums bil. guādā (R. 140) soll vom Tē (nicht bei Munz.) nach R. übernommen sein.

Von den Feldfrüchten führt der Flachs im Tña entātī Bass. 539, nach R. auch im Tē, denselben Namen wie im Bil. entātē (R. 44) oder hentātē. Von den Hirsearten, meist Andropogon sorgum, ist der Name  $m\bar{a}\tilde{s}\bar{e}l\bar{a}$  L. I, 95, 10, tña Bass. 95, amh. māšellā G. 78 urspr. bil. zu Ch. mayla, agm. mēlā, Qu. milā auch auf den Mais (so R. 277) übertragen, der eigentlich im Amh. yabāhr m. hieß. Auch der Name einer frühreifen aber wenig geschätzten Hirseart bil. awarō (R. 60) wie im Sa. soll nach R. auch vom Tē und Tña übernommen sein. Die Bohne führt im Tña denselben Namen baldang<sup>u</sup>ā Kolm. No. 26, 6 wie im Bil. R. 78; unklar ist, wie sich dazu der anklingende Name für eine Bohnenart Rymbosia Sennaarensis verhält, tē adangal L. III, 368, 9 nach Leslau adongolat (irrig), "Erbsen", tña adāguatrā Bass. 566, amh. adanguārē, wie im Bil. adangual, Ch. adogur, sa. adagur, ga. adanguar, zu dem R. 15 den von Kosmas überlieferten Namen ταγχάρα für Goldkörner aus den Agauländern als Tribut an die Könige von Aksum gestellt hat. Der Senf heißt im Tē edder M. 34, im Tña adrī Bass. 564 ebenso wie im Bil. iddir R. 16. Die Zwiebel führt schon im Ge'ez den kusch. Namen seguerd, saguard, senguerd (Gadla Filpos 82), wie im Tña šeguerti Kolm. 21, 1, im Amh. šenkuert, šengurt G. 220, wie im Bil. sugurtī R. 298, Ch. šugurt, sōrt, saho sugurti, ga. zungurdá, kaffa sungurtō, demb. sugurta, kemant surtā (Ross. 246), aw. senguerčī. Den bed. Namen des Ocimum menthifolium (R. 120) hanbakua, sa. 'af. hambåkā, bar. ambukú soll nach R. das Tña als hanbakuā entlehnt haben, doch ist das Wort von Bass. nicht aufgenommen. Den tña Namen derselben Pflanze semōr Bass. 953, nach R. auch im Tē als somar (nicht bei Munz.), amh. temr (nicht bei G.) führt R. 173 auf bil. comarā, sa. comarto zurück. Die Gräser Pl. čenge āt im Tē L. III, 36, 49, 2, nach R. čengāy haben ihren Namen



aus dem Bil. (R. 327) šānkā, ebenso Qu. und Demb. Ch. saggā Vielleicht hat aber auch R. segē des Ge'ez "Blume" mit Recht dazu gestellt. Das Verbum sagaya ist offenbar erst vom Nomen abgeleitet, man darf es nicht, wie DILLM. allerdings zweifelnd tat, dem aram.  $z^e h \bar{a}$ ,, blühn" vergleichen. Näher als ch. şagg $\bar{a}$ "Gras" steht dem ge'ez Wort siyā "Blume" derselben Sprache, dem im Kaffa (R. 487) šiyō, Go. cio entsprechen (s. Cohen, Essai Nr.305). Das tña 'embābā (so Bass. 675, Ross. 'embōbā, das R. ohne 'dem Tē zuschreibt), ist wohl sicher dem bil.  $amb\bar{o}b\bar{a}$  und  $emb\bar{o}ba$ (R. 27) entlehnt. Dazu gehört aber wohl auch das amh. ababā, aw.  $av\bar{a}v\bar{\imath}$ , wie kmt.  $imb\bar{a}b$ , sa. 'af. ambab mit dem Verb im kemant abab, bil. ambab (Ross. 157). Wohl nur zufällig klingen daran an die von R. verglichenen, aber in der Bedeutung doch abweichenden hebr. '\[ \bar{a} \bar{b} \bar{i}' \bar{b} \], \[ \bar{A} \text{hren''}, \], Knospe'', zu dem Wellhausen Sk. u. Vorarb. III, 58, 2 und LAGARDE Üb. 75 ar. ibbān ,, bestimmte Zeit" gestellt haben, sowie 'abb "Futter, Weide" (Nöldeke, ZDMG XL 735), zumal wenn dies wie aram. 'ebbā "Frucht" mit ZIMMERN, Akk. Fremdw. 53 als aus akk. inbu = ar. 'inab usw. entlehnt zu gelten hätte. Die Bezeichnung des Unkrautes im Ge'ez meguehyā, meguhyā, dessen Nachkommen im Tña mughya, Bass. 126 als Pennisetum dioicum bestimmt, amh. muğğā G. 107 fällt schon durch seine Bildung als unsemit. auf; ihm entspricht allerdings nur das kemant.  $muj\bar{a}$  (Rossini 227), das man für ein Lehnwort aus dem Amh. zu halten geneigt ist; dann müßte ein ursprünglich kusch. Wort wieder aus einer jüngeren Semitensprache zurückgewandert sein, was ja auch sonst vorgekommen zu sein scheint.

Von den Bezeichnungen für Eigenschaften des Geländes haben die Semiten mehrere von den Eingeborenen bezogen. Für das ge'ez qalāy "Tiefe, Abgrund" hat das schon Praetorius ZDMG 47, 391 erwiesen. Aber auch sein Gegenstück der Name der für menschliche Siedlung unzugänglichen Hochflächen im Tē  $r\bar{o}r\bar{a}$  L. I, 211, 9 ist dem bil.  $er\bar{o}r\bar{a}$  R. 52 entlehnt. Im Tña ist das Wort nach dem Muster der semit. Ortsnomina mit dem Präfix ma erweitert zu  $mar\bar{o}r$  Kolm. 6, 32, bei Bass. 82  $mor\bar{o}r$ , dis-



similiert zu mōrar bei Rossini ZA XIX, 306; in dieser Gestalt ist das Wort wieder vom Saho als marōrō übernommen worden. Ebenso stammt der Name der Bergwand sās im Tē L. III, 61, 80, 3 aus dem Bil. R. 311. R. 330 setzt das Wort mit bil. žažā, sa. zāzā, Qu. šašā gleich; es scheint dies aber vielmehr den einzelnen Felsblock zu bezeichnen, wie die daraus entlehnten tē ǧaǧā L. III, 119, 153, 6 und amh. činčā G. 852; im Tē wird ein Held, damit verglichen. Ebenso entstammt tē wīšā "Klippe" L. III 17, 20, 5, 92, 31, wohl einer älteren Form des bil. huša R. 203. Auch das tē gāngī L. I, 75, 7 stammt, obwohl es dort eine Höhlung in einem Baum bezeichnet, dem bil.  $g\bar{a}q\bar{a}$ , qu.  $geg\bar{a}$ , sa.  $g\delta ng\bar{a}$ , (R. 146), das ja nicht nur Höhle, sondern auch Spalt, Riß und schließlich sogar Steinbrocken benennen kann. Von den Gesteinsarten führt der Quarz im Tē den Namen engeh L. I, 221, 10, während R. Bil. 198 für enčehat die Bedeutung, "kleiner weißer Stein" angibt; als Bergname erscheint das Wort Ingahat R. 36; es stammt aus dem bil. hencūnā, wie amh. bilčīt dem aus dem Bil. (R. 78) bilič y als bilič ala, tña bilič bala Bass. entlehnten "glänzen".

Der Name der Ebene oder Wüste tē kadan L. I, 71, 16, tña kadanā Bass. 612 mit der Nebenform gadanā in der speziellen Bedeutung "Spielplatz" entstammt dem bil. kadan R. 214 oder gadan. Dies kann weder mit dem wohl erst aus dem Semit. entlehnten kadan "bedecken" noch mit dem ge'ez gadām "Wüste", das ins Saho als gadmē, pl. geddām "unfruchtbare Frau" R. 206, 147 übergegangen ist, gleichgesetzt werden. Ebenso entstammt tē šēkā "Steppe" L. III, 17, 20, 8 dem bil. šēkā, šakā R. 319. Tē rōy-rōy "verwüstet" (von einem Dorf) L. III, 173, 24 erweist sich schon durch seine Form als entlehnt aus bil. rog-rog "mürbe, armselig" R. 289, der es kaum mit Recht an ge'ez rāḥreḥ anknüpft.

Auch für die Himmelskörper und die Atmosphäre und ihre Erscheinungen haben die Semiten manches von den Eingeborenen übernommen. Den Namen des Mondes haben das Amh. und das Harari als čaraqa, gur. ṭänäqā, dem Agau, quara zärka, bed. terig (Cerulli, Stud. I, 243), den der Sonne  $\bar{\imath}r$  das Harari



(CERULLI 235, COHEN, Essai Nr. 414) dem Saho-'Af. ayro, den des Sternes tuy (Cer. 276) dem Sidama entlehnt. Das ge'ez Wort für "Wolke" damanā, das in allen jüngeren Dialekten fortlebt, hat DILLM. 1090 nicht sehr überzeugend an hebr. tāman, verbergen" angeknüpft, dessen Grundbedeutung,, verscharren" zu sein scheint und daher nicht zu der hier vorausgesetzten Bedeutung "bedekken" stimmt. Auch zu ar. damana (LANDBERG, Datīna 701 ff.), mit Dünger (hebr. domen, ar. dimnat, dazu tē demnat,, Ruinen" L. III 272, 374, 1, dömmenet Munz. 42) bedecken", and as Ges.-Buhl<sup>16</sup> 165 das Wort anknüpft, paßt es nicht. Das ge'ez Verbum dammana "dunkel, finster werden" (vom Gesicht) und "verdunkeln", ist offenbar erst von  $daman\bar{a}$  abgeleitet, mit dem es Lc. 12, 54 noch direkt verbunden auftritt. Daher ist die von Cerulli Stud. I, 245 vorgeschlagene Ableitung von kusch. tum, dum, dunkelsein", Agau, qu. cham. tema, kaffa tum ,,dunkel sein", gonga tumō ,,Nacht", had. dubančō, ,Wolke", kamb. dumiessoa dass., saho. af. duma "Finsternis", ga. dumiessa "Wolke" als Nom. unit. (Praetorius Ga. Gr. 225f.) dimamawa ,,dunkel werden" R. Bil. 324 mit weiteren anschließenden Vergleichen, vorzuziehen. Der te Name des Windes walwal L. I, 256, 18, Munz. 38, R. Bil. 424 stimmt zu bil. wålwål "Luft", amh. "freier Platz" G. 558. Mit Sicherheit läßt sich nicht entscheiden, ob es wie das Verbum ge'ez walwala "bewegen" refl. "zittern, eilen", amh. "reinigen, polieren" (von der schnellen Handbewegung), refl. tawalāwala,,vom Winde bewegt werden" mit der dissimilierten Nebenform 'awlabalaba "züngeln", walablābbā "beweglich" (von der Zunge) als eine mimetische Urschöpfung nach Dillm. mit syr. balbel und seinen Verwandten verglichen werden darf, dem unabhängig davon bil. walwal "sich regen", ga. walwala, som. wilwil, sa. 'af .walwal entsprächen, oder ob das tē Wort als fertige Bildungdem Kusch. entlehnt ist. Der Name des Rauches ge'ez tīs, tña Bass. 904, amh. G. 828 läßt sich im Semit. nirgends anknüpfen. R. Barea XVII hat es daher mit Recht zu agau tiši, tisā, te'a, ch. tiya, bil.  $ted\bar{a}$  (R. 334) gestellt, dessen ältere Form im Kemant.  $tohs\bar{a}$ mit dem Verbum tohs, qu. tahes (Ross. 257) erhalten zu sein

Brockelmann, Abessinische Studien





scheint. Das Wort dürfte mit der wohl in Abessinien einheimischen Sitte des Rauchbades der Frauen, dessen Name als dausi auch von den Barea übernommen ist, zu den Semiten gekommen sein. Dessen Name im Bil.  $ta\acute{u}n\bar{a}$  R. 344 mit der Abstraktendung  $n\bar{a}$ , wie es scheint, von einer Nebenform gebildet, soll nach R. als  $taun\bar{a}t$  auch ins Tē gedrungen sein. Auch das Wort für "Feuer" tē  $m\bar{a}d\bar{a}$  L. I, 13, 2, 84, 9, tña Bass. 123 "erhitzte Steine, auf denen man Fleisch röstet", ist offenbar dem bil. mar entlehnt (R. 273) mit dem häufigen Wechsel von r und d, für dessen Ursprünglichkeit der Pl. matet (s. R. Bil. Gr. § 137) spricht.

Daß auch Farbnamen wandern, hat Praetorius ZDMG XLVII, 38 an dem ge'ez Wort für "weiß" sā'dā gezeigt, das dem Sa.'Af. entlehnt ist und in der im Ge'ez umgestalteten Form wieder von den Agausprachen übernommen wurde. So ist auch tālā "rotbraun" (von Rindern) L. III, 23, 9 aus dem Bil. R. 348 entlehnt.

Aber auch Bezeichnungen für abstrakte Begriffe haben die Semiten bei den Eingeborenen geborgt. So ist tē bai tā, es ist nicht wahr" L. III, 99, 121, 1 dem bil. bi (R. 69) "nicht können, nicht haben, ermangeln", Ch. bi, qu. bi, sa. af. way entlehnt, ebenso wie sēmā,,nicht" L. I, 200, 18, 201, 22, III, 113, 141, 3, 259, 353, 2. 456, 617, 6 dem Bil. R. 304, und gemeš L. I, 86, 11 eb gammeštā L. III, 222, 14, vergeblich" dem bil. gemiš, qu. kemā R. 153. So ist der Ausruf des Staunens und der Ablehnung  $g\bar{a}d\bar{o}$  L. I, 15, 15 (L. II, 16, 5 zu unbestimmt, well") III, 128, 171, 1 (L., wehe"), tña Bass. 851, amh. gud, gudō, "meraviglioso, mostruoso" G. 773 dem bil. gadō, som. gad "Überraschung" (R. 158) entnommen. Auch das ge'ez kantū, "nichtig", das als kantū im Tña Bass. 606 und Amh. G. 542, als kandō im Tē L. I, 235, 13 (L. II, 281, ,we know not"), Munz. 37, qui sait", peutêtre, je ne sais rien" fortlebt, ist offenbar unsemitisch; weder die von Dillm. vorgeschlagene Verbindung mit ar. hāna, ,täuschen", noch gar Barths Et. St. 40 Vergleich mit talm.  $k^e d\bar{\imath}$ , eitel, nichtig" können lautlich und der Bedeutung nach befriedigen; also wird man bil. kandō, qu. kantū, agm. kandūs acc., kmt. kantū, R. 223 für das Original



halten müssen, wenn es auch noch nicht möglich ist, eine so einleuchtende Etymologie im Kusch. aufzustellen, wie sie Praetorius für das ge'ez  $y\bar{o}g\bar{\imath}$ , vielleicht" gefunden hat. Man könnte an bil. und Ch. kat, sich irren, unwissend sein" denken, doch bleibt die Art der Ableitung aus Mangel an Parallelen noch unklar.

So sind auch eine Reihe von Verben aus dem Kusch. von den Semiten übernommen worden. Schon Rossini Kmt. 203 hat tña  $g^u e dg^u e d\bar{e}$  Bass. 886, amh.  $g^u a da g^u a da$  G. 779 "einsinken, Risse bilden" (vom Boden) mit gudguād, "Graben" wie R. Bil. 139 zu bil. guad, Qu. guaz, gaz, Ch. guid, guiz, agm. guit, ga. kot, so. qod, tña  $k^u ata$ , das Bass. aber nicht kennt, gestellt und den kusch. Ursprung der Wörter wahrscheinlich gemacht. Man darf auch wohl fragen, ob nicht ge'ez  $g^ue'tey\bar{a}$ , als dessen Grundbedeutung Bezold im Index zu Kebra Nagast "schwere Arbeit" nachgewiesen hat, wenn es auch einmal von einer Zauberhandlung gebraucht wird, was Dillm. dazu verleitete, es aus dem gr. γοητεία herzuleiten, sowie amh.  $g\bar{u}$ 'at in der gleichen Bedeutung G. 766 dazu gehört. Das tē sarūr "Klagelied" L. I, 228, 16, Nom. unit. sarūrat eb. 23, entstammt dem bil. Verbum sir "weinen" R. 309. Tē da'al "Scherzen" L. III, 235, 319, 1 nach R. 93 da'ala ist sicher dem bil. da'al "spielen, lachen" entlehnt und darf weder zu ge'ez sa'ala noch zu ar. za'ila gestellt werden, was noch R. vorschlägt. Das ge'ez Wort in der Bedeutung "schmähen" hat Nöldeke zu syr. sa'lā "schmutzig" gestellt; aus dem Ge'ez stammt wohl erst das bed. se'al "Tadel" R. 194. Fern zu halten ist auch ar. za'il "munter" (vom Strauß) Țar. 5, 29, vom Pfeil Hud. 9, 11, 'az'ala, munter machen" (wie die fette Weide den Wildesel Mfdd. 126, 10, a. Du'aib 1, 17), 'iz'īl "geläufig" (von der Zunge, Tab. I, 3040, 10). Das nur von R. Bil. 101 bezeugte tē dahā, dahya, tña adhē, "das Vieh unter Geschrei antreiben" kann nur dem bil. dahay entstammen. Das Verbum für den Raubzug tē warara L. I, 164, 18, III, 92, 32, tña Bass. 640, amh. 563 entstammt dem Bil. R. 360. Es klingt wohl nur zufällig an ge'ez barbara, "plündern" an, das ursprünglich, "ausziehen" (so noch Jean



DE NIKIOU § 109) bedeutet zu haben scheint und somit zu hebr. bārar "absondern, auswählen" Ges. B. 16119 und seinen Verwandten gehört. Das allen neueren Dialekten gemeinsame amh. zamata G. 609, tē L. passim, tña Bass. 722 "rauben, plündern" hat schon Rossini Kem. 205 zu kem. jimi, jimat gestellt; dazu gehört auch bil. jibā, Krieg, Raubzug" R. 177, dessen Vergleiche abzulehnen sind; doch ist wohl noch sa. 'af. dibā R. Sahowb. 98 dazuzustellen. Das im Ge'ez ganz allein stehende dēgana "verfolgen" DILLM. 1127, tē dāgana L. I, 25, 5, tña Bass. 797 hat schon Reinisch Bil. 99 zu dessen dagan gestellt; die echtkusch. Herkunft des Wortes ist durch sidamo duganno "fangen" CERULLI Stud. II, 121, 7, 164, 2 gesichert. Ge'ez guāhlawa "täuschen" mit der allerdings unsicher bezeugten Nebenform gualha läßt sich weder mit Tuch an ar. ğaḥala "zu Boden werfen" noch mit Schrader an ar. kuhl "Schminke" noch mit Dillm. an ar. ğaliha "kahl sein", hebr. gālah "scheren" anknüpfen. Reinisch Bil. 162 hat es zu bil. sa. 'af. guareh "betrügen", bed. guhar "stehlen" gestellt; es soll nach R. auch ins Tē als guarha entlehnt sein (s. Cohen, Essai Nr. 236). Das ge'ez guanakua, "sammeln, aufhäufen" hat schon R. Bil. 221 zu bil. kuåmkuåm, qu. kuanku (R. Qu. § 25) gestellt; er vergleicht weiter amh. kuarakuama, dessen Bedeutung "ein Stück von dem als Münze dienenden Salz abschneiden" G. 527 ebensowenig dazu stimmt, wie tña kobkebe "das Vieh zum Weidegang zusammentreiben" Bass. 601, das von ihm angeführte amh. karakaba kennt G. nicht. Als Synonym zu kuamkuåm führt R. bil. kuåmtat an und vergleicht es mit tña und tē kuamtata, das nach Bass.,, Alkohol brennen" bedeutet; das weiter noch von ihm herangezogene amh. kamāča, "vereinigen", das schon durch seine Form auffällt, hat Praetorius Amh. Spr. 140 auf kama 'ahattī zurückgeführt, ist also auszuscheiden. Das tē kēkē "sieben" L. III, 99, 120, 8 ist zwar ebenso gebildet wie das etymologisch alleinstehende ge'ez gēgaya, tē tagēgē L. III, 294, 416, 5 (aber gāgē eb. 44, 65, 8) tña tagāgaya Bass. 854 "irren" mit dem Nomen  $g\bar{e}g\bar{a}$ , "Irrtum" tē L. III, 302, 431, 3, tña Bass. 854, aber doch



wohl fremder Herkunft aus bil.  $k\bar{o}ka$ , qu.  $k\mathring{a}k\mathring{a}$ , sa hahawa, bed. kuay R. Bil. 217, Bed. 153, dessen semit. Vergleiche nicht überzeugen.

Handelt es sich bisher zumeist um technische Wörter, die mit der Ausübung bestimmter Berufe übernommen sind, so fehlt es doch nicht an solchen allgemeiner Bedeutung, die den regen sprachlichen Austausch der beiden Bevölkerungsschichten besonders eindringlich bezeugen. Das ge'ez sakaya "Zuflucht suchen", das von dem nach dem ar. šakā mit š anzusetzenden Wort für "klagen" zu trennen ist, tē  $sak\bar{e}$  hat schon R. Bed. 197 zu sak, sa. sig, ga. zig, hig, fig,, gehen, fortgehen" (s. S. 12 zu sakuanā), wie te leque ,,verloren gehen" (Munz. 14) zu bed. lekik ,,verlieren" R. 157 gestellt. Aber auch so abstrakte Begriffe wie "anfangen" und "besser sein" haben die Semiten den Kuschiten entlehnt. Das tē anbata,,anfangen" Munz. 33 hat R. 33 mit Recht aus bil. anbat abgeleitet, das aus derselben Wurzel wie kaffa batabatō "Anfang" R. II, 28, batibatī "zuerst", Bieber II, 3, 4, batibat "der erste" eb. 382 (ga. matō) weitergebildet ist, der auch amh. batō "Monatsanfang" entstammt. Ebenso gehört ge'ez hayyasa "besser sein", tē heisē Munz. 11, tña hayese Bass. 63 zu bed. hayis, 'af. ays, sa. āš, Cha. kis, cis, De. Qu. kiz (Bil. 213, Bed.135), kemant kiz (Rossin 1218); das nach Dillim. auch von R. verglichene ar. hair, ge'ez hēr, das als kēr allerdings vom Bil. wie vom Bed. aufgenommen, ist natürlich fern zu halten.

Endlich fehlt es auch nicht an Flexionselementen, die aus dem Kusch. in die Semitensprachen aufgenommen sind. Schon Praetorius hat ZDMG 47, 389 nachgewiesen, daß das Ge'ez seine Vokativendung  $\bar{o}$  dem Agau entlehnt hat, ebenso wie seine Abstraktendung  $n\bar{a}$  (BASS. II, 32, 3) und das Amh. seine Adjektivendung  $a\tilde{n}\bar{a}$ ,  $e\tilde{n}\bar{a}$  (Galla-Gr. § 120b), das T $\tilde{n}$ a seine Vokativendung ke,  $k^ue$  dem Saho und 'Afar (ZDMG 47, 390). Einige weitere Flexionselemente hat Leslau a. a. O. nachgewiesen. Auch das T $\tilde{n}$ e verdankt einige grammatische Elemente dem Kusch. T $\tilde{n}$ e men  $da^c\bar{n}m\bar{a}$ , seit einem Jahr'' L. III, 152, 16 enthält das bed.  $da^c\bar{n}$  , jetzt'' Munzinger, Ostafr. Stud. 347, R. Bed. 56, der



es nicht sehr wahrscheinlich aus dem ge'ez sa'at, "Stunde" herleitet. So ist auch die Endung in te yomatene, heut" L. III, 42, 2 neben yōmatē eb. 101, 124, 8 das bed. ne "seit" Munzinger, St. 346, R. Bed. II, 76f., 106ff., aber auch "bis", das schon R. Kaffa 52 wie Praetorius Gallagr. 280 im ge'ez nē, in 'eskanē, 'aḥattanē "zusammen" (noch Gadla Mik. Ar. 22, 2) und na in 'eskana erkannt haben. Dazu stellt Praetorius wohl mit Recht auch die Akkusativendung n des Amh; daß der Genetivexponent  $n\bar{a}i$ de Tē (aus ge'ez newāy), den R. noch heranzieht, nicht dazugehört, braucht eigentlich nicht gesagt zu werden. Das 'eska selbst hat Rossini Kem. 77 mit der Postposition des Konsekutivs beim Verbum (R. Bil. Gr. 44) verglichen. Da es im Semit. nicht abzuleiten ist, muß es aus dem Kusch. entlehnt sein; es hat sich dort der semit. Syntax gemäß zur Partikel entwickelt, wie das ō im Ge'ez auch schon an die Spitze des Wortes tritt. Dahingestellt sei, ob man dies sik an das meroit. zik und kunama ašik mit Schuchardt WZKM 27, 183 und mit Ember an ägypt. ist anschließen darf. Die Präposition des Ge'ez dība "auf", die Barth, Et. Stud. 45 dem ar. labbaika "dir zu Diensten" gleichsetzen wollte, ob wohl weder die Laute noch die Bedeutungen zueinander stimmen, gehört zu dem allerdings nur von R. Bil. 59 bezeugten tē debbat, "Hügel" und ist wie dies dem bil. bed. dibba, qu. deba, kun. diba, "erhöhter Platz vor dem Dorf zu Spiel und Rat", kem. daba Ross. 182 entlehnt. Das tña dayabē, "aufsetzen" Bass. 794, Matt. 14, 23, Joh. 3, 13, Kolm. A, 23, 19 ist erst von dem im Tña als Nomen verlorenen dība abgeleitet (zu agau deba s. J. Halevy, Mém. Soc. phil. 1873, 154). Die te Präposition fengē "zwischen" L. I, 46, 1, passim hat Wainberg, Rocznik Or. XIII 21 auf das ar. find "Zweig, Gattung, Kategorie" zurückgeführt, obwohl dessen Bedeutungen doch nicht dazu stimmen. Es liegt wohl näher, es zu bed. engā, engē, engi,,Mitte" R. 23 zu stellen, das mit der bed. Postposition fi "innerhalb" R. 75, Bed. spr. II, 79, bei Munzinger, Ostafr. St. 346 efi "zwischen", das wieder nach semit. Syntax zur Präposition geworden ist, zusammenzustellen. Das bed. engā hat R. mit bil. anqāy (40), Höhle,



Inneres, Mitte" zusammengestellt, was möglich scheint, wenn auch seine semit. Vergleiche abzulehnen sind. Zu bed. engā darf man aber vielleicht tña mengō "Zentrum, Mitte" (Bass. 106) stellen, das vielleicht mit dem semit. Präfix der Ortsnomm. davon abgeleitet ist; dann müßte bil. mångu R. 271 erst wieder daraus entlehnt sein. Die von R. verglichenen bed. malho "Mitte" Ch. mahil und gar ge'ez mākala "zwischen" sind natürlich fernzuhalten.

Die hervorhebende Interjektion  $d\bar{\imath}$  des Tē in ' $az\bar{e}d\bar{\imath}$ , 'jetzt' L. III, 427, 589, 8 entstammt wohl der bil. Postposition  $d\bar{\imath}$ , 'mit, und' (R. Wb. 93).

Wie stark der Einfluß des Kusch. auf die amh. Syntax gewesen ist, braucht hier nicht noch einmal ausgeführt zu werden; er ist auch im Tē und im Tña namentlich in der Wort- und Satzstellung unverkennbar, s. Praetorius, ZDMG XXXVIII, 482, BASS. II, 337, NÖLDEKE, WZKM IV, 295f. Umgekehrt sind, wie Praetorius gezeigt, das Galla und das Somali in ihrer Syntax vielfach semitischen Vorbildern gefolgt. Wir sehen also auch in Abessinien, daß zwei Sprachstämme, zwischen denen sich wenigstens direkt keine genetische Verwandtschaft mehr nachweisen läßt, beim Zusammenleben auf demselben Raum nicht nur ihren Wortschatz, sondern auch Teile ihres phonologischen Systems, wie die von den Kuschiten an die Semiten überlieferten Labiopalatalen und Labiovelaren, Eigentümlichkeiten der Satzbildung und der Ausdrucksweise, wie die in allen neuabessinischen Semitensprachen wie in denen der Kuschiten wuchernde Umschreibung der Verbalbegriffe durch Stammformen mit dem Hilfsverb Sagen, untereinander ausgetauscht haben. Es besteht also auch in Abessinien ein Sprachenbund, wie ihn zuerst für die verschiedenen idg. Sprachzweigen angehörenden Balkansprachen N. S. TRUBETZKOI auf dem 1. Internat. Linguistenkongreß im Haag (Actes I, 83ff.) festgestellt hat. Ähnliche Beziehungen hat R. Jakobson für das ganze eurasiatische Sprachgebiet nachzuweisen gesucht (Travaux du Cercle Ling. de Prague IV). Für Afrika hat sie Westermann SBDA, phil.-hist. Kl. 1948,



No. 1 aufgewiesen; für Zentralasien hat E. Benveniste JA CCXXXXVI 1948, 177/88 eine lange Reihe von Wanderworten festgestellt, als neue Zeugen für den zwischen Turkistan und Eran hin- und herflutenden Kulturstrom, der ja auch den Sprachgeist des Türkischen aufs tiefste beeinflußt, ja in einigen seiner Literaturwerke geradezu umgestaltet hat.

#### II. Zur Grammatik der Kafasprache

Während wir über die Hauptzweige des kuschitischen Sprachstammes in Abessinien, namentlich durch die Forschungen von L. Reinisch, schon einigermaßen unterrichtet sind, liegen die Sprachen der Sidamastämme in Südabessinien zum größten Teil noch in tiefem Dunkel. Da es aber von hohem wissenschaftlichen Interesse ist, festzustellen, in welchem Verhältnis diese Sprachen zu denen der Agau und ihrer nächsten Verwandten stehen, so ist es wünschenswert, alles für sie erreichbare Material auszuwerten. Lehrreiche Mitteilungen über einige Sidamodialekte verdanken wir E. CERULLI, Studi Etiopici, II, III, Roma 1938; ihre Fortsetzung ist in der heutigen Weltlage wohl nicht so bald zu erwarten. Für den wichtigsten dieser Dialekte, den des Reiches Kafa<sup>1</sup>, das seine Selbständigkeit Abessiniens gegenüber bis 1897 hatte behaupten können, liegen nun schon seit über 25 Jahren, recht ausführliche Mitteilungen vor, in den von Fr. J. BIEBER Kaffa, ein altkuschitisches Volktsum in Inner-Afrika, Anthropos-Bibliothek II, Wien 1923, veröffentlichten Texten, zu ergänzen durch "Die Eroberung des Kaiserreiches Kaffa nach der Uberlieferung der Kaffitscho oder Gonga", MSOS, XXIII/V, 1922, 24/30, die noch nicht für die Sprachwissenschaft verwertet sind. Zwar verdanken wir L. Reinisch schon die Grundzüge einer Grammatik des Kafa (Die Kafa-Sprache in Nordost-Afrika, SBWA, ph.-hist.Cl. XVI, I, 53f., II, S. 251f., Wien 1888) und ein



<sup>1)</sup> So lautet die einheimische Form des Namens, die aber in Abessinien sonst allgemein durch Kaffa ersetzt ist.

Glossar, die er 1879/80 zu Keren im Lande der Bogos bei einem Manne aus diesem damals der Welt noch verschlossenen Lande hatte aufnehmen können. So wertvoll Reinischs Mitteilungen auch sind, so fehlte es ihm doch an zusammenhängenden Texten, die, wie er selbst mit Recht bemerkt, es eigentlich erst ermöglichen, in den Geist einer Sprache einzudringen. Auf Reinischs Mitteilungen fußt auch die kurze Skizze der Kafasprache in C. Conti Rossinis Etiopia e genti di Etiopia Firenze 1937, S. 393 bis 402. Da wohl kaum zu erwarten ist, daß sich uns in absehbarer Zeit neue Quellen erschließen werden, so darf man vielleicht schon jetzt den Versuch machen, das vorhandene Material auszuwerten. Leider steht es mir nicht einmal vollständig zur Verfügung, da die Bibliothek der DMG nur den 2. Band von Biebers Werk besitzt; jeder Versuch, des 1. Bandes, Das Eigenleben der Kaffitscho oder Gonga und des Aufsatzes Die geistige Kultur der Kaffitscho in der Revue des Études Ethnographiques et Sociologiques 1909, habhaft zu werden, ist erfolglos geblieben.

Wie steht es aber nun mit der Zuverlässigkeit von Biebers sprachlichen Aufnahmen? CERULLI, Studi Et. II, 248 hat sie bezweifelt (appaiono soggetti a cauzione); man wird daher zunächst prüfen müssen, wieweit diese Warnung berechtigt ist. Ein gewisses Vorurteil gegen seine Fähigkeit, Gehörtes richtig aufzufassen, erwecken schon die von ihm zitierten arabischen und noch mehr die zahlreichen amharischen Wörter. So nennt er S. 433 den Gebetsteppich selggade statt seğğāde und den Rosenkranz salbach statt sabha, beide mit einem parasitischen l, das nur auf einem Gedächtnisfehler beruhen kann. Besonders bedenklich ist seine Umschrift amharischer Wörter, da sie nicht zwischen sund z,n und  $\tilde{n}$  (elfin ,, Wohnung" S. 223) unterscheidet und die für das Amharische charakteristischen Doppelkonsonanzen durchweg nicht berücksichtigt (misiker statt misikkir "Zeuge" 238, wotader statt wotādder "Soldat" 289, 310 usw.). Abweichende Vokale wie masgob für mazgab "Schatzhaus" 202 mögen z. T. auf dialektische Unterschiede zurückgehen. Aber amharischen



Wörtern, die sich in anderen Quellen nicht nachweisen lassen, wird man zunächst mit starkem Mißtrauen begegnen. Auch seine Angaben über das Galla weichen nicht selten von denen Tutscheks ab, dessen Wörterbuch allein mir zugänglich ist. Auch hier könnte es sich z.T. wie bei handuda "Nabel" 29 statt T.s handura und madačo "Fremder" 110 statt maddako um Dialektformen handeln (s. Praetorius, Zur Gramm. der Gallaspr. § 25b, 11a). Oft aber kann man sich des Verdachtes, daß man es mit Hörfehlern zu tun hat, nicht erwehren.

Aber auch Biebers Angaben über das Kafa selbst sind mit Vorsicht aufzunehmen. Ungenaue Lautauffassung liegt z. B. vor, wenn er die dem Verdacht der Lykanthropie Verfallenen, "Scheelsüchtigen", wie er meist sagt, durchweg  $k \delta r \bar{o}$  (39, 7, 249, 278) nennt, während Cerulli, Ethiopia occ. 186 quoro schreibt. Für "Zöfchen" bietet er S. 12 toberáte, S. 131 toboráte, S. 37 tomboráte, für "Fahne" māléto S. 75, 509, S. 80 dagegen māláto, für "Lederschurz" šōrrō S. 136, S. 535, šunō ("Hose"), für "kehrte zurück" S. 486, 26 wóčīte, S. 490, 5 wóčēte, für "Sieger" nādīčō S. 304, aber nadėčō S. 491, MSOS 1922, WA St. 34. Wie in den amharischen Vokabeln schwankt oft auch die Wiedergabe der Doppelkonsonanz, so  $h dk \bar{\imath} t \bar{e}$ , baute" 437, 3, aber  $h dk \bar{\imath} t \bar{e}$  327, 5,  $t\bar{\imath}b\bar{o}$ , Geschlecht" 10, 5 (so auch Cecchi, R.  $t\bar{e}b\bar{o}$ ) und so oft in Ableitungen, aber tībbō 540, 5. Noch häufiger ist die Unsicherheit über Stimmhaftigkeit und Stimmlosigkeit von Konsonanten. So erscheint ēbbō "Totenklage" 144, 313, das doch wohl mit R. ebbo "Träne" identisch ist, als éppō, 31, 32, dazu éppīe "wehklagte" 95, 5, 46, 3, epptčō "Leidtragender" 32, statt ebbete "weinte" bei R. (aber auch Ce. epihè piangere), dupptō ne "ließ verderben" 437, 11 statt Ce's (bei R.) dub, dubete, "alterare, guastare". Häufiger ist das Schwanken zwischen č und j. Das Suffix der Nomina agentis ejo bei R. I, 42, § 33i erscheint bei B. ausnahmslos als ečo. Statt bojo "Weg" R. II, 23 bietet B. bōčō 94, 3, 139, 150, 4, 367; statt bajo "Verbot" R. II 23 erscheint 266 bačō "Bannung", čāddikō "Paradies" 143, 150, 418 erscheint 419 als jēdíkō. Während R. II, 88 nur den Imper. tebe "bringe" ver-



zeichnet, sind hier Formen wie dewe "gebracht" 83, 5, 151, 3, 280, 22, dēwiē "sie brachten" 106, 3, 146, 6, 200, 280, 5, 397, 2 häufig. Für  $taq\bar{o}$ , "Stein" R. 89 erscheint 361, 8  $d\acute{a}k\bar{o}$  wie im Galla und Som. daka, daga. Schon bei R. 33 wechseln g und k in gīte und kīte, "sterben", hier kīti 27, 1, kītō, "Tod" 90, 2, kītēčo, "tödlich" 486, 9 neben gite "tritt ein", g $t\bar{t}\bar{o}$  "Eintritt" 234, 4, etwa mit beabsichtigter Differenzierung? So wechseln q und g in  $g\acute{a}w\bar{o}$ "Trockenzeit" 480 für R.'s  $q\acute{a}w\bar{o}$ , hier 280, 8, ferner  $q\acute{a}w\bar{e}be$ " "seien Sie gut" 91, 60, zu  $g\acute{a}w\bar{o}$  "Güte, gut" 489, 3,  $g\acute{a}w\bar{o}\bar{e}$   $n\bar{a}$  "es sei besser" 437, 5, gawātīn "bereitet vor" 14, gawātīmōn "Vorbereitung" 306, 13, s. R. II, 43, der das Wort aus dem ge'ez gab'a, amh. gabā ableitet, obwohl die Bedeutungen nicht zueinander stimmen. Umgekehrt erscheint  $q\bar{e}m\bar{o}$ , Schmied" R. II, 62 hier als  $g \in m\bar{o}$  206 (Druckfehler?) neben  $q \in m\bar{o}$  61. Aber g wechselt auch mit y. Das bekannte Verbum ye "sagen", das zumeist in dieser Form auftritt, hat neben sich géto "Rede" 67, 5, 86, 3, gētimō dass. 86, 3, getíō, "wurde gesagt" 86, 2, gétā, "soll heißen, d. h." 402, 4. Y wechselt auch mit š in yāhō oder šāhō "Schändung" S. 258; für šītō "pudendum muliebre" das R. II, 86 mit Recht von ši "zeugen, gebären" ableitet, erscheint bei B. II, 16  $jtdd\bar{o}$ "vagina". Unsicher bleibt die Form des Wortes für "beschließen, beraten"; es erscheint als číssīte", "sie berieten", 90, 3, 189, 9, čisstmīte, "sie beschlossen" 487, 2, čisstmō, "Beschließer" 81, 83, aber auch "Ende" 125, 10, 129, und daneben als čičō "Rat" 402, 2, číčītē, "sie berieten sich" 91, 2, 144, 7, "waren zu Ende" 189, 10, čičimō "Ratgeber" 152, 178, 373, 3, čissimo čičīmō wotoji "bis zum Ende der Beratung", 90, 4. Aus dem Gebiete der Formenbildung ist auffällig nete "sie stellten" 94, 7, 15, 307, 21 neben néšīte 28, 3, néše "sie standen" 134, 4, néšihe "wurde aufgestellt" 361, 8, nešāje "sie standen nicht" 134, 4, zu Cecchi's neš "drizzare", das R. II, 77 kaum mit Recht von amh. nasa "nehmen" ableitet.

Bei dieser Sachlage empfiehlt es sich wohl, auf die Erörterung schwieriger Probleme der Phonologie zu verzichten. Zu Reinischs Lautlehre sei daher nur nachgetragen, daß auch im Kafa Sproß-



silben auftreten, so in  $ir\bar{a}\check{s}\bar{o}$  neben  $r\bar{a}\check{s}\bar{o}$ , "Beamter" 153, das auch R. als erāšō II, 15 kannte. Wie so oft im Amh. (s. Grundr. I § 267, 2; dazu die Verkürzung von 'Aptar zu 'Apt in sabäischen Personennamen, die Behandlung von Personennamen im Tña bei Rossini, ZA XVII, 41, vgl. noch P. Kretschmer, Das Kürzungsprinzip in Ortsnamen, Jagič-Festschr. 553/6, Meillet, Armen. Elementarbuch § 38c, Jespersen, Die Sprache, Idg. Bibl. IV, 3, 151) werden längere, namentlich zusammengesetzte Wortformen verkürzt; so wird nagāde rāšō,, Vorsteher der Kaufmannschaft" zu  $n\acute{a}g\bar{a}$   $r\bar{a}\check{s}\bar{o}$  59, 175, Rossini, Etiopia 374, und  $aw\bar{a}\check{c}\bar{\imath}$   $r\bar{a}\check{s}\bar{o}$  ,, oberster Herold und Richter" zu áwā rāšō 59, 91, 178. Das gilt namentlich auch für die Zahlwörter von elf aufwärts, die mit dem semit. Lehnwort ašero, ažero zusammengesetzt sind; während Reinisch I § 57 die vollen Formen ažera ikka usw. verzeichnet, bietet Bieber neben ašéra guțé, "zwölf" S. 159, 1, auch árā gu<br/>té, 159, 20, 306, 14 für "dreizehn" árā kej<br/>ė 3, 5 und für "achtzehn" neben ašérā šiminté S. 159, 18, ašérā šimité 86, 4 auch arā šimitė S. 86, 2.

Zur Nominalbildung ist die ungemein häufige Verbindung des Abstrakta bildenden Affixes no mit dem to der Adjektiva und Abstrakta hervorzuheben. So bildet man von šuntto "Freund, Geliebter", šunitino "Freundschaft", von qūjītō "Verstümmelter", qūjitinō "Verstümmelung" 256, von wutīto "Totschlag", wūtītino in gleicher Bedeutung 252. Von solchen Formen löst sich tino als allgemeine Abstraktendung ab; zu irāšō, "Beamter" bildet man irāšītīno "Verwaltungsbezirk" 39, 8, "Verwaltung" 80, 2, zu  $n\bar{a}d\bar{o}$  "Sieg", 307, 114, 428, 3 (aus amh.  $n\bar{a}da$  "vernichten"), nādītino "Heldenschaft" 72, zu būšō "Kind", būšītinō Kindheit" 25, 55, zu gurmašo "Jüngling", gurmāšītínō "Jugend" 55, zu ašō "Mann", āšītínō "Mannesalter" 24, zu génnō "alt", gennītínō "Greisenalter" 55, zu twō "Gesundheit" 468, iwttō "Heilung" 393, 11, īwītínō "Gesundheit, Heilung" 388, 4, 463, zu wōrāšō "Witwe" (eig. "Erbin" auch "Erbe" 243, 7, "Nachfolger" 90, 5, 150, 2, wōrāšte, "sie erbten" 3, 8, wōrāšīte, "wurde vererbt" 396, 4, aus sem. warasa) 27, 111, wōrāšītínō, Witwenschaft"



27u, zu woyābetō "Ehebrecher" 250, "Ehebruch" 23, 250, woyābētīnō "Ehebrecher" 23u, zu gūjō "Sklave" 172, gūjītīnō "Sklaverei" 256, so auch zu dem Kompositum, šowē niho "Landesvater, Adliger" 58, šowē nihītīnō "Adel" eb. Die Abstrakta können auch als Kollektiva verwendet werden wie āšītīnō "Mannschaft" 154, gennītīnō "Gerusia" eb., tībītīnō "Sippschaft" 53 zu tibō (s. S. 40) "Geschlecht", tībēčō "Verwandter" 39, 4, 374, 4. Zweifelhaft ist wohl die Form tātītīnō "Königtum, Reich" 39, 5, 157, 63 statt tateno bei R. II 91 "königlich", aber auch tātīnī tāhō "königliches Kleid" 79, tātēnōn čičīmō "kgl. Rat" 83, tátēnō būšō "Königssohn" 90, 6.

Eine Nebenform zu no scheint in wöddēnaō "Menge" S. 87 zu woddō "zahlreich" 3, 150/1 vorzuliegen. Sie dient oft geradezu als Pluralendung wie dojē nihenaō "die weisen Väter" 67, 5, 358, MSOS XXII, 25, 9, dukē nihēnaō "Gemeindevorsteher" 178,6, nahēnaō gūnenaō "Diener und Sklaven" 150, 16 bárēnaō "die anderen" 292, yēčitēnaō "Bekenner" 441, 8, čotēnaō "Jagdtiere, Wild" 356 pu, eṭičēnaō "Krieger" MSOS XXII, 25, 2, gōjimēnaō "Bauern" eb. 3. Diese Auffassung von nāō liegt wohl näher als die Annahme, daß sie der nilotischen Pl.-endung la entlehnt sei, die ins Kemant und ins Quara in horla, hurla "Söhne" eingedrungen ist (C. Contt Rossini Kem. 127 § 131).

Nominalzusammensetzung, kenntlich durch den Verlust des auslautenden Vokals am ersten Gliede liegt noch vor in bullábō, "immer" 62, 2, 3, 367, yerāšītínō, "Gottesmenschentum, Frömmigkeit" 448, zu hierascio "devoto" Cecchi bei R. II, 100 aus yéro ašō, ambíjō "wieviel" 361, 8 aus ame bijo "was an Menge?" R. I, § 71.

Die Abhängigkeit eines Nomens von einem anderen drückt das Kafa durch die Endung  $\bar{\imath}$ ,  $\bar{e}$  am vorangehenden Rektum aus (R. I § 41/2). Diese Endung wird aber noch in viel weiterem Umfang verwendet und scheint ganz allgemein die Zusammengehörigkeit zweier Nomina auszudrücken. Sie steht oft bei Adjektiven (s. R. I, § 5, 2d), so  $w\bar{o}dd\bar{e}$   $\bar{e}q\bar{o}$ , viele Dämonenpriester",



wōddė āšō, viele Menschen" 39, 2, wōddė gijō wóyē gišt gijō, viel oder wenig Besitz" 394, 1 ikkītinė ōrihhō, die erste Schlacht" MSOS XXII 24, 28, wonné kitō,,der alte Zins" 397, 2, deé yérō "der gute Gott" 424, 1, hakkīči yérō "der starke Gott" 424, 3, ōgė biyō "die große Krankheit" (Elephantiasis) 453, gurmāšī  $b\,\dot{u}\,\dot{s}\,\bar{o}$ , der jüngste Sohn" 489, 12,  $d\,\bar{o}\,j\,\bar{\imath}\,\dot{c}\,\dot{e}\,\,\dot{a}\,\dot{s}\,\bar{o}$ , ein weiser Mann" 488, 7; doch überwiegt auch bei B. das Adjektiv in der Grundform. Der Vokalwechsel muß als Hinweis auf die zu erwartende nähere Bestimmung gewertet werden (s. R. I § 60c); denn dieselbe Form zeigt das seinem Prädikat vorangehende Subjekt, wie šēkī wātō ne "die Schaiche kamen" 431, 2, Kāmi yēčitō ni "als Kamo Bekenner wurde" 398, 3, 402, 3, Kamī kite nī,, als K. gestorben war" 402, 7, Gāllītī . . . kissīte "Gallito verjagte" eb. bullt bī ikkite, "alles wird von ihnen verabredet" 10, 6, bullt bī táppīte, "alles wurde von ihnen zerstört" 492, 5. Diese beiden Sätze übersetzt B. aktivisch, so daß bullt als Objekt erscheint; die Reflexivform auf ītē hat aber auch passive Bedeutung. Auch der Urheber kann beim Passiv im Subjektskasus stehen, der nicht die i-Form zu zeigen braucht, wie in ákkō māhe, wird von Aasgeiern gefressen" 275, 9; er kann aber auch durch die Postposition je (R. I § 47) ausgedrückt werden, wie in bullt å $\delta \bar{o}$ je  $b\bar{\imath}$ šitīhe, "sie werden von allen Leuten gehaßt" 489, 2. Seltener erscheint das Subjekt in der i-Form, wenn es dem Prädikat folgt, wie in Šėkō bī bėte bulli, "sie waren alle Schaiche" 431, 1, wo indes bullt wohl als Apposition dem vorhergehenden Subjekt bī angeglichen ist, wie in bī šīfirōji bullī wōtée, "sie kehrten alle in ihr Lager zurück" 189, 28. Diesen Sprachgebrauch, "die Verwendung des Genetivs an Stelle des Nominativs", wie er sich ausdrückt, hebt B. selbst S. 470 als eine Eigentümlichkeit der Sprache von Kafa hervor. Sie herrscht aber in seinen Texten keineswegs ausschließlich. Gleich der erste von ihm angeführte Text S. 2, bietet: génnō guté agénō gubí baré méjē árō šāgīe "so heiratet der Ehemann zwei Monate nachher eine andere Frau", wo das Pron. árō wie oft anaphorisch verwandt ist; ebī šerātō ne Kaffī šówōj, dies ist der Brauch im Kaffaer Land" eb. 2.



Vielleicht handelt es sich dabei um einen veraltenden Sprachgebrauch. Auch das 'Afar und das Galla kennen ja einen Subjektskasus auf i (Rossini, Etiopia 338, § 1 b, Praetorius, Zur Gramm. der Gallaspr. S. 233), der im Galla allerdings schon auf die Nomm. mit der Endung  $\bar{a}$  beschränkt ist; dasselbe gilt auch für das Kemant, s. Rossini, S. 100, § 90, der allerdings allgemein von einem Wechsel zwischen a und i redet, als Beispiele dafür aber nur Subjekte anführt.

Unter den Postpositionen, die die Funktion des Nomens genauer bestimmen, ist das bei R. fehlende, in B.s Texten dagegen ungemein häufige -n besonders zu beachten. Es kann die Richtung bei Verben der Bewegung angeben, wie ikkállō māšíšōn wáte "niemand kam zu den Gräbern" 151u, Mákkā jē Adarin šēkī wātō ne "die Schaiche kamen von Mekka nach (B. über) Harar" 431, 1, Gollin Šāddājē tātō hámīte uki tāhētō gubi "nach Golla zog der König nach der Krönung von Schadda" 397, 3, gónnōnā qétōje qétōn bī qáčēe, wurde die Sprechtrommel von Haus zu Haus geschlagen" 306, 22. N bezeichnet ferner das direkte Objekt, wie kejé méjēn wóyē aūddōn šāgīe, "sie heiraten drei oder vier Frauen" 3, 2, nihi méjēn worāšīe, "sie erben die Frauen des Vaters" eb. 7, ikkė atamiton būšė kišoj gėdvye, um einen Ring an den Finger des Mädchens geben zu lassen" 11, 1, qant kíšon aro bī qanē kíšō-na yéčīe, er ergreift die rechte Hand des Mädchens mit seiner rechten Hand" 14, 4, būšēn dégīye, "um das Mädchen zu nehmen" 15u, so auch ášōn árō yébātē, "er sprach zum Volk" 91 u. Es tritt aber auch an eine prädikative Bestimmung des Objekts, wie bī būšō gūnōn ikkt ikkt āšō ktmīte,,einzelne Leute verkaufen ihre Kinder als Sklaven" 39, 3, mimō bī bášīte tabā $k\bar{o}n$ , sie schlachten Kinder als Opfer" 150, 3,  $d\bar{e}\dot{s}t\bar{u}nn\bar{\iota}$   $b\acute{e}q\bar{o}n$ mīkiréčō móčō dāmīte, als Zeichen der Unterwerfung ergriffen die Ratgeber Gras" 91, 8, worāšon bo būšīšoje ikko tāto šīge wónnā als Nachfolger hatte der König schon früher einen seiner Söhne genannt" 90, 5, hálā Bēddi būšē génnēn árō káwīte "später verlangte er die Tochter des B. als Ehefrau" 492, 6; dann auch beim 2. Objekt eines Passivs wie edimon tátō táhīte "der König wurde



in den Königsmantel gekleidet" 79, 1, gubī qéfōnā čīnnīmon dū-bínō šúddīhe "dann wird der Leichnam mit Butter und Wohlriechendem gesalbt" 144, 6. Auch das indirekte Objekt kann mit n bezeichnet werden, wie káyōn dūhō állō "für den Räuber gibt es keine Totenfeier" 275, 10, māṭī bičírōn möčō árō mắčīte "er mußte das Gras für die Maultiere des Matto einernten" 486, 22. Aber nicht nur Verba, auch Verbalnomina können ein solches Objekt regieren, so die Nomm. auf mo (R. I § 33h) die nicht nur Verbalabstrakta, sondern auch Nomm. agentis sein können, wie bī čissīmōn čičīmō nī "sobald die Beratung zu Ende war" 90, 7, máyōn čissīmō-nā "wenn das Mahl zu Ende ist" 129, 2, ebī āšíšōn gímō tō nā "diese Leute dürfen nicht eintreten" 136, 1, tāténōn čičīmō yárō "die Ratgeber des Königlichen sind die Geschlechter" 83, 1, mōyon čissīmo wóyē bōn čičīmō "(sind) die Beschließenden der Ordnung und seine Ratgeber" 83, 3.

Auch ohne direkte Abhängigkeit von einem Verbum oder einem Verbalnomen kann -n die örtliche Lage oder die innere oder äußere Beziehung einer Person oder Sache ausdrücken, wie āšī gúbōn bī néše,, sie standen auf dem Rücken der Leute" 134, 5, ámō bárō mašqárōn bī táhēte ne "sie waren wie beim Kreuzfest gekleidet" 137, 1, tātī nagarītō bī šāqite māčōn "die Kriegspauke des Königs wurde zu Pferde mitgeführt" 140, 7, kéjō qané bátōn, kéjō yōčé bắtōn hámē,,drei gingen auf der rechten, drei auf der linken Seite" eb. 10, gewātīmōn šimité áretō wā wóyē ašérā aūddē áretō wā tátō bīs ímē "zur Rüstung gab der König acht oder vierzehn Tage Zeit" 306, 13; so auch in Nominalsätzen, wie ikké táčon mīkiréčo koṭīmt kóṭō ne "die Sitzplätze der Mikirečo waren in einer Reihe" 189, 5, tāté úkōn ačé qālláčō ne "an der kgl. Krone war der goldene Phallus" 361, 4, ándī ačēčo Gobin ne "gegenwärtig ist der Ačečo in Goba" 397, 4. So entstehen Adverbia wie ikkin  $b\bar{\imath}n$  wútīete "so töteten sie ihn" 275, 15,  $\bar{\imath}kk\bar{o}n$  (so)  $b\bar{e}t\bar{e}$  "sie waren gleich" 383, 6. Aus Verbalnomina entstehen mit der Endung n gerundiale Ausdrücke wie bī magī woten "in seinen Weiler zurückgekehrt" 14, 1, šowōji qejin "auf dem Boden liegend" 275, 6  $(q\acute{e}j\bar{a}$ ,, er soll liegen" 33, 3); diese können endlich sogar wie ein



Verbum finitum fungieren, wie Mánčō túkkōji kēssībēn "der M. stieg zum Hängen hinauf" 275, 3.

Zu den von R. I § 51 verzeichneten Postpositionen lassen sich noch einige hinzufügen. Das dativische -s tritt nicht nur in Verbindung mit Personalpronomina zum Ausdruck des Possessivs (R. I § 63) in der volleren Form so, si auf, wie šāgimōso, wegen der Eheschließung" 8, 7, ebīsī, ,deshalb" 83, 6 u.s., áfō gītōsī, ,vor seinem Eintritt" 234, 4. Wie áfo "Gesicht" = "vor" und gubbo "Rücken" = "auf" (R. I § 51e, f) als Postpositionen gebraucht werden, so auch damba, "Rücken" wie nagariton dámba késse, "setzte auf die Königspauke" 91, 5, bī binnon dámbā túkkīe, "hängte an seinem Hintern auf" 275, 4. Zu dem Verbum dēš,, herabsteigen" (R. II, 33) von dem auch  $d\bar{e}\dot{s}t\dot{u}n\bar{o}$ , "Unterwerfung" 43 u. s. herkommt, und das in ašérā aūddė hírō dēš dēš béte "war 14 Ellen tief" 150, 8 als Adjektiv vorliegt, gehört die Postposition dēšī, "unter", wie qėtoji gėmoji dešt "unter den Herdsteinen" 361, 7, yúndoji deš "unterhalb des Nabels" 374, 1, Katāmī rāšō dēšī "unter dem Katamo-Rascho" 178, 8, tắtō dēšt "unter dem König" 280, 2, Addi ėgō dēši, unter dem A. E." 396, 5. Das Adjektiv und Adverb wonnā, alt, früher" 27, 90, 5 u. s. tritt als Postposition auf in wūtėmosī wónnā "vor seiner Hinrichtung" 437, 12. Unklarer Herkunft sind die Postpositionen re in otere, "nach dem Gesetz (oto) 279, 2, und in  $am\bar{\imath}k\bar{\imath}r\bar{e}$ , wie" neben  $am\bar{\imath}k\bar{\imath}$ , in dem es R. I § 7 als eine Fragepartikel gleich dem nubischen re aufgefaßt hatte; dazu gehört wohl andīrī, neu" 80, 2, 91, 8 zu ándī, von neuem" 382, 6, "jetzt" R. II, 12; sowie das gi in awāčīgī "durch den Ausrufer" 86, 5, 280, 9, falls nicht an beiden Stellen Druckfehler für das gewöhnliche ji anzunehmen sind.

Während der Genetiv sonst seine Stellung vor dem Regens immer bewahrt, können die Postpositionen áfō "vor" und gubo "nach" auch als Präpositionen auftreten, wie in áfō tātēnō kōrrī kéllō "vor dem Tor der kgl. Pfalz" 77, 2, áfō majī látōj "vor dem Vorhang" 410, 4, áfō šīčō "vor der Geburt" 39, 3, áfō gītōsī "vor dem Eintritt" 234, 4, afī āšōn "vor den Leuten" 14, 7, áfō nātī nātōj "vor dem Neujahr" MSOS XXII 26, 4, áfō Činītī yéčō

Brockelmann, Abessinische Studien





"vor der Gefangennahme des Č." eb. 12, áfō Amārt mījítō árō hámīte "er floh vor den Schüssen der A." eb. 21; gub šičo "nach der Geburt" 28, 2, gub yēčítōsijē "nach seinem Bekennen" 402, 4, gub šabatē mīkiréčō "hinter den sieben M." 189, 13, gubt Sāllt géčō "nach der Absetzung des S." 173 u, gubt tatt kitō "nach dem Tode des Königs" 94, 1 neben tātī kitō gubt 90, 2. Im Galla sind dagegen die neuen Präpositionen erst nach der Voranstellung des Regens vor den Genetiv aufgekommen (s. Praetorius 285f.).

Bei den Zahlwörtern bieten B.s Texte nur zu den Ordinalien erwünschten Zuwachs zu R.s Mitteilungen. Während R. dafür nur auf Cecchis Angaben angewiesen war, lassen sich hier alle Formen bis 19 belegen. Für "erster" tritt wie in so vielen Sprachen auch hier eine von der Grundzahl unabhängige Form auf, bātībātō 8, 1, 159, 2 zu dem bei R. II, 28 belegten batbátō, "Anfang" neben qabo (gub qabi ōrihhō ,,nach der ersten Schlacht" MSOS XXII, 24, 32 ),s. R. II, 60, CERULLI, Studi III, 203/4. Daneben aber steht auch eine Ableitung von der Grundzahl ikkītīnō 77, 10, MSOS XXII, 24, 28 statt Cecchis ikino. Die volle Endung tino, der nur in Damot und Awiya tini und tinie (Rossini, Kemant 141) entsprechen, findet sich noch in gutētinė, "zweiter" MSOS XXII, 24, 30, kedītínō,,dritter" 159, 3, 397, 5, 489, 3, MSOS XXII, 24, 31, mit d statt j der Grundform kejó 10, 9 (R. I § 57 kaja, kamo), dem nur in ghimira Nao kaddu (R. I 56c, Cerulli Studi III, 57c) zur Seite steht, sowie in aūddītinō, vierter" 10, 3, 159. 3, 397, 7, 409, 3. In Verbindung mit "zehn" tritt aber auch hier die einfache Endung ino auf: árā kejīnē "der dreizehnte" 513, 9, ara aúddiné,, der vierzehnte" eb. Diese findet sich nicht nur in den Zahlen 2 und 6-9, wo sie durch Haplologie begünstigt sein könnte, sondern auch in  $\bar{u}j\bar{\imath}n\bar{e}$ , "fünfter" 83, 2, 159, 4 und  $a\check{s}in\bar{o}$ "zehnter" 159, 6. Der "Neunte" ist šitīnō 159, 5, zu šito "neun" 3, 6, 126, 1 statt R.s yítiya, yídiya, itiyō; den Anlaut š könnte das Wort der Analogie der aus dem Semit. entlehnten Formen für 6-8 verdanken, und aus R.s Angaben darf man vielleicht schließen, daß diese Angleichung erst in den letzten Jahrzehnten zustande gekommen ist. Etymologisch steht das Wort innerhalb



der kuschitischen Dialekte ganz isoliert; R.s Versuch I, 57 (s. auch Das Zahlwort Vier und Neun, SBWA 121, 1890, XII, 23), das Wort anknüpfen, überzeugt nicht.

Beim Verbum ist in BIEBERS Texten besonders auffällig das, wie es scheint, völlige Fehlen der sonst in den kuschitischen Sprachen so verbreiteten Umschreibungen mit dem Verbum "sagen", von denen R. I § 74 wenigstens einige Beispiele anführt. Da B.s Gewährsmänner den höheren Gesellschaftsschichten anzugehören scheinen, darf man vermuten, daß diese solche Ausdrucksweise als vulgär gemieden haben. Ebenso fehlen bei B. Belege für die Verdoppelung des Verbalstammes (R. I § 76), obwohl Doppelung beim Nomen (s. u.) keineswegs selten ist. Neben dem von R. I § 78 belegten Kausativ mit -s, das auch in B.s Texten auftritt (namentlich häufig ist kēsse, "setzen, aufrichten" zu kuay, kay, kue, ke "aufstehen" R. II 59) findet sich auch ein solches mit dem Suffix i, das namentlich im Somali verbreitet ist (Rossini, Etiopia 310), aber auch dem Galla nicht fehlt (s. Praetorius § 80a), während ihm im Saho und 'Afar ein Kausativ mit dem Praefix i entspricht. Diese Form liegt vor in hākīye "läßt bauen" 12, hākīe 322, 4 (wo B. "baute" übersetzt) neben hākīte "baute" 437, 3, hākkīte "wird aufgebaut" 327, 5 zu hak "stehen bleiben, ausharren" (R. II, 48), dazu hákō "Stärke, Kraft" 332, 339, 410, hakktčō "stark" 424, 3, hakttā "um zu ermutigen" 307, 9, ferner in háddiye "läßt zählen" 12 zu háddō,,Zahl" 159, 20, 476, R. II, 47 (Lehnwort aus arab. 'adad?), kódīe, "teilten auf" 159, 10 neben dem Reflexiv kodīte, "verteilte" 77, 7, 217, 3, "wurde verteilt" 39, 12, 496, 2 (vgl. saho gidé "Anteil" Reinisch, Sahowb. 146), gawätie, "bereitete vor" 14, 1 (davon gáwātimō "Vorbereitung" 306, 13 zu gawo "gut" 488, 6 "schön, gut sein" R. II, 43, der es nicht sehr überzeugend von ge'ez gab'a "zurückkehren, werden" ableitet, kēmīje "ließ verkaufen" 39, 13 zu kēmō "Verkauf" 39, kēmīte "verkaufte" 39, 3 R. II, 52/3, kindīe, "ließ herabfallen" 275, 5, kindíō állō, "wurde nichtherabgenommen"eb. 8 zu kind, "hineingehen, untertauchen" R. II 53/4, qújīe, ,schnitt ab" 322, 3, qújīhe, ,wurde abgehauen"



22, 2 zu qújīte, "sie schnitten" 146, 2, qújō, "Schwert, Dolch" 74, 79, MSOS XXII, 24, 5, 26, 22, wohl von einer Nebenform zu qōc, qåc ,,stechen" R. II, 60, mánjie 14, 7, mánjihe ,,wird gegessen" 15u, 327, 12, manjīto "Bewirtung" 14pu, "Speisung" 128, 133, eine Weiterbildung des gewöhnlichen ma, "essen" (R. II 65, B. passim),  $\delta \dot{a}j\bar{\imath}e$ , ließ verhungern" 280, 13 zu  $\delta \dot{a}j\bar{o}$ , das Verhungern" 257, šajėč $\bar{o}$  "hungrig" 234, 2, das R. II, 81 von š $\bar{a}j\bar{o}$ "Riemen" ableitet, wūtīye "ließ hinrichten" 39, 12, 280, 13, wūtiete "töteten" 275, 15, wūtíō ne "wurde hingerichtet" 437, 16, wūtītō wūtītínō,,Totschlag" 252 zu wut R. II, 96/7, CERULLI Studi III, 117. Während bei den bisher angeführten Verben an der kausativen Bedeutung des Affixes i wohl kaum zu zweifeln ist, scheint diese an anderen Formen schon ganz verblaßt zu sein. Solche Fälle verzeichnet Praetorius 132/3 auch aus dem Galla, wo freilich die Möglichkeit, daß es sich um Nominalableitungen handelt, nicht ausgeschlossen ist. Hierher gehört das häufige dewte "brachte" 106, 3, 200, 3, 280, 5, 397, 2 neben déwe 39, 11, 83, 5, 146, 6, 151, 3, 280, 12,  $d\bar{e}w\bar{\imath}te$ , wurde gebracht" 10, 2, 39, 1  $d\bar{e}$ witō ne dass. 91, 4, dēwībote "bringt herbei" 39, 9, das R. II, 88 nur als Imperativ tebe und teuwōbe kennt. Dasselbe gilt für túkkīe "hängt auf" 275, 4, neben tukkttā "soll man aufhängen" 493, 2, tukkō "das Erhängen" 257, 275, 3, tábīe "schlugen" 90, 9 neben tábīte, wird geschlagen" 189, 16, tabo, tábīyi, Schlagen" 65, 5, 90, 9, 141,3,410, in dem man wohl ein Gegenstück zu der im Idg. (s.H. HIL-MER, Schallnachahmung, Halle 1914, 150) und im Türk. (Verf. Ung. Jahrb. VIII, 258) gleich verbreiteten Lautgebärde zu sehen hat,  $\check{s}\bar{u}m\bar{\imath}e$ ,,küßt" 10, 4 neben  $\check{s}\bar{u}m\bar{e}$  65, 5, 90, 3, 91, 9,  $\check{s}\acute{u}m\bar{o}$ ,,Kuß" 48, 410 (aus amh. sāma, ge'ez sa'ama?), šómīe "fasten" 144, 5 neben šómite 441, 8 zu šōmō "Fasten" (R. II 83 aus dem ge'ez som, das aus dem Amh. noch einmal als tomo 447 entlehnt ist), éppie, "wehklagte" 94, 5, 146, 3 (C. eppihe), zu éppō, "Totenklage" 31/2, worášie "erbt" 3, 8, worāšite "wurde vererbt" 396, 4 von worāšō, "Erbe" aus amh. warāš, ge'ez warāsī, yečīe, "ergreift" 14, 4 zu yečī "ergriffen" 39, 8 "Gefangennahme" 540, 7, yečītō "ergriffen" 280, 12, das bei R. II, 101 als yaz (aus amh.  $y\bar{a}z\bar{a}$ ?) bei



C. aber als yesce erscheint (vgl. yéšō ,,Pfand" 248, yešētā ,,mußte halten" 134, 1, yešībōte, "sucht auf" 397, yešājō ne, "darf nicht berühren" 129, 3 mit demselben Wechsel von č und š wie bei R.I, § 11), ferner in jučie "bindet" 494, 2, juči "gebunden" 275, 14,  $j\vec{u}\check{c}\bar{e}te$ ,,<br/>wird gebunden" 327, 5 $ju\check{c}\bar{t}m\bar{o}$ ,,<br/>gefangen" 256, 284. Bei anderen dieser Verba, namentlich denen semit. Herkunft, handelt es sich offensichtlich um Denominativa. Öfter tritt die Form auch in passiver Bedeutung auf, wie hākīye "wurde gebaut" 151, 6, dúppīye "wurde verfallen gelassen" eb. 8 (zu dub "alterare, guastare" R. II, 29) neben bīn duppto ne "man ließ ihn verderben" 437, 11, kódīe "wurde verteilt" 354, 4, "verteilte" 159, 10, wóčiye "wurde fortgeschickt" 91, 10 zu wóčite "kehrte zurück" 486, 26, wöčēte "kehrte um" 490, 5. Freilich finden sich auch sonst nicht selten aktive und passive Bedeutung nebeneinander; doch kann man sich bei diesen Passiven auf ie des Verdachtes nicht erwehren, daß Hörfehler für das zu erwartende ihe vorliegen; ein solcher ist in manjihe ussiye,, wird gegessen und getrunken" 15, 3 unverkennbar.

Diese Passiva auf -he, nach Konsonanten ihe sind in B.s Texten sehr häufig, wie mähe "wurde gefressen" 275, 9, éssāhe "wird ausgesprochen" 18, 8, kúyēhe "werden bewacht" 22, 2, qújīhe "wird abgehauen" eb. šāgīhe "wird geheiratet" 15, 2, bášīhe "wird geschlachtet" 16, 1 usw. kóyāhe "wurde geschlagen" (Schlacht) MSOS XXII, 24, 28, 31, wútīhe "wurde getötet" eb. 29. Wie das Passiv im Arab. (Grundr. I, 538) bezeichnet diese Form auf -he zuweilen auch pathologische Zustände, wie btyēhe "wird krank" 398, 11, 403, 3, kínīhe "wird unrein" 61, 62, 3; sie findet sich aber auch in wāhe "kam" 189, 3, 281, 5, 490, 2.

Die von R. mit diesen Verbalableitungen auf gleiche Stufe gestellte, von ihm Stativ genannte Verbindung des Verbalstammes mit dem Hilfsverb  $b\bar{e}$ , "sein, werden" ist offenbar noch nicht so



<sup>1)</sup> Dies Wort, das im Kafa als Verbum voll entwickelt ist (R. II, 20/1), ist doch wohl identisch mit dem unveränderlichen wā des Giangero, das auch als Kopula im Nominalsatz dient, in dem CERULLI St. III, § 19 ein Demonstrativ sehen wollte. Daß auch das be des Kafa mit dem demonstr.

fest, wie es nach R. scheinen könnte. In B.s Texten findet sie sich noch verhältnismäßig selten, namentlich im Imperativ, so imbe "gib" 441, 3 neben anderen Formen derart in der Übersetzung des Vaterunsers; vgl. die Ausrufe Yerimbe, "Gott gebe!" und Māriāmbe,, Maria gebe!" 425, aber auch nō ímbe,, wir geben" 367, 2 neben zweimaligem nō tme von den gewohnheitsmäßigen Opfergaben, Heqónej ímbā "dem Heqo sei geweiht" 411, nádō Yéro bōnešis imbótā "damit Y. ihnen Sieg gebe" 428, 3, imbō neben imō, "Geschenk, Opfer" 239, 307, 22, 365 mit dem Denominativ imbeye,,ließ opfern" 486, 20. Andere Imperative derart mit ihren Weiterbildungen sind bēbe "sei!" 489, 4, bēbōta "wird sein" 67, 8, 358, 3 = MSOS XXII, 25, 11,  $b\bar{e}t\acute{a}je$  "bleibt nicht" 349, 3, gibē oder wöbē "herein!" 52, déqībe "nehmt" 90, 10, deqībōte dass. 39, 8, šāgībe "stelle dich (dem Richter)" 269, tās gājibe "hilf mir" 271, dēwībote "bringt her!" 39, 9, kissíbote "verjagt!" 39, 7, 289/2 ("verjagten"? 488, 5), wōyébōte "hört!" 189, 23,  $n\bar{o}$  š $\bar{u}n\bar{e}ba$ ,,laßt uns Freunde sein" 372, negativ  $w\bar{a}y\bar{e}$ bētāje "geht nicht!" 486, 8 yēbētāje "sagt nicht" 403, 5. Außer beim Imperativ findet sich bē wohl nur in Verbindungen, in denen es seinen vollen Sinn noch bewahrt hat, wie kōtēbēte,, wohnen" 125, 2, 397, 8 "zu Hause bleiben" 292, 3, zu  $k\bar{o}t\acute{e}b\bar{o}$  "Wohnsitz" 540, 9,  $q\acute{e}y\bar{a}b\bar{o}$ , ,wartete" 281, 7  $q\bar{a}\check{c}\bar{\imath}b\bar{o}$ , ,Unterhaltung" 314, bulltášōn koyábōn "alle Menschen müssen kämpfen" MSOS XXII 25, 32. Nur bei dem Verbum ye scheint die Bedeutung schon stark abgeblaßt, wie in ámō tātō-na yēbēto ne "wer mit dem König spricht" 65, 4, yēbatēe, "ließ sprechen" (vom König) 86, 4  $y\bar{e}b\bar{a}t\bar{e}eb\bar{o}te$  dass. eb. 5  $y\bar{e}b\dot{a}t\bar{o}$ ,,das Sagen" 393, 3, "Gespräch" 314, yēbāteti ášíšō, "Leute, die viel sprechen" 393, 2, yēbātio, "Betrug" 250, yēbātimō "Betrüger" 259.

Biebers Texte bestätigen, obwohl sie sich zumeist nur in der 3. Pers. bewegen, die Behauptung von Reinisch, daß das Kafa

Pron.  $b\bar{\imath}$  R. I, 69 (dazu  $b\bar{o}$  als Respektsanrede an den Kaiser, B. 90, 138) zusammengehören könnte, soll damit nicht geleugnet werden. Zu dem  $w\bar{a}$  des Giangero ist das Suffix u, hu, ho des Sidamo (Cerulli St. II, § 47) doch wohl nur eine durch die Enklisis reduzierte Nebenform.



die Personen am Verbum nicht durch Endungen unterschiede. Ob wirklich d'Abbadies noch unveröffentlichte Materialien die von R. so scharf kritisierten Paradigmen des Avanchers bestätigen, wie M. Cohen BSL xxvii, 200 vermutete, bleibt abzuwarten.

Von den anderen kuschitischen Sprachen, einschließlich des Sidamo, unterscheidet sich das Kafa durch den gänzlichen Mangel an Zeitausdrücken am Verbum. Während R. I 86 diesen Mangel durch eine lebhafte Gebärdensprache ausgeglichen fand, betont B. S. 47 auf Grund seines Verkehrs mit höheren Gesellschaftsschichten, daß diese die Gebärden vermeiden.

Für den Imperativ ist nur noch auf die schon mehrfach belegte Pluralendung bōte hinzuweisen, wie kissibōte "jagt auf", yēšibōte "sucht auf", deqībōte "nehmt auf", dewībōte "bringt herbei", ōtébōte "verkündet" 279, 5, 280, 6, die man vielleicht mit der im Sidamo und seinen Verwandten nur am negativen Imp. vorkommenden Endung -tote, Pl. tinonte (CERULLI II, § 32) ver-

gleichen darf.

Zum Jussiv auf  $\bar{a}$  (R. I, § 93) ist zu bemerken, daß er bisweilen von einer unbestimmten Aussage gebraucht wird, wie árō worāšō Kayé Šērōči amárō nā "sein Nachfolger K. S. soll Christ gewesen sein" 398, 10,  $\overline{O}$ kí Amár $\overline{o}$  w $\overline{a}$ t $\overline{o}$   $Minj\bar{e}$  t $\overline{a}$ tí b $\overline{e}$ t $\overline{a}$  ,,das Untere Habesch soll die Heimat der Mindscho-Könige sein" 509, 2. Der Jussiv kann auch für die bedingte Zukunft stehen, wie Kaffi tātē úkō ačōnā bētā Kaffi šówōji, Kaffī tātītíno béčō ne-nā gamíčō bēbōtā,,solange die K.er Königskrone mit dem goldenen Phallus im K. Lande sei, werde das K. Königreich frei und mächtig bleiben", Kafft tātē úkō Kafft ášōsi bétā, ikké ibbō tātītāje Kafft šówō-nā Kafft ášō deštūnitā ikkálōj "solange das K. Volk die K. Königskrone hat, werde kein Feind das K. Land beherrschen und das K. Volk werde niemand untertan sein" 358, 1-4 = MSOS XXVII, 25, 10-13 (Var. bēte ni für bētā, béčō-nā für béčō ne-na, tātītājā für tātītāje). Er steht auch in Absichtssätzen wie góndōje nō wōtībētā, ebt no ime "damit wir vom Bösen befreit seien, geben wir dies" 367, góndōje Kaffi ášō wōtībētā "damit das K. Volk vom Bösen



befreit sei" 373, 2, aber endlich auch in Zeitsätzen, wie ebi  $n\bar{a}$ , sobald das geschehen ist" 11, 2, ebi gét $\bar{a}$ , sobald gesagt war" 39, 10 u. s.

Zu beachten ist endlich noch ein von R. nicht verzeichnetes Gerundium auf  $q\bar{\imath}$ , wie  $y \neq q\bar{\imath}$ , sagend, mit den Worten" (nach direkter Rede) 18,  $\acute{a}r\bar{o}$   $b\bar{\imath}$  magt  $w\acute{o}teq\bar{\imath}$   $w\acute{a}t\bar{a}$ , er muß in seinen Weiler zurückkehren" 11, 3 (zu  $w\acute{o}t\bar{\imath}e$ , kehrte zurück" 94, 5,  $w\acute{o}ten$ , zurückgekehrt" 14, 1), bullt  $g\acute{a}w\bar{a}t\bar{\imath}q\bar{\imath}$ , wenn alles vorbereitet ist 15, 1, 91, 2, 306, 4,  $\check{s}\bar{a}\check{s}\acute{e}$   $\check{a}\check{s}\bar{o}$   $\acute{a}b\bar{o}$   $w\acute{o}y\bar{e}$   $\acute{a}\check{e}\bar{o}$   $t\acute{u}n\bar{e}qi$ , indem 30, 40 oder 50 Mann bei ihm sind" 15u, zu  $t\bar{u}ne$ , sind" 35, 4, s. R. II, 91. Das Affix dieser Formen findet sich auch als Postposition in  $im\acute{i}r\bar{\imath}q\bar{\imath}$ , aus Freude" 18, 4 (zu  $im\acute{t}r\bar{\imath}te$ , jubelt" 125, 11,  $imirt\bar{\imath}t\bar{o}$ , Jubel" 307, 15, 322, 2, 410) und  $h\bar{\imath}t\acute{\imath}q\bar{\imath}$ , mit Baumwolle" 18, 2 zu huti R. II, 50, CERULLI III, 167. Darf man dazu die Gerundiva auf  $k\acute{a}e$  des Sidamo bei CERULLI II, 87, § 39 und den Konditionalis auf  $\bar{e}k$  des Bedawiye (Almkvist S. 232, Reinisch S. 340) und den nur vor saral, nach" auftretenden Temporalis des Saho (Reinisch ZDMG 32, 440/1) vergleichen?

Zur Satzlehre, die R. überhaupt nicht berücksichtigt hat, ist vor allem auf das Fehlen der Relativendung  $\bar{u}$ , die sonst für die kuschitischen Sprachen charakteristisch ist (s. Praetorius, Galla § 55a) hinzuweisen. Das Kafa kann zwei Sätze, von denen der zweite ein Glied des ersten näher bestimmt, einfach aneinander fügen, ohne daß es eines Zeichens dafür bedürfte, wie bī wūtīto nā bīn wūtiō ne,, wie er getötet hatte, so wurde er auch getötet" 275, 12, ebisī kīṭīnō Hinnárōs dággēhe alli "da verloren sich die Christen, die bei den H. verbreitet gewesen waren" 437, 14. Der Nebensatz kann auch dem Hauptsatz eingefügt werden, wie nē hállō šímāji bī túne mómō šówōj tūnébā "dein Wille, der im Himmel geschieht, geschehe ebenso auch auf Erden" 441, 2, falls man dies Beispiel aus einer Übersetzung gelten lassen will. Weit häufiger aber werden Nebensätze mit amō eingeleitet, das R. I § 66 (s. auch Cerulli III, 126, § 72) nur als Fragepronomen kennt. Den Übergang zum Relativ zeigt die Verwendung in der indirekten Frage, wie tāténō kórrōji ámō tátō nā mīkiréčō čissīte



"in der kgl. Pfalz berieten sich die Räte, wer König werden sollte" 90, 3, ámō ebī nā ebī ikkállō árīte,, wie, das weiß niemand" 393, 1, ámō Gēšt rāšō nā, tātō-nā mīkiréčō čissīte,,der König und die Räte berieten, wer G. werden sollte" 189, 9. Es kann auf Personen und auf Sachen bezogen werden. Persönlich steht es in šīkēčō hint ne, ámō štkō yéše,, der Vorschneider ist es, der das Messer hält" 134, 5, ebi āšīšō ne, ámo nakíkō šōhōtāje "das sind die Leute, die nicht die Felder bebauen" 354, 1, mit Postposition wie ámōs béte Kaffī tātē úkō Kaffī tātō hinī ne "wer die K.er Königskrone hat, der ist König von K." 358u. Das Pron. kann sich aber auch auf Sachen beziehen, wie ámōj Činītē yeči Šúbbé ne "Š. war es, wo Č. gefangen wurde" MSOS XXII, 26, 3, ámōj héqō šāgedītō ne ebī qétō ne "das ist das Haus, in dem Heqo angebetet wird" 410, 2 ámōji bī wáte nā, hiniji bullábō bī bēbéte "wohin sie gekommen sind, da bleiben sie für immer" 419, 4, ámō gīnimō nā, worābi rāšō kōṭīte,, wie es der Kampf mit sich brachte, hielten sich die W. R. auf" 307, 7.

Wie in den beiden letzten Beispielen, so hat ámo oft verallgemeinernden Sinn und wird dann, wie hier mit dem Subjunktiv,
oft mit dem Conditionalis verbunden, wie ámō dibēte ni, aūddē
åretōn ebīn gimō tō nā, wer den Beischlaf ausgeführt hat, darf
4 Tage lang nicht eintreten" 136, 2. Einmal ist es auch mit der
Partikel der Zeit- und Bedingungssätze gátā (s. u.) verbunden:
ámōsī ebīnī bō mā gátā, bōn kínīhe, wer etwas von diesen gegessen
hat, ist unrein" 398, 17. Während in diesen Beispielen das Demonstrativ als Korrelativ auftritt, wird einmal das Relativ selbst
wiederholt in ambijō kēčō kitī eṭēčōj bēte, ambijō dākō néšīhe bō
māšōj, soviel männliche Glieder als Trophäen (ge´ez ´elgat, amh.
salabā, s. Conti Rossini, La langue des Kemants 242) der tote
Krieger hat, soviel Steine werden auf sein Grab gestellt" 361, 8.

Auch sonst können abhängige Sätze ohne Partikel mit dem Hauptsatz verbunden werden. Der Finalsatz wird durch den Subjunktiv als solcher gekennzeichnet: tắtō árō bētā tắtō bīn šigitī šīgō,,damit er König werde, hatte ihn der König mit dem Namen benannt" 90, 5, Kaffī šówō ōgō-nā gamīčītō árō gédā, Héqo Kaffī



šówōsi Mínjo imīte "damit er das K. Land groß und mächtig mache, gab H. M. dem K.er Land" 486, 2, árōs malétīte árō yēčitā "sie rieten ihm, daß er bekenne" 383, 2. Der Subjunktiv steht auch in begründenden Sätzen wie tāténō gētīmō wāyētáno nā, katāmī rāšō ebī gēte ášōj "da das Sprechen des Königs unhörbar ist, sagt dies der K. rāšo dem Manne" 189, 14. Der Subjunktiv kann aber auch einfach das zeitliche Vorangehen ausdrücken, wie ebī nā "sobald dies geschah" 89, II, 3, 234, 2 u. s. ebī bullī bētā "als alles vorbereitet war" 91, 10, ášō šāgīmō nā "sobald der Mann heiraten soll" 8, 4, bī gawātīmō nā "sobald die Vorbereitungen beendet sind" 14, 2.

Der Conditionalis steht nicht nur in wirklichen Bedingungssätzen, wie  $m\acute{e}j\bar{e}$   $ikk\acute{e}t\bar{o}$   $m\acute{a}te$   $n\bar{\imath}$ ,  $eb\bar{\imath}$   $g\acute{a}w\bar{o}$   $t\bar{o}$  ne ,,wenn die Frau allein ist, so ist das nicht gut" 234, 3, sondern oft auch in Zeitsätzen von wiederholten Handlungen, wie tátō máte nī, wenn der König aß", 134, 1,  $\acute{a}r\bar{o}$  wäte  $n\bar{\imath}$ , wenn er kam" 189, 19. Doch kann ein Zeitsatz auch durch die aus Präpositionen (s. o.) hervorgegangenen Konjunktionen  $\acute{a}f\bar{o}$  "bevor",  $gub\bar{\imath}$  "nachdem" eingeleitet werden, wie áfō héqō qétōjī bī hámō nā gubt héqō qétōje bī hámītē nī, ebī tu mōj árō mejijē éqō dibētánō,,die Eqo dürfen in der Nacht, bevor sie in das Heqohaus gehen, und nachdem sie aus dem Heqohaus herausgegangen sind, ihre Frauen nicht beschlafen" 410, 9, mikiréčō gubī bī čičīte nī, nachdem die Mikirečo sich beraten hatten" 91, 2. Afō kann auch mit der Verbalnegation ājo verbunden werden, wie afājō āšō wōgén "bevor er nicht nach dem Gesetz ein Mensch ist 33, 1, afājo andirí tāté awāčon bō,,bevor nicht die öffentliche Ausrufung des neuen Königs stattgefunden hatte" 90, 1. Zeitsätze können aber auch ohne einleitende Partikel auftreten, wie Kaffi āšíšōjē gátōē bēši wútīte nīnā Kaffi tatō yéčīte nī-nā Kaffī tāté úkō ačē qāllāčō-nā állītē nī, ándī Kaffičō bullt dēštūnttō ne Amārt gánōj "erst als mehr als die Hälfte der Einwohner K.s getötet worden war und als der Kaffa-König gefangen war, und die Königskrone mit dem Goldenen Phallus verloren war, unterwarfen sich die Kaffitscho der Übermacht der Habeschi" MSOS XXII, 26, 25-27, oder ein Nomen



näher bestimmen, wie  $w\acute{a}j\bar{e}$  (zur Zeit)  $\dot{S}\bar{a}dd\bar{t}$   $\bar{o}r\acute{i}hho$   $b\bar{e}te$   $n\bar{\imath}$  ,,seit der Schlacht bei Š." eb. 17.

In Zeit- und Bedingungssätzen wird der Conditionalis oft durch die Postposition gátā verstärkt, wie qidīāditínō bī deé nī gátā,, wenn ihre Jungfrauenschaft echt ist" 18, 3, méje kītī gátā, "wenn die Frau stirbt" 2, 1, ášō méjēn šāgā bī šaleqī gátā "wenn der Mann die Frau zu heiraten gedenkt" 8, 1. Diese in B.s Texten ungemein häufige Partikel kann aber auch mit dem einfachen Verbalstamm verbunden werden, namentlich mit  $b\bar{e}$ , "sein" wie  $m\bar{a}m\bar{o}$   $b\bar{e}$   $g\acute{a}t\bar{a}$ "wenn es Essen gibt" 10, 3, šāgō bē gátā "wenn die Hochzeit gewesen ist" eb. 8, ōrrihō (so!) bē gátā,, wenn es eine Schlacht gab" 279, 1, aber auch tibo állo áso tine gáta, wenn die Menschen ohne Familie sind" 35, 4,  $b\bar{\imath}$   $k\bar{\imath}t\bar{t}n\bar{o}$   $t\bar{\imath}$   $g\acute{a}t\bar{a}$  , wenn er sich als Christ zeigt" 437, 10. Gátā kann aber auch mit reinen Nominalsätzen verbunden werden, wie gišt ášt búšō gátā,, wenn es das Kind eines geringen Mannes ist" 33, 2, åšō kāyt gátā "wenn der Räuber ein Mann war" 275, 2,  $m\acute{e}j\bar{e}$  gát $\bar{a}$  ,,wenn es ein Weib war" eb. 6. So kann auch ein Hauptsatz wie im Semit. (Grundr. II, § 20) nur aus einem Nomen zum Ausdruck der Existenz bestehen, wie ášō kītī gátā dúhō, wenn ein Mann gestorben ist, findet die Totenfeier statt" 35, 1. Die Etymologie des Wortes  $g\acute{a}t\bar{a}$  ist unklar. Es könnte der Subjunktiv eines Verbums gat sein, zu dem gātíō "Bezahlung" 181, 464, 4, gātīčítō "Aufwartung" 56, 98, 156, 185, gātīčíte,, boten an" 428, 2, 4 gehören; die Grundbedeutung liegt wohl im Sidamo gat "avvicinarsi" Cerulli II, 205 vor. Dazu könnte gehören das galla und kemant (Ross. 202) getam, gatam "vereinigen", das ins Amh. als gattama "sich vereinigen" entlehnt ist, es ist wohl ein Refl. auf m, das im Galla noch in seiner ursprünglichen Verwendung vorliegt (s. Praetorius § 84b); dann wäre die Grundbedeutung im Amh. erhalten. Gátā könnte bedeutet haben: indem man anführt (den Fall, daß).

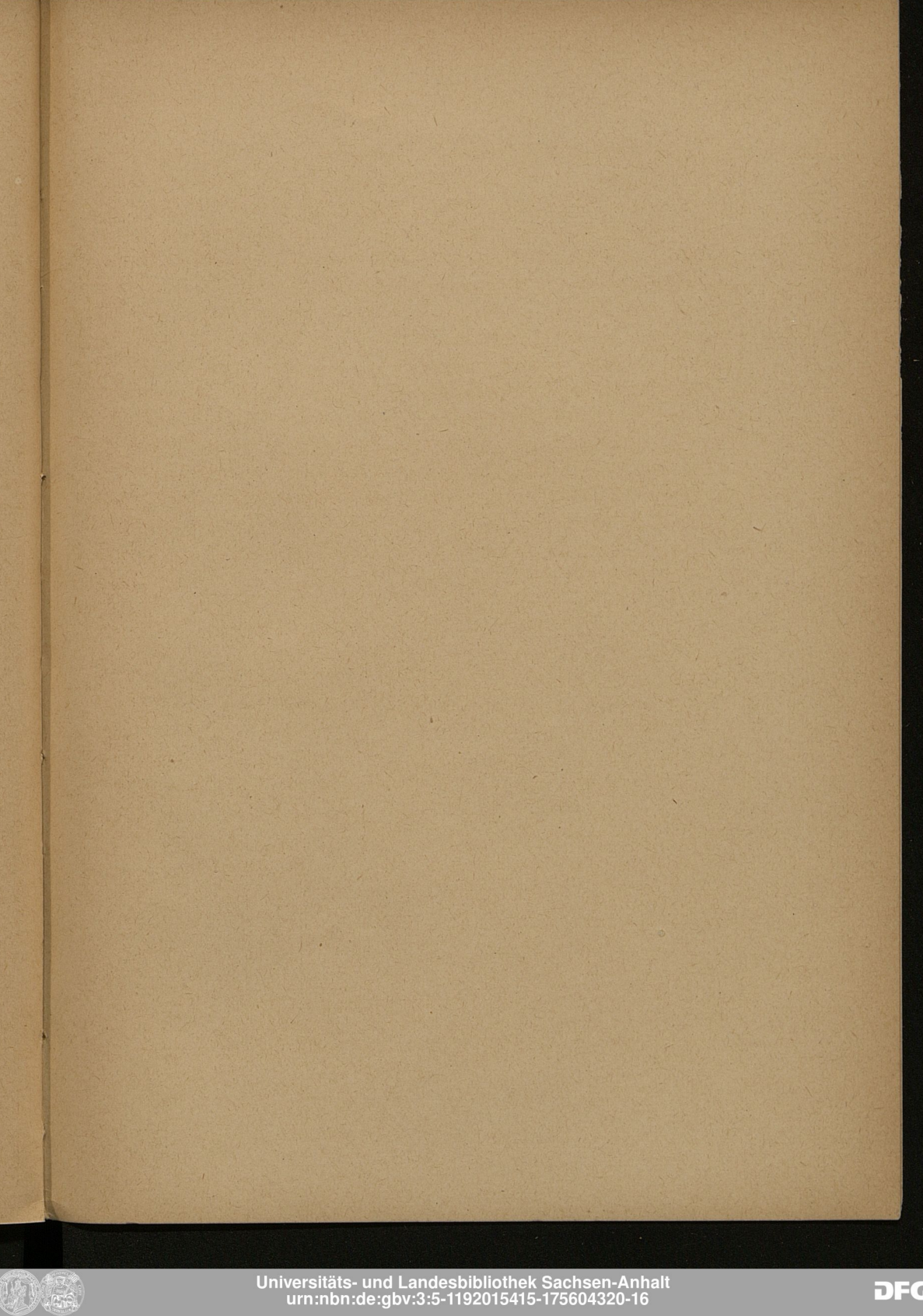
Von anderen Satzarten sei noch die Verwendung eines Nebensatzes zur Erläuterung eines Nomens erwähnt, wie árō wōgō géde, Mínjōjē ikkállō kritīnō wōye nagādo bētā "er stellte das Gesetz auf, daß von den M. keiner Christ oder Muslim werden durfte"



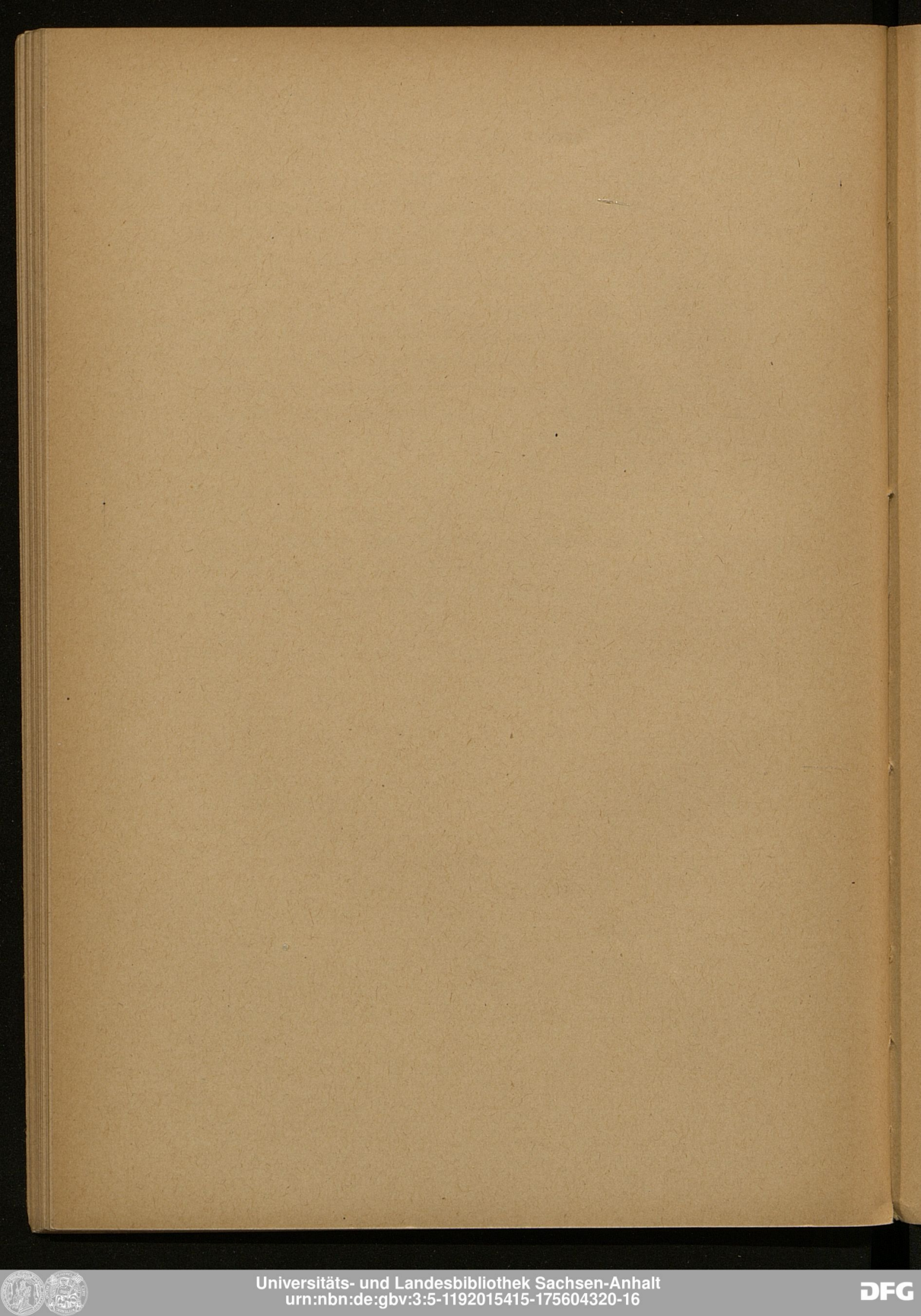
383, 8, ōgē ēqíqō mālétō árōs ímīte nē héqōn árō yēčitā "die großen Eqos haben ihm den Rat gegeben, sich zum Heqo zu bekennen" 398, 12. Subjekt- und Objektsätze stehen gewöhnlich im Subjunktiv, wie tātō biyēčō nā, ášōj arīsetánō "daß der König krank ist, bleibt dem Volk unbekannt" 144, 2, hínīj Šīpēnat wōčitā, ikkē táqō beqtā "daß Š. dort umgekehrt sei, soll ein Stein bezeugen" 490, 6, aber auch tātēnō bājt kīṭṭīnō šūnō ne "der König verbot, den Christen Freund zu sein" 437, 15.

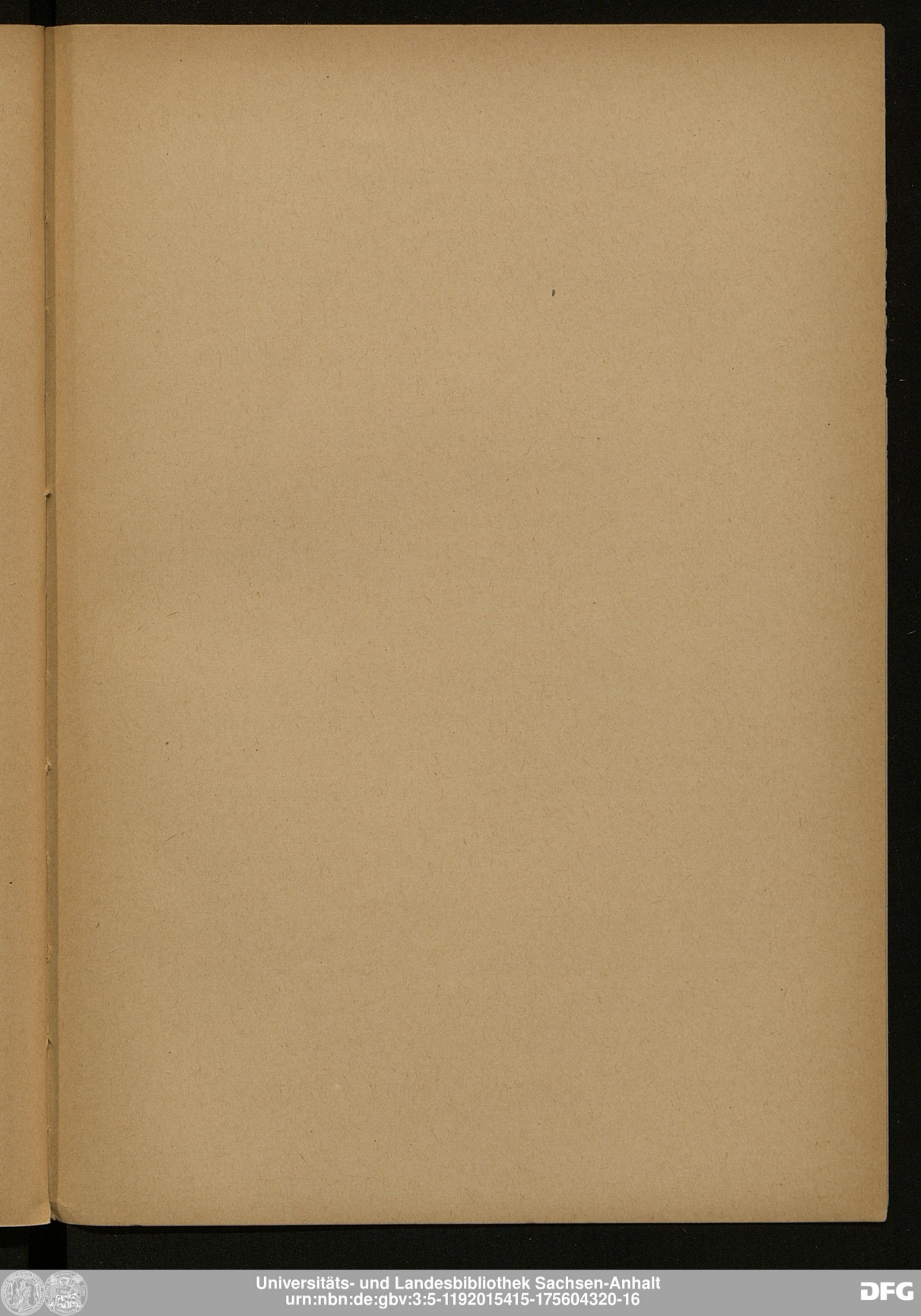
Wie in so vielen Sprachen dient auch im Kafa die Verdoppelung zum Ausdruck der Wiederholung oder der Distribution, wie abábo "täglich" 441, 2, nātī nātōj "Jahr für Jahr" 106, 2, 194, 280, 5, nātī nātē šāfírō "Kalender" 483, bī āšī āšōn tóki "mit den Leuten zusammen" 189, 6 yarī yárōn "das ganze Geschlecht" 275, 11, 280, 13, 354, 3, qētōje qētōn "von Haus zu Haus" 306, 22. Seltener dient die Verdoppelung zum Ausdruck der Verstärkung: wie dēš dēš "ganz tief" 150, 8, wōddē wōddē "sehr viel" 160, 1, ōgē ōgē wānījē "seit sehr langer Zeit" 409, 7.

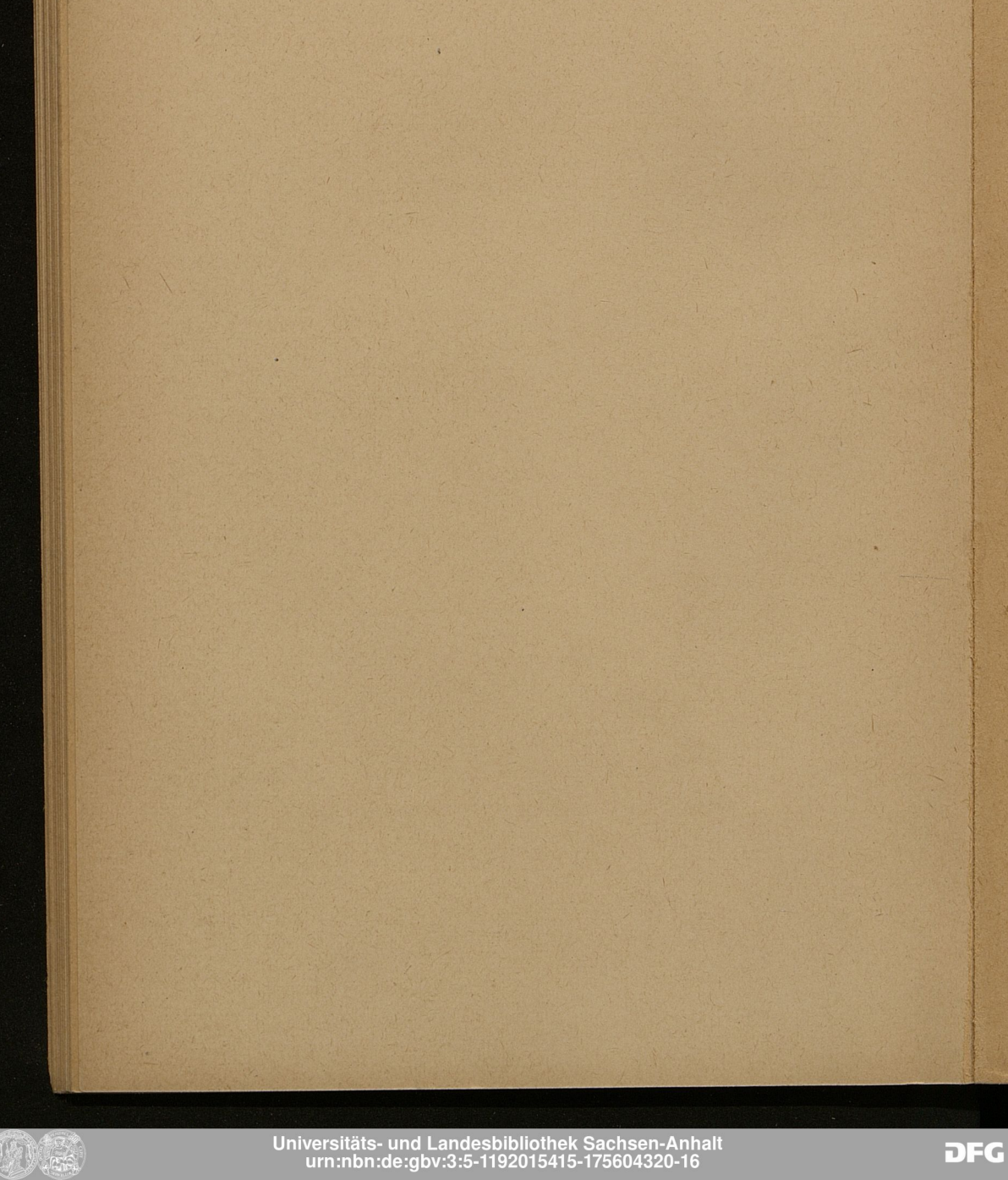














# BERICHTE ÜBER DIE VERHANDLUNGEN DER SÄCHSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN ZU LEIPZIG

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE KLASSE

Theodor Frings: Antike und Christentum an der Wiege der deutschen Sprache DM 3.-

Friedrich Weller: Zum mongolischen Tanjur DM 4.75

Walter Baetke: Die Götterlehre der Snorra-Edda DM 6.30

Im Druck:

Wilhelm Schubart: Griechische literarische Papyri

Franz Dornseiff: Verschmähtes zu Vergil und Horaz

Werner Krauss: Altspanische Drucke im Besitz der außerspanischen Bibliotheken

Martin Lintzel: Liebe und Tod bei Heinrich von Kleist

Friedrich Zucker: Freundschaftsbewährung in der neuen attischen Komödie, ein Kapitel hellenistischer Ethik und Humanität

Im Vorbereitung:

Friedrich Weller: Tibetisch-Sanskritischer Index zum Bodhicaryavatara

### ABHANDLUNGEN DER SÄCHSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN ZU LEIPZIG

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE KLASSE

Friedrich Weller: Über den Quellenbezug eines mongolischen Tanjurtextes
DM 19.80

Johann Fück: Arabiya Untersuchungen zur arabischen Sprach- und Stilgeschichte DM 29.—

Tan Dansala

Reinhold Trautmann: Die slavischen Ortsnamen Mecklenburgs und Holsteins

Bestellungen an eine wissenschaftliche Buchhandlung oder an den Verlag erbeten

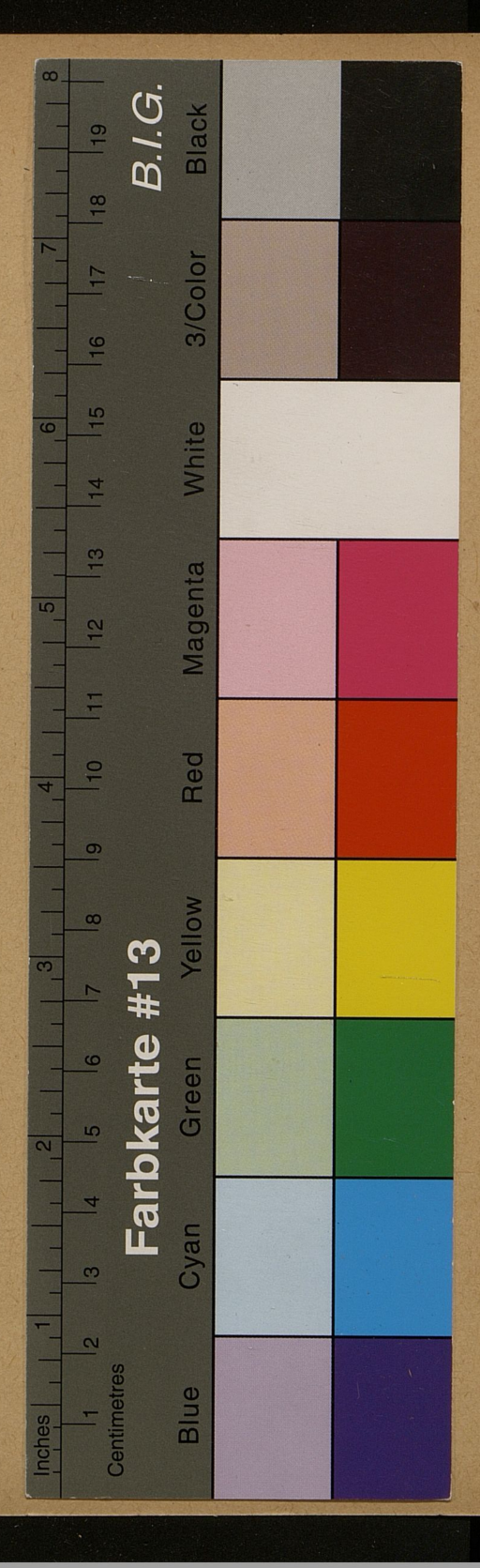
AKADEMIE-VERLAG · BERLIN NW 7







A1515



## BERICHTE ÜBER DIE VERHANDLUNGEN DER SÄCHSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN ZU LEIPZIG

Philologisch-historische~Klasse  $97.~Band \cdot 4.~Heft$ 

CARL BROCKELMANN

#### ABESSINISCHE STUDIEN

1950

AKADEMIE-VERLAG · BERLIN

