



Thisosphische Bedanken

mit der Benschrift Dieser Fisch ist nicht vor alle.

Gedruckt Haag oder vielmehr Paris

Vernünftig und Christlich beantwortet.

Christen werfen die faulen Fische weg. Evang. Matth. 13,48.

**%\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

Halle, ben Johann Justinus Gebauer.
1748.



CICERO Lib. 2. de Diuinat. cap. 58.

Sed nescio, quomodo nibil tam absurde dici potest, quod non dicatur ab aliquo Philosophorum.







Welf eder die Stärke noch der besorgte Fortgang die: ser so genanten phi= losophischen Gedanken, sondern die Pflicht, das Freche obwol Schwache, das Unvernünftige, Ungelahrte, 28idersprechende und Boshafte zu zeigen, ist die Ursache, daß man die Feder angesetet. Man hat sich der Kurze, der hellesten Wahrheit und zuweilen der Schlußart des Philosophen bedienet, damit er sich weder über eine ermudende Zerstreuung, noch über Unrichtigkeit beschweren konte. Sein Französisches ist durch eine geübte Sand 2 2

Hand übersetzet und vollständig gelassen, nach dem Benspiel der grossen Vertheidiger des Christenthums, welche der Philosoph selbst bewundert S. 44. Mein Leser, brauche deine Vernunft, und beuge deine Knie vor dem, der sein Christenthum auf den Felsen gebauet, den auch die Pforten der Höllen nicht überwältigen können, sondern vielmehr dessen unsüberwindliche Stärke ben der Bestürsmung erfahren, und ihre eigene Schanz de verrathen müssen.

Es ist eine französische Beantwortung zu Rouen 1747 herausgekommen, aber von dieser ganz unterschieden, wie es der Augenschein zeiget.



Phi=





# Philosophische Gedanken.

Mer wird dieses wol lesen? Perf. Sat I.

Ach schreibe von Gott; ich mache mir auf wenige Leser Rechnung; und vermuthe, ja ich begehre nur einiger Benfall. Wenn diese Gedanken niemanden gefallen, so können sie nur schlecht senn. Ich halte sie aber für abscheulich, wenn sie jederman gefallen.

# Vernünftige und christl. Antwort.

& Sichon viele zu dieser Zeit, die sich nach ihren Lusten Lehrer suchen, die Ohe ren von der Wahrheit zu den Kabeln kehren. 2 Br. Tim. 4, 3. 4.

Man schreibe von GOtt, wie es dem Hoch= ften gebühret, so findet man Benfall ben aller Bernunft und Gewissen, sonst verrath und

brandmarkt man sich selbst.



I. San schrenet und eifert unendlich gegen die Affecten. Man schrei= bet ihnen alle last und Qual des Menschen zu, und man vergif= fet, daß sie ber Quell alles feines Vergnügens find. Sie find nach ihrer Verfassung ein Gle= ment, von dem man weder zu vieles Gutes noch Was mich aber unwillig Boses sagen fan. machet, ist dieses, daß man sie niemals anders, als auf der schlechten Seite ansiehet. glaubete ber Vernunft Unrecht anzuthun, wenn man ein Wort zum Besten ihrer Mitbuhlerin= nen redete. Indessen sind es doch nur die Uffecten, und bie groffen Uffecten, die bie Seele ju groffen Dingen erheben konnen. Ohne fie ist nichts erhabenes, weder in den Sitten noch HandHandlungen. Die schönen Kunste verfallen wieder in ihre Kindheit, und die Tugend wird Grillenfängeren und Kleinigkeit.



as Christenthum eifert so allgemein wider die Affecten nicht. Es erweckt und stärkt das Gute und entkräftet das Bose in diesem Element. Ein

durchdringender Verstand, eine mahre und starke Ergebenheit an die Tugend, erhebt die Seele zu grossen Dingen. Uffecten sind blinde Leiter, drüschen nieder und verwirren die Seele.

#### II.

Massige Uffecten machen gemeine Mensschen. Halte ich dem Feinde Stand, wenn es auf die Wohlsart des Vaterlandes anstomt, so bin ich nur ein gemeiner Bürger. Meine Freundschaft ist nur behutsam, wenn die Gefahr eines Freundes mir die Augen offenlässet, auf meine eigene zu sehen. Ist mir das Leben lieber, als meine Maitresse, so bin ich nur ein Liebhaber, wie ein anderer.

Mäßige Uffecten machten den Timoleon zum groffen, den Fabius zum gröffern Bürger und hersteller Roms, den Socrates zum Wunder der Philosophen.

24 4 III. Ge=



#### III.

Gedämpste und verloschene Uffecten entehs ven ausserventliche Menschen. Der Zwang versnichtet die Grösse und Kraft der Natur. Seshet diesen Baum an, woher bekämet ihr frischen und langen Schatten, wenn seine Ueste nicht ausschweiseten? Ihr werdet ihn so lange geniessen, bis ihm der Winter seinen Haarschmuck raubet. Keine schöne Mahleren, keine reizende Musik, keine tresliche Poesie, wenn der Aberglaube mit dem Temperament so versfähret, wie das Alter.

Nicht gedämpfte Affecten machten den groffen Alexander klein u. f. w. Sehet diesen überall geil ausbrechenden Baum an, der wird ungestalt, der übertreibt sich, der stirbt: beschneidet ihn, so bekomt er Gesundheit, Ansehen und die Dauer.

### IV.

So ware es benn, wird man sagen, ein Glücke, wenn man starke Affecten hätte. Ja, ohne Zweisel, wenn sie alle, so zu reden, im Unisono skehen. Schaffet unter ihnen nur eisne gute Uebereinstimmung, und seyd alsdann wegen Unordnungen unbesorget. Hält der Hofmung die Furcht, der Zärtlichkeit der Ehre die Liebe zum Leben, der Neigung zur Wollust die



die Hochschäßung der Gesundheit das Gegensgewicht; so werdet ihr weder Flattergeister, noch Wagehälse, noch seige Memmen sehen.

Starke Uffecten sind so wenig zu vereinbaren, als der Chaldaer und Egypter Gößen, Seuer und Wasser. Reiner weicht, als mit Vertilgung des andern. Halt der Hofnung die Furcht, der Zärtlichkeit der Ehre die Liebe zum Leben, der Wollust die Sorge der Gesundheit das Gegengewicht: so wird man nur ein gemeiner Bürger, ein schlechter Held, ein kaltsinniger Liebhaber, wider J. III. Das Gleichgewicht macht Wankelmuthige, Unentsschlüßige, rechte Taugenichte.

#### V.

Der Vorsat, seine Uffecten auszurotten, ist die ausserste Thorheit. Tressiches Unternehmen einer andächtigen Seele, die sich wie ein Besessen qualet, damit sie ja nichts begehren, nichts lieben, nichts empsinden möge; und die dadurch zulest ein wahres Ungeheuer werden wurde, wenn es ihr gelunge.

Uffecten auszurotten iff freylich Thorheit; aber wer hat es gewolt? Die Philosophen: die Vereinsbarung der starken Uffecten macht in der That ein blind und grausames Ungeheuer 1), eine vielköspfigte und abscheuliche Chimere.

U. Was

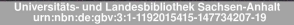
1) Monstrum horrendum, informe, ingens, cui



#### VI.

Was ich an einem Menschen hochschäße, konte ich dasselbe wol an einem andern verach= ten? Furmahr nicht. Die Regel meiner Ur= theile foll die Ununterwürfigkeit unter meinem Eigenthum senn. Ich werde diesem nichts als ein laster anrechnen, was ich an jenem als eine Tugend bewundere. Soll ich glauben, es sen nur einigen leuten vorbehalten, vollkommene Handlungen auszuüben, die Vernunft und Religion allen ohne Unterscheid auflegen? Noch vielweniger. Denn woher hatten sie bieses ausschliessende Privilegium? Hat Pachomius recht daran gethan, daß er mit dem ganzen menschlichen Geschlechte gebrochen, und sich le= bendig in einer Wuftenen begraben; so ist mir es nicht verboten, es auch so zu machen, Folge ich ihm nach, so werde ich so tugendhaft fenn als er; und ich sehe nicht, warum nicht hundert andere Menschen eben das Recht hatten, als ich. Indessen wurde es ein treflicher Unblick senn, wenn ein ganzes land durch die Befährlichkeiten des gesellschaftlichen Lebens in Schrecken gesetzet, sich in die Walber zerstreuete; seine Einwohner wie die wilden Thiere lebeten, um sich zu beiligen; tausend Seulen auf

Den



ben Ruinen aller gesellschaftlichen Neigungen errichtet würden, und ein neues Volk von Styliten sich aus Neligion der Empfindungen der Natur beraubete, aufhörete Menschen zu senn, und sich zu Vildseulen machete, um wahre Christen zu werden.

6.

Den Pachom billiget das Christenthum so wernig als die Säulner (Styliten). Das sind seine Schuler nicht, wol aber der Deisten nahe Anverwandten, der Heiden in Sprien<sup>2</sup>).

#### VII.

Was für Stimmen! Welch ein Geschren! Welch ein Heulen und Seuszen! Wer hat alle die klagenden Gerippe in diese Kerker gesperret? Was für Verdrechen haben alle diese Elenden besgangen? Einige zerschlagen sich die Brust mit Rieselsteinen; andere zerreissen sich den Leib mit eisernen Nägeln. Allen stehet Rummer, Schmerz und Tod in den Augen. Wer verdammet sie denn zu dieser Qual? = = Der GOtt, den sie beleidiget haben. = = Wer ist denn der GOtt? = = Ein GOtt voll von Güte = = Ein GOtt voll von Güte, solte eine Lust daran sinden, sich in Thränen zu baden? Solte Angst und Qual nicht

<sup>2)</sup> Lucianus de Dea Syria.

nicht seiner Gnade zuwider senn? Wenn Versbrecher die Wuth eines Tyrannen zu befänstigen hatten, konten sie wol mehr thun?

Die Beleidigung des Höchsten sodert die tiefsste Empsindlichkeit, des GOttes aller Güte, die ditzterssterste Betrüdniß, die kan GOtt gefallen. Bepdes kehret unvergleichlich das Christenthum 3). Die Brust mit Steinen zerschlagen, den Leib zersteisschen, ist die verworfene Gewonheit der Heyden 4). Wenn der Deist die Augen recht aufthut, kan ihm GOtt nicht anders als fürchterlich und grausam porkommen 5).

#### VIII.

Es giebet leute, von benen man nicht sagen darf, daß sie Gott wie Kinder fürchten; sons dern daß sie sich vor ihm wie Knechte fürchsten.

8.

Das ist mahr.

#### IX.

Nach dem Bilde, das man von dem hochssen Wefen, von seiner Neigung zum Zorn, von der Strenge seiner Strafen, von gewissen Bergleichungen der Zahl derer machet, die er verderben lässet, mit der Menge derer, die er wurs

3) Pf. 51, 19. Luc. 15, 7. 4) 3 B. Mof. 19, 28. 5) Jef. 33, 14. 6.

würdiget, seine Hand zu ihnen auszustrecken, könte wol die rechtschaffenste Seele in die Versuchung gerathen, zu wünschen, es sen nicht. Man würde in dieser Welt recht ruhig senn, wenn man recht versichert wäre, man hätte in jener nichts zu fürchten. Der Gedanke, es sen kein Gott, hat niemals einen Menschen in Furcht und Unzufriedenheit gesetzt wol aber der, es sen ein solcher Gott, als man ihn abschilzdert.

9

Eine rechtschaffene Seele erkent gebückt und willig GOttes unumschränkte Macht und frene Gnade: fürchtet sich vor jener, und verehret diese desto dankbarer, da sie ihm ohn und wider Berzdienst wiederfahren. 6) Nicht ihr, sondern der Boszheit Wunsch ist, daß kein GOtt sey 7); wie der triftigste Bosewicht keinen Nichter auf Erden wünscht, der ihm, obwol mit Recht, Unruhe und Grauen macht. GOtt und sein Statthalter, die Obrigkeit, ist nicht den guten, sondern den bosen Werken zu fürchten. 8)

#### X.

Man muß sich weber einen gar zu gnäbisen, noch gar zu zornigen Gott einbilden. Die Gerechtigkeit hält zwischen zu groffer Gnabe und Grausamkeit das Mittel, wie die endlischen

6) Br. Nômer 11, 22. 7) Ps. 14. 8) Br. No. mer 13, 3.



chen Strafen zwischen ber Strafen Unterlaffung und Ewigkeit.

10.

Gott muß gleich groß in Gerechtigkeit und Gute, und eben beswegen bem Bosen entseslich zuwider seyn, weil er das höchste Gut ift. Unendlische Gunden verdienen unendliche Strafen, vor dem Richterstuhl der hochsten Gerechtigkeit.

# XI.

Ich weiß, daß die truben und finftern Bor stellungen des Aberglaubens durchgehends mehr aut geheissen als angenommen werden; und bak sich andächtige Bergen finden, die nicht glauben, man muffe sich auf das graufamfte haffen, um Gott auf bas rechtschaffenste zu lieben, und wie ein Verzweifelter leben, bamit man fromm leben moge. Ihre Undacht ift lustig und aufgeraumet; ihre Weisheit ist sehr menschlich. Woher entstehet aber der Unterschied ber Meinungen zwischen Leuten, die sich alle auf die Stufen eben berfelben Iltare nie-Derwerfen? Solte benn die Frommigkeit sich auch nach dem Gesets bes verdammeten Temperamentes richten? Uch leiber! es ist nicht Bu laugnen. Gein Ginfluß zeiget fich in einer und eben berfelben andachtigen Seele nur gar zu deutlich. Dach dem sie Affecten bat, siehet het sie einen rachenden und einen barmherzigen GOtt, Hölle und Himmel offen; sie zittert für Furcht, oder sie brennet für Liebe. Es ist ein Fieber, das seinen Frost und seine Hiße hat.

II.

Ja es hat der Affect einen Einfluß in die Vorftellung von GOtt, und andert dieselbe: der Fehler ist in dem Menschen, nicht in der Gottseligkeit. Also sieht und fühlt auch wol eine rechtschaffene Scele Gnade und Jorn, den himmel oder die Hölle offen, nach dem sie Gutes oder Boses gethan. Die Vereinbarung der starken Uffecten aber wirst an und vor sich selbst den helden unsers Philosophen in ein hisiges und kaltes Fieber.

#### XII.

Ja, ich bleibe daben: ber Aberglaube beleidiget GOtt mehr, als die Gottesleugnung. Ich wolte lieber, spricht Plutarch, man glaubete, es sen nimmer ein Plutarch in der Welt gewesen, als man glaubete, Plutarch sen ungerecht, jähzornig, unbeständig, eisersüchtig, rachgierig; kurz, so, daß es ihm sehr nahe gehen wurde, wenn er es ware.

12.

Der Atheist versündiget sich an GOtt mehr als der Abergläubische; wie ein Rebelle seinen Fürsten mehr beleidiget, als ein niederträchtiger Sclave. Dieser macht GOtt zu surchtbar, jener stürzt ihn gar vom Thron u. s. w. Plutarch ist übel angebracht.

XIII,



#### XIII.

Der Deiste allein fan dem Ucheisten bie Spige bieten. Der Abergläubige hat feine Rraft. Sein Gott ift nur ein Werk feiner Ginbildung. Auffer ben Schwierigkeiten ber Materie ist er allen denen ausgesetet, die aus ber Falschheit seiner Begriffe entspringen. Ein C = = ein S = = = batten einem Banini tausendmal mehr zu thun gemachet, als alle Micoles und Pascals auf Erden.

Der Atheist wird leicht des Deiffen Meiffer: weil dieser die Vorsehung leugnet, so leugnet er auch Gott, und schliest ibn aus der Welt, wie jener: weil er zwischen GOtt und den Menschen, zwischen bem Gunder und der bochften Gerechtigkeit feine zuverläßige Vereinigung weiß, bleibt ihm GOtt nur zum Schrecken, Rache und ber Bersuchung üs brig, zu munschen, daß tein GOtt fen. G. IX.

#### XIV.

Pascal war aufrichtig; aber furchtsam und leichtgläubig; ein ziemlicher Schriftsteller, und tiefer Denker. Ohne Zweifel hatte er Die Welt erleuchtet, wenn ihn die Vorsehung nicht leuten überlaffen hatte, die feine Gaben ihrem haß aufopferten. Es ware zu wunfchen, er batte ben Gottesgelehrten feiner Zeit beimgestellet, ihre Streitigkeiten zu schlichten; und



und sich dagegen der Untersuchung der Wahrheit, ohne Zurückhaltung, ohne Furcht GOtt zu beleidigen, mit Anwendung alles Verstandes, den er von ihm bekommen hatte, gewidmet; vornehmlich aber leute, die nicht würdig waren seine Schüler zu heissen, nicht zu lehrern angenommen. Man könte auf ihn wohl anwenden, was der sinnreiche la Mothe vom la Fontaine sagete: er sey so einfältig, daß er glaube, Arnaud, de Sacy und Nicole bedeuteten mehr als er.

Die Besonderheit gehöret hieher nicht.

#### XV.

"Ich sage, es sen kein GOtt; die Schö"pfung sen ein Hirngespenste; die Ewigkeit
"der Welt habe nicht mehr Beschwerlichkeit
"den sich, als die Ewigkeit eines Geistes;
"wenn ich nicht begreisen kan, wie die Bewe"gung habe eine Welt zeugen können, die sie doch
"so wohl erhalten kan: so sen es lächerlich, die"se Schwierigkeit durch die angenommene Exi"stenz eines Wesens zu heben, davon ich eben so
"wenig etwas begreise. Wenn die Wunder,
"die in der Ordnung der Natur hervorstra"len, ein verständiges Wesen zeigen, so vernich-

23

nten



ten bie Unordnungen, die in der sittlichen Ord= nung herrschen, alle Vorsehung. Ich sage: "Wenn alles bas Werk eines Gottes ift, fo muß alles auf das beste senn, als möglich ist. Denn wenn alles nicht auf das beste ist, als "möglich ist, so ist in GOtt entweder Unvermögen oder bofer Wille. Es ist also um des Be-Aften willen, daß ich von seiner Wirklichkeit micht mehr licht habe. Was habe ich also mit dem eurigen zu schaffen? Wenn es so gut gerwiesen ware, als es schlecht erwiesen ist, galles Uebel sen der Quell eines Gutes; es Jen gut, daß ein Britannicus, daß der beste Rurst umkomme; daß ein Nero, daß der "häßlichste Mensch herrsche; wie will man Idenn beweisen, es sen unmöglich, ohne einer= alen Mittel zu eben bemfelben Zweck zu gelanagen? Laster erlauben, um den Glanz der Zu= genden zu erhöhen, ift ein eingebildeter Bortheil gegen einen fehr wirklichen Schaben. Das sind, spricht der Utheist, meine Ginwurfe. Was antwortet ihr darauf? Ich sen ein Bosewicht, ein verfluchter Mensch; wenn ich von GOtt nichts zu fürchten hatte, wurde ich seine Wirklichkeit nicht bestreiten. = = Diese Redensart wollen

wir



wir den Buhnenschrepern überlassen. Sie kan die Wahrheit beleidigen: die Höflichkeit versbietet sie, und sie zeiget wenige liebe an. Ein Mensch hat Unrecht, wenn er keinen Gott glaubet; haben wir Recht, ihn zu schimpfen? Man wendet sich nur zu Schmähungen, wenn es an Beweisen sehlet. Wenn ein paar Leute mit einander streiten, so kan man allemal hundert gegen eines wetten, derjenige habe Unrecht, der bose wird. Du greifest, spricht Menippus zum Jupiter, nach deinem Donnerkeil; also hast du Unrecht.

15.

Des Atheisten Einwürfe sind nicht mit Schmähworten, sondern starken Gründen, unter andern von C. und S, die er nennt J. XIII, widerlegt. Höflichkeit vor den Atheist zu fordern, ist ausschweifend: der GOtt bestürmt, den Grund der Menschenliebe untergrädt, und das beste Band der Gesellschaft zerreißt. So begegne denn der Phisosoph mit lauter Artigkeit auch einem Mordbrenner, auch einem Cartouche, der ihn mit der Pistole in der Faust anfällt. J. XVII. Ist das qu' il fut assez bête auch ein Ausdruck der Hösslichkeit, oder ist la Fontaine und Pascal es weniger werth, als der Atheist.

# XVI.

Man fragete einst jemand: Db es wahre Utheisten gebe? Glaubet ihr wol, war seine Antwort, daß es wahre Christen gebe?

B 2 16. Es



# Die philosophische Gedanken

20

16

Es gibt wahre Christen, auch Atheisten: doch diese mit keinem, jene mit allem Grund.

#### XVII.

Alle metaphysische Grillen sind nicht so vieles werth, als ein Argument ad hominem. Zum Ueberzeugen brauchet man zuweilen nur die Empsindung, es möge die natürliche oder sittliche senn, rege zu machen. Dem Phrrho-nier bewies man mit einem Stocke, daß er an seiner Wirklichkeit nicht zweiseln dürste. Carstouche hätte mit dem Terzerol in der Hand dem Hobbes gleichfals den Tert lesen können: Geld her, oder das leben. Wir sind allein. Ich bin der Stärkeste; und es ist unter uns nicht die Frage von der Villigkeit.

17.

Eine artige Erleuterung des Argumenti ad hominem, des Natursorschers mit Cartouche, der Versuche (Experimente) mit einer Pistole oder Prügel.

#### XVIII.

Die grossen Streiche, die der Atheisteren versetzet werden, sind nicht von der Hand eines Metaphysikers gekommen. Cartesens und Malkebranche hohe Betrachtungen waren nicht so geschickt, die Materialisteren zu erschütteren, als eine Beobachtung von Malpishen. Ist dies

viese gefährliche Hypothese in unsern Tagenzum Wanken gebracht, so hat die Naturlehre, die sich mit Versuchen beschäftiget, die Ehre. Nirgends als in Newtons, Musschenbroeks, Hartsaekers und Nieuwentyts Werken hat man vergnügliche Veweise, daß ein höchst weises Wesen sen, gefunden. Dank sen der Arbeit dieser großen Leute; die Welt ist nicht mehr Gott. Es ist eine Maschine, die ihre Näder, Seile, Rollen, Federn und Gewichte hat.

18.

Die Beweise aus der Metaphysik nuß der Phifoph nicht mit Schmähen, sondern mit Gründen
entkräften. Die Bemühung der Naturwissenschaft
ist löblich. Newton, Muschenbroeck, Nieuwentyd, sind, so viel man weiß, gute Christen: der
letzte hat auch aus den Bundern der Natur die
göttliche Wahrheit der Offenbarung dargethan,
welches der Philosoph wol wissen solte.

#### XIX.

Die Spissindigkeiten der Intologie haben hochstens Zweiseler gemachet, und weiter nichts. Dem Erkentniß der Natur war es vorbehalten, wahre Deisten zu machen. Die einzige Entdeckung eines vollkommen zubereiteten Samens hat einen der stärksten Einwürse der Gotetsleugner entkräftet. Die Bewegung mag der B3 3 Ma=



# 22 Die philosophischen Gedanten

Materie wesentlich oder zufällig senn; ich bin nun überzeuget, ihre Wirkungen bestehen in Entwickelungen. Alles, was man beobachtet hat, vereiniget sich, mir zu beweisen, die Raulniß allein bringe nichts organisiretes hervor. Ich fan einräumen, ber Bau des geringsten Infects sen so wunderwurdig als der Bau des Menschen; und ich darf nicht den Schluß beforgen, eine innerliche Wallung in ben fleineften Theilen, die eines machen kan, sen auch mahrscheinlicher Weise geschickt bas andere zu zeugen. Wenn ein Utheist vor zwenhundert Jahren gefaget hatte, man wurde vielleicht einmal vollig gebildete Menschen aus dem Schoosse der Erden hervorkommen sehen, wie man aus einem erhißeten Rleischklumpen ungehlige Infecten bervorkommen siehet: so mochte ich wol wissen, was ein Metaphysiter ihm barauf zu antworten gewust hatte.

19.

Nicht allein die Ontologie, sondern alles in der Welt suttert den Zweisler. Der Beweiß gegen den Arheisten ist gut. Auf die grosse Frage des Atheisten hatte schon vor vierhundert und mehr Jahren jederman vorhersagen können, aus einem erhisten Fleischklumpen unter der Erde kasmen Insecten hervor, nicht Menschen.

XX. Es

#### XX.

Es war umsonst, daß ich mich an einen Utheisten mit ben Spiffindigkeiten ber Schule gewaget hatte. Er jog fogar aus der Schwäche ihrer Schlusse einen starten Ginwurf. "Gine Menge unnüger Wahrheiten, fprach er, wird mir unwidersprechlich erwiesen; und, bas Dasenn Gottes, Die Wirklichkeit eines sittli= nchen Guten und Bosen, die Unsterblichfeit ber Seele, das sind noch ungewisse Sage für mich! Bie? ware mir benn woi nicht fo viel baran ge-Jegen, von diesen Sagen licht und Gewisheit Mu haben, als davon, daß in einem Dreneck "die Dreywinkel zweenen rechten gleich find?, Indem mir nun diefer geschickte Redner die Bitterfeit dieses Gedanken tropfenweise einflosete, fieng ich bas Gefechte wiederum mit einer Frage an, die einem von feinem erften gludlichen Erfolg . sehr aufgeblasenen Menschen gar sonderbar vorkommen muste. Send ihr, fragete ich ihn, ein benkendes Wesen? = = = Ront ihr auch wol daran zweifeln? antwortete er mit einer vergnügten Mine = = = Warum nicht? was habe ich benn an euch gefunden, das mich eines andern versichern könte? = = = Zone und Bewegungen? Der Philosoph aber siehet in

23 4

dem

# 24 Die philosophische Gedanken

bem Thiere, das er der Rraft zu benfen beraubet, eben so vieles. Warum foll ich benn euch einraumen, was Cartes der Umeise nicht zugestehen will? Ihr thut gewisse ausserliche Handlungen, die ziemlich fähig waren, mich zu verführen. Bald mochte ich für gewiß behaupten, ihr dachtet wirklich. Allein die Vernunft halt mein Urtheil zurucke. "Unter ben "aufferlichen Handlungen, spricht sie, und dem "Denken, ift feine wesentliche Verbindung. Es "ist möglich, daß bein Begner so wenig denfet, als seine Taschenuhr. Goll man benn "bas erste Thier, das man reden gelehret hat, "für ein denkendes Wesen ansehen? Wer hat "bir benn gefaget, daß alle Menschen, die du "vor dir siehest, nicht so viele Papagenen sind, "bie man ohne bein Wiffen abgerichtet hat? . . "Diese Bergleichung, versette er, ist boch-,stens sinnreich. Man muß nicht aus der Bewe-"gung und ben Tonen, sondern aus der Folge "ber Begriffe, bem Zusammenhange ber Sabe und Schluffe urtheilen, ein Wefen bente. "Wenn ein Papagen auf alles antwortete, so "wurde ich ohne Bebenken fagen, er fen ein "benkendes Wesen. = = = Aber was hat "biefe Frage mit ber: ob ein Gott fen, für 3. Ges

"Gemeinschaft? Wenn ihr mir erweiset, ber Mensch, in dem ich vielleicht den meisten Ver-Aftand wahrnehme, sen vielleicht nur eine sich selbst bewegende Maschine; wird mich das wol geneigter machen, zu erkennen, es sen nin ber Matur ein verständiges Wefen?, = = Das laffet auf mich ankommen, erwiederte ich. Gestehet mir indessen nur zu, es wurde thoricht fenn, wenn ihr Weschopfen eures gleichen die Rraft zu denken absprechen wol= tet. = = , Ja wol: Aber was folget daraus?, = = Dieses: daß wenn die Welt, doch, was sage ich, daß wenn der Flügel von einem Schmetterlinge mir tausendmal deutlichere Spuren eines verständigen Wefens zeiget, als ihr Zeichen habet, daß eures gleichen benken könne, es tausendmal thörichter sen zu leugnen, es sen ein GOtt, als zu leugnen, daß eures gleichen benke. Daß aber bem so sen, darin berufe ich mich auf eure Ginsicht, und euer Gewissen. Habet ihr jemals in dem Denken, ben Handlungen und der Aufführung eines Menschen, wer es auch sen, mehr Ver= stand, Ordnung, Scharffinnigkeit und Zusammenhang gefunden, als in dem Bau eines Insectes? Ist nicht das Auge einer Milbe ein so flarer Spiegel der Gottheit, als die Kraft zu

25 5

ben=

benken in Newtons Werken? Wie? lieget in der Bildung der Welt nicht sowol Verstand. als in der Erklärung der Welt? Was für ein Saß? = = = Uber, verseßet ihr, ich räume die Rraft zu benfen ben andern desto lieber ein, je gewisser es ist, daß ich selbst denke. = = = Gut! ich gebe es zu, was ich von mir nicht alaube. Werde ich aber nicht durch die über= wiegende Starfe meiner Beweise über bie eurigen wiederum schadlos gestellet? Wird mir der Verstand des ersten Wesens in der Natur burch seine Werke nicht besser erwiesen, als die Rraft zu benten in einem Philosophen burch sei= ne Schriften? Bedenket also, daß ich euch nur einen Schmetterlingsflügel, ein Milben= auge in den Weg legete, da ich euch mit der Schwere ber Belt zerschmetteren fonte. Entweder betrüge ich mich häßlich, oder dieser Beweis ist besser, als der beste, den man noch in den Schulen in die Feder dictiret hat. Auf folche Brunde, und einige andere, eben so einfaltige und einfache, gebe ich zu, es fen ein Gott. nicht aber auf das Gewebe trockner und me= taphysischer Ideen, die sich besser dazu schicken, ber Wahrheit ben Schein der lugen zu geben, als die Wahrheit zu entdecken.

20. Die=

20.

Diese Disputierart hat schon viel von dem Heraclitus und der Gemara der Kabbinen. Weiß der Atheist noch den Unterschied zwischen dem Denken und Handlungen eines vernünstigen Menschen, und zwischen dem Nachplappern des Papagers und dem Trieb einer Ameise nicht: so mag er wol selbst von der letzten Art, oder gar eine Maschine senn, mit der man vergeblich disputirt. Ist er sich aber des Denkens und der Folge der Schlüsse bewust, so kan ihm nicht unbekant senn, daß er nicht die Ursache und Meister seiner Gedanken, sondern ein unvergleichlich denkendes und allmächtiges Wesen der Urheber und Schöpfer davon sep.

#### XXI.

Ich lese in den Blättern eines berühmten Professors: "Ich gebe euch zu, ihr Gottessteugner, daß die Bewegung der Materie wessssenstellt seine Bas wolt ihr daraus schliefszen? — Daß die Welt aus einem ohngeszenschlichen Auswurf der Atomen entstanden sen? "Dafür möchtet ihr mir lieber einbilden wollen, "Homers Iliade, oder Voltairens Henriade senzaus einem ohngefährlichen Wurf von Buchschaben entstanden. "Ich werde mich wohl in acht nehmen, daß ich mit einem Atheisten jesmals so rede. Diese Vergleichung würde seine Spiel gut machen. Nach den Gesesen der Auslösung der Glücksfälle im Spiele, würde

er



er sagen, darf es mich nicht wundern, daß es etwas wirklich geschehe, wenn es möglich ist. daß es schwer ist, das wird durch die Vielheit ber Würfe ersetet. Es giebet eine Zahl von Würfen, daben ich metten und gewinnen wolte, mit 100000 Würfeln 100006 Augen auf einmal zu werfen. Die endliche Summe der Buchstaben, mit der man mir aufgabe, die Iliade ohngefährlich zu zeugen, sen so groß als sie wolle, so giebet es eine endliche Summe von Würfen, die mich bewegen mochten, es auf mich zu nehmen: und wenn man mir vollends eine unendliche Zahl Burfe zugestände, wurde mein Vortheil vollends unendlich senn. Ihr wollet, wurde er fortfahren, mir einraumen, die Materie sen von Ewigkeit, und die Bewegung ihr wesentlich. Diese Gewogenheit zu erwiedern, will ich mit euch annehmen, die Welt habe feine Grenzen; die Menge der Utomen sen unendlich; und die Ordnung, die euch in Erstaunen seßet, werde nirgends ver= gebens gesuchet. 2lus diesem benderseitigen Geständniß aber folget nichts anders, als, daß die Möglichkeit, die Welt von ohngefehr zu zeugen, sehr klein, die Menge der Burfe aber unendlich sen; das heisset, daß das Schwere ben

ben der Begebenheit durch die Menge der Bürse fe mehr als wohl ersetzet werde. Wenn also etwas der Vernunft widerstreiten soll, so ist es der angenommene Saß: daß, da die Materie sich von Ewigkeit beweget habe, und vielleicht in der unendlichen Summe möglicher Verbindunsen eine unendliche Zahl wunderwürdiger Verschindungen gewesen ist, keine von diesen wunderswürdigen Verbindungen in der unendlichen Mense derer, die sie nach und nach angenommen hat, vorgekommen sey. Der Geist muß also mehr über der vorausgesetzten Dauer des Chaos, als der wirklichen Geburt der Welt erstaunen.

21.

Der groffe Philosoph Cicero hat schon geur= theilet, es sen eben so ungereimt, die weiseste Ordnung und leuchtende Zierde der Welt einem obngefehren Wurf und blinden Zusammenlauf der Atomen, als den ohngefehr hingeworfenen Buch= staben die Ilias des homerus, ober die Jahrbucher des Ennius benzumessen; wenn man auch unzehligemal die ein und zwanzig Buchstaben bin= wurfe, konne nicht ein Vers daraus entsteben. Wie viel ungereimter ist es, daß die unermeglich groffe und schone Welt aus den Atomen ohnge= febr jusammengesett werden konne, die vorbin fein Verhaltniß gegen einander, teine eingedruckte Beichen, wie die Buchstaben, keine aufeinander= folgende Zahlen, wie die Burfel, gehabt und uns zehlbar find.

XXII. Joh



#### XXII.

Ich mache aus den Utheisten dren Claffen. Einige sagen gerade heraus, es sen kein GOtt; und denken es auch: daß sind wahre Eltheisten. Biele wissen nicht, was sie davon denken sollen, mochten aber doch die Frage gern entscheiden, es gehezu wie es wolle: daß sind zweiselende Utheisten. Noch viel mehr wünscheten, es wäre kein GOtt; machen Mine, als wären sie davon gewiß, und leben, als wären sie davon gewiß, und leben, als wären sie es: daß sind Aufschneider. Ich hasse die Aufschneider; sie sind falsch. Ich beklage die wahren Atheisten. Mich dünket, aller Trost sen für sie erstorben. Ich ditte GOtt für die Zweiseler; es mangelt ihnen an Verstand.

22.

Wie wenn zu den Windbeuteln von der Parthep auch derjenige gehörte, der den Utheisten üsberall das Wort redet, sie niemal widerlegt, ihre Starke ausbreitet, und mit lauter Höslichkeit und Glimpf begegnet haben will, wie der Philosoph thut? Es scheinet allerdings.

#### XXIII.

Der Deiste behauptet, es sen ein GOtt, die Seele sen unsterblich; und alles, was darauf folget. Der Zweifeler ist in dem allen ungewiß. Der Utheiste leugnet es. Also hat der

ber Zweiseler einen Grund mehr, tugendhaft zu senn, als der Utheiste; und einen Grund weniger, als der Deiste. Ohne Furcht für dem Gesetzgeber, ohne dem Hang des Tempezramentes, und das Erkentniß der wirklichen Vortheile der Tugend, würde es der Frommigzkeit des Utheisten an einem Grunde sehlen, und des Zweislers seine würde auf ein Vielleicht gebauet seyn.

23.

Es mag der Unterschied zwischen dem Atheisten, Deisten und Zweister sein: doch genau betrachtet, sind es leibliche Brüder, von einer Abkunft, Sinn und Sympathie, die sich auch recht angegriffen, in eine Höhle verbergen, ein Geryon mit dren Leibern, oder ein Cerberus mit dren Köpfen wersden.

## XXIV.

Die Zweisleren ist nicht jedermannes Ding. Sie erfordert eine tiefe und unparthensische Prüfung. Wer da zweiselt, weil er die Gründe der Glaublichkeit nicht einsiehet, ist nur ein Unwissender. Der wahre Zweisser hat die Gründe gezehlet und gewogen. Gründe wägen ist aber gewiß keine Kleinigkeit. Wer unter uns kennet ihren Werth recht genau? Man bringe von einer Wahrheit 100 Beweise vor. Jeder wird seine Liebhaber sinsen.



ben. Jeber Verstand hat sein Fernglas. Der Einwurf ist in meinen Augen ein Colofi, ber in euren gar nicht sichtbar ist. Ihr findet einen Grund leicht, ber mich erdrücket. wir in dem innern Werthe uneins, wie werden wir in der Vergleichung des Gewichtes eins senn? Saget mir, wie viele moralische Beweise brauchet man, um einem einzigen meta= physischen Schluß bas Gleichgewichte zu geben? Ift es meine Brille, die truget, oder eure? Wenn es denn so schwer ist, Grunde zu wagen, und wann ben allen Fragen Ja und Mein, und fast immer in gleichem Maasse ist: warum fahren wir denn so geschwinde zu? Woher komt uns der entscheidende Zon? Haben wir nicht hundertmal erfahren, daß das meisterhafte Gelbstzutrauen widerwartig ift und machet? "Man machet, spricht Montaiane. daß ich wahrscheinliche Dinge hasse, wenn "man sie mir als unfehlbar herseget. Ich lie= be die Worte, welche die Verwegenheit unferer Gage milbern, und ihre Sarte erweichen: "Es konte senn; zuweilen, man saget, nich dachte, u. dgl. Hätte ich Kinder zu verziehen, so wurde ich ihnen diese unentschei= bende Rebensarten und Antworten: Was "heisset

"heisset das? ich verstehe es nicht, es "könte senn, ist es wahr? so angewöhnen, "daß sie im 60sten Jahre eher sür Schüler an-"zusehen senn, als im 15ten lehrer vorstellen "sollen.,

24.

Ift die Zweisleren nicht jedermans Ding, so gehört sie gewiß vor Kinder nicht, deren Begriffe erst gebildet und mit ungezweifelten Wahrheiten befestiget werden sollen. Das bengebrachte Zweiflen ist von der Urt, sie entweder naseweiß, oder dumm zu machen. Mussen sie denn nothwendig entweder Lehrjungen von sechzig oder Meister von sunszehn Jahren sepn?

# XXV.

Was ist GOtt? das fraget man Kinder; und Philosophen wird es schwer, darauf zu ant-worten.

Man weiß, in welchem Alter ein Kind lesen, singen, tanzen, lateinisch, die Geometrie lernen soll. Nur in Religionssachen richtet man sich nicht nach seiner Fähigkeit. Raum verstehet es die Worte der Frage: Was ist GOtt? In eben demselben Augenblicke lernet es aus eben dem Munde, daß es Poltergeister, Gespenster, Wehrwölfe gebe, und daß ein GOtt sen. Eine der wichtigsten Wahrheiten präget man ihm auf eine solche Art ein, daß

es



es sie einmal vor dem Richterstuhl der Vernunft verwersen muß. Was ist es Wunder, daß wenn ein solcher Mensch einst in einem Alter von 20 Jahren die Eristenz GOttes in seinem Gehirn unter einer Menge lächerlicher Vorurtheile antrift, er nichts von ihr hält, und daß er mit ihr so umgehet, wie unsere Richter mit einem ehrlichen Mann, der von ohngefähr unter eine Bande Spisbuben gerathen ist?

25.

Daß man Kindern Fragen und Antwort von GOtt vorleget, ist billig, wenn dieselbe mit einer faßlichen Erklärung begleitet und recht angewandt wird, eine lebhaste Vorstellung und Empsindung des Schöpfers in das zarte Gemush einzudrücken: das haftet desto länger, und wird ein bewährtes Verwahrungsmittel gegen die Versührungen der Welt, wohin der Philosoph S. XXVI zu sehen scheint. Gespenster u. s. w. kommen aus dem Munde eines Christen nicht, wol aber aus dem Aberglauben, der zum wenigsten so weit von jenem, als dieser philosophischer Venker von der wahren und ächten Philosophie entsunet ist.

#### XXVI.

Man redet uns zu geschwinde von GOtt vor; das ist ein Fehler. Man dringet nicht genug auf seine Gegenwart; das ist der andere. Die Menschen haben die Gottheit aus ihren Gesellschaften verbannet, und sie in ein Hei-



Heiligthum verwiesen. Die Mauren einer Rirche umschliessen sie; ausser denen ift sie nirgends anzutreffen. Unsinnige Leute. Zerftoret diese Schranken, die eure Ideen ins Enge ziehen; erweitert Bott. Satte ich die Gorge für die Erziehung eines Kindes, so würde ich ihm aus Gott eine so wirkliche Gesellschaft machen, daß es ihm vielleicht so schwer fallen wurde, ein Utheiste zu werden, als einem anbern, es nicht långer zu senn. Un statt ihm das Erempel eines Menschen vorzuhalten, von dem er zuweilen weiß, er sen boser als er selbst, wurde ich ganz kurz zu ihm sagen: GOTT horet dich, und du lugest. Junge leute wollen sinnlich angegriffen seyn. Ich würde daher alle Zeichen der gottlichen Gegenwart um ihn herum, vervielfältigen. Wenn z. E. eine Gesellschaft ben mir ware, wurde ich vor Gott auch einen Plas lassen, und meinem Schüler angewöhnen, zu sagen: Unser waren vier: GOtt, mein Freund, mein Hofmeister, und ich.

26.

Ja es ist ein grosser Fehler, wenn man den Rindern die Allgegenwart GOttes nicht einscharsfet. Ist aber der Sache besser gerathen mit den vielen herum gemachten Zeichen, und der vor GOtt ledig gelassenen und angewiesenen Stelle? Wird den



ben Kindern nicht eben dadurch die verworfene Einschränkung GOttes bengebracht?

# XXVII.

Unwissenheit, und Begierde nichts zu wissen, sind zwen weiche Hauptkissen; man muß aber einen so schönen Kopf haben als Montagne, wenn man sie dafür halten will.

27.

Unwissenheit und Mangel der Begierde zu wissen, in wichtigen Dingen, sind freylich weiche Hauptstissen, aber vor einen Kopf, der schlasen will, da er wachen solte.

## XXVIII.

Unruhige Geister, feurige Phantasien schicken sich nicht zu der Gelassenheit eines Zweisfelers. Sie wollen lieber eine Wahl wagen, als gar keine treffen; irren, als ungewiß bleisben. Sie mögen nun ihren Urmen nicht trauen, oder sich vor der Tiefe des Wassers sürchten, so hängen sie doch immer an der Stange, deren Schwäche sie fühlen, und wollen lieber an derselben angeklammert schweben, als sich dem Strom überlassen. Sie behaupten alles, ob sie gleich nichts sorgkältig untersuchet. Sie zweiseln an nichts: denn sie haben weder Geduld noch Herze. Sie folgen dem Schein, und entscheiden. Wenn sie die Wahrheit ohngesehr



gefehr treffen, so geschiehet es nicht nach langem Tappen, sondern hißig und gleichsam durch Offenbarung. Sie sind unter den Dogmatifern dasjenige, was man ben dem andachtigen Heer die Erleuchteten nennet. Ich fenne leute von diesem unruhigen Geschlechte, die nicht begreifen konten, daß es möglich sen, ben der Ungewißheit eine Gemutherube zu besigen. ,Wie kan man gluckfelig leben, ohne zu wissen, wer man sen, woher man komme, wo= "hin man gehe, warum man gekommen sen?. Ich mache mir etwas grosses baraus, bas alles nicht zu wissen, antwortete der Zweiseler faltsinnig, und bin deswegen nicht unglücklicher. Sabe ich meine Vernunft stumm befunden, wenn ich sie wegen meines Zustandes befraget, so ist es nicht meine Schuld. Was mir zu wissen unmöglich ist, das werde ich le= benslang ohne Rummer nicht wissen. um soll ich den Mangel eines Erkentnisses be= bauren, das ich nicht habe erlangen können. und das mir ohne Zweifel nicht sehr nothig ist, weil ich es nicht habe? Es ware eben, spricht einer der groften Beifter unserer Zeiten, als wenn ich mich in Ernst darüber betrüben wolte, daß ich nicht vier Augen, vier Fuste, und zween Flügel hatte.

E 3

28. Dh=



28

Ohne Untersuchung zu glauben, ist eine unerslaubte Gemächlichkeit; nicht aber wissen wollen das Mittel eines glücklichen Lebens, was man sep, woher man komme, wohin man fahre, weswegen man in der Welt sep, ist eine boshafte Verleugnung der menschlichen Vermunft, aller Strafe, auch der zulest marternden Nachfrage des Hadrianus werth, wohin reisest du nun arme Seele? 9)

#### XXIX.

Man kan von mir fordern, bag ich bie Wahrheit suche, aber nicht daß ich sie finden folle. Kan mich nicht ein falscher Schluß lebhafter rühren, als ein bundiger Beweis? Ich bin genothiget bem falschen benzufallen, wenn ich es für wahr halte, und das wahre zu ver= werfen, wenn ich es für falsch erkenne. Was habe ich aber davon zu befürchten, wenn ich mich unschuldig betriege? Man wird in jener Welt dafür nicht belohnet, daß man in dieser Verstand gehabt hat. Solte man bafür wol bestrafet werben, bag man feinen gehabt? Einen Menschen falscher Gedanken megen verurtheilen, das hiesse vergessen, daß er ein Marr sen, und ihn für einen Bosewicht annehmen.

29. Kan

9) Animula! quo nunc abibis in loca,

29.

Ran man fordern die Wahrheit zu suchen, so kan man auch fordern Aug und Herz aufzuthun, sie zu sehen und anzunehmen; sonsten ist es vorsesliche Blindheit und muthwilliger Eigensinn, dezer, die immer lernen, und nie zur Erkentnist der Wahrheit kommen 10). Es igiebt auch boshafte Narren, denen in dieser und jener Welt Ruthen und Schläge auf den Rücken gehören 11).

## XXX.

Was ist ein Zweifeler? Ein Philosoph, ber an allem gezweifelt, was er glaubet, und ber dasjenige glaubet, was ihm ein rechtmässiger Gebrauch seiner Vernunft und Sinne als wahr gezeiget. Wolt ihr es genauer wissen? Machet den Pyrrhonisten aufrichtig, so habet ihr den Sceptifer.

30.

Die ausgedehnte und wiederholte Beschreibung des Zweislers in einer so kleinen Schrift ist seltssam und verdächtig. Ein vernünftiger Zweisel zu desto freyerer Untersuchung und gründlicher Beschstigung der Wahrheit ist lodwürdig, und im Christenthum angepriesen. 12) Aber an allen Dingen zu zweiseln, ist ungereimt, und deutet eine Krantsheit des Gehirns und die Schwärmeren jenes wunderlichen Grüblers an, der ein gut stehendes Haus abbrach, um zu sehen, ob der Grund wohl gelegt wäre. Wie, wenn ein aufrichtiger Pyrrhonier gar kein Zweisler (Scepticus) wäre?

(£ 4 XXXI. 10) 2 Tim. 3, 7. 11) Sprückw. 10, 13. und 19, 29. 12) 1 Theff. 5, 21, u. f. w.



## XXXI.

Was man nie in Zweifel gezogen, bas ift nie bewiesen worden. Was man nicht ohne Borurtheil geprufet, hat man nie recht geprus fet. Die Zweifleren ist also der erste Schritt zur Wahrheit. Sie muß allgemein senn, benn sie ist ihr Prüfestein. Wenn der Philosoph. um von der Griften; GOttes gewiß zu werden, zu zweifeln anfangt, kan sich biefer Prufung wol ein einziger anderer Sas entziehen?

Bisher ift die Wahrheit der Prufffein geme= fen, hier foll es das Zweifeln fenn, welches ben feiner Nacht und Rebel keinen Unterscheid zwischen schwarz und weiß, Irrthum und Wahrheit sieht.

# XXXII.

Der Unglaube ist zuweilen der Fehler eines Thoren, und die leichtglaubigkeit eines Der Beise siehet in dem unendlis chen Reiche der Möglichkeiten fehr weit. Der Thore siehet nichts mögliches, als was wirklich ist. Daher wird vielleicht der eine kleins muthig, der andere verwegen.

Das fen dahin geftellt.

#### XXXIII.

Man waget nicht weniger, wenn man zu viel, viel, als wenn man zu wenig glaubet. Es ist gleich gefährlich, viele Götter zu gläuben, als keinen. Die Zweisleren allein kan allemal und allenthalben benden Ausschweifungen vorbeugen.

33.

Man waget mehr, wenn man zu wenig als zu viel glaubt, wenn es Wagens bedarf. Atheisteren ift gefährlicher, als der Glaube vieler Götter; denn dieser kan leichter zur Erkentniß des einen und wahren GOttes gebracht werden, als der, so keinen GOtt glaubt: jener hat ein blodes Gesicht, dieser ist stockblind und mehr.

# XXXIV.

Die halbe Zweisleren ist ein Zeichen eines schwachen Geistes. Sie verräth einen kleinmuthigen Denker, der sich durch die Folgen abschrecken lässet; einen Abergläubigen, der seinen Gott zu ehren glaubet, wenn er seiner Vernunft Fessel anleget; einen Ungläubigen, der sich fürchtet, sich vor sich selbst die Larve abzureissen. Denn, wenn die Wahrheit ben der Untersuchung nichts zu verlieren hat, wie der halbe Zweisser davon überzeuget ist, was denket er wol in seiner Seele von den privilegirten Begriffen, die er zu prüsen scheuet, und die in seinem Gehirn in einem Es



# 43 Die philosophischen Gedanken

Winkel, als in einem Heiligthum stehen, das hin er nicht kommen barf?

Ran gleichgültig fenn.

#### XXXV.

Allenthalben schrenet man über Gottlosigkeit. Der Christ ist gottlos in Usien, der Muselmann in Europa, der Papiste in Londen, der Calviniste in Paris, der Janseniste oben in der St. Jacobsstrasse, der Moliniste hinten in der St. Medardsvorstadt. Wer ist denn nun gottlos? Alle Welt, oder niemand?

#### 35.

Ober einige, so ist der Schlus richtig. Man schreibt und schrent wider das Christenthum auch in Europa: aus Gottlosheit, Wollust und Gewinnsucht, wie Demetrius 13).

## XXXVI.

Wenn die andächtigen Seelen gegen die Zweissern schrepen, so dünket mich, sie versstehen entweder ihr eigenes Bestes nicht, oder sie widersprechen sich. Wenn es wahr ist, daß man eine wahre und falsche Religion nur recht kennen darf, wenn man jene annehmen, diese ablegen will: so ware es zu wünschen, daß

13) 2(pg. 19

baß sich ein allgemeiner Zweifel auf bem Erdsboben ausbreitete, und daß alle Wölker die Wahrheiten ihrer Religion prüfen möchten; unsere Missionarien würden nur halb so viel zu thun haben.

36.

Ein allgemeines Zweifeln über dem Angesicht ber Erde, ware wol nichts anders, als jene erste Finsterniß über dem wusten und verwirrten Klumpen (Chaos) 14). Daben könten die Atheisten und Deisten Proselhten machen.

## XXXVII.

Derjenige, so seine Religion, die er durch die Erziehung empfangen hat, nicht durch angestellete Wahl behålt, der kan sich eben so wenig rühmen, daß er ein Christ oder ein Muselmann ist, als daß er nicht blind oder lahm geboren ist. Es ist ein Glück, aber kein Verdienst.

Ausser Zweifel ist es ein Glück und kein Verbienst, ein Christ zu seyn, und der Glaube eine weit grössere Gnade GOttes, als der völlige Gebrauch seiner Hande und Kusse.

#### XXXVIII.

Wer für eine Neligion sterben wolte, von der er wüßte, sie sen falsch, der wäre rasend. Wer

14) 1 Mof. L.



# 44 Die philosophischen Bedanken

Wer für eine falsche Religion stirbet, die er für wahr halt; oder für eine wahre, davon er keine Beweise hat, der ist ein Schwarmer.

Der wahre Martyrer ist der, welcher für eine wahre Religion stirbet, deren Wahrheit ihm erwiesen worden.

38.

Wird zugegeben.

## XXXIX.

Der mahre Martyrer erwartet ben Tob. Der Enthusiaste läufet in ben Tob.

39.

Ist in gewissen Umstanden wahr, allezeit nicht: es ist auch ein schlechter Held, der nur seinen Feind erwartet, nach dem Ausspruch des Philosophen S. II.

# XL.

Wer in Mecca die Usche Mahomeds verunehren, seine Ultare umwersen, und eine ganze Moschee zerstören wolte, der würde unsehlbar gespiesset und vielleicht nicht canonistret werden. Dieser Eiser ist nicht mehr Mode. Polieuct wäre in unsern Tagen ein Rasender.

40.

Mahomeds Asche hat man bisher zu Medina, und gar keine Altare vor ihn gehabt; der Philossoph wirst jene, ohne sich an das Spiessen zu keheren, nach Mecca, und siehet als ein aufgeweckter weits



weitsehender Geist in der Unermeflichkeit möglicher Dinge &. XXXII auch baselbst Altare.

## XLI.

Die Zeit ber Offenbarungen, Wunder und aufferordentlichen Sendungen ift vorben. Das Christenthum brauchet aller diefer Quschickungen nicht mehr. Ein Mensch, ber un= ter uns einen Jonas spielen, durch die Strafsen laufen und ausrufen wolte: Es sind noch bren Tage, so wird Paris untergehen. Ihr Parifer, thut Buffe, bullet Gade um euch. und seket euch in die Usche, oder in dren Lagen werdet ihr untergeben; wurde den Mugenblick ergriffen, und vor den Richter ge= schleppet werden, dieser aber ihn ohnfehlbar ins Tollhaus schicken. Umfonst wurde er rufen: leute, liebet euch bann GOtt weniger als die Miniviten? send ihr gerechtfertiget für jenen? Man wurde sich nicht damit aufhalten. ihm zu antworten, und nicht einmal die Zeit, bie er in seiner Weissagung angegeben, abwarten, ihn für einen Phantasten zu halten.

Elias kan aus jener Welt wiederkommen, wenn er will. Er muß aber grosse Wunder thun, wenn er in dieser wohl aufgenommen werden soll.

41. Bil=



41.

Billig hort das ausserordentliche auf, nachdem die beste Ordnung gemacht und beobachtet wird. Reine weise Obrigkeit wird mit einem ausserordentlichen Bußprediger auf die Art versahren, sondern dessen Gründe anhören, und die zu allen Zeiten nöthige Busse preisen; es wäre denn, daß sie sich den verstockten Juden gleich, und ärger als die Kiniviten, machen, und zu ihrem Unglück erfüllen wolte, was das Evangelium eben an dem Orte vorhergesagt 15).

## XLII.

Wenn man dem Volke eine lehre, die der herschenden Religion widerspricht, ober sonst etwas, das die öffentliche Ruhe störet, verkundiget, und man konte auch seinen Beruf dazu durch Wunderwerke beweisen: so hat die Regierung Recht, graufam zu verfahren, und das Bolk, das Kreuzige ihn zu schrenen. Wie gefährlich ware es nicht, die Menschen ben Berführungen eines Betriegers, ober ben Traumen eines Schwärmers preis zu geben? Wenn das Blut des Heilandes gegen die Juben um Rache geschryen hat, so geschah es beswegen, weil sie ben feiner Vergieffung vor ber Stimme Moses und ber Propheten, die ibn für den Messias erflareten, ihre Ohren verstopfeten. Wenn auch ein Engel vom Simo

15) Matth. 11, 41.

Himmel kame, und seine Lehren durch Wunder bestätigte, aber wider das Geses des Heilandes predigte: so will Paulus, man solle ihn versluchen. Also soll man von der Sendung eines Menschen nicht aus seinen Wunderwerken, sondern aus der Uebereinstimmung seiner Lehre mit der Lehre des Volkes, zu dem er gesendet seyn will, urtheilen; sonderlich wenn es erwiesen ist, daß die Lehre dieses Volkes wahr sey.

42.

Der Philosoph spricht sich selbst das Urtheil. der wider die berrschende christliche Religion schreibt und schrept, und ben Beruf mit feinen an= bern Wundern, als einer seltsamen Unwissenheit und Frechheit beweiset. Weil das Judenvolk ei= ne gottliche Verheissung von einem Propheten wie Moses, und alle Kennzeichen von Christus vorhin hatte, war dessen unverweigerliche Pflicht, da der= felbe zur angesetzten Zeit mit allen Merkmalen er= schien, und es mit einer gleichen und vortreflichern Lehr und Thaten erwies, daß es ihn mit dem ehr= erbietigften Glauben und bem Zuruf annahm : gelobet sev der da kommt im Namen des Bern, dafern es nicht von Moses und GOIX selbst abfallen, und sich das grauerliche Unglück auziehen wolte, als es in der blinden Wuth aethan. Predigte ein Engel, nachdem die Wahrheit bes Evangelii mit allen Beweisen und Bunderwerken bestätiget worden, etwas widersprechendes. fo mare es tein guter, fondern ein bofer Engel, ber obn=



ohnsehlbar ins Reich der Verfluchten gehöret. Auch ein Kind unter den Christen weiß, daß Wunderwerke von der Wahrheit der Lehre nicht abgessondert, sondern darauf gesetzte Merkmale und Siegel sind.

# XLIII.

In einem Staate ist alle Neuerung furchtbar. Die heiligste und sansteste unter allen Religionen, die christliche selbst, hat sich doch nicht, ohne einige Unruhen zu verursachen, seste sesen können. Die ersten Kinder der Kirche sind mehr als einmal aus denen ihnen gesesten Schranken der Bescheidenheit und Geduld geschritten. Man vergönne mir, einige Stücke aus einer Verordnung des Känsers Julian herzusehen. Sie werden den Geist dieses philosophischen Fürsten, und das Gemüth der Eiserer seiner Zeit vortressich abschildern.

Ich hatte gedacht, die Häupter der Galisläer, spricht Julian, wurden empfinden, wie sehr mein Verfahren von meines Vorfahren seinem unterschieden sen, und es mir Dank wissen. Unter seiner Regierung sind sie verwiesen und in das Gefängniß geworsen worden. Eine Menge derer, die sie Reßer nennen, hat man mit dem Schwerdte hingerichtet. = = = Unter meiner Regierung sind die Verjagten zurüs

gurucke berufen, bie Befangenen in Frenheit gefeget, und die, benen man ihre Guter genommen, wieder in dieselben gesetzt worden. Allein, die Unruhe und Buth dieser Urt leute ift so groß, daß, nachdem sie die Frenheit verloren, sich einander zu fressen, und sowol bie, so ihren lehren anhangen, als auch die, welche die durch die Gefete festgestellete Religion bekennen, ju qualen, sie fein Mittel unange= wendet, und feine Gelegenheit vorbeplaffen, Emporungen anzurichten, als leute, die mahre Frommigkeit für nichts achten, und auf unsere Verordnungen gar nichts geben. = = = Ben bem allen wollen wir nicht, baf man sie mit Gewalt vor unfern Altaren niederquetsche, und ihnen einige Gewalt anthue. = = = Was bas gemeine Volk anlanget, so scheinet es, es werde ber Beist des Aufruhrs nur burch seine Dberhaupter in ihnen gestärket, weil sie darüber toll sind, daß wir ihrer Gewalt Grenzen geseget. Denn wir haben sie aus unfern Gerichtsstühlen verbannet. Sie haben nicht mehr die Bequemlichkeit, Testamente nach ih. rem Willen abzudringen, rechtmaffige Erben zu verstossen, und das Vermögen der Verstorbenen wegzuschnappen. - = = Wir verbieten

alfo

also diesem Bolke, sich im Tumult zu verfammlen, und ben feinen aufrubrifchen Prieftern Berwirrungen anzuzettelen. Diefes Ebict foll unfere Unterobrigfeiten in Sicherheit fegen, nachdem die Aufrührer sie mehr als einmal gemishandelt, und in Gefahr gesetset haben, gesteiniget zu werden. = = = Sie mogen sich in Friede zu ihren Sauptern begeben; fie mogen daselbst beten und lernen, und der Religion Genüge thun, die sie alba empfangen haben: das ist ihnen erlaubet, daben aber allen aufrührischen Handlungen entsaget. Sind diese Bersammlungen für fie eine Gelegenheit zumt Aufruhr, so senn sie es auf ihr Gluck und ih= re Gefahr; ich will sie hiemit gewarnet haben. = = = Ungläubige Bolfer, lebet in Friede = = = Und ihr, die ihr der Religion eures landes und ben Gottern eurer Bater treu bleibet, verfol= get nicht Nachbarn, Mitburger, beren Un= wissenheit mehr zu bedauren, als ihre Bosheit zu tadeln ift. = = = Man muß die Menschen durch Bernunft, und nicht durch Gewaltthätig= feit zur Wahrheit führen. Wir gebieten bem= nach euch allen, unfern getreuen Unterthanen, die Galilaer in Rube zu laffen.

Das waren die Gebanken eines Fürsten,



bem man zwar das Heidenthum, aber nicht den Ubfall von der christlichen Religion zur kast legen kan. Er brachte die ersten Jahre seines Lebens unter unterschiedenen kehrern und in allerlen Schulen zu, und traf in späteren Jahren eine unglückliche Wahl. Er wendete sich zum Dienst der Götter seines kandes, und zum Glauben seiner Voreltern.

Aft die Chriffliche die beiligste und friedfertigfte Religion, fo find die entstandene Unruben nicht ibr, fondern den Uebertretern und Feinden bengu-Die ersten Kinder der Kirche waren Rinder des Friedens, ein Berg und eine Seele 16); Die, so bie Schranken der Magigung und Gedult überschritten, waren aus der Urt geschlagene und Bastarte, die denen Deisten naber angehende Arrianer, welche das Verfolgen eingeführet. lian berief bie Bertriebene guruck, aus haß bes Constantius, und ber argen Absicht, Miftrauen und Unruhe unter ben Chriffen zu ftiften und zu erhalten, damit er fein gewohnt und geliebtes Spiel mit Verspottung des Christenthums fortsegen konte. Seine gange Mäßigung mar eine Larve der Heuchelen. Er war frenlich ein Apostat, den sein übertriebener Wit und das Einblasen der Whilosophen, die man unvorsichtig um ihn gelasfen, und er unanständig verebrte, zum Abfall von bem christlichen Bekentnif gebracht. Gein Beyspiel lehret, wie unglücklich die Wahl eingebildeter Weisen ausfalle, wie fein Aberglaube barthut, baf nichts

16) Apostg. 4.

nichts so abgeschmackt sey, worauf man nicht fallen könne, wenn man der Wahrheit den Gehorfam und Glauben aufgekundiget hat. Es ist auch GOttes gerechtes Gericht <sup>17</sup>). Uebrigens gehet der philosophische Erzehler mit dem Brief des Kaysfers um, wie er will.

# XLIV.

Ueber eines muß ich mich wundern, daß nemlich die Werke dieses gelehrten Ransers bis auf uns erhalten worden. Sie enthalten Stellen, die zwar der Wahrheit der chriftlichen lehre nicht nachtheilig sind, allein einigen Chriften seiner Zeiten nicht so löblich und angenehm sind. daß sie nicht die besondere Aufmerksamkeit hats ten erregen follen, welche bie Bater ber Rirche gehabt, die Schriften ihrer Feinde zu unterdrücken. Vermuthlich hatte von diesen seinen Vorfahren Gregorius der Groffe den barbarischen Eifer geerbet, ber ihn gegen bie Wissenschaften und Runfte aufbrachte. re es nur auf ihn angekommen, so befånden wir uns jeso in dem Zustande der Mahomeda= ner, die nichts lesen konnen und durfen, als ihren Ulcoran. Denn was fur ein Schickfal hatten sich die alten Schriftsteller in ben Sanden eines Mannes zu versprechen gehabt, der aus

17) 2 Theff. 2, 10. 11.



aus einem Grundsaße seiner Religion, den er sich gemachet, wider die Sprachkunst schnißerte, und sich einbildete, man machete JEsum Christum dem Donat unterwürfig, wenn man die Regeln der Grammatik beobachtete; der sich in seinem Gewissen verbunden erachtete, die Ruinen des Alterthums zu häufen.

44.

Daß Julianus Schriften erhalten worden, ift ein beller Beweis der Medlichkeit der Christen und des Vertrauens auf ihre gute Sache. Dag dieselbe dem Chriftenthum nicht schaden konnen, ift gewiß, aber nicht, daß der Philosoph dessen rechte Schriften wider das Christenthum gelesen. Mit gleicher Großmuth sind der bittersten Feinde starkste Einwürfe von den Vatern der Kirche, Martyr, Drigenes, Minucius Felir, Eusebius, Cyrillus u. a. bis auf unsere Zeiten gebracht, und also die Verleumdung des Philosophen widerlegt. Gregorius Verfahren liegt ihm ob zu beweisen. Die christlichen Ranser erkanten bergleichen Schriften dem Feuer zu, ihren gerechten Abscheu zu bezeugen, und einem gleichen Unternehmen Zaum und Gebiß anzulegen, nachdem das Erhebliche mit guten Grunden war zernichtet worden.

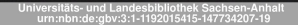
## XLV.

Indessen ist die Göttlichkeit der Schrift derselben nicht so deutlich eingedrücket, daß das Unsehen der heiligen Schriftsteller von dem Zeugniß weltlicher Schriftverfasser schlechter= D 3 dings



bings nicht abhangen solte. Wo wolten wir hin, wenn wir den Finger GOttes in der Korm unserer Bibel erkaufen solten? Wie elend ist nicht die lateinische Uebersegung? Die Originale selbst sind keine Meisterstücke. Die Propheten, Apostel und Evangelisten haben geschrieben, so gut als sie es verstanden. Wenn uns erlaubet ware, die Historie des judischen Voltes als ein blosses Werk menschliches Verstandes zu betrachten, so wurden Moses, und Die seine Geschichte fortgesetet, für einem livius, Sallustius, Cafar und Josephus nicht ben Vorzug bekommen; leuten, von denen man gewiß nicht bentet, sie haben aus gottlicher Eingebung geschrieben. Ziehet man nicht so gar den Jesuiten, Berruper, Most vor? In unseren Kirchen werden Gemählbe aufgehoben, von benen man versichert, sie fenn von Engeln, ja von Gott felbst verfertiget. Baren biefe Stude von ber Sand ei= nes Sueur, oder le Brun, was konte ich dieser Tradition von undenklichen Zeiten entgegen segen? Bielleicht nicht bas geringste. Wenn ich aber diese himmlischen Werke betrachte, und sehe, daß die Regeln der Mah= lerkunst allenthalben in dem Entwurf und der Huss Ausführung verleßet senn; daß das Wahre in ber Runst aller Orten verlassen sen; und ich kan doch nicht annehmen, der Meister sen ein Unwissender: so muß ich ja wol die Tradition beschuldigen, sie sen fabelhaft. Was fur eine Unwendung von diesen Gemählden wurde ich nicht auf die h. Schrift machen, wenn ich nicht wußte, wie wenig baran liege, ob bas, was sie enthält, gut oder schlecht ausgedrüdet sen? Die Propheten haben sich bestrebet, wahr, aber nicht gut zu schreiben. Sind die Apostel sonst um etwas willen, als um ber Wahrheit willen besjenigen gestorben, was sie geredet ober geschrieben haben? Doch, wieder zur Hauptsache zu kommen, von was für wich= tiger Folge war es nicht, die weltlichen Scribenten zu erhalten, die mit den heiligen nothwendig, wenigstens in der Eristenz, ben Wunderwerken des Heilandes, den Eigenschaften und der Gemuthsbeschaffenheit des Pontius Pilatus, und in den Handlungen und bem Martyrerthum ber ersten Christen, übereintreffen mußten?

Welch ein Schluß! Beil die weltlichen Schreisber in manchen Dingen der heiligen Schrift Zeugniß geben, so ist ihr die Göttlichkeit nicht genussam eingedruckt, so hängt ihr Ansehen von jeden D 4



ab: ba biefes nur folgt, daß fein Unglaubiger ber Schrift den Benfall versagen fan, welche feines gleichen Schreiber felbst bestätigen. Und bas ift die Ursache, weswegen gelehrte Christen weltliche Beugnisse anführen, um den Ungläubigen besto eher den Mund zu ftopfen, ben fie wider die beili= ge Schrift mit der gröffesten Unbilligkeit aufgesperret hatten. Da der Philosoph nicht einmal seiner lateinischen Uebersetzung kundig ift, die er für miserabel halt, und die Ursprachen der Bibel gar nicht versteht, ift es wol die grobste Bermeffenheit, von den eigentlichen Redensarten der Dropheten und Apostel das Urtheil zu fällen. weit groffere Kunftrichter und Beibe, Longinus, hat Mosen bewundert. Schriebe Moses und sei= ne Nachfolger nur eine blos weltliche Geschichte, fo maren Livius, Sallustius, Cafar u. a. etwa ju veraleichen, da sie aber gottliche Gebote, Weissa= aungen und Wunder verfassen, und überal vorse= Ben: so spricht der Berr; so muß ihnen ein un= vergleichlicher Vorzug eingeraumet werden, weil fie auch, nach dem Geständnif des Philosophen, wahr geschrieben. Es scheint fast, ber Philosoph halte seine Schreibart vorzüglich gut; bas mag ihm und andern in etwas neue, gebrebete und fubne Musdrucke Berliebten dunken. find vor einem gesetzten Urtheil klingende Worte ben einer stummen Vernunft, und eine prablende Runge in einem Sauptgebaude, bas einen Sparren zu viel ober zu wenig hat.

# XLVI

Ein ganzes Volk ist des allen Zeuge, wer-

bet ihr sagen; wolt ihr noch magen, es zu leug= nen? Ja, ich wage es, so lange es mir nicht durch einen Mann von Ansehen, der nicht von eurer Parten ift, bestätiget wird, und ich nicht weiß, daß diefer Mann weder zur Schwarmeren noch zur Verführung ber Menschen geneigt fen. Noch mehr. Wenn ein Mann von gang unstreitiger Unpartheplichkeit mir erzehlet, es sen mitten in einer Stadt ein tiefer Schlund entstanden; die Gotter, die man darüber befraget, haben geantwortet, er werde wieder zugehen, wenn man das kostbareste, was man habe, hineinwerfe; ein tapferer Ritter habe sich hinein gestürzet, und ber Götter Spruch sen erfüllet worden: so werde ich ihm vielweniger glauben, als wenn er schlechthin gesaget hatte: Ein Schlund ofnete sich; es kostete viele Zeit und Mube, ihn zu füllen. Je weniger Wahrscheinlichkeit eine Sache hat, bestomehr verlieret das Zeugniß der Historie von seinem Gewichte. Ginem einzigen recht= schaffenen Menschen, der mir erzehlete, der Ronig habe einen vollständigen Sieg über die Uliirten erfochten, wurde ich ohne Muhe glauben. Wenn mir aber auch gang Paris zu= schwore, es sen ein Tobter in Passy wieder D 5 auf=

auferstanden, so glaubete ich boch nichts bavon. Daß ein Geschichtschreiber uns betrieget, oder baß ein ganzes Volk sich betrieget, das sind keine Wunder.

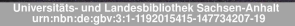
46.

So hat er denn nichts gegen JEsu Bunder= werke einzuwenden, welche durch die Feinde selbst, Die Juden im Talmud, Mahomed im Alcoran, durch die Heiden Celsus, Porphyrius, Hierocles, und insonderheit den Mann vom gröffesten Unsehen, Julian, bekräftiget worden. Go darf er benn wegen derselben Zeugnisse nicht an der Erweckung der Todten zweifeln, vielweniger an der Auferste= bung des machtigen Auferweckers der Jodten felbst, welche von den Aposteln an demselben Orte, ins Angeficht der Feinde, mit der standhaftesten Freymuthiakeit bekant, mit neuen vor aller Augen ge= thanen Wunderwerken erwiesen, und mit dem freudiasten Tode versiegelt worden. Das grosse Wunderwerf der Bekehrung der Seiden zu einem neuen Leben, stehet als ein in aller Augen fallender Beweiß des auferstandenen Fürsten des Lebens noch da, der Tag seiner Auferstehung wird von der Beit an mit einem immerwahrenden Gedachtnif von so viel Bolfern in allen Theilen ber Welt bis auf diese Stunde gefenret. Will er mehr? gehe er ben Scherlok, Ditton u. a. in die Schule.

# XLVII.

Tarquin will die Reuteren, die Romulus errichtet hatte, verstärken. Ein Augur saget dagegen, alle Neuerung ben dieser Reuteren

fen



fen so viel als eine Beleidigung ber Gotter, wenn sie dieselbe nicht genehm halten. Zarquinen verdrießt diese Frenheit eines Priesters. Er will in seiner Person eine Runft zu schan= ben machen, die seinem Unsehen Gintrag zu thun magete. Er laffet ihn auf ben öffentli= chen Plas rufen. Sore, Priefter, spricht er, was ich jest benke, ist das möglich? Wenn deine Wissenschaft so groß ist, als bu bich ruhmest, so fanst du antworten. Der Priester fomt nicht aus seiner Gelassenheit. Er befraget die Bogel. Er antwortet: Ja, Pring, was du denkest, kan geschehen. Darauf zieht Tarquin ein Scheermesser aus bem Rleibe, und nimt einen Stein in die Hand. Tritt ber, fpricht er zum Priester, zerschneibe mir ben Stein mit bem Meffer: benn ich habe gebacht, das sen möglich. Mavius, so heisset der Priester, wendet sich zum Bolke, und spricht voll Zuversicht: Man lege das Scheermesser an ben Stein, und führe mich auf ben Raben= stein, wenn er nicht sogleich zerschnitten wird. Wider aller Menschen Vermuthen siehet man ben harten Stein bem scharfen Messer nachge= ben. Er gehet so geschwinde von einander, daß das Messer dem Tarquin in die Hand fah=

ret,



ret, und er blutet. Das Volk schrenet sür Erstaunen. Tarquin lässet sein Vorhaben sahren, und wird ein Beschüßer der Augurum. Man leget das Messer und die Stücken vom Steine unter einen Altar, und seßet dem Priester eine Seule. Diese war noch zu Känsters Augusti Zeiten vorhanden: und das geistliche nebst dem weltlichen Alterthum bezeuget diese Sache in den Schristen des Lactanz, Dionnsstus von Halycarnaß, und des heil. Augustinus.

Bisher habet ihr die Geschichte gehöret; nun lasset auch den Aberglauben reden. "Was "antwortet ihr hierauf? Man muß, spricht "ber abergläubische Quintus zu seinem Bruz"der, Cicero, in eine abscheuliche Phrrhoniz"steren verfallen, Wölker und Geschichtschreiz"ber für dumm erklären, und die Jahrbücher "verbrennen, oder dieses Ding für wahr halz"ten. Wolt ihr lieber alles leugnen, als gezschein, daß sich die Götter in unsere Angelez"genheiten mischen?

Meines Erachtens schicket es sich für einen Philosophen nicht, sich auf Zeugen zu berufen, die von ohngefehr oder aus Bos=



Bosheit irren und untergeschoben senn können. Man muß mit Grunden und Beweisen lehren, und darthun, warum je= des so sen; nicht mit Erzehlungen, son= derlich solchen, die ich nicht glauben darf. = = = Wilst du denn also von des Romulus Stab nichts halten, von dem du sagest, er habe in dem ard= sten Feuer nicht verbrant werden konnen? Verwirfest du auch des Navius Stein? = = In der Philosophie haben er= dichtete Mährlein nicht statt. Das war ein Werk für einen Philosophen. Die Natur der ganzen Vogelweissagung ein= sehen, sodann ihre Erfindung, Standhaftigkeit zc. beurtheilen. = = = Ben den Etruscern ift ein ausgepflügter Anabe Urheber ihres Dienstes. Was für einen haben wir? Nicht ben Anus Navius? So will man denn, daß die Ur= heber des Göttlichen nichts menschliches an sich haben sollen. Allein, das ist ja Der



ber Glaube von Königen, Völkern, ja ber gangen Welt. Eben als wenn etwas gemeisner wäre, als nicht klug senn? Oder, als wenn dir im Urtheilen die Menge gefallen müßte? Das antwortet der Philosoph. Man nenne mir ein einziges Wunder, darauf sich diese Untwort nicht anwenden liesse! Die Kirchenväter, die es ohne Zweifel sehr undequem befanden, sich der Gründe des Cicero zu bedienen, haben lieber die Begebenheit Tarquins sür wahr halten, und des Navius Kunst dem Teusel zuschreiben wollen. Gewiß, eine artige Maschine, der Teusel!

47.

Der Philosoph andert und drehet die alte Ergeblung, um feiner Rednertunft einen Schwung au geben, nach seiner Gewonheit; führet redend ein, wen und wie er will. Die alte Erzehlung felbst bat alle Zeichen einer nicht wohl ausgesonnenen Kabel. Wie komt Tarquin auf den Ginfall eines Scheermeffers und Wetsfteins, der fich eber vor eis nen Scheerenschleifer schickt, als einen Ronig? Warum erwehlet er eine Frage, die, wenn sie mit Rein zufällig beantwortet worden, seinen ganzen Versuch verdorben hatte? Warum vergrub man Das Meffer und den durchschnittenen Stein, den man zum augenscheinlichen und daurenden Beugniß im Capitol, oder ben der Geule des Wahrsagers, batte aufstellen follen? Cicero mertte schon bie Die Erdichtung 18). Darf nun wol diese elende Rabel, wie der Philosoph verwegen fordert, mit einem rechten Bunderwerk verglichen werden? Ran sie einigen Schein behalten gegen das durch Moses getheilte rothe Meer, wovon so viel tau= fend Hebelgefinte, die durchgingen, und die benachbarten Seiden Zeugen waren, die das Gerücht bavon auch in ihren Schriften fortgepflanget baben? Kan es in einige Bergleichung kommen mit dem zerriffenen Vorhang des Tempels, und den gerspalteten Relsen und Bergen ben Christi Kreug? Ist das so bald versteckte Wunder in eine Wage ju legen mit den ungabligen Wunderwerken Gefu, der Kranke mit einem Wort gefund gemacht und in die vorige Gesellschaft gestellt, oder mit einem in Gegenwart ber Feinde vom Tode aufgeweckten Lazarus, ber bald am Tisch fist, mit redet, iffet und trinket? Endlich ift es fein Bunder, mit ei= nem scharfen Meffer einen dunnen Stein durchqu= schneiden: fabret doch ein guter Sabel durch groffe Steine, und gerhauet bicke eiferne Bande und Sturmhauben.

## XLVIII.

Alle Völker haben Erzehlungen von dersgleichen Dingen, denen dazu nichts fehlet, als daß sie wahr sind, wenn sie Wunderwerke senn sollen, mit denen man alles beweisen will, aber

18) Ciceronis letzte angeführte Worte: placet igitur humanitatis expertes habere divinitatis auctores, hat er ohne Sinn und Verstand beygefügt, und das vorhergehende, worauf sie sich beziehen, weggelassen.



aber nichts darthut; die man nicht leugnen darf, ohne gottlos zu senn, die man nicht glausben kan, ohne schwach zu senn.

48.

Der Schluß ist nicht philosophisch: so viele Wölker haben unerwiesene Wunder, so gibt es keizne recht erwiesene; eben als ob man folgern wolzte; die meisten Völker haben elende Philosophen, so gibt es denn nirgends rechtschaffene und bes währte

# XLIX.

Romulus, nachdem er entweder vom Wetter gerühret, ober von den Senatoren umgebracht worden, ist unter den Romern nicht mehr zu sehen. Das Volf und ber Soldate murret darüber. Die Stande des Staats emporen sich gegen einander: und bas junge Rom, inwendig burch Zwiespalt getrennet, und auswerts mit Feinden umgeben, stand am Rande feines Berberbens. Eben ist trit ein gewisser Proculejus mit ernsthaftem Wefen hervor, und spricht: "Der Pring, ihr Roa mer, ben ihr beklaget, ift nicht gestorben. Er ist gen himmel gefahren, und siget zur rechten hand des Jupiter. Gehe hin, sprach ger zu mir, beruhige beine Mitburger. Berfündige ihnen, Romulus fen unter den Got-.tern;



stern; versichere sie meines Schußes. Sie pollen wissen, daß die Macht ihrer Feinde sie mie überwältigen werde. Das Schicksal will, sie sollen einst Herren der Welt werden. "Sie mogen nur biefe Beiffagung von Beaschlechte zu Geschlechte auf die entferntesten "Nachtommen fortpflanzen. " Es giebet Zeiten und Umstände, die dem Betruge vortheilhaft sind. Wenn man den Zustand ber Romer, wie er damals war, untersuchet: so wird man zugestehen, Proculejus sen ein verståndiger Mensch gewesen, der seine Zeit wohl abzupassen gewußt. Er flossete ben leuten ein Vorurtheil ein, bas ber funftigen Groffe feines Vaterlandes nicht unnuge gewesen. Es ist zu bewundern, was der Mann, da er dieses ausgeredet, für Glauben gefun= den, und wie sehr die Sehnsucht des Polks nach dem Romulus, da man es bon seiner Unsterblichkeit überredet, gemilbert worden sep. Die Bewunderung des Mannes und die gegenwärtige Furcht hat diesen Ruf erweitert. Man hat von wenigen es anfangen gesehen; bald aber haben alle miteinander Romulum einen Gottersohn und Gott selbst genennet. Das

Das heisset: Das Volf glaubete biese Erscheinung: die Senatoren thaten auch, als glaubeten sie sie: und Romulus bekam Iltare. Daben aber blieb es nicht. Bald barnach war es nicht mehr eine einzelne Privatperson, der Romulus erschienen war. Mehr als tausend Menschen war er an einem Tage erschie= nen. Er war nicht vom Wetter gerühret wor= Die Senatoren hatten ihm nicht zur ben. Zeit eines Sturmes vom Brote geholfen. Mein. Er war mitten unter Donner und Blig in die Wolfen aufgehaben zusehens, vor den Augen alles Volkes; und die Begebenheit ward mit ber Zeit durch so viele Stucke erweitert, baß die starken Geister des folgenden Jahrhundertes schon vieles daben zu bedenken haben mußten.

Des Romulus Ende richtet er nach seinem Willfür und bosen Absicht ein. Ist Nomulus vom Donner erschlagen, warum war denn sein Leib nicht zu sinden? Wer hat es ihm gesagt, daß damals Nom auf seinem Untergang stünde? Warum nennt er den Proculejus 19) zu wiederholtenmalen,

19) Auf gleichen Schlag hat der, unserm Philosoph ganz ähnlicher Verfasser der Penepole, sich einen Vornamen Aletheius geschmiedet, mit einer über die Regeln der Grammatik und Donat angemasten Macht, die man dem Gresgorius nicht zugestehen wolte §. 44.



ber Proculus und Julius heißt? Wer bat gesagt, daß Romulus zur Rechten bes Jupiters gefeffen, und benen Romern feine Beschirmung versprochen? Wer der alten Schreiber melbet, daß ben gen Himmel fahrenden Romulus mehr als taufend Menschen an einem Tage geseben? die vielmehr das Reugniff des einzigen Proculus für leichtfertig. und die gange Erzehlung für eine Erdichtung balten. Wie unvergleichlich stehet dagegen die him= melfahrt des Ueberwinders des Todes und des Grabes, unfers heilandes? ber am hellen Tage vor den sehenden Augen so vieler Zeugen auf einer lichten Wolke almählig gen Himmel fuhr, mit dem Zeugniß der Engel, die in der Wahrheit bestan= ben: ber zu einem unwidersprechlichen Beweis, daß er zur Rechten der Majestat in dem himmel fist, seinen Beift auf die wunderbarfte Urt ausaok, fo, daß es eine ungablbare Menge Fremdlin= ge mit ihren Augen und Ohren sahen und boreten 20); die durch denfelben Beift aber ausgeruffete Apostel die Welt mit Lehre und Wundern bekehrten, und ihr Blut für ihren himlischen und ewigen König mit Freuden darboten und vergoffen.

# L.

Ein einziger Beweis rühret mich mehr, als funfzig geschehene Dinge. Dank sen bem ungemeinen Bertrauen auf meine Bernunft; mein Glaube lässet sich nicht dem ersten Seelsbader dem besten preisgeben. Hoherpriester des Mahometh, mache, daß die Lahmen gehen,

20) Upostg. 2, 33.



die Stummen reben, die Blinden sehen, die Gichtbrüchigen gesund werden, die Toden auferstehen; gib sogar verstümmelten keuten die Glieder, die sie nicht haben, ein Wunder, das man noch nicht versuchet hat: und zu deinem grossen Erstaunen wird mein Glaube nicht rege gemachet werden. Wilst du, ich solle dein Proselyt werden? Weg mit alle den Gaukelpossen, wir wollen denken und vernünftig schliessen. Ich traue meiner Vernunft mehr, als meinen Augen.

Ist die Religion, die du mir verkündigest, wahr, so kan ihre Wahrheit durch unüberwindsliche Gründe deutlich und gewiß gemachet wersden. Ersinde mir diese Gründe. Was zwasckest du mich mit deinen Wundern, wenn du nur einen einzigen Vernunftschluß brauchest, mich zu Boden zu wersen? Wie? solte es die denn leichter seyn, zu machen, daß ein lahmer gehe, als mich zu erleuchten?

50.

Ein wankelmuthiger Mann! oben h. XVII = XX gab er einem Beweiß auß den Naturversischen, die in die Sinne fallen, den Vorzug vor allen philosophischen Gründen. Ein Flügel des Schmetterlings, ein Auge der Mülbe galt ihm mehr, als alles Vermögen zu denken; hier verwirft er die Wunderwerke, weil sie die Sinnen rüh-



rühren, und will seiner Vernunft mehr trauen, als seinen Augen. Ein rechter Proteus, wie Peregrin beym Lucian! Dem Musstischreibt er mit einer gekünstelten Anrede Wunderthaten zu, die diesem nie in die Gedanken gekommen, meint aber einen andern, vor dem er seine Knie beugen solte. Hatte die christliche Offenbarung keine Wunderwerke, so sehlte ihr ein mächtiger Beweiß, als ein Siegel Gottes, und Proteus würde der erste seyn, der es für einen unleidlichen Fehler ausrusen, und mit Ungestüm Wunderwerke sordern würde. Freylich sind auch Zerstümmelte völlig hergessellet 21), womit er seine Unwissenheit verbessern kan.

#### LI.

Ein Mensch lieget auf der Erde ausgesstrecket ohne Empsindung und Sprache, ohne Wärme und Bewegung. Man rüttelt und schüttelt ihn, man hält gar Feuer an ihn; nichts beweget ihn. Ein glüendes Eisen kan ihm kein Zeichen des Lebens abdringen. Man hält ihn für todt? Ist er es denn? Nein. Es ist der Galgenvogel des Priesters von = = = der, wenn es ihm gestel, sich von seinen Sinnen so los zu machen, und gleich einem Todten gestrecket zu liegen wußte, daß er, man mochte ihn zwicken und steechen, wie man wolte, er doch nichts fühsete.

21) Matth. 15, 30.



lete, ja, der sich auch manchmal mit Feuer brennen ließ, ohne Schmerzen, ausser nachher von der Wunde, spüren zu lassen. August. de civ. Dei B. IX c. 24. Hätten doch gewisse keute in unsern Tagen ein solches Geschöpfe angetrossen, wie treslich würden sie es nicht genuset haben? Man hätte uns gezeiget, daß ein todter Körper auf der Usche eines Prädestinirten wieder lebend geworden wäre. Die Samlung eisner obrigseitlichen Person, Jansenistischen Ordens, wäre von einer Auserstehung aufgesschwollen; und vielleicht hätte sich ein Constitutioniste für beschämet geachtet.

51.

Folgt benn daraus, daß, weil dieser Mensch unempfindlich, als ein Todter gelegen, niemand der so liegt, wahrhaftig todt sen? daß jener Jüngsling zu Nain, der zu Grabe getragen ward; daß Lazarus, der vier Tage im Grabe gelegen, und stank, nicht todt, solglich auch nicht wahrhaftig ins Leben versest worden? So gibt es denn keine Todte.

## LII.

Man muß gestehen, spricht die logik aus dem Portronal, Augustinus habe recht, wenn er mit dem Plato behauptet, das Urztheil von der Wahrheit und die Regel der Unsters



terscheidung gehöre nicht vor die Sinnen. Die Beurtheilung der Wahrheit ist nicht in den Sinnen. Ja sogar, daß die Gewisseit, die uns die Sinne geben, sich nicht gar weit erstrecke, und daß man viele Dinge durch ihre Vermittelung zu wissen glaube, davon man doch keine völlige Versicherung hat. Wenn demnach das Zeugniß der Sinne dem Alnsehen der Vernunft widerspricht, oder ihm nicht das Gegengewichte hält, so ist keine Wahl mehr übrig. In einer guten logik muß man sich an die Vernunft halten.

52.

Reine gute Logif wird und kan dem Zeugniß gesunder Sinnen widersprechen, wenn dieselbe mit gehöriger Ausmerksamkeit, und ohne Vorurtheil deutlich und hell etwas vernehmen und erkennen. Gigentlich sieht und hört die Seele, nicht die Augen und Ohren. Alle Vernunft gesteht, daß der Allmächtige Wunder thun kan, wenn selbige ihm gefällig, und zur grössern Neberzeugung nöthig sind.

# LIII.

Eine ganze Vorstadt erschallet vom Gesschren: die Usche eines Prädestinirten habe an Einem Tage mehr Wunder gethan, als der Heiland in seinem ganzen Leben. Man läuset darnach. Man träget einander sast dahin;



# Die philosophische Bedanken

72

ich folge dem Gedränge. Raum komme ich an Ort und Stelle, so höre ich rufen: Wunsber, Wunder! Ich trete näher, ich sehe mich um; so komt ein kleiner lahmer Mensch geganzgen, den drey bis vier liebreiche Herzen unter den Urmen schleppen. Das Volk wird erstaunet, und schrepet noch ärger als zuvor, Wunder! Wunder!

Wo ist denn das Wunder? einfältisges Volk! Siehest du denn nicht, daß der Betrieger nur seine Krücken verändert hat? Es waren hier solche Wunder, als es immer Geister gibet. Ich wolte wol darauf schweren, daß alle, die Geister gesehen, sich zum voraus dafür gesürchtet, und daß alle, die hier Wunder gesehen, seste entschlossen gewesen, sie zu sehen.

## LIV.

Bey dem allen haben wir doch eine stars te Samlung von diesen vermeinten Wundern, die dem hartnäckigsten Unglauben Troß bieten kan. Der Urheber ist ein Rathsherr, ein ernsthafter Mann, der ehemals aus einer übel überlegten Materialisteren sein Werk maschete; aber nicht dachte, daß seine Bekehrung sein Glücke machen solte: ein Zeuge, der mit Augen

Augen gesehen, was er erzehlet, und davon er ohne Eigennuß und Borurtheil hat urtheilen können. Sein Zeugniß wird durch 1000 ans dere bestärket. Alle sagen, sie haben gesehen, und ihr Zeugniß hat alle mögliche Glaubwürdigteit. Die Originalacten werden in den öffentlichen Archiven ausbehalten. Was soll man hierauf antworten? Seltsame Frage: Was soll man hierauf antworten? Dieses: Aller dieser Wunderwerkstram beweiset nichts, so lange die Frage von der Wahrheit der Säße nicht entsschieden ist.

## 53. und 54.

Diese vorgegebene Wunder sind, ohne sich weit einzulassen, nicht glaublich. Solte ber ein Munderwerker im Tode werden, der zu nichts getaugt im Leben? Golte der die wunderbarfte Le= benskraft auffern, nachdem er sich aus Eigensinn und blinder Trift ein Beiliger zu fenn, ausgemer= gelt und gnugsam bas Leben felbst genommen bat? Wird Gott, der ben des Menschen Leben kein Wunderwerk gethan, nun allererst auf bem Kirch= hof ben dem faulenden Nas solche thun? Konnen benn auch die Werke der Allmacht durch Verbote und Soldaten gehemmet und zernichtet werben, wie es ben bem Grabe bes armseligen Paris ge= schah? Unser wunderbarer JEsus stund ungehin= bert aus dem verstegelten und mit starker Wache besetzen Grabe lebendig auf, nachdem er in seinem Leben und Tode unzehlbare Bunderwerke gethan.

5 Gei



# Die philosophische Bedanken

74

Seine Jünger thaten alsbenn die gröffen Bunders werke, wenn sich die vereinigte Macht der Feinde am ffarksten dagegen gesetzet, und alle List und Ansstalten verschwendet hatte.

#### LV.

Alle Beweise für bende Theile sind für keinen Theil Beweise. Wenn die Schwärmercy ihre Märtyrer sowol hat, als die wahre Religion, und wann unter denen, die für die wahzere Religion gestorben, Schwärmer gewesen sind; so lasset uns entweder, wenn wir können, die Gestorbenen zehlen und glauben, oder andere Gründe des Glaubens suchen.

Märtyrer an sich selbst tragen so wenig zur Vortreslichkeit der Religion, als zu ihrer eigenen Sesligkeit ben, wie Paulus lehret 22). Wenn aber ein Mensch aus heller Ueberzeugung der Wahrheit, aus reiner und sonst erwiesener Ergebenheit an den Stister seines Glaubens, aus Liebe zu den Brüdern, ein wohlbedachter und freudiger Märstyrer wird, gereicht es allerdings der Religion nicht allein zum Ruhm, sondern auch zum Siegel und Ausbreitung: dergleichen Helden weiset allein die christliche auf.

#### LVL

Nichts ist geschickter, die Menschen in dem Unglauben zu bestärken, als falsche Bewegungsgrün-

22) I Cot. 13, 3.

grunde zur Bekehrung. Man spricht täglich zu den Ungläubigen: Wer send ihr, daß ihr eine Religion antasten wollet, die ein Paulus, Tertullianus, Uthanasius, Chrysostomus, Uu= austinus, Epprianus, und so viele andere be= rühmte Männer so herzhaft vertheidiget haben? Ohne Zweifel habet ihr eine Schwierigkeit mahr= genommen, die jene groffe Beister nicht gemer= fet. Beweiset uns also, daß ihr mehr wisset, als sie, oder opfert eure Zweifel ihren Entschei= bungen auf, wenn ihr zugestehet, sie wissen mehr als ihr. Seichter Grund! Die Ein= sicht der Geistlichen ist kein Beweis von der Wahrheit einer Religion. Welche war abgeschmackter, als der Egypter ihre, und welche Priesterschaft erleuchteter? = = = Nein, ich kan die Zwiebel nicht anbeten. Was für ein Vorrecht hat sie vor andern Hulsenfrüchten? Ich ware wol ein Narr, wenn ich meine Verehrung entehrete, und sie Dingen widmete, die zu meiner Rost bestimmet sind. Lächerli= che Gottheit! eine Pflanze, die ich begieffe, Die in meinem Garten wachset, und vergehet! = = = Schweig, Elender! beine Gotteslå= "fterungen jagen mir einen Schauber ein. Du "hast das Grübeln erfunden! Wilst du mehr mif=



wissen, als das heilige Collegium?, Wer bist du, daß du wider beine Gotter streitest, und ihre Diener Weisheit lehren wilft? Bist du erleuchteter, als diese Drakel, welche die ganze Welt fraget? Deine Untwort sen wie sie wolle, so werde ich beinen Hochmuth oder beis ne Verwegenheit zu bewundern haben. = = = Werben denn die Christen niemals ihre Starfe kennen lernen? Werden sie bergleichen uns gluckliche falsche Schlusse niemals denen über= laffen, beren einzige Stuße fie find? Laffet uns das gemeine Zeug wegwerfen, spricht Augustinus, was von benden Theilen gefaget, aber nicht wahr geredet werden fan. Exempel, Wunder, Unsehen konnen Betrogene ober Heuchler machen. Die Vernunft, der Grund allein machen Glaubige.

56.

Im christlichen Glauben gilt kein Ansehen der Person. Kein Mensch, er sey wer er wolle, hat eine Herrschaft über den Glauben 23); bennoch ist es ein wahrer und vorzüglicher Ruhm, daß das Christenthum die grössesten Männer am Verstand, Gelahrtheit und Tugend, als scheinende Lichter der Welt, ausgeliefert hat: dadurch solten die Widersprecher wenigstens zur Bescheidenheit und einer behutsamen Prüfung gebracht werden, die weder an Wissenschaft noch Redsichkeit ben weitem nicht

23) 2 Cor. 2, 24,



zu vergleichen. Die Egypter kent er noch nicht; doch das ist erweislich, daß der beste Deist, das seiner Meinung nach alles überscheinende Licht mit dem düstersten Aberglauben vereinbaren kan, auch wol muß.

# LVII.

Man gestehet, es sen höchstnöthig, zur Vertheidigung einer Religion nur bündige Gründe zu gebrauchen; und doch wolte man lieber diesenigen versolgen, welche die seichten entdecken und verwersen. Wie? ist es nicht genug, daß du ein Christ bist? Mußt du es dann aus schlechten Gründen senn? Undachtlinge, ich warne euch! Ich bin nicht ein Christ, weil Augustinus es war; sondern weil es vernünftig ist, es zu seyn.

57.

Das mag hingehen, wenn es aufrichtig ift.

#### LVIII.

Ich kenne die Andächtlinge schon. Sie sind leicht in den Harnisch zu jagen. Urtheisten sie einmal, diese Schrift enthalte etwas, das mit ihren Begriffen streitet, so kan ich mir nur auf alle die Verleumdungen Rechnung machen, die sie auf 1000 leute sonst ausgespieen,

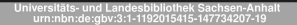


fpieen, die besser waren, als ich. Bin ich nichts mehr als ein Deist, und ein verruchter Bosewicht, so komme ich aut weg. Sie ha= ben schon langst ben Cartes, Montagne, Lock und Baple verdammet. Ich hoffe, sie wer= den noch viele andere verdammen. Ich sage ihnen indessen, ich begehre nicht ein rechtschaffenerer Mensch und ein besserer Christ zu senn, als die meisten unter diesen Philosophen. Ich bin in ber catholischen Kirche geboren. Gie ist apostolisch und romisch; und ich unterwerfe mich ihren lehren aus allen Kräften. will in ber Religion meiner Bater fferben. Und ich glaube, sie sen so gut als möglich für jemand, ber nie mit Gott unmittelbar umgegangen, und nie Zeuge eines Wunderwerks gewesen ift. Da hat man mein Glaubensbekentniß. Ich bin fast gewiß, sie werden Damit nicht zufrieden senn; obgleich unter ih= nen vielleicht nicht einer ift, ber im Stande ware, ein besseres zu thun.

58.

Diese Schrift hat billig ein nachtheiliges Urstheil von allen rechtschaffenen Lesern zu erwarten, denn sie ist darnach: doch der Verfasser gar nicht mit Cartes, Lock und Baple zu vergleichen. Die römische Kirche wird sich mit dem Bekent.

nis



nif nicht begnügen, welches er in dieser Schrift überall widerruft, sich selbst widerspricht, und gnugsam zeigt, daß er als ein irrender Zweisler leben und sterben wolle.

# LIX.

Ich habe zuweilen den Abadie, Huet und andere gelesen. Ich kenne die Beweise meiner Religion fattsam; ich gestebe es, sie find groß. Waren sie aber noch hundert= mal groffer, so wurde mir das Christenthum noch nicht demonstrivet senn. Warum begeh= ret man von mir, ich solle so feste glauben, es senn dren Personen in der Gottheit, als ich glaube, daß die dren Winkel eines Trian= gels zweenen rechten gleich sind. Jeder Beweis muß in mir eine bem Grade seiner Starte gemaffe Gewißheit hervorbringen. Die Wirkung der geometrischen, morali= schen und physischen Demonstrationen muß in meinem Geist entweder unterschieden, oder dieser Unterschied ohne Grund senn.

59

Wem die Beweise des Christenthums und hundertmal grössere nicht genug sind, dem ist nichts genug. Weiß er den Unterschied zwisschen den morals und geometrischen Beweisen, so wird er auch den Unterschied des Beweises zum Glaus



Glauben ber heiligen Drepeinigkeit und ben drey Winkeln eines Drepecks wissen: dieser fallt in die Augen, jener gehört in das unendliche der Gottheit, welches von der besten Vernunft nicht ausgemessen, aber wol angenommen und angebes zet werden kan und soll.

#### LX.

Ihr leget einem Unglaubigen eine Samlung von Schriften vor, beren Gottlichkeit ihr ihm beweisen wollet. Ehe er sich aber in die Prufung eurer Beweise einlaffet, wird er gewiß über biefe Samlung allerlen Fragen aufwerfen. Ift sie immer gleich stark gewesen? Warum ist sie iso nicht so groß, als vor einigen Jahrhunderten? Mit was für Recht hat man dieses und jenes Stuck heraus geworfen, bas eine andere Secte vereh. ret, und bieses und jenes behalten, bas sie verwirfet? Aus was für Grunde habet ihr bieses Manuscript vorgezogen? Wer hat euch in der Wahl zwischen so vielen unterschiedenen Abschriften vorgestanden, welche flare Beweife find, daß diefe beiligen Werke nicht in ihrer ursprünglichen Reinigkeit bis auf euch gekommen sind? Wenn sie aber die Unwissenheit der Abschreiber oder die Bosheit der Reger verderbet hat, wie ihr bas einraumen muffet,



set, so send ihr ja genöthiget, sie zuvor wieder in ihren natürlichen Zustand zu seßen, ehe ihr ihre Göttlichkeit beweisen wollet. Denn auf eine Samlung verstümmelter Schriften werdet ihr eure Beweise so wenig, als ich meinen Glauben gründen wollen. Wem werdet ihr aber dieses Besserungs = und Ergänzungswerk auftragen? Der Kirche. Ich kan aber die Unsehlbarkeit der Kirche nicht eher zugestehen, bis mir die Göttlichkeit der Schrift bewiesen worden. So din ich also gedrungen, ein Scepticus zu seyn.

Man antwortet hierauf nichts anders, als daß man zugiebet, die ersten Gründe des Glaubens senn bloß menschlich; die Wahl der Manuscripte, die Herstellung der Stellen, die Samlung selbst sen nach den Regeln der Critif gemachet worden. Ich ermangele nicht, einen Grad des Glaubens, daß diese Bücher göttlich senn, dem vorigen hinzuzussehen, der der Gewißheit dieser Regeln gesmäß ist.

60.

In allen guten Untersuchungen geht die Hauptsache voran, Nebendinge folgen. In der vorgelegten Bibel ist zuerst mit allem Verstande und Gebet zu dem Gott der Wahrheit nachzusehen, ob darin enthalten der weiseste Rath



ADttes von der Menschen Erhaltung und Seliakeit, und das erwünschte, aber alle Vernunft übersteigende Mittel der Berfohnung mit GDet, als der einzige Grund der Rube und Hofnung einer rechtschaffenen Seelen. Ift solches darin ent= halten, wie es wahrhaftig ist, so wird der Lieb= haber der Wahrheit und seines Beils überaus eingenommen zum Glauben, Gehorsam und Lob (3Dttes; und gar febr bestarkt burch die aleichfals barin verfaßte Weissagungen und der beiligsten Sittenlehre, mit einem Vortrag und Kraft, welche der bochsten Majestat anständig ist. auffen komt dazu, das ehrwurdige Zeugniß der drifflichen Rirche, welche betheuret, diese Bucher in einer unverrückten Ueberlieferung von ben Mannern Gottes und von Gott felbst empfan= gen zu haben. Was bedeuten bernach die aufge= worfenen Rebenfragen? Man behauptet mit allem Grund, das jetige Verzeichniß der Bibel fen das ursprungliche: nicht kleiner gemacht, sondern in seine eigentliche Groffe bergestellt, mit Wegraumung folcher Bucher, die zwar gut, aber nicht gottlich find, weil ihnen die leuchtende Merkma-Unser jetiger Grundtert tomt mit ber Urschrift überein, oder man beweise das Begentheil. Die Abweichungen, der Abschreiber befeben, wie die Berfalschungen in Kleinigkeiten, und find leicht zu merken und zu verbeffern! Aus welcher Urfache die Vorsehung GOttes über Die Bucher gewachet, und sie der Aufsicht und Treue einer vernünftigen, gelehrten und gemifsenhaften Rirche, und nicht den tappenden und aussehweifenden Zweiflern, ober ihres gleichen, anvertrauet bat.

LXI.

## LXI.

Da ich Beweise gesuchet, habe ich Schwierigkeiten gefunden. Die Bucher, welche die Bewegungsgrunde meines Glaubens in sich halten, legen mir auch zugleich bie Grunde des Unglaubens bar. Sie sind ge= meine Zeughäuser für bendes. hier habe ich gesehen, daß sich ein Deist gegen einen Atheisten, der Deift und Utheist gegen einen Juben, Diese dren gegen einen Chriften, Diese vier gegen einen Muselmann, ber Utheifte, Deift, Jude, Muselmann, und die Menge Secten unter den Christen gegen den Christen, der Zweif-Ier allein gegen alle gewafnet. Sie griffen zum Gewehr. Ich war Richter ihrer Streiche. Ich hielt die Wage unter ben Streitenden. Die Schalen stiegen und sunken nach der Schwere der Gewichte. Nach langem Schwanken sunt sie auf die Seite des Christen, allein blos mit dem Ueberschuß der Schwere über ben Widerstand ber Gegen= Ich kan ben mir selbst von meiner Billigkeit Zeuge fenn. Es hat nicht an mir gelegen, daß biefer Ueberschuß mir nicht groß vorgekommen. Gott ift Zeuge meiner Aufrichtigfeit.

F 2

61. Ein



61.

Ein Zweisler sindet überall Ursachen des Unglaubens, wie ein Blinder Anstösse am hellen Tage. Keine Secte ist so ungereint, und kein Einfall der Vernunst dermassen widerspenstig, die sich nicht hinter die heilige Schrift, oder hinter die Vernunst stecken wolle. Das ist aber nach der scharsten und redlichsten Prüsung unleugbar, daß das Christenthum die göttliche Wahrheit und heilige Schrift in ihrem wahren Zusammen-hange und Sinn zum unwergleichlichen Uebergewicht habe, wie es auch der Philosoph gestehen muß. Der wirft sich zum Richter auf, und nimt ungeheissen die Wage, als ob er Mahomeds Hoshervielter, oder jener Jupiter des Homerus wäre: die Bermessenheit gehet bis an den Himmel.

## LXIL

Dieser Unterschied der Meinungen hat die Deisten auf einen Gedanken gebracht, der vielleicht sonderbarer, als gründlich ist. Cicero solte beweisen, die Römer wären das streitbareste Bolk auf Erden. Er nimt auf eine seine Urt das Bekentniß aus dem Munde derer, die auf sie eisersüchtig waren. Ihr Galiläer, wem weichet ihr wol an Muthe, wenn ihr jemanden weichet? Den Kömern. Ihr Parther, welche Menschen sind nach euch die herzhaftesten? Die Kömer. Ihr Ufriscaner,

caner, wenn ihr ja jemand fürchtet, wen fürchtet ihr? Die Romer. Fraget, spricht ber haufe ber Deiften, nach seinem Erem= vel die anderen Religionen. Chineser, welche Religion ware wol die beste, wenn eure es nicht ware? Die natürliche. Musel= manner, was für eine Religion woltet ihr wol annehmen, wenn ihr bem Mahomet abschwöret? Die naturliche. Christen, welche Religion ist die mabre, wenn es die christliche nicht ist? Die Judische. Aber Jude, welche ist die wahre, wenn beine falsch ist? Die natürliche. Mun spricht Cicero, Die, benen man die zwente Stelle einhellig ein= raumet. und die die erste niemanden abtreten, verdienen unstreitig diese.

## 62.

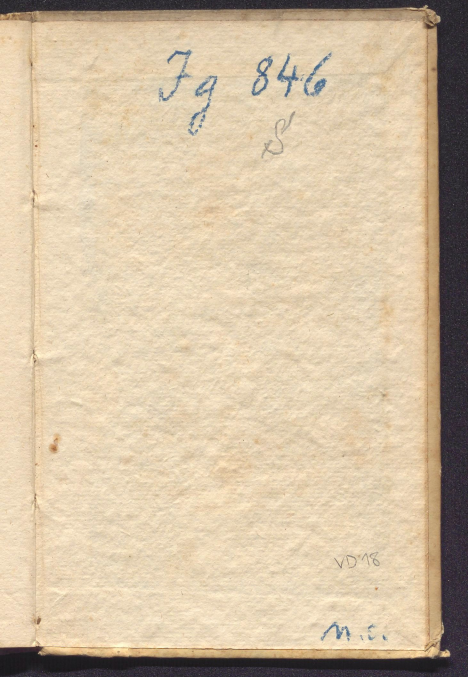
Er hat recht gerathen, des Deisten Gedante ist ohne Grund. Wie? wenn sich das Blat wendere, und alle hier Gefragte vor die christliche Religion stimten, sie sep nach ihrer die beste, gleichwie es alle Wahrscheinlichkeit hat. Nach Ciceronis Schluß hat die christliche Religion die Oberhand. Ihr abgöttische Sprer, Araber, Africaner, Americaner, wem hat euer Irtum weichen müssen? Den Christen. Ihr Griechen und Römer, wer hat eure Gögen mit dem ganzen Vorrath des Aberglaubens in die Löcher der Maut-



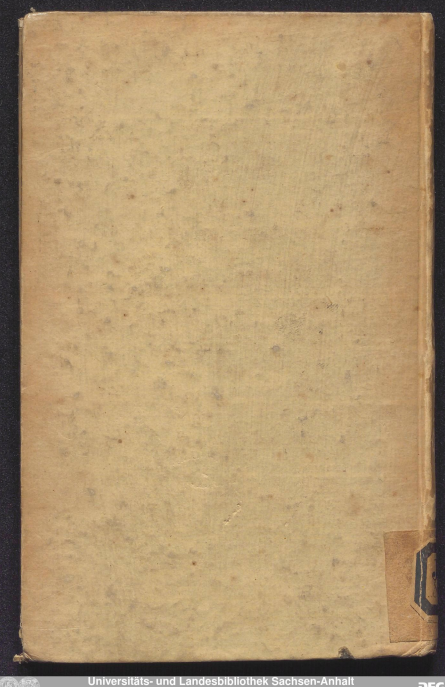
Maulwürfe und Kledermäuse gebracht? Die Christen. Ihr Tausenden von Juda, wer hat euch die Decke Mosis abgenommen? Die Christen. Ja auch ihr Atheisten, Deiften, Zweister und alle Baffarten ber Philosophen, wolt ihr redlich senn, wer jagt euch in die Enge, und in die bange Verlegenheit, daß ihr euch felbst widersprecht und eure Blosse verrathet? Die Christen. Unfer Glaube, bas zeigt ber Erfolg von so viel Jahrhunderten, ist der Sieg, der die Welt überwunden hat 24). BUtt sey Dant, der uns allezeit den Gieg gibt in Christo 25)!

- 24) 1 306. 5, 4.
- 25) 2 Cor. 2, 14.













# Bhilosophische Gedanken

mit der Benschrift Dieser Fisch ist nicht vor alle.

Gedruckt Haag oder vielmehr Paris

Vernünftig und Christlich beantwortet.

Christen werfen die faulen Fische weg. Evang. Matth. 13,48.



Halle, ben Johann Justinus Gebauer.



