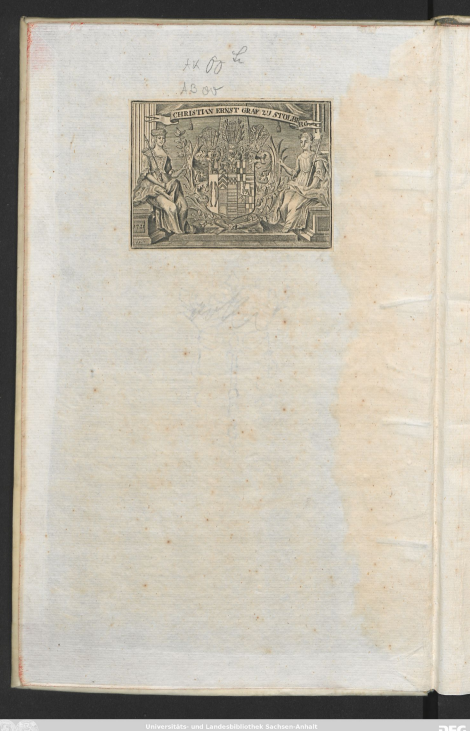
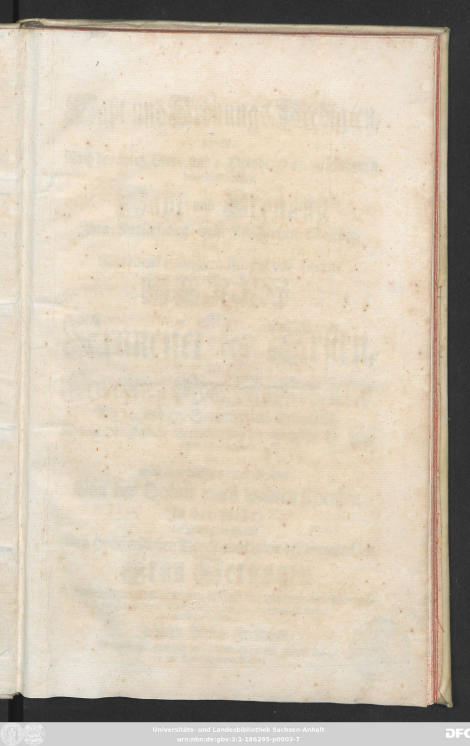
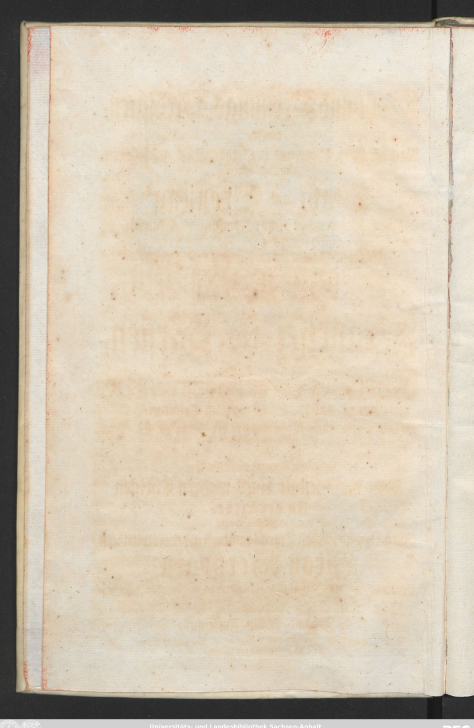
M 













### Wahlund Srönungs. Fredigeen,

welche,

Nach der am 13. Sept. und 4. Octobr. 1745. geschehenen höchsteglückten

Wahl und Srönung

Ihro Rapserlichen und Königlichen Majestät,

Allerdurchlauchtigsten Fürsten und Herrn,

SERRE

Francisci des Ersten,

Erwehlten Kom. Kaysers, usiv. Am 14. und 17. Sonntag nach Erinitatis,

auf hohe Obrigkeitliche Verordnung in der Kirche zu St. Peter

ur

nebst dem Anhang einer Predigt

Von der Gestalt eines wahren Christen In der Liebe,

auf gnadigften Befehl

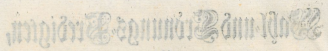
Ihro Hochfürstlichen Durchlauchtigkeit, der verwittibten

Srau Serfogin

ju Braunschweig und Luneburg, als unserer jettregierenden Allergna.
Digsten Rapserin Durchlauchrigsten Frauen Groß Mutter /
sum Druck befordert

Johann Philip Fresenius,

Evangelischer Prediger und Pastor an der St. Peters Kircge 311 Franckfurt am Wayn.



toeldhe

Nach der am 13. Sept. und 4. Ociobr. 1745. geschebenen bodhiteen

The Kapferlichen und Königlichen Bajeftäte

Auerdurchlauchrigden Fürsten und Heren,

WHEE SE

HONE OF THE CONTRACTOR

and bobe Obrighing Wererbands in Det Kirche zu St. Arche

Won der Geffalt eines webige Von der Geffalt eines wahren Christen In der Riede,

ut gnabigfien o ebig

Ihro Dochfürflichen Durchlauchrigkeit, der Benvittibern

minoarra unis

Bronnfidmerio und Lincourg, albunicar februaria emben differanda Displan anham Suchamphipma France Gron despressiones

Identic Philip Forfering

Coangelifter Partier und Haffer on ber On Come Africa

Der

Durchlauchtigsten Fürstin und Frauen,

#### REERES

## Shristina Touisa

Verwittibten Herkogin zu Braunschweig und Lineburg,

gebohrnen Fürftin

#### zu Weffingen,

Meiner guadigsten Fürstin und Frauen.



# Zurchlauchtigste Serkogin: Snädigste Sürstin und Frau:

gehohenen Fürftin

Je nothwendig und mißlich es sen, daß die Gesellschaft der Menschen auf dieser Welt durch rechtschaffene Regenten beherrschet werde, das kan mit vielen Gründen aus der heiligen Schrift und aus der Vernunft bewiesen werden. Ich halte dasit, daß zu solchen Gründen, die von andern weitläusig gesamlet und ausgesühret worden, siiglich gerechnet werden könne das Betragen der Volcker/wenn ihre Regenten sterben / und ihre Ausschler wenn ihre Regenten sterben / und ihre Ausschler wenn ihre Regenten Gott wieder mit erwünschten Regenten begnadiget werden. Stirbt ein Regent: so werden die Staats-Corper im Grosen von der Noth gedrucket welche einzele Familien im kleinen empsinden, wenn ihre Haupter fallen, und die Ihrigen in einem betrübten Wansenfand zurücklassen. Diesen Druck fühlen die Bölcker, und

und sie werden dadurch erwecket, mit inniastem Verlangen nach einem neuen Ober-Haupte zu seufzen. ihr Wunscherfüllet, und die Vorsehung Gottes begnadiget sie wieder mit solchen Regenten, wie es die Wohlfahrt der Menschen ersordert: so offenbaren sich unter ihnen die freudigste Triebe, welche allenthalben lauter Zeugnisse von Zufriedenheit und Vergnigung anden Sag legen, und öffentlich zu erkennen geben, daß nunmehro. ein Mangelersetzt sen, welcher der menschlichen Natur unerträglich gewesen. Je groser die Gefahr ist, welche verwayiete Volcker, so land sie ohne Oberhaupt sind, zu befürchten haben, und je mehr Sicherheit und Wohlfahrt fie sich versprechen können, wenn sie wieder ein neues Saupt bekommen; desto mehr offenbaren sich diese Tviebe in benden Källen. Wer solte nicht hieraus den Schluß machen daß die menschliche Natur dadurch die weise Ordnung Gottes rechtfertige, daß Obrigfeiten iber die Menschen berrschen sollen ? Sa wer siehet nicht hieraus, daß die Deas tur der menschlichen Gesellschaft die Nothwendigkeit und Rußbarkeit des Regenten-Standes mit einer regen Empfindungerfenne?

In je eine Zeit gewesen, da die Erfahrung diesen Grund in einhelles Licht gestellet: so sind es die Zeit-Umstände, in welchen sich bisher unser werthes deutsches Baterland befunden. Wie sehr wurde nicht dieser ansehnliche Staats Corper gedränget, erreget und gereißet von Furcht, Sorge, Verlangen und sehnlichen Wünschen, bis ihm GOtt, in der allerhöchsten Person Ihro setzt regierenden glorwürdigsten Kanserlichen Maziestätzenden glorwürdigsten Kanserlichen Maziestätzein höchsterwünschtes Derhaupt gegeben? Aber wie groß war nicht die Zufriedenheit, wie innig die allgemeine Freude, und wie außerordentlich das Frohlocken, welches bep allen Nechtschaffenen entstanden, als sie ihre Wünsche erfüllet, und denjenigen Pringenzur Kapserstigen

chen Wirde erhaben sahen, dessen Regierung sie mit Recht als eine von Gott gegründete Stüße der Wohlfahrt des Waterlandes achten?

#### Qurchlauchtigste Werkogin!

Menn andere hohe Stande des Romischen Reichs: wenn so viele Tausend vatriotisch gesinnete Menschen über diese höchsterspriesliche Kanser-Wahl eine innige Infriedenheit und solche freudige Regungen ben sich spiren, die sich besser empfinden, als aussprechen lassen: So haben Ew. Hochfürstliche Durchlauchtiafeit ein mehr als dovveltes Recht zu diesem Vergnigen. Denn SIE nehmen nicht nur eben so viel Antheil an der allgemeinen Mohlfahrt, welche durch diese Wahl unserm Vaterland zuwächset, als andere; sondern STE sind auch die Durchlauchtigste Frau Großmutter unserer jest regierenden allergnädigiten Rapferin/der grofen Deresia / und verehren daher die Vorsehung Gottes mit inniafter Danctbarfeit, welche die Ranserliche Crone wieder so glucklich, so höchsterwünscht mit dem allerdurchlauchtigsten Sause verbunden, in welchem Sochst DENO leibliche Descendenten zur Luft, Freude und Hofnung der Volcker, grünen und blüben. Doch hiemit habe ich noch nicht die Haupt-Sache

Doch hiemit habe ich noch nicht die Saupt-Sache berühret, welche Ew. Hochfürlichen Durchlauchtigkeit ben dieser Kanser-Wahl mit Vergmigenerfüllet. Ew. Hochfürstliche Durchlauchtigkeit haben Selbst gegen mich die Christliche Erklärung gethan: Gott hat Ihro Kanserliche Majestat / meine leibliche Suckelin/zur großen Frau in der Chri

sten.

stenheit gemacht, und darüber freue ich mich/ und danckeihm für diese Gnade von Herken. Aber noch weit mehr freueich mich darüber / daß SSEIJONEN Shron mit einer unge. meinen Leutseligkeit und Demuth zieret/ wel. che ich auch ben Ihro Majestät/ dem Kanser in gleicher Stärcke wahrnehme 20. 20. Aus diesen und allen übrigen Reden, welche Elv. Sochfürstlis che Durchlauchtiakeit über diese Sache zu führen die Gnade gehabt, konte ich deutlich schliesen, daß das Bergnügen in DENO herken nicht nur sehr großund innia, fondern auch auf das Haupt-Werck, welches bey hohen Regenten, nach Vernunft und Christenthum, fürenenlich zu bemercken ist, gang allein concentriret war. Und dieses ist es, was mich eben so sehr erfreuete, nach. dem ich die hohe Snade erlanget hatte, Elv. Sochfürstliche Durchlauchtigkeit zu sehen und zu sprechen, als groß mein Berlangen vorber gewesen, diese Gnade zu geniesen.

Ju dieser Gnade haben Ew. Hochfürstliche Durchlauchstigkeit Selbst Gelegenheit zu geben gnädigst geruhet, indem Hochstdieselbe ben der Vermählung DERD Fürstlichen Dos Das me, Zit. Fräulein Baronesse von Laßberg mit Zit. Herrn Baron von Gemming, Nitterhauptmann der Fräncischen Nitterschaft, die priesterliche Copulation durch mich verrichten lassen.

Ben dieser Gelegenheit haben Ew. Hochfürstliche Durchlauchtigkeit, so wol vor, als nach der Tasel, das gnädigste Ansuchen gethan, daß ich meine Wahl und Erdnungs-Predigten, welche wegen der höchstbeglücken Wahl und Erdnung unsers jestregierenden Glormürdigsten Kapsers und Herrn, auf hohe Dbrigkeitliche Berordnung gehalten worden, mit einer Dedication an Ew. Hochfürstliche Durchlauchtigkeit, möchte drucken lassen. senden 18. Sonntag nach Trinitatis dem öffentlichen Gottes. Dienst in der hiesigen Sanct Peters Kirche benzuwohnen gnädigst gerubet: so haben Hochstdieselbe, als ich den Tag hernach, auf gnädigsten Vefehl, meine unterthänigste Aufwartung machte, und Gottes Segen zur Neise annunschere, mich nachdenücklich ermahnet, auch die an diesem Sonntag gehaltene Predigt in dem Druck mit benzussügen, welchem hohen Besehl ich um so mehr zu folgen mich verbunden erachtet, weil Ew. Hochstilliche Durchlauchtigseit denselben, nach DENO Abreise von hier, durch einen vornehmen Gerrn noch einmal wiederholen lassen.

Ich finde daher nicht nothig, mich zu entschuldigen, weder daß ich diese drey Predigten zusammen an das Licht treten lasse, woch daß ich dieselbige mit einer unterthänigken Zuschrift Eurer Joch-fürstlichen Durchlauchtigkeit zueigne; denn bendes hat die huldreiche Gnade Eurer Jochfürstlichen Durchlauchtigkeit veranlasset, befohlen, und mich, da ich aus gewissen Ursachen den Druck dieser Predigten unterthänigst abzubitten suchte, dazu ausges

muntert.

Ich flehe schlieslich zu Gott, daß Er Ew. Hochfürstliche Durchlauchtigkeit, als eine glückselige Stamm » Mutter des Allerdurchlauchtigiten Kanserlichen, und anderer Hohen Häusser, mit allen DENO Allerhöchsten und Höchsten Kachkommen biß ans Ende der Tage, zum Segen vieler Bolder setzen, und in der frohen Ewigkeit mit der Crone des Lebens begnadigen wolle, und verharre übrigens mit unterthänigstem Respect,

Ben Diefer Gelegenteit lichen Gitt, Inechtierefliebe Durch

Durchlauchtigste Herpogin!
Gnädigste Fürstin und Frau!

Eurer Hochfürstlichen Durchlauchtigfeit,

unterthänigegehorsamster Diener und Vorbitter ben Gon

Johann Philip Fresenius.

### Tie höchste Wahl der Könige

auf Erden,

In einer besondern

## Mahl-Peredigt

vorgestellet

Den 14. Sonntag nach Trinitatis

1745.

Sie höchste Maht der Könige auf Erden, zu eine besoiden

midrisse lange

porgeficiles

Seprended mad Eximitation

#### Sebet.

Elmächtiger ewiger GOtt, der du bist ein König aller Konige und ein Herr aller Herren, wir erscheinen allhier vor deinem Angesicht an dem Lasge, welchen uns deine ewige Beisheit und Gitte zu einem Tage des Fauchzens und Frolockens hat werden lassen. Sogib denn, daß wir uns freuen in deiner Furcht, und dir ein solches Freuden und Danck-Opsier bringen, welches dir wohlgefället, um Iesu Christi willen, Amen.

#### Zingang.

Seliebte in dem Herrn! In der göttlichen Berordnung von den Rechten der Könige in Jeael, welche wir lesen 5. Wos. 17, 14 20. stehen unter andern diese merckwürdige Worte v. 15. Du solt den zum König über dich sehen, den der HER, dein Gott, erwehlen wird. Es wird hier eigentlich das Wahl-Necht vorgeschrieben, nach welchem sich das gange Volk Israel ben Erwehlung seiner Könige richten solte. Lasset uns daben fürstlich bemercken theils die Wahl eines Königes, theils die Gisletigkeit dieser Wahl unter dem Volk Israel.

Was die Wahl der Könige in Ifrael anlanget: so mussen wir so wol auf den wehlenden Herrnfals auf die Art zu wehlen

Achtung geben.

Der HENN, welcher die Könige in Jfrael wehlete, ift GOtt; denn so spricht Moses: Den der Herr, dein GOtt, erwehlen wird, den solt duzum König setzen. Das Recht, Könige zu wehlen, wird GOttzugeschrieben, und die Grunde, warum dieses Necht GOttzufomme, liegen in den benden Namen, welche Moses von GOttgebrauchet. Denn wenn er ihn nennet den Herrn, oder, wie es in dem hebräischen heiset, den Zehovah: so beruffet er sich damit

Damit auf den wesentlichen Boraug, ben Gott für allen Greaturen hat , und welcher, traft diefes Ramens , barin bestehet, baß Giott ein Wefenift, das von fich felbstift von Ewigfeit ju Ewigfeit, und folalich fein Dafenn feinem andern zu danden hat ; das allen andern Dingen ihr Befen gegeben, und fie darin erhalt und regieret; und welches Daher mit Recht das Defen aller Defen fan genennet wers Bie nun Diesem allerhochsten Wesen überhaupt Das Recht gus tomt, über alle andere Wefen zu berrichen, und Berordnungen ergehen ju laffen : fo gebühret ihm auch infonderheit das Recht, Ronige au wehlen , auf eine unumschrändte Beife. Wenn Mofes ferner hinzu fetet : Dein Gott : fo beziehet er fich damit auf die viele Bohlthaten, womit fich der Jehovah, Das Wefen aller Befen, befonders als einen Gott Mraels erwiesen hat. Was der Rame Rehovah, und der Rame dein GiOtt, wenn fie benfammen fteben. für ein Berhaltnis gegen ein ander haben , bas tonnen wir nicht fcho. ner erflaren, als mit den worten Mofis, da er 5. Mof. 10, 14. 15. du dem Bold Jirael spricht : Siehe, Simmel und aller Simmel Simmel, und Erde, und alles, was darinnen ift, das ift des hErrn, (das ift: in diefer Abficht, baihmalle Befen augehoren, ift Er der Jehovah, das Wefen aller Wefen,) deines Gottes; Rochbat Er allein zu deinen Batern Luft gehabt, daß Er fie liebete, und hat ihren Samen erwehlet nach ihnen, euch, über alle Bolcker, wie es heutiges Jages febet: (und in diefer Absicht wird Er dein Gott, ein Gott des Bold's Iftael ins befondere, genennet. ) Beil nun Gott das Bold Ifrael aus allen andern Boldern jufeinem Eigenthum erwehlet hatte, aus welchem der Erlofer der Welt nach dem Fleifch berftammen folte, Rom. 9,5. weil Er Diefes Bold mit auserordentlichen Bohlthaten überfchuttet, und über das mit gang befondern Gefegen und Berordnungen von andern Boldern abgesondert hatte : fo behielte Er fich auch bas Recht juvor , daß Er diefem Bolck feine Konige felbft beffimmen wolte, und diefes Recht hatte feinen Grund in eben diefen wohlthaten, die Er dem Bold Ifrael fo häufig und liebreich erwiesen hatte.

Die Art und Weise, wie Gott die Könige unter seinem Vold erwehlete, hatte etwas besonderes in sich. So lang sich das Vold seine göttliche Regiments Form gefallen liese, so regierte Er daselbe durch Richter, denen Er einen besondern Benstand leistete, woraus sederman erkennen konte, daß ben diesem Vold eine Theocratie oder ein göttliches Regiment sen. Als aber daselbe einen König haben wolte, wie andere Volder, so gab Er ihnen den König Saul, aber im Zorn, wie Hoseas bezeuget Lap, 13, 11. das ist: Er wehlete Diesen

diesen König auch nicht aus dem Stamm Juda, welcher zur Herrschaft über Israel von GOtt bestimmet war, 1. Mos. 49, 8.9. 10. Pf. 60, 9. sondern aus dem Stamm Benjamin, und über das ließ Er zu, daß das Bolck sowol unter diesem Könige, als unter manchen Nachstolgern deselben hart gedränget, oder mit vielen Aergernissen überschwemmet wurde; indessen macht Er doch seine Wahl unmittelbär durch einen Propheten kund, nemlich durch den großen Samuel, der zugleich Nichter über Israel war. Siehe 1. Sam 9. und 10. Durch eben diesen Propheten erwehlete Er auch den König David, den Ihrone folger Sauls, aus dem Stamm Juda, 1. Sam. 16. und weil dieses der Stamm war, und Davids Familie daselbe Geschlicht, aus welchen der Heiland der Welt sollte gebohren werden; so ging die Wahl Davids zu gleich mit auf seine Rachkommen, und wurde also das Konigreich Juda ein Erb. Königreich für die Prinzen des Davidischen

Saufes.

Wenn nun Gott eine Ronigs-Wahl vornahm und verfündigen ließ, fo mufte bas Bold Diefelbe für gilltig ertennen. Daber fagt Mofes: Du folt den jum Konia über dich feten, ben der Berr dein Gott, erwehlen wird. Das Bort Segen fan hier nicht so viel bedeuten, als bestellen, ordnen, oder wehlen; denn es wird von einem Konige geredet, den Gott fcon gewehlet hatte, ehe ihn das Bold über fich fegen konte; folglichmuß es fo viel heifen, als den von Stt gewehlten Ronig für einen rechtmafigen Ronig halten, und feis ne Baht für gultig ertennen. Die Redens Art im Bebraifden laus tet weit nachdrucklicher, als man mit einem Wort in der deutschen Sprache ausdrucken kan; denn Moses spricht: Sekend du feken, das ift : du folt den mit allem Fleiß jum Konig über dich fetsen , oder für beinen Ronig erkennen, den Der Bert, bein Gott, erwehlen wird. So bald bemnach bas Bold von ber gotts lichen Wahl eines Königes versichert war, so hatte es feine Frenheit, gegen denfelben zu protestiren, oder sich durch allerlen Ausflüchten feinem Gehorfam zu entziehen; fondern der gottliche Wille war daß es sich mit allem fleiß und mit einer wahren Bereitwilligkeit seinen Romalichen Berordnungen unterwerfen folte.

Dieses ift der kurge Inhalt von dem königlichen Wahl Necht, welches Gott selbst unter seinem alten Bold eingeführet hatte. Bir ruffen daben billig aus: Wohl dem Bold, dessen Könige Gott selbst in Gnaden erwehlet! Wohl dem Bold, welches seine von Gott erwehlte Könige mit allem Bleiß für seine Könige erkennet und

ehret!

B

Gielieb.

<sup>\*</sup> ponendo pones.

Geliebte in dem SErrn! Die hochsterfreuliche Urfache ift euch schon befant, welche mich veranlaffet, von dem Bahl-Recht Der aften Judischen Konige in dem Gingang meiner gegenwärtigen Rede etwas zu fagen. Gott hat nemlich am lestverflossenen Montage, welcher war der 13. September, eine Konigliche Wahl in Dies fer ansehnlichen Bahl-Reichs und Sandel Stadt fund werden laffen, welche bisher alle patriotisch gesinnete Deutschen, und alle Bolder, Die es gut mit uns mennen, sehnlich gewünschet; eine Wahl, welcher fie in froher Sofnung eifrig entgegen gesehen; eine Wahl, Die sie unter den suseiten Regungen des Bertsens, wie halb entzücket, vernom men; eine Wahl, Die fie mit ungehligem Froloden und Rubel-Gieschren auf eine fast nie erhorte Weise bestätiget; furs: eine Wahl, die so viele Kennzeichen ben fich führet, daß fie von Gott felbst in Gna den geschehen sen, als man heut ju Tage immer von einer Konias, Wahl erwarten fan. Gott, der Konig aller Konige, hat einen Romischen König erwehlet, welchen Er aus Gnaden bestimmet hat zu einem Saupt über alle Saupter des Romischen Reichs, zu einem Bas ter der deutschen Bolder, ju einem Beschirmer unserer theuren Frenbeit, ju einer Stute unferer zeitlichen Wohlfahrt, ju einem Bertheidiger der gottlichen Gebotte, nach welchen wir wandeln follen, ju einem Racher über die, fo bofes thun, ju einer Zuflucht und fichern Frenstadt der Unterdruckten und Elenden. Das find die Amts und Chren Titul, welche unfer erwunschter und von Gott erbetener Ro. nig nach dem allerhöchsten Willen dessen, der Ihn erwehlet hat, tras gen und führen foll; unter ben Boldern des Erden Rreifes aber wird Er genennet der Allerdurchlauchtigste, Großmächtigste, und Umiberwindlichste Kurst und Herr, Herr FNOON CISCUS, erwehlter Romischer Kanser, zu allen Zeiten Mehrer des Reichs, in Germanien Ronig, Herhog von Lothringen und Baar, Groß-Herkog von Inf cana, Konig zu Gerufalem, Marchis, Herkog zu Calabern, Geldern, Montferrat, in Schlesien, zu Teschen, Fürft zu Charleville, Marggraf zu Pont a Mouffon und Romeny, Graf zu Prowiß, Baudemont, Blandenberg, Butphen, Saarwerden, Salm und Falckenstein; (und wir fegen mit innigstem Bergnugen bingu: ) Unfer Alleranadiaster Rayser, Ronig und Herr.

Erwünschte Wahl! Wer kan es unserm Franckfurt verdencken, daß unsere Gergen lodern von Freuden und alles in unsern Mauren erstüllet ist mit Jauchzen und Frolocken? Aber sehet, Geliebte! damit die Freude unserer regen Herten, und das Frolocken unsers frohen

Mundes zum rechten Ort hinsteige, wohin es gehöret, nemlich zu Gott, der uns unsern theuersten König und Kanser aus Gnaden ges geben hat: so hat unsere hohe Obrigkeit die löbliche Verordnung ergeben lassen, daß dieser heilige Tag ein Danakannd Freuden-Fest sennsoll, an welchem wir in dem Hause des Herrn und in unsern Wohnungen unserm Gott danaken sollen für seine Wolthaten, und uns freuen über seine Gite. Er lasse sich unser Danakand Freuden-Opser wohlgefallen um Christi willen. Wir wollen ihn um seine Gnade anrussen in einem andächtigen Vater unser.

Die verordnete Textes-Borte ftehen Dan. 4, 14.

Die Lebendigen sollen erkennen, daß der Höchste Gewalt hat über der Menschen Königreiche, und gibt sie, wem Er will.

#### Mbhandlung.

Bese verlesene Worte, theuerste Seelen! steben zwarineis ner Weissagung, welche zu der Zeit, da sie Gott verkundigen liese, einem großen König Furcht und Schrecken einjagte; benn GOtt ließ dem König Nebucadnezar andeuten, daß Er ihn um seines Soch muthe willen, auf einige Zeit von seinem Ehron frürgen, und unter die Thiere verstosen wolte. Sie halten aber einen allgemeinen Sat in sich von der Gewalt Gottes über der Menschen Konigreiche, der fich fo wol ben erfreulichen, als betrübten Beranderungen ber Konig. reiche gar füglich betrachten läffet. Denn allgemeine Aussprüche laß fen fich ihrer Natur nach auf alle einzele Källe deuten, Die unter das allgemeine gerechnet werden konnen. Daß Gott Gewalt habe über der Menschen Konigreiche, und fie gebe, wem Er will, das hat Er nicht nur bewiesen, als Er den Konig Rebucadnezar demuthiate; fondern Er hat es auch bewiesen, als Er ihn zum ersten mal zum Konia machte, und als Er ihn nach feiner so empfindlichen Demuthigung wieder auf den Thron feste. Er bat es bewiesen nicht nur an Rebus cadnezar; fondern auch an andern Konigen. Er hat es bewiefen, als er den redlichen David jum Konig falben liefe; als Er ben weifen Salomon auf den Thron seines Vaters setzete; als Er den from men Histiam von der Sand seiner machtigen Feinde errettete; ja Er hat es bewiesen, und beweiset es noch beständig in allen Beränderungen, so Er mit Konigen und Konigreichen

wuf dem gangen Erdboden vornimt, und in allen Proden seiner Vorforge, die Er an denselben beweiset. Und Erhat es, Ihm sen ewig Dand! auch in diesen unsern Tagen durch eine neue Prode seiner vaterlichen Huld unter uns bewiesen, da Er FRUNKISCUM zu unsermKönig erwehlet, und Ihm das mächtige Reich der deutschen Bölder zu beherrschen gegeben. Gleichwie sich nun diese Tertes Worte ben dieser höchsterfreulichen Gelegenheit gar füglich zum Grund unserer Betrachtung legen lassen: Also wollen wir daben, weil dieses eigentlich eine Wahl-Predigt senn soll, die Gewalt Gottes über der Wenschen Königreiche nur un Absücht auf die Wahl der Könige unterssuchen, und aus unserm Textvorstellen

#### Die höchste Wahl der Rönige auf Erden.

Wir werden daben zu bemerden haben

I. Die Mabl felbft, und

II. Ihre Gultigfeit unter den Boldern auf Erden.

#### Erster Sheil.

beiligem Wort richtig einsehen und beurtheilen wollen, so mussen wir auf dren Fragen merden; denn es fraget sich 1) Wer wehlet die Konige? 2) Wen wehlet Er? und 3) Wie wehlet Er?

Die erste Frage ist also: Wer wehlet die Könige? In unserm Text wird die Wahl der Könige zugeschrieben demjenigen Herrn, der Gewalt hat über der Menschen Königreiche; denn von diesem Herrn heiset es: Er gebe die Königreiche, wem Er wolle. Dieser Herr aber wird genennet der Höchste, durch welche Benennung Gott angedeutet, und ihm eine größere Hoheit zugeschrieben wird, als die höchste Creaturen im Himmel und auf Erden haben. Dieser Borzug ist so groß, daß alle Hoheiten der Engel und Menschen gegen die Hoheit Gottes sür nichts zu rechnen. David ein großer Monarch, erkante dieses wohl, daher nennet er Gott allein hoch, und spricht Ps. 148, 11. 12. 13. Ihr Könige auf Erden, und alle Leute, Firrsten, und alle Nichter auf Erden, Innglinge und Jungfrauen, Alte mit den Jungen, sollen loben den Namen des HENNY; denn sein

sein Name allein ist hoch; sein Lob gehet, so weit Hims mel und Erde ist. Dendet man der Sache ein wenig nach, so wird man bald überzeuget werden, daß man GOtt den GEren mit allem Recht den Höchsten, ja allein Hoch, nennen könne. Er ist allein ursprünglich hoch, indem Er seine Joheit von sich Selbst hat; hohe Treaturen aber sind nicht von sich selbst, sondern nur aus seiner Gnade hoch, aus welchem Grunde der Litul ber grossen Sernernerwachsen, daß sie sich schreiben: Wir von Gottes Gnaden. Gott ist Wessentlich hoch, das ist, Er kan nicht anders, als hoch senn; hohe Treaturen sind nur zusätliger Weise hoch, das ist, sie können auch niedrig, ja nichts seine Gottes Docheit ist ewig, unendlich, und unermestlich; hohe Treaturen haben eine Hoheit, die einen Linfang, ein Ende, und sonst gar enge Schranden hat. Man kan hieber lesen, was Csaias schreibet Cap.

Db aber ichon Gott ber Sodifte, und in bem angezeigten Ber. ftand allein hoch ist: so hat doch seine Weisheit für gut gefunden, unter den Creaturen die Ordnung einzusühren, daß eine hoher und die andere niedriger senn soll, und diese Ordnung ist sonderlich nach dem betrübten Sunden Kall unter den Menschen um so viel nothiger, weil die Menschen von Ratur allan unbandig find, und sich ohne Res genten nicht im Zaum halten laffen. Daber wehlet Gott aus ben Boldern einige Menschen aus, Die Er zu Königen, Fürsten und ans dern Regenten setzet, und sie mit Hoheit, Majestat, Weisheit, Macht und Gewalt für andern Menschen ausruftet und zieret, damit Die gottliche Ordnungen, die Er zu unferer Bohlfahrt gemacht, im Respect bleiben, der Boßbeit gestenert, und das Recht gehandhabet wers den moge. Und diese Regenten konnen denn auch Hohe, Sohere, Hochfte, ja Merhochite genennet werden, nicht in Vergleichung mit Gott; als vor welchem fie Staub und Afche find, wie ihre Un. terthanen; sondern in Bergleichung mit andern Menschen.

Es ift also der Allerhöchste, der die Könige wehlet; und dieses wichtige Geschäfte verrichtet Er eben so gewiß, wenn Er sich unter den Menschen gewisser Werckzeuge dazu bedienet, als wenn Er seis nen Willen unmittelbar zu erkennen gabe, indem Er den Mittelse Versonen entweder das Hertz lencket, das sie in seinem Romen einen König erwehlen nach seinem gnädigen Willen; oder ihnen zuläfset, einen zu erwehlen nach seinem richterlichen Willen.

D daß doch alle Regenten auf Erden dieses bedächten, baß ber Allerhochste Gewalt über sie habe, daß Er sie zu Konigen und Regen ten sete, daß sie ihre Eronen und Zepter, ihre Macht und Unsehen allein aus seiner Sand haben, und unterseiner unumschränckten Berr schaft nur als seine Basallen regieren, so wurde Ihn keiner verleuge nen; feiner mit dem verstockten Pharao über seine Befehle spotten; feinerlseine Ordnungen zerreisen, und seine beiligste Gesetze dem Muth willen der Berächter preiß geben; sondern sie wurden regieren nach seinem Willen, und beständig an die schwere Rechnung gedencken, die eben derfelbe Serr, der sie zu Regenten erwehlet, am allgemeinen Gerichts Zage von der Bermaltung ihres anvertrautenschweren 21ms tes fordern wird. Diefes Auffehen auf den Willendes Allerhochsten wünschen wir, dieses hoffen wir von unserm Allerdurchlanchtraffen Konige und Kapfer, den der Herr erwehlet hat aus Gnaden, und dieses wird auch allein der dauerhafte Grund senn zu einer recht bes alucten und bochstaeseaneten Regierung unsers allertheuersten Obers Hauptes; ein Grund, der mehr Vortheile bringet, als die reichsten Einfunfte, Die machtigste Urmeen, und der Benftand ber grofeften Alliirten.

Die andere Frage ist diese: Wen erwehlet GOtt zum Ronia? Untwort: Wen Er will. Denn so beiset es in un serm Text: Er aibt der Menschen Köniareiche, wem Er will. Es fomt also lediglich auf den Willen Gottes an , wer zum Saupt über Königreiche foll erhoben werden. Gott handelt aber in seinem Willen nach seiner höchsten Frenheit, die sich von keiner Creatur Gefete vorschreiben laffet; nach feiner bochften Beisheit, welche ihren 3wed nicht verfehlen fan; nach seiner hochsten Macht, welcher niemand widerstehen fan; Rach seiner hochsten Gute, Die es ben einer jeden Konigs Wahl nicht anders als wohl mennen fan mit den Menschen; nach seiner bochsten Gerechtigkeit, die niemand tadeln fan. Er handelt entweder nach feinem beichliesenden orit, len, und alsdenn erfennen es die Menschen etwas naber, daß Er es thue; ober nach seinem zulassenden Willen, und alsbenn gebet es ben den Beränderungen ber Konigreiche, und in Beherrichung Der selben oft wunderlich zu, weil der Satan und bose Menschen Erlaub. nis bekommen, viele Boßheiten hinein zu muschen. Alsbenn sprechen die Thoren in ihrem Hergen, ja oft auch mit dem Munde: Es ift fein Gott, pf. 14, 1. Und die Ungeübten mennen, Gott ha be die Clenden vergeffen. Er handelt oft als ein gnadiger Bater, und gibt nach seinem beschliefenden Willen Regenten nach seinem Ber

ben, Die das Bild feines vaterlichen Bergens in ihren Bergen tragen, welche man folglich ohne Schmeichelen Bater des Baterlandes nennen fan ; Zuweilen aber handelt Er als ein gerechter Richter, und läffet es nach seinem zulaffenden Willen zu, daß Regenten auf den Thron kommen, welche Ruthen oder gar Peitschen der Bolder sind. Ben dem allen aber richtet Er fich in seinem Billen nach den Umftanden der Bolder, man mag sie einzel, oder ins gange betrachten, das ift, man mag ein jedes Bolck für fich anschen, was es bedarf, oder verdienet; oder man mag es ansehen in dem Gleich , Gewicht und Berbindung mit andern Volckern, und gangen Welt-Theilen. Gott es für aut findet, seine Absichten nach den Umständen der Bol der auszuführen, so gibt Er Könige, oder so lässet Er zu, daß sie über die Reiche der Welt herrschen. Er wolte seine Kirche durch die Kamilie Nacobs in Canpten pflanken, und da muste ein gutiger Ronig fenn, der zu diesem Zweck allen Borschub thate. Vierhundert Jahre hernach wolte Er die Sapptier strafen, weil fie das Licht nicht ans genommen, und fein Bold hart geplaget hatten, und ba ließ Er au, daß ein König auf den Thron kam, der sich und das Volck bald reif machte jur Strafe. 2118 der verfallene reine Gottes, Dienst unter dem Bold Jirael wieder aufgerichtet werden solte, so machte Er den frommen Samuel jum Richter. Das Vold war für diese Wohlthat nicht danckbar, und murrete überhaupt wider Die gottliche Regierungs-Form, Die GOtt unter demselben einges führet hatte, so gab Er ihnen den König Saul im Zorn. folte den Reft seiner machtigen Feinde in der Nachbarschaft Dame pfen, so machte er den muntern Selben, den David, jum Ronig. Darauf folte es Ruhe und Friede geniesen, und fiehe! da bestiege der friedfertige Salomon den Thron.

Solten wir, geliebte Seelen! diesen Gedanden von den Absichten des göttlichen Willens in Erwehlung der Könige weiter nachzehen; solten wir mehr einzele Fälle so wol aus den Kirchens Geschichten, als aus weltlichen Hiptorien aufsuchen, dieselbe noch mehr zu erläutern: so würden wir zwar den besten, ja den einzigen Schlüssel sinden, womit wir viele Geheimnisse in den Beränderungen der Welt-Neiche aufschliesen könten, die soust der vier würden uns in diese wichtige Sache tieser einlassen müssen, als der Zweckeiner kurzen Nede zulässet. Daher setze ich nur noch dieses hinzu: Begehren die Volker, daß ihnen GOtt Könige geden solle nach seinem gnädigen Willen, und nicht im Zorn; zur Wohlsahrt, und nicht zur Strafe: so müssen sie soleben, daß sie des gnädigen Wil

C 2

lens

lens Gottes fähig sind. Denn obschon GOtt nach seinem gnädigen Willen auch bosen Volkern oft gute Regenten gibt, weil Er noch Gedult mit ihnen hat: so können sie doch diese Wohlthat nicht so zu ihrem besten geniesen, als wenn sie auch selbst der Gnade fähig wäre, und haben insgemein desto schwerere Gerichte auf andere Weise zu gewarten.

Die dritte Frage ist: Wie wehlet Gott die Konige? Antwort: Er beschlieset die Wahl, und denn führet Er auch mach

tig aus, was Er beschlossen hat.

1) Er beschlieset die Wahl. Die Worte, welche unmit telbar vor unserm Text bergeben, geben dieses zu erkennen : Golches, nemlich die Veranderung in dem Babylonischen Reich, ift im Rath der Wächter beschlossen, und im Gespräch der Seiligen berathschlaget. Durch die Wächter und Seiligen, oder heilige Wachter, verstehen wir billig die heiligen Ens gel, welche deswegen Wächter genennet werden, weil fie von Gott ju unferm Schut ausgesendet werden, daß fie nicht nureins gele Perfonen, fondern auch gante Bolder und Konigreiche bemaden und beschirmen , wovon nachfolgende Stellen der B. Schrift febr troftlich zu lesen sind : Bebr. 1, 14. Pf. 34, 8. Pf. 91, 11. 12. I. Mos. 32, 1. 2. 2. Kon. 6, 17. Cap. 19, 35. Dan. 10, 13. Ju bem Rath Dieser beiligen Bachter murde nun beschloffen, mas mit dem König Rebucadnezar geschehen folte. Und so wird es überhaupt befchloffen, wem Gott ber Menschen Konigreiche geben will, wem Er will.

Damit man Diefes befto beffer verfteben moge, fo ift folgendes au merden. Gotthat zwar schon von Ewigfeit ber gefehen, was gefchehen wurde, und barüber hat Er feinen weisen Schluß gefaf. fet, wie Er fich daben verhalten will : Denn Gott find alle seine Wercke bewust von der Welt her, Apostelgesch. 15.18. Benn aber die Zeit heran nabet, da fein Schluß foll ausgeführet werden, fo machet Er benfelben fund, theils im himmel, theils auf Erden. Im Simmel geschiehet foldes zu erst, auch wol lana porher, che wir auf Erden etwas davon erfahren. Denn Gott gibt den feligen Beiftern, Die Er als Werchzeuge jur Musführung feiner Rathschluffe gebrauchen will, Radricht von dem, was geschehen foll; diese billigen denn und bewundern die Urtheile Gottes, und übernehmen den Dienft, den Sie in derfelben Musführung au leisten haben, mit aller Bereitwilligkeit. Es heiset demnach beschliesen im Nath der Wächter, und berathschlagen im (Sie

Gespräch der Heiligen so viel, als die Publication oder Erklärung, welche Gett von seinen weisen und von Ewigkeit her verborgen gewesenen Nathschlüssen in der Gesellschaft der heiligen Engel kund machet, welche denn darüber ihr Gespräch halten, die Weisheit, Macht, Güte und Gerechtigkeit ihres Schöpfers beswundern, loben und verherrlichen, und was Er ihnen daben von Verrichtungen aufträget, gern und willig übernehmen.

Roch fpater erfahren die Menschen auf Erden,was Gott über sie beschlossen hat. Bon manchen Dingen bekommen wir nicht eher Rachricht, als bif fie wirdlich geschen find; von manchen aber, sonderlich die von ausnehmender Wichtigkeit sind, lässet uns Gott dum Boraus etwas fund werden. Je naber die Zeit heran komt, da GOtt deraleichen Wercke ausführen will, je deutlicher mercken wir, was geschehen foll. Wir mercken es anfänglich, wie in einer Demmerung; bald wie in einer Morgenrothe; bis wir endlich die Sache in volligem Lichte seben, wenn sie geschehen ist. Wir wollen Die Sache mit der gegenwärtigen bochsterwunschten Ranser Babl Gott hat schon von Ewigkeit her beschlossen, FR210% GFSCUM auf den Kanserlichen Thron zu erheben. Die heiligen Wächter haben es eher erfahren, als wir. Solten sie nicht Nach richt davon bekommen haben, wemigstens zu der Zeit, da dieser arose Prints gebohren wurde, damit sie Ihn, als einen fünftigen arosen Monarchen, besto besser bewachen und beschirmen mochten?Die Bolder auf Erden kamen auf eine Vermuthung von dieser wichtigen Sache, als der weise Rathschluß Gottes so weit aus den verborges nen Ewigkeiten hervor trat, daß Er diefen theuren Fürsten durch das eheliche Band mit der großen THERESIU in die Kamilie des uralten Ranferlichen Saufes aufnahm. Schon Damals fürchteten die Feinde, und die Freunde wünschten und hoffeten es, daß FRIDE. CISCUS in diesem hohen Sause die Kanserliche Würde fortführen werde. Die bekante Pragmatische Sanction bestärchte Diese Sofnung; und ob fich schon zwischen bas Muge ber Sofnung und die von weitem schimmernde Strahlen des gottlichen Rathschlusses ein Dunckeles Gewolcke aufzog, so blieb boch ben denen, die mehr auf GOtt, als auf Menschen sehen, immer noch Sofnung übrig, wel ches daher kam, weil sich der Rathschluß Gottes immer näher zur Unsführung neigete, und schon mit seiner Morgenröthe einen starcken Eindruck denen, die gern auf die Werche des herrn werden, gegeben hatte. Nunmehro aber sehen wir das Werck des Hern in seinem vollen Glank, nachdem es vollbracht ist. Nun können wir es mit der grösten Gewißheit sagen, daß GOtt den Schlußgesasset: FRUNCIS-CUS soll ein König der deutschen Bölcker und Kömischer

Ranser senn.

Wir Menschen baben auch in politischen Dingen garein blodes Gesicht. Wir seben insaemein wur auf das Gegenwärtige, das vor Mugen ift, und die Meisten merden daben weder vorwärts noch rudwarts auf den Rath des Hern, und das ist die Quelle von une zehligen Leidenschaften und Berwirrungen auf dem Erdboden. Ste bet es wohl um ein Konigreich; ist der Staat in Rube; lebet jederman in Friede, und weiß nichts von Landverderblichen Plagen: fo wachset den Leuten der Muth, und sie mennen, es musse immer so geben. So dachte auch Rebucadnezar in feinem Wohlstand. Alber wenn wir muften, was fur ein Schluß zu eben der Zeit, Da wir hies nieden auf Erden stolls und sicher sind, droben im Simmel über uns abgefasset, und den heiligen Wächtern schon fund gemacht morden: wenn wir Nachricht davon batten, was sie schon wirdlich für Gie spräche führen von den gottlichen Gerichten, die ihnen zu unserer Bestrafung übertragen worden : so wurde ploplich das Lachen in Beis nen, und die Freude in Traurigkeit ben uns verwandelt werden. Singegen wenn es in den Reichen der Welt trub aussiehet; wenn alles nach und nach in grösere Verwirrung gerath, und es gehet denen nach Wunsch, Die in dem Berderben der Bolcker ihre Wohlfahrt suchen: so will jederman verzagen; gange Nationen zittern, und Dencken: Was wirds noch endlich werden? Wuften wir aber als Denn, mas die heiligen Wächter wissen, wie bald, wie unvermus thet, wie weißlich und mächtig, wie erwunscht und herrlich uns folte geholfen werden, und wie sich der Hochste, der Gewalt hat über der Menschen Konigreiche, schon wircklich aufgemacht habe unferm Kammer ein Ende zu machen: fo wurden wir auch in der arosten Noth unverzagt senn, und getrost auf die Gute des Herrn hoffen.

2) Gott beschlieset aber nicht nur die Bahl eines Königes; sons dern Er sühret auch mächtig aus, was Er beschlossen hat. In unserm Tert heiset es: Er hat Gewalt über der Menschen Königeriche, und gibt sie, wenn Er will. Er gibt also die Reinigen nach seiner Gewalt, welches unter andern also geschiebet, wenn Er diesenigen, die Er gewehlet hat, ben der Bahl mächtig schüegt und alle Anschläge der Feinde gegen sie zu nichte maschet. Das geschiehet sonderlich, wenn Er Könige in Gnaden erwehlet

wehlet. Er machet sie zu Königen, und gibt ihnen zugleich Kraft, daß sie Könige senn können, Er theilet ihnen diese Kraft innerlich und äusserlich mit; innerlich, wenn Er ihnen ein weises, muthisges, königliches Hery gibt, wie es von Salomo heiset 1. Kön. 4,29, GOtt gab Salomo sehr grose Weisheit und Verstand, und getrost Hery, wie Sand, der am User des Meers lieget, der so gar gegen die Wellen des ungestümmen Weers unsüberwindlich ist, und sich desto mehr befestiget, je niehr die Wellen auf ihn los stürmen. Pleusserlich aber, wenn Er sie mit Anschen und Herrichteit, mit Macht und Stärde, mit Sieg und Segen begnadiget, daß ihr Thun von statten gehet, die Voller ihr Hertz zu ihnen neigen, und ihre Keinde vor ihnen gedemüthiget werden.

Rein Monarch fan fich felbst ben ber Erone schüten. Die gros fte Armeen, die machtiafte Bundes Genoffen, die wichtigfte Ginkunfte und Reichthumer, und die weiseste Unschläge find nichtim Stande, ihn auf dem Thron zu erhalten, wenn ihn Gott will fallen laffen. Diese Mittel find an fich aut und erlaubet, aber ohne Sott find fie fraftlog. Es ift daber ein Desperater Diffariff in der Staats Rlugheit, wenn sich Regenten auf Ereaturen verlassen, und weichen daben in ihrent Herten vom Herrn ab. Das Wort gehet auch die Monarchen an, welches wir lesen Jerem. 17, 5. 7. 8. Verflucht ift der Mann der sich auf Menschen verlässet, und halt Fleisch für seis nen Arm, und mit seinem Berken vom Berrn weichet. Gesegnet aber ist der Mann, der sich auf den Seren perlaffet, und der Derr seine Zuversicht ift. Der ist wie ein Baum am Waffer gepflanket, und am Bach gemur-Denn obaleich eine Sige komt, fürchtet er fich doch nicht; sondern seine Blätter bleiben grüne: und forget nicht, wenn ein dierres Jahr komt; sondern er bringet ohn Aufhören Friichte. Saget an, Geliebte! ob nicht das Exempel unferer allertheuersten Kanserin, welche Gott dum Ziel seiner Wunder, zur Luft der Bolder und zur Freude aller Redlichen gesetzet hat : sagetsan, ob nicht das Erempel unsers als lertheuersten Kansers, als des hohen Mit-Regenten in den Sesterreichischen Erb. Landen, die Worte Jeremia von dem gesegneten Mann bißher Sonnen-klar bestätiget? SIE haben sich ben allen schweren Umitanden auf den HERRN verlassen; Der HERR war ihre Zuversicht; und sehet! wie Sie der HERR gesegnet hat! Er hat Sie genflanget wie Baume am Baffer , und wenn die Sige so vies

D 2

ler Widerwärtigkeiten noch so groß war, so konten Sie doch immer fortfahren, immer zu grünen, zu blühen, und ohn Aushören Früchte zu bringen. Ja der mächtige Arm des Herrn hat Sie Aushens gestärcket, daß ihre Kraft wuchs, wenn man solche am meisten schwächen wolte.

#### Minderer Theil.

Addrem wir die Wahl der Könige an sich selbst betrachtet haben: so müssen wir nun weiter gehen, und auch auf ihre Gilltigkeit unter den Volckern auf Erden mercken. Wie reden also nicht von der Gültigkeit in sich betrachtet; denn was Gott thut, ist allezeit gultig; sondern wir reden von dieser Gultigkeit, in so sern sie sich auf die Volcker der Erden beziehet, und die Pflicht von ihnen erfordert, daß sie die Konige, die Gott erwehlet hat, auch für göttlich erwehlte Könige halten sollen.

Diese Pflicht wird in unserm Text ausdrücklich erfordert; denn es heiset: Die Lebendigen sollen erkennen, daß der Höchste Gewalt hat über der Menschen Königreiche, und gibt sie, wem Er will. Wir haben hier wieder dren Fragenzu untersuchen. 1) Wer soll es erkennen? 2) Was sollen sie erkennen? und 3) Wie sol

Ien fie es erfennen?

Die erste Frage lautet also: Wer soll es erkennen, daß diesenigen giltige Könige sind, die GOtt dazu erwehlet hat? Antwort: die Lebendigen. In diesem Wort werden alle Menschen verstanden, die auf der Welt leben, und so lang sie auf derselben leben. Wie das Gesetz herrschet über den Menschen, so lang er lebet, Köm. 7, 1. so hörenauf alle Gesetz, Rechte und Ansprüche der Könige, so bald der Mensch todt

<sup>\*</sup> Als ich die erste Nachricht bekam / daß die grose Königin Theresia ihr Verstrauen auf GOtt seizet / und hoffere auf seine Hulfe / da alle Menschliche Hulfe aus zu seyn schiene: da dachte ich: Daß wird gut gehen. Und so oft ich nachbero in Ihren Königlichen Declarationen und Kescripten gelesen / daß Sie noch immer Ihr Verrauen auf GOtt als den Grund Ihrer Hosen nung/ansührete: so muste ich oft Freuden Afränen in meinem Kämmerchen darüber verziesen / eines iheils / weil mir dieses grose Erempel einen sozarten Eindruck machte; andern theils / weil ich daraus den gewissen Schluß nach der heiligen Schrift machen konte / daß Sie das Riel Ihrer Hosnung erreischen würde: Denn keiner wird zu schanden, der deß Herrn harret, Pl. 251 3. Siehe auch Sir. 2, 11. 12. und Ps. 371 9.

ift. Die Todten stehen also in keiner Connexion mehr mit den Königen auf Erden; sondern sie stehen unmittelbar allein unter dem Kösnig aller Könige, und Herrn aller Herren. Was also in unserm Text gesagt wird, das wird nur den Lebendigen gesagt.

Es ift aber hieben fürnemlich zu mercken, daß niemand unter den Lebendigen ausgenommen wird, denn das Bort: Die Lebens digen, ift ein allgemeines Wort, und begreifet alle unter sich, die man unter die lebendige Menschen rechnen kan. Alle diese, keinen ausgeschlossen, Hohe und Riedrige, Alte und Junge, deiche und Arme, sollen erkennen, daß Gott die Beränderungen der Königsreiche vornehme; daß Er dieselbe gebe, wem Er will; und daß folglich ein König, den Er erwehlet hat, ein gultiger König sen. Dassür sollen ihn erkennen nicht nur die schwache und ohnmächtige, sondern auch die stärkske und mächtigste Glieder seines Königreichs. Ja nicht nur diese, sondern alle Lebendigen, Hohe und Riedrige, die nicht unter seinem Zepter wohnen, haben ihn dasür zu achten, wozu ihn Gott erhoben, nemlich für einen König dessenigen Reichs, das ihm Gott andertrauet hat.

D wenn alle Lebendigen diese heilige Pflicht bevbachteten, so würde kein Monarch dem andern nach der Erone greisen, und kein Unterthan rebelliren. Die Berachtung dieser Pflicht ist die unglück, selige Quelle der meisten Zerrüttungen auf dem Erdboden, und wenn ein Lebendiger, der mächtig und listig ist, dieselbe aus den Augen seget: so werden oft viele tausend andere Lebendigen mit ins Elend gestürget, und ins Reich der Todten geliesert.

Die andere Frage: Was sollen die Lebendigen erkennen? Antwort: zweyerlen; 1) Was GOtt ben der Wahl eines Königes thue; 2) Wosür man einen solchen König zu halten habe. Sie sollen also erkennen

1) Was GOtt ben der Wahl eines Königes thite. Dieben erfordert diese Pflicht zusörderst einen lebendigen und tiesen Eindruck von der allgemeinen Wahrheit, daß Gott allein der absolute, independente, wesentliche, eizgentliche und ewige Herr sen, wie aller Creaturen insgemein, also auch aller Königreiche, Verfassungen und Ordnungen der Wen

Menschen insonderheit. Wir muffen ferner lebendia ertennen, daß alle Ronige auf Erben nichts anders find, als Bafallen , Lehen Tras ger, Stadthalter Gottes, oder, wie es im Buch der Deisheit beifet Cap. 6, 5. feines Reichs Amtleute, welche Er annehmen und absetzen, an seine Gebote verbinden und zur Rechenschaft for dern, erhoben und erniedrigen fan und darf, nach einem viel hos bern Recht, und mit unendlich groferer Macht, als ein irdischer Monarch feine Ministres, Rathe, Umtleute und Bedienten annels men , absetzen , verpflichten , jur Rechenschaft ziehen , erhöhen und erniedrigen fan und darf. Wir muffen endlich auch lebendig erkens nen , daß fich Gott in Regierung der Menfchen diefes als ein befonderes Regale und allerhochites königliches Vorrecht vorbehalten has be, daß Er die Königreiche gibt, wem Er will, also daß Komae Abund Einseigen, Eronen von einem Haus und Bold auf das andes re bringen, Grenten Seten und Lander Mustheilen feiner Creatur nach ihrem Willführ aufommen foll und darf, fondern nur von feinem allerhochsten Wind und Willen Dependiret; ob Er fich schon in Diesem wichtigen Geschäfte manchmal ber Creaturen, als Werdieus gen, bedienet, entweder nach seinem beschliefenden, oder nach seinem Julaffenden Willen. Es ift demnach alle Muhe, alle Sorge, famt allen Roften vergeblich, wenn man gleich gante Welt Theile in ihren Reichthumern erschopfte, und alle Jahrefrische Armeen von Millio: nen Soldaten ausammen brachte, und alle Scharffinniakeit der aros ften Staats Rlugen um Rath fraate; Es ift vergeblich, fage ich , wenn man mit alle diefem Vorrath einem Konig fein Konigreich nehmen will, wenn Gott beschlossen hat, ihm Erone und Zepter zu Gott und die Natur ruffen da jufammen aus : Befchliefet einen Rath, und werde nichts draus. Beredet euch, und es bestehe nicht; denn hie ist Immanuel, Es. 8, 10. Die Lebendigen follen aber auch erkennen

2) Wosier man einen von GOtt erwehlten König an halten habe. Sieben muß man zusörderst erkennen, daß Ordnungen in der Welt senn müssen, und daß dieselbige keinen Creaturen gemäser sepen, als denen, die GOtt mit Vernunft und fregen Billen begabet hat. Man muß erkennen, daß diese Ordnung ohne Oberhäupter nicht bestehen könne, und daß folglich die Nothwendigkeit solcher Häupter ihren Grund schon im Necht der Naturhabe. Man muß es ferner mit einem lebendigen und ehrerbietigen Eindruck erkennen, was Paulus sagt Nom. 13, 1. Es ist keine Obrigkeit, ohne von GOtt; wo aber Obrigkeit ist, die ist von volde zu dem Regenten Stand gehören, mit wahrem Ernst für einen Character halten, weldhen Gott selbst den Hauptern der Bölscher hat angehänget, und sie dadurch von andern Menschen untersschieden. Man muß diesen Character auch an denjenigen Königen erkennen und respectiven, die Gott im Jorn gegeben hat; aber die Könige, welche Er in Gnaden gibt, muß man für eine unaussprechslich grose Wohlthat halten, welche Er den armen Menschenzu ührem Schuß, Sicherheit, Trost und Erquickung in diesem mühseligen Lesben erweiset.

Die dritte Frage ist endlich diese: Wie sollen die Lebendigen die Gistrateit derer von Gott erwehlten Könige

erkennen? Sie follen bieselbe erkennen

1) Mit Liebe, Kurcht und Vertrauen gegen GOtt liber alles. Denn weil Gott die Konige gibt, die Konige aber, sonderlich die Er aus Gnaden schencket, eine unaussprechlich grose Wohlthat find: so ist es billig, daß wir uns auch durch diese Wohl that zur Liebe gegen Gott bewegen laffen, und Ihm für Diefe Gas be von Bergen Danctbar fenn. Weil es allein in Gottes Sand fte. het, die Konigreiche zu geben, wem Er will, und die gefährlichste Beranderungen über Die Staats Berfaffungen ber Menschen ju ber. hangen, und den Mißbrauch der obrigkeitlichen Soheit ernstlich zu bestrafen: so sollen Könige so wol, als Unterthanen, den Sochsten fürchten , und fich für aller Undandbarkeit , Berachtung Gottes und allem Digbrauch ber koniglichen Gewalt mit allem Gleiß buten. Und weil Gott ben allen Beranderungen der Welt-Reiche ein aants besonderes paterliches Aufsehen auf die Seinigen hat, und ihnen alles jum beften gereichen laffet, Er mag nach feinem vaterlichen ober richterlichen 28. llen mit der Welt handeln: so follen fie ihm von gangem hertrallen, daß Er gewiß alles wohl machen merde.

Diese Liebe, Fundt und vertrauen soll siber alles gehen, also daß man nichts in der Welt so hoch liebe, als den Hern, der die Liebe selber ist; nichts in der Welt so hoch surchten, als den Hern, in dessen Hern, in dessen hold die gange Welt mit allen ihren Königreichen ist, wie einkleiner Ball, den Er wenden, drehen, verändern und wersen kan, wie Er will; sie dessen unendlicher Macht und Majestät alle Wolcker geachtet sind, wie ein Tropf, so im Eimer ibrig bleibet, und wie ein Scherslein, so in der Wage bleibet,

und alle Inseln wie ein Staubleitt, Es. 40, 15. und daß man auf nichts in der Welt ein so hohes vertrauen seise, als auf dies sern, der allein helsen kan, wenn alle Creatur Hulfe nicht hinreichet. Es sollen aber auch die Lebendigen die Gultigkeit derer

bon Gott erwehlten Könige erkennen

Mit Liebe, Furcht und Gehorsam gegen die Konige selbst, aber unter GOtt, und um Gottes Willen.
Denn weil sie an Gottes statt die Welt in Ordnung halten, und Beschützer unserer Wohlsahrt sind: so ist es billig, daß wir sie aus wahrer Danckbarfeit liebent und hochschäusen, und ihnen aus dieser danckbaren Liebe den gebührenden Schoß und Joll gern und willig geben, damit sie solchen Schutz handhaben können, Köm. 13, 6. 7.
Weil ihnen GOtt sein Schwerd in die Dand gegeben, das Bose zu strafen: so soll diese hohe Gewalt, welche sich so gar über Leben und Tod erstrecket, eine tiese Christischt gegen die irdische Majestäten in unsere Serven einprägen. Und weil sie Stadthalter Gottes und seines Reichs Umtleute sind, die im Namen ihres und unsers oberssten Sern Befehle austheilen: so sollen wir ihnen williglich geshorsamt seyn, so lang sie nichts wider Gottes Willen gebieten, den

Diese Liebe, Furcht und Gehorsam soll ihnen geleistet werden unter GOtt und um Gottes Willen. Denn GOtthatsie zu Königen erwehlet, und was sie in ihrem königlichen Amte thun, das thun sie an Gottes statt, daher gebühret ihnen Liebe, Furcht und Gehorsam um Gottes Willen. Aber eben deswegen sind sie auch viel weniger, als GOtt. So sind auch die Wohlthaten, so sie der Welt erweisen, und ihre Kräfte, das bose zu bestrafen und das gute zu belohnen, lange nicht so absolut und unumschrändt, so groß und mannigsaltig, so ewig und unendlich, als die Macht, Güte und Liebe Gottes; daher muß ihnen Liebe, Furcht und Gehorsam

unter Gott erwiesen werden.

Das dieses alle Lebendigen möchten zu Herten nehmen: so würde nicht so viel Abgötteren mit Königen, Fürsten und andern Grosen dieser Welt getrieben, und doch die Pflichten gegen dieselsige viel lauterer und beständiger ausgeübet werden. Wenn sich ein König fürchterlich machet: so treiben die Menschen Abgötteren mit seiner Gewalt, und thun, was er haben will, solte es auch wider GOtt senn; aber in dem Herten sind sie ihm gram. Wenn sich hingegen ein König liebensivierdig machet: so treibet man Abgötz

teren mit seiner Gutigkeit, und setzet sein Vertrauen mehr auf ihn, als auf GOtt; aber das währet gemeiniglich nur so lange, als seine Gute mit Bohlthaten ausstieset. Dieses sind die zwenzistigeQuelen, woraus gange Ströhme von Heuckelen, Schmeichelen und Verstellung allenthalben, sonderlich aber an den Hösen, entstehen. Wahre Christen lieben die Könige von Hergen; sie respectiren dieselbige aus tieser Ehrerbietigkeit, ohne Heuchelen und Verstellung, und gehorchen ihren Veschlen aus inniger Willigkeit; aber sie setzen alles in seine gehörige Subordination unter GOtt, dessen Macht, Weisheit, Gute, Majestät und Herrlichkeit in ihren Lugen so groß, so gegenwärtig und lebendig ist, daß ihnen aller Glang, pracht, Gewalt, Gütigkeit und Ehre, so sie an den wisischen Majestäten wahrnehmen, wie ein kleiner Schatten-Niß vorkomt, oder wie der Glang der Sterne, wenn die Sonne aufgehet.

#### Minvendung.

30 viel von der hochften Wahl der Konige auf Erden überhaupt. Run muffen wir noch infonderheit etwas reden von der Bahl eines grofen Roniges, ber uns am nachften angebet, und deffen Babl uns veranlaffet hat, von dieser wichtigen Materie so viel zu reden. Der Allerhöchste, ber Gewalt hat über ber Menschen Königreiche, hat in diesen Tagen das grose Reich der deutschen Bolcker, bas für allen andern Staaten unter dem Namen des Romischen Reichs merde würdig ist, einem Monarden anvertrauet, welchen wir nach allen Umstanden nicht anders ansehen konnen, als einen von Gott in Gnaden erwehlten Romischen Konig und Kanser. Bernunftige Menschen wollen Grunde haben, wenn sie einem so wichtigen Sat Benfall geben sollen; ich weiß aber auch schon zum voraus, daß alle diejenige, die bisher die Angelegenheiten und mancherlen Umstände des deutschen Reichs ohne Rebel eingesehen haben, keine weitere Grunde begehren , als die sie schon wissen , und die ihnen ohne dem allen Zweifel benehmen. Wir wollen alfo Grunde onführen, nicht aus Noth; sondern weil vergnigter Menschen Urt ift, daß sie gern bon einer Sache reben, Die ihnen Freude madjet. Unfer Satiff:

Der Höchste hat FNUNCZSCUM aus Gnaden zum Nömischen Kanser erwehlet,

und unfere Grunde, warum wir diefes glauben, find folgende.

Etit.

Eriflich gibt und ber Beift Gottes überhaupt Die Berfiches rung, Rom. 13, 1. daß feine Obrigfeit fen, ohne von Gott, und mo eine Obriakeitsen, die sen von Gott perpronet; aus welcher geoffenbarten gottlichen Regel wir mit allem Recht schliesen, daß auch FNUNCISCUS unsere von Sott verordnete Allerhochste Obrigfeit auf Erden sen. Aber wo bleibet die Saupt-Sache, nemlich daß FNUNCISCUS in Gna den erwehlet sen ? Die Sache, Die uns eben jeto so vergnügt und freudig machet? Wenn wir jum voraus fahen, daß unfer Kanfer uns fer Baterland fturgen, und um alle feine Freiheiten bringen wolte: wenn wir wuften, daß Ereinanderer Nero, oder Caliaula fenn wurde : fo muften wir dennoch zugestehen , daß Er als Obriafeit von Gott verordnet ware. Wenigstens konnen wir es nicht leuas nen , daß Paulus Diefen Musipruch zu feiner Zeit auch auf die beid: nischen Kanser gedeutet, von welchen die Christen sich wenig Gnade au persprechen hatten. Aber so insgemein behaupten wir die Wahl unfers Allerdurchlauchtigsten Kansers nicht, daß fie von Gott fen: sondern wir haben noch mehr Grunde, die uns dieselbe als eine in Gnaden geschehene Wahl versichern. Denn Gott bat

Rum andern unsern Kanser nicht nur durch die grose Wahl Kursten erwehlet, welchen nach den Grund Gesetzen des deutschen Reichs das Recht zu wehlen schon von vielen hundert Jahren her zu fomt; fondern Er hat auch ben der Wahl felbst ihre Bergen mit pas triotischen Absichten erfüllet, und Ihnen Muth und Freudigkeit geschencket, Thre Absichten auszuführen. Ihr sehet, Geliebte! daß in diesem einen Grund dren Umstände vorkommen, die zu uns ferm Zweck dienen. Der erfte betrift die Wehlende Fürsten, der and bere ihre Absichten, und der dritte die Großmuth, welche mit 36% ren Absichten verknupfet war. Ift es nicht eine gnadige Borforge Gottes, bag Er nicht zugelaffen, baß fremde Machten uns einen Rapfer seten dorfen? Die rechtmäsige Wahl-Fürsten, welchen als Grund Seulen des Baterlandes, Diefes wichtige Geschäfte allem gufomt, brauchte Er allein zu Werckzeugen, wodurch Er unsern Kanfer weblete. Und wie schnell, wie unvermuthet waren nicht diese grofe Fürsten mit einander zu einem Zweck entschlossen, daß bervon Gott bestimte Eron Candidat mehr Stimmen befam, als nach den Reichs. Gefeten erfordert werden? Wer ift fo unerfahren und un empfindlich, daß er hierunter nicht den Finger Gottes mercken folte? Jumal wenn man bedencket, in was für Umitanden unfer Bater.

terland vor biefer gludfeligen Bahl gewesen, und wie der Feind des menschlichen Geschlechts allenthalben ben Samen Des Mißtrauens und der Zerrüttung auszustreuen bemühet gewesen. Aber auch hier sabe man, daß nichts vermögend sen, den Rath Gottes zu verhintern, wenn der Allmächtige anfänget, seine Wercke auszuführen. Sehen wir zugleich auf Die Absichten, welche sich von Seiten der Wahl-Kürsten in diesem gangen Geschäfte geäussert: so hat Gott nicht nur Ihre Bergen gelendet, daß Sie folche recht patriotisch auf die Wohlfahrt unsers Vaterlandes richteten; sondern Ergab Ihnen auch einen unerschrockenen, tapfern und unüberwindlichen Belden-Muth, diese patriotische Absichten auszuführen. Verheisungen und Drohungen, wodurch man Sie von ihrem Zweck abzuleiten suchte, galten ben Ihnen gleich viel, und ob Sie schon zum Theil den Ruin Ihrer eigenen Staaten vor Augen fahen, wenn Sie ben Ihrem Vor baben bleiben wurden ; fo wolten Sie doch lieber Ihre eigene Bohls fahrt aufopfern, als die allaemeine Poblifahrt des Vaterlandes Roth leiden laffen. Ein Exempel der Treue, das wurdig ift, verewiget zu werden. Gott seize es zum Muster, das die Nachkoms men lehret, wie man Kanser nach seinem Willen wehlen solle. Wir fragen aber hieben billig: Wer hat es verhütet, daß nicht Fremde ben der gegenwärtigen Wahl das Lovs ausgetheilet? Wer hat den rechtmäsigen Wahl-Fürsten Bahn gemacht, daß Sie allein das Wort haben führen konnen ? Wer hat Ihre Bergen gelendet, baß Sie so schnell, so unvermuthet, so redlich auf unsere Wohlfahrt nur auf die Wohlfahrt des Vaterlandes, bedacht gewesen? Wer hat Ihnen den unüberwindlichen Muth gegeben, der fich durch keine Gewalt noch Lift hat matt machen laffen ? Wer machte Sie sogroße muthig, daß Sie Ihre eigene Gefahr nicht achteten? Wer hat das grose Werd so unvermuthet, so geschwind, so freudig hinaus ges führet? Furmahr Dieses alles hat Gott gethan. Hates aber Gott gethan: Wer wolte denn zweifeln, daß es Gott ben dieser Wahl gut mit uns menne, ba Er seinen Werckzeugen so gute Absichten ins Dert gegeben, und Ihnen so treulich bengestanden, dieselbige gluck lich auszuführen?

Zum dritten ist durch diese Wahl die Kapserliche Erone wieder an das hohe Haus gekommen, welches dieseldige viele hundert Jahre in unverrückter Reihe getragen, und unter dessen Zepter die Grund-Verfassungen des deutschen Neichs so lange Zeit unverletzt geblieben. Un das Haus, welches die göttliche Vorsorge zur Vors

\$ 2

mauer acaen unsere Keinde von Alters ber verordnet, und von des sen genauen Berbindung mit den übrigen deutschen Staaten, nechst Gott, das Gleichgewicht von Europa abhanget. Gin Gleichaes wicht, in welchem durch Gottes Gnade der Grund lieget, nicht nur von unserer Wohlfahrt; sondern auch von der Wohlfahrt der meiften, und vielleicht aller Europäischen Nationen. Wer kan es uns aber verdencken, wenn wir hieben, jum Preiß Gottes und ju uns ferm Troft, den freudigen Schluß machen: Weil Gott die Kanferliche Crone durch diefe Wahl wieder aufihren uralten Throngebracht: so hat Er ben eben diefer Wahl zugleich zu erkennen geben wollen, daß Er aus Gnaden bedacht fen, die engeste Verbindung des hohen Defferreichischen Sauses mit den übrigen deutschen Staaten, Die Grund-Berfaffung des Romischen Reichs, Das Gleichgewicht von Europa, und die Wohlfahrt unsers Vaterlandes und zugleich faller Europäischen Nationen, so weit solche von diesem Gleichgewicht abbanget, noch ferner unverlegt zu bewahren? Aber ist nicht dieses ein michtiger Grund, Der uns überzeuget, daß Gott unsern Ranser aus Ginaden gewehlet habe?

Jum vierten ist insonderheit die Zeit merckwirdig, da dies ses alles geschiehet. Es ist eine Zeit, da unserer kostbaren Frenheit schon wirklich die Fesseln angeleget worden, und manche damit umgingen, die Grund-Verfassungen des deutschen Reichs aus ihren alsten Ungeln zu heben, welches die redlichsten Glieder des Vaterlandes in unzehlig viel Kummer, Furcht, Sorge und Noth gestrücket. Und seher! in eben dieser Zeit sehen wir die Hulse des Allmächtigen, welche herben eilet, die Fesseln schon wieder abzunehmen, ehe sie noch recht zugezogen und besesstigtet werden konten. Wer aber dem Bedrängten nicht nur zu Hulse komt; sondern auch mit seiner Hulse suftzu rechter Zeit herben eilet: solte der nicht gern helsen? Solte der es nicht gut meynen? So mennet es dem Gott noch gut mit uns, und hat uns diese Hulse aus Gnaden gescheucket.

Endlich zum fünftent: Wenn das alte Sprüchwort seine Richtigkeit hat: Vox populi, vox DEI, Die Stumme des Volcks ist die Stimme Gottes: so haben wir gewiß einen neuen Grund, auf ein gnädiges Wohlgefallen Gottes ben dieser Wahl einen Schluß zu machen. Denn man wird nicht leichtlich ein Erenwel in den Historien Büchern aufgezeichnet sinden von einem so außerordentlichen Freuden Geschren, als ben dieser Wahl in dieser Stadt entstanden, welches nicht nur unsere Mauren, sondernauch

Die Luft mit seinem Schall erfüllet, und welches auch in andern treuen Stadten und Gegenden erfolget, so bald sie nur die erste Rachricht von Diefer glücklichen Wahl erhalten baben. Uberlegen-De Gemuther konten die inniaste Kreude des Bolds nicht ohne Kreu-Den Thrånen ansehen, noch das jaudrende, ja recht entruckende Frolocken ohne froben Schauer aller Leibes und Seelen Rrafte an boren. Ob ich mun schon das angeführte Sprichwort nicht ben allen Källen rechtfertigen will, indem ich wohl weiß, was oftmals die Stimme Des Bolds für Ausnahmen leibet : fo getraue ich mir boch mit autem Grund zu behaupten , daß Diesesmal eine bobere Sand diese allgemeine Reaung hervorgebracht, und daß man einen 216, druck des gottlichen Boblacfallens an Dicfer Ranfer : Babl in Dent Froloden des Bold's wahrnehmen konnen. Es war feine Stimme, die aus dummer Unwissenheit, ober aus frecher Berwegenheit,oder aus verstellter Seuchelen ihren Ursprung genommen; sondern fie entstunde aus guten Grunden, nemlich aus denjenigen, Die wir que por angeführet haben, und welche schon für sich beweisen, daß Gott unfern Ranfer ju unferm Erretter gefendet. Diese Grunde find unfern Lands Leuten nicht unbefant, fondern die Materie vieler Gespräche unter ihnen gewesen, von den Pallasten an, bis in Die Bauren Saufer und Bettlers Butten. Diese Grunde haben Die deutschen Bolder schon lang vorher mit Sehnsucht, Sofnung und froben Wünschen gleichsam in der Stille gedrücket, und da fie ben Bunfch erfüllet faben, fo tam alles, was fich in Gedanden aefam. let hatte, mit einem freudigen Gedrange auf einmal hervor. Ibre Ratur füblete es mit reger Empfindung, daß Gott aus Gnaden mit uns handele; darum freueten fie fich. Sie hatten einen tiefen Eindruck davon, daß Gott diefen Kanfer erwehlet habe; darum wolten fie Diese Wahl mit ihrem Confens bestätigen. Dieses war Die Saupt Sache, welche in der Stimme Des Bold's ben Diefem erwünschten Borfall zu bemercten war, und welche man unter ben Schladen bes Getummels, Die fich ben folden Sandlungen gern mit einmischen, gar deutlich wahrnehmen konte.

Mus

The Created particles and a compact of the compact

Aus allen diesen Grunden machen wir nun den freudigen Schluß:

#### FNANCISCUS der Erste ist ein von GOEE aus Gnaden erwehlter Romischer Kanser.

Die Wahl unsers Allerdurchlauchtigsten Kansers hat ihre Gidlitigkeit vor dem Thren Gottes; ihre Gültigkeit wird aber auch erstant von den Wohlgesinneten unter den Lebendigen, von denen, die unsern Vaterland gutes wünschen, und Antheil daran nehmen, wenn es uns wohl gehet.

Laffet uns benn insonderheit, Theuerste Seelen! Diefe Bahl so anschen, wie es der Wille Gottes von uns erfordert. Er kennet mit innigster Danckbarkeit gegen Gott, was Er in Diesen Tagen aus Ginaben an uns gethan hat, und ruhmet seine Barmber Biakeit, die noch fortfähret, uns mit vielem verschonen zu regieren. Wir hatten mohl verdienet, daß Gott feine schwere Straf Ge richte, Die Er uns bald von weitem gezeiget, bald aber bif an unfere Grenten anructen laffen, ju umferm volligen Berderben ausaes führet, und feine Born Schalen über unfere überhäufte Miffethaten pollia ausaeaoffen batte. Bolte Er mit uns nach unferm Berdienst handeln, so wurde Er uns entweder gang ohne Oberhaupt gelassen. und seine Rache zur ganglichen Zerrüttung unsers Vaterlandes be-wasnet, oder zum wenigsten einen Konig im Zorn gegeben haben. Aber febet! feine Gute ift es, bag wir nicht gar aus find, und feine Barm herviakeit hat noch kein Ende; fondern fie ist auch diesesmal wieder neu über uns aufgegangen , und feine Treue ift groß. Er verbindet wieder, was theils nur auserlich, theils aber auch schon innerlich getrennet war; Er befestiget Die wandende Grund Festen unserer Boblfahrt; Er beilet Die Bunden, Die unfere Berfaffungen erlit. ten; mit einem Wort : Er gibt uns einen Ronig in Gnaden. Ach laffet uns diefe Gute, Suld und Langmuth Gottes rechtaebrauchen! Sie will uns jur Buje locken; ach daß sie doch alle deutsche Bolder dazu annehmen mochten! D Frankfurt! gehe benenandern auch hierin vor, und mache den Anfang mit einer ernstlichen Buse, wie du ihnen vorgegangen bist in den Freuden Bezeugungen über diefe gluckliche Kanser Bahl. Thun wir dieses nicht; fahren wir fort in unfern Sunden; fo kan sich der Zorn des Allmächtigen gar bald wieder umwenden, und die Gerichte vollends ausführen, Die Er uns bigber nur von ferne gedrobet. Freuet euch in diesen Ta-

genüber die Ginade Gjottes von gangem Hergen: denn der HERR Bebaoth bat fie uns ju Freuden Tagen gemacht; aber freuet euch mit wahrer Chrfurcht, und dencket, daß sich zur Freude über eine so grose Probe der Gute und Lanamuth Gottes keine sündliche Welt-Freude schicket, als wodurch man seinen Zorn von neuem reigen, und du eben der Zeit seine Straf Gerichte häufen wurde, da Er im begrif ist, dieselbige hinweg zu nehmen. Warum hat Gott vor etlichen Tagen seinen Blitz gegen und geschärfer, und unsere gange Stadt, mitten in diesen Freuden Tagen, in Furcht und Schrecken gesetzet, wovon wir noch alle bis diese Stunde einen bangen Eindruck haben? \* Solte der gerechte &Det dadurch nicht eben die Warmung in der That haben thun wollen, die ich jeso mit Worten thue? Er wolte mit feinem Seuer unfere an fich erlaubte Freude von den fundlichen Schlacken reinigen, und uns erinnern, daß Er mitten in ber Gnaden Zeit eben fo wol an das Strafen gedencken konne, wie Er im Unfang feiner Straf Gerichte an die Gnade gedachte. In der erwünschten Kanser 28abl hat Er uns mehr als eine Probe seiner Suld zu erkennen gegeben, und unferm bedrängten Vaterland wies der einen gnädigen Blick geschencket; aber Er hat die Nuthe noch in der Hand; doch, was fage ich, die Ruthe: Sein Rach-Schwerd ift noch ausaezuckt über Die verderbte Chriftenheit, und wie bald wurde Er es jurud fehren beifen in feine Scheibe, wenn wir Buse thaten ? Darum bemuthiget euch, ihr Bolder, por bem Bochften, Der Gewalt hat über Der Menfchen Konigreiche, und fan fie strafen, guchtigen und erretten, wie und wann Er will, und geben, wem Er will. Demuthiget euch fonderlich, ihr Einwohner dieser Stadt! Bittet GOtt, daß Er fernerhin alle wohlverdiente Strafen abmenden wolle. Erfennet Die Gnade, Die Er uns durch die Wahl eines so erwünschten Ransers zufliesen lassen, mit kindlie cher Chrerbietigfeit. Erkennet dieses theuerste Dberhaupt mit mabe rer Sochachtung und willigem Gehorsam. Sonderlich aber lasset täglich euer Gebet und Flehen vor Gott fund werden für diesen in Gnaden erwehlten Kanser, für die großmuthige und holdselige Rans ferin, und für die hofmung des von Gott erhöheten Desterreichie schen Hauses, nemlich die Ranserliche Prinzen und Prinzessinnen. (S) 2 Lasset

<sup>\*</sup> Den 15. Sept. 4. Tage vor dieser Wahl : Predigt / hat ein heftiger Wlife Strahl zu Sachsenhausen viele Häuser angezünder / und in wenig Stunden in die Niche geleger.

Laffet auch anjego den Geist des Gebets euer Hery erfüllen, und feufzet mit mir zum Beschluß in wahrer Undacht also:

#### Gebet.

Referbochster König und HEMM Simmels und der Sel Erden! Wir find von neuem überzeuget worden, daß du allein Gemalt haft über der Menschen Königreiche, und gibft sie, wem du wilt. Wir sind von dieser Wahrheit überzeuget aus deinem Wort; wir sind dabon überzeuget durch unzehlig viele Erempel deiner Borforge, melche die ganke Welt regieret; du hast uns aber auch in diesen unsern Tagen durch eine gang besondere Probe deiner Huld davon überzeuget, da du das arose Reich der deutschen Volcker einem Könige gegeben, den unfer Serk gewimschet, und den du aus Ginghen erwehlet haft. DENN Gott Zebaoth ! Wirdancten dir für diefe überschwengliche Gnade von gangem Herken. Wir dancken dir, daß du dein Angesicht nicht im Born von ums abgewendet, und unfer Berderben nicht ganglich einbrechen laffen, wie wir es mit unfern Sunden verdienet baben. Wir dancken dir, daß du " Snade für Recht ergeben läffeit, und regiereft uns mit vielem verschonen. Ach Denn! sen und ferner anddia, und verschone unserer Miffethat, die so sehr aroß iff. Gib unferm Bold Gnade zur Bufe, und wende deine schwere Straf Gerichte ab, die uns noch mit aerechten Drohungen vor Augen schweben. Insonderheit sagen wir dir Lob und Danct, daß du uns einen Rapfer gegeben, deffen Wahl und fo viele Merckmahle deiner Gedult und Langmuth, Gute und Barmhergigfeit gegen unfer bedrangtes Baterland entdecket. haft

hast diesen Kanfer in Gnaden gewehlet, darum beschuhe Ihn auch mit deiner Kraft. Gib Ihm ein folches fonigliches Hens, wie du denen Königen giebest, die du für andern zum Ziel deiner Huld und Liebe fegeft. Laß Ihn regieren nach deinem anädigen Willen, und bewahre Ihn, damit Er Sich feine andere Regel im Regiment erwehle, als die Regel deiner Gebotte. Sebe Ihn zu einem liebreichen Vater des Vaterlandes, zu einem unerschrockenen und unüberwindlichen Beschirmer unserer theuren Frenheit, zu einem unparthenischen Racher liber die , so boses thun , und zu einer Frenstadt der Elenden. Laß Seine Jahre, nach deinem väterlichen Willen, viel werden, und unter Seinem Zepter Gerechtigkeit und Friede, Treue und Wahrheit grunen, blüben, und zur völligen Reife fommen. Allerdurchlauchtigste Kanserin, welche du bisher durch deine Macht zu einem Munder vor aller Welt Augen geseket, laß ferner deines besondern Schukes geniesen. Erinnere Sie beständig in Ihrem Herhen, wie du Ihr Gebet erhöret, Ihr Vertrauen angesehen, und Sie aus Ihren grosen Nothen errettet, auf daß Sich Ihr Herh nicht erhebe, sondern die wahre Demuth der Glang Thres Thrones, und ein lebendiges Vertrauen auf dich die Crone Ibres Hauptes bleibe. Weisheit und Gnade laß vor Ihr hergehen, Wahrheit und Recht Sie begleiten, und Segen und Friede Ihr folgen. Die Ranserliche Prinzen und Prinzessinnen laß aufwachsen nicht anders, als Pflanken der Gerechtigkeit. Schreibe deine Kurcht in Ihre Hergen, daß Sie Dich von Rugend auf kennen, lieben und ehren, damit Du Sieben 5 Der der Nachwelt zu gesegneten Werctzeugen brauchen fonnest, deine Rathschlusse ferner zum Seil deines Bolcks auszusühren. Nun HERN! sey uns gnädig, und erhöre unser Gebet, um deines Namens willen, Amen.

Regiment comehle , als die Regel beiner Gebotte,

Ihn, damit Er Sich keine andere Reael



## Tie schöne Reichs & Stone,

Womit Gott die Gerechten cronet,

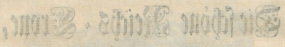
In einer besondern

Pronungs Peredigf

vorgestellet

Den 17. Sonntag nach Trinitatis

1745.



Wemir Goet Die Gerichten eronet,

In einer besondern

# Printings-Percoint

vorgestellet Den 17, Sonntag nach Erinkatis 

#### Sebet.

EAN Allniächtiger GOtt! Wir treten abermals vor den Thron deiner Gnaden mit Loben und Dancken, mit Beten und Flehen, und zugleich in der Absücht, dein Wort zu unserer Seelen Erbauung zu betrachten. Stehe und ben mit deinem Licht und mit deiner Kraft, damit dein Wort mit seinen lebendigen Wirckungen in unsere Herhen dringe, und erhöre unser Gebet, welches wir auch jeho vor deinen Thron bringen, um Jesu Christi willen, Amen.

#### Bingang.

U SENN segnest die Gerechten; du cronest sie mit Gnaden, wie mit einem Schilde. Indiesen Worten, Geliebte in Christo Fesu! preiset der König David Gott den Herrn wegen einer sonderbaren und sehr herrlichen Erönung, wonnt Er die Gerechten cronet. Lasset und hieben kürzlich sehen theils auf die Versonen, welche Gott cronet; theils auf die

Crone, die Er ihnen schendet.

Die Personen, welche Gott cronet, nennet David die Gerechten. Er redet in diesem fünften Psalm von zweyerlen Leuten, davon die eine Gattung von diesen Gerechten unterschieden ist. Dazu gehören alle Bosen überhaupt, die ein gottloß Wesen führen, v. 5. Die Ruhmräthigen und alle Ubelthäter, v. 6. Die Lügner, Blutgierigen und Falschen, v. 7. in deren Munde nichts gewisses, ihr Inwendiges Herzelend, und ihr Mund ein offenes Grab ist, welsche mit ihren Zungen heucheln, v. 10. Die Gott widerspenstig sind, v. 11. alle diese zehlet David nicht unter die Gerechten, und machet ihnen folglich auch keine Hospinung zur Einaden Ervne; vielmehr bezeit ger

get er, daß ihr Wesen Gott nicht gefalle, und daß sie vor Gottes Mugen nicht bleiben noch besteben konnen, denn Gott sen ihnen feind, v. 5.6. Er bringe fie um, und habe Greuel an ihnen, v. 7. Er werde fie schuldigen, ober ihre Schuld, an fratt der Crone, tras gen laffen, ihr Bornehmen und Rathschläge vereiteln, und sie ausftofen um ihrer grofen Ubertretung willen, v. 11. Die andere Gat tung beschreibet er als Leute, Die jum Erbe und Gigenthum Gottes gehoren, b. I. Die vor dem SEren fteben mit Bleben und Beten, und auf seine Erborung warten, b. 2. 3. 4. Die in sein Saus geben auf seine grose Gute, und anbeten in seiner Furcht, v. 8. Die sich von Dem DEren leiten laffen in feiner Gerechtigfeit, und feinen Wea wandeln, den Er vor ihnen her richtet, v. 9. Die ihm von Serren vertrauen, und feinen Ramen lieben, v. 12. Diefe nennet nun Da vid die Gerechten, v. 13. nicht in dem Berstand, als ob sie von Natur gerecht maren; benn er wuste mohl, daß von Ratur fein Les bendiger vor Gott gerecht fen, Pf. 143, 2. sondern weil fie die Ges rechtigkeit, die allein vor Gott gilt, nemlich die Verschnung des Mitlers, im Glauben ergreifen, und ihr Bert durch die Gnaden wirdungen bes beiligen Geiftes so verandern laffen , daß fie auchein aerechtes Leben führen.

Die Crone, welche Gott diesen Gerechten schencket, ist eine geistliche Grone, und bedeutet alle die genkliche Herrlichkeit, welche Er den Glaubigen theils hier in der Welt dem Anfang nach,

theils im ewigen Leben der Bollendung nach bepleget.

Diese Crone beschreibet David als eine Gnaden-Crone : (Du cronest sie Mit Gnaden; ) weil sie der Genn aus lauter unverdienter Gnade und Baumherzigkeit schenket, und weildie Gerechten daran erkennen, daß ihnen Gott gnädig sen, und ein innisges Wohlgefallen an ihnen habe; als eine Schildsoder Schutz-Crone: (du cronest sie, wie mit einem Schilde;) weil Gott dieseinigen, die Er damit cronet, in seinen besondern daterliechen Schutz beschild der Schutz aufwint, und ihnen zugleich mit der Crone das Schild des Glaubens, das ist, so viel geistliche Krast und Stärcke mittheilet, daß sie ihre geistliche Zeinde überwinden, und so gar auch die seuregen Pfeile des Bosewichts auslösschen können, Ephes. 6, 16. als eine Segends-Crone: (Du segnesst die Gerechten;) weil diese gecrönte Häupter einen Uberfluß von allerlen geistlichen Segen und himlischen Gutern zu geniesen haben, Ephes.

Wohl denen, die diese Erone tragen! Solche hohe und herrsie

the Menschen haben nicht Ursach, trauria zu senn; sondern fie has ben das Recht, sich von Herken zu freuen über die Gute des BErrn, Die sie cronet, zieret, verherrlichet, beschirmet, stärcket und so reiche lich segnet. Darum bittet David, Gott wolle ihnen doch ihre herrliche Crone recht zu erkennen geben, und sie mit Kraft und Muns terkeit zur geistlichen Freude ausruften, v. 12. Laß sich freuen alle, die auf dich trauen: ewiglich laß sie rühmen, denn du beschirment sie: frolich laß senn in dir, die deinen Ramen lieben. Diefe Erone trug David, und fie war ihm lies ber, als die irdische Crone, die er als Konia in Fraelerlanget hatte. Boret, wie er über diese geistliche Gnaden Crone jauchget und mit frolidjem Munde Gott lobet. Er spricht Pf. 103, 1:4. Lobe dent Herrn, meine Seele, und was in mir ist, seinen bei ligen Namen. Lobe den Gerrn, meine Seele, und vergis nicht, was Er dir gutes gethan bat: Der dir alle deine Sunden veraibt, und beilet alle deine Gebrechen; Der dein Leben bom Berderben erloset; Der dich erd-

net mit Gnade und Barmberkiafeit.

Geliebte in dem HErrn! Ich habe mir vorgenommen, heute von Eronen zu reden, nachdem wir auf hohe Obrigfeitliche Berordnung an diesem heiligen Tage unser frohes Lobsund Danck-Fest feverlich begehen, wegen der am lettverflossenen Montag, als den 4ten October, glucklich vollbrachten Cronung unfers Allerdurch lauchtigsten Kansers und Herrn, KNANCISCI des Eriten, welchen uns Gott aus Gnaden zu unserm bochsten Dberhaupt auf Erden geschencket, worüber wir Ihm vor dren Wochen unser offentliches freudiaes Lob Opfer gebracht haben. Ob ich nun schon auch von der herrlichen Neichs. Crone des Romischen Reichs dum Preiß Gottes reden werde, welches ohne dem dernechste Zweck des gegenwärtigen Kestes erfordert: so ist es mir doch nicht moglich. mich allein ben dieser, zwar fürtreflichen, aber doch irdischen und vergänglichen Erone allein aufzuhalten; sondern ich finde mich zu gleich angetrieben, zuförderst eine weit edlere und höhere Crone ans dupreisen, welche alle Menschen erlangen könten, wenn sie nur wole ten, ob ich ench etwa reiten mochte, an diesem Eronen Fest nach der unverwelcklichen Erone zu trachten, wenn ihr sie noch nicht bes firset, und dieselbe sorafaltig zu bewahren, wenn ihr sie durch Gots tes Gnade schon habet. Meine Absicht ist demmach ben Dieser ers freulichen Gelegenheit hauptsächlich dahin gerichtet, damit eure un 3 2 frerblie.

sterbliche Seelen eine Nahrung auf die Ewigkeit erlangen mogen. Lasset uns den HERRN anslehen, daß Er uns Gnade gebe zu uns serm Vorhaben, in einem andächtigen Vater Unser.

> Die verordnete Textes Worte stehen im Buch der Weisheit Cap. 5, 17.

Die Gerechten werden empfahen ein herrliches Neich, und eine schöne Erone von der Hand des HENNR. Denn Er wird sie mit seiner Nechten beschirmen, und mit seinem Arm vertheidigen.

#### Mbhandlung.

Offichte Freunde in Christo! Diese Worte haben zwar fürnemlich ihre Absicht aufs Zukunftige, und verheifen den Gerechten eine Erone, Die sie alsdenn erlangen sollen, wenn der Richter alles Bleisches ben seiner herrlichen Zukunft die gröfte Beränderung mit dem menschlichen Geschlecht vornehmen, und diesenis gen, Die ihn hier verachtet haben, mit Schande fleiden, Die Gotts feligen aber aus ihren Trubfalen erretten, und vor aller Welt ingrofer Berrfichfeit darstellen wird. Denn der Anfang Diefes Capitels, in welchem zugleich der Haupt-Zweck deselben lieget, wie der gante zusammenhang ausweiset, lautet also: Alsdenn wird der Gierechte steben mit großer Freudiakeit wider die, so ihn geanaftiget baben, und fo feine Arbeit verworfen haben. Wenn dieselbiae denn solches seben, werden sie arausam erschreden vor folder Seligfeit, der fie fich nicht verseben batten, und werden unter einander reden mit Reue, und vor Ungit des Geiftes seufzen: Das ift der, welchen mir etwa für einen Spott batten, und für ein bonisch Benfpiel. Wir Narren bielten sein Leben für unfinnia, und fein Ende für eine Schande. Wie ist er nun gezehlet unter die Rinder Gottes, und fein Erbe ift unter den Seiligen? Darum fo haben wir des rechten Weges aefeh. let 2c. 2c.

Weif

Weil aber Gott die Cronung der Gerechten schon hier in dies sem Leben anfänget, wie wir hernach mit mehrerm darthun wollen, ob schon dieselbige ben der zufünftigen grosen Scheidung der Guten von den Bosen zu einer weit grösern Herrlichkeit wird ausgeführet werden: so soll ums unser Text Gelegenheit geben, überhaupt von der geistlichen Crone der Gerechten zu reden. Wir wollen also dies sesmal unter dem gnädigen Benstand Gottes betrachten

Die schone Neichs-Crone, womit GOtt die Gerechten erönet; und zwar

I. Die Gerechten, welche gecrönet werden. 11. Die Crone, womit sie gecrönet werden,

#### Erster Speil.

gen, die wir jeto zu betrachten, welche die Erone empfansgen, die wir jeto zu betrachten haben. Diesen allein wird solche zugeschwieben in unserm Text, und diese sind auch allein einer so grosen Herrlichkeit-sähig. Wir mussen dennung vor allen Dingen genau wissen, wer diese Gerechten sind, damit wir desto eigentlicher erkennen mögen, ob wir zu denselbigen gehören, oder nicht; folgslich ob wir schon wirdlich Antheil haben an der Erone der Gerechten, oder ob wir noch darnach trachten mussen.

Wer so ist, wie ihn das Gesetz Gottes haben will, der ist gestecht; so bald aber der Mensch vom Gesetz abweichet, so ist er auch nicht mehr gerecht, oder so recht, wie er senn soll. Nun stunden zwar die erste Menschen, ehe sie sundigten, in einer völligen Gleichstörmiaseit mit dem Gesetz: sie waren so, wie es daselbe ersorderte, solglich waren sie gerecht, und konten vor Gott ohne Mitler bestechen; aber durch den betrübten Sunden-Fall ist die ganze menschliche Natur, welche damals allein in Adam und Eva war, vom Gesetz abgewichen, und folglich in das Unrecht, in die Ungerechtigkeit, gessunden. Weil num alle Menschen, die natürlicher Weise von Lidam berkommen, eben diese abgewichene Natur un sich tragen, indem die Eltern ihren Kindern seine bessere Natur mittheilen können, als sie selbst haben: so sinder man unter allen natürlichen Nachkommen

3, 10. daraus aber folger weiter, daß fein Mensch von Natur der Erone des Lebens wurdig und fahig sen, weil Gott nur die Gerechten cronet.

Sollen aber gleichwel die Menschen diese Crone erlangen, so muß etwas an ihnen geschehen, wodurch sie aus Ungerechten zu Gerechten gemacht werden. Diese grose Beränderung kan keine Creatur Kraft zu wegen bringen; sondern es komt da auf den DErrn an, der die Gottlosen gerecht Machet, wie Paulusredet Nom. 4, 5. der uns in unserer verderbten Natur als Gottlose, als loß von Gott, als abgewichen, antrist, und etwas mit uns vornimt, dadurch wir verändert werden, und wieder zu Gott, und zur Gleichschnigkeit mit seinem Gesetz kommen. Dieser DErr aber ist Jesus Christus, unser hochgelobter Heiland, welcher uns die wahre Gerechtigkeit erworben hat, und dieselbe auch wirdslich mittheilet und übergibt. Lasset uns theils auf die Erwerbung, theils auf die Mittheilung dieser Gerechtigkeit noch etwas genauer merken.

Bas die Erwerbilig der Gerechtigseit anlanget, so muste dieselbige zum Grunde geleget werden, ehe die Wittheilung gescheben konte. Sie bestehet aber eigentlich in der Verschung Issu Christi, durch welche dieser große Erlöser nicht nur für unsere Sunde und Ungerechtigkeit gnug gethan, sondern uns auch Leben und Seligkeit wieder zuwegen gebracht hat. Ich sehe hier voraus, daß diese Verschung nothwendig habe geschehen mussen, wenn uns armen Sundern geholsen werden solte. Will man sich aber einen deutlichen Begrif von demjenigen machen, was in der Versch

nung felbst gescheben ift : so ift folgendes zu merden.

Alle

<sup>\*</sup> In meinen Betrachtungen von Christo, und zwar in der ersten Betrachtung kabe ich zwei Sase / die hieher gehören / weiter ausgeführer und bewiesen: I. Daß die Ersösung der gefallenen Menschen an sich nothwendig gewesen, weil es gestrieren hane wider die görtliche Eigenzichaften / weiter die kiebe / Gürlzstei / Gwade / Barmherssigkeit / Gerechigsteit / Weisheit und Derrlichestei Gottes / wenn Er uns hätte hülftlog gelassen. II. Daß diese Ersösung sound nicht anderes nothwendig gewesen, wie sie Ehristus wirdsich ausgesühret. Solglich war es nöchig? 1 daß wir durch einen solchen Bürgen erlöset würden der niche aus der Inzahl der sündlichen Menschen ist; 2) daß dieser Bürge der Gerechitzsteit Gottes eine Genugschung leister für unsere Sinden; 3) daß er wahrhaftiger Gotte der gelben gesten ohnsündliche menschliche Natur annahme; 5) daß er nach seinem Leiden in die Derrlichkeit einginge; 6) daß er ein Erlöser aller Menschen würde; 7) daß eine Heilse Ordnung sest gese ger würde / in welche die Erlösen erten müssen.

Alle Menschen lagen von Natur in der Sinden Schuld; denn weil sie das Geses nicht hielten, wie sie verbunden waren: so siel eine Berschuldung auf sie, daß sie vor GOtt als Ubelthäter angesehen wurden. Weil aber Christus, unser Bürge, an unsere Stelle trat: so nahm Er unsere Verbindlichkeit gegen das Gesetz auf sich, und erfüllete daselbige mit einem vollkommenen Gehorsam, Gal. 4, 4. 5. Matth. 5, 17. Er ließ sich aber auch unsere Simden oder Verschuldung zu rechnen, als ob Er sich so verschuldet hätte; deswegen wurde Er unter die Ubelthäter gerechnet, Es. 53, 12. und so erlösete Er uns von der Sünden Schuld.

Die Menschen lagen serner unter der Sunden-Strase; denn weil sie das Gesetz Gottes übertreten: so solgete ihnen derzluch des Gesetzs auf dem Juse nach, 5. Mos. 27, 26. Unser Bürze aber nahm unsere Strase auf sich, Es. 53, 5. und ward ein Fluch füruns, damit Er uns vom Fluch des Gesetzs erlosete, Gal. 3, 13. Daber kam sein groses, sein mannigsaltiges Leiden innerlich und aussertich, da Er seinem Bater gehorsam ward dis zum Tode, jazum Tode am Creut, Phil. 2, 8. und so erlösete Er uns von der Sünden-Strase.

Die Menschen lagen unter der Sunden-Gerrschaft; dem weil sie von GOtt abzewichen, und sich dadurch von der Duelle alles göttlichen Lichts und Lebensentsernet: so behielten sie keine Kraft zum guten übrig, folgsich wurden sie zum Gutengant untüchtig und erstorben, Ps. 14, 3. Weil aber an statt der göttlichen Lebens Kräfte lauter Sunde in sie eingedrungen: so behielte die Sunde die Obershand, so daß sie im Verstand und Willen, und überhaupt in allen natürlichen Kräften der Seele und des Leibes den Meister spielete, und den armen Menschen beherrschete. Christus aber erward und die Gnade, daß der heilige Geist nun wieder an uns, als an Creaturen, die sein werden können, arbeiten, und uns geistliche Lichtess und Lebens Kräfte mittheilen kan, die Sunde zu überwinden, und gutes zu thun. Und so legete Er den Grund dazu, daß die Süns den Serrschaft in uns gebrochen werden kan.

Die Menschen hatten die Erone der Gerechtigseit und Serrlichseit verlohren, welche sie in dem anerschaffenen Vilde Gottes von ihrem Schöpfer empfangen hatten, und musten sich aller wahren Glückseligkeit beraubet sehen; Christus aber hat uns durch seine Verschung diese Glückseligkeit wieder erworden. Er äusserte sich der Derrlichseit, auf daß Er uns herrlich machte; Er erniedrigte sich bis in den Tod, auf daß Er uns zum ewigen Leben erhöhete; Er trug eine Dornen Erone, auf daß wirdie Shren Erone tragen mochsten. Und so hat Er auch die verlorene Glückseligkeit wieder heraes

St 2

stellet, und das Leben und ein unvergängliches Wesen ans Licht gesbracht, 2. Tim. 1, 10. \*

Diese Berschnung Christi, da Er uns von der Sünden Schuld, Strase und Herrschaft erloset, und uns die ewige Seligkeit erword den, wird in der heiligen Schrift vorzestellet als unsere Gerechtigskeit, mit welcher wir vor dem Gericht Gottes bestehen können. Aus dem Grund nennet Jeremias den Heiland der Welt Cap. 23, 6. Den HENNY, der unsere Gerechtigkeit ist, und paulus sagt 1. Cor. 1, 30. Er sey und von Gott gemacht zur Gerechtigkeit.

Die Mittheilung dieser Gerechtigkeit bestehet in der wircklichen Zueignung und Schendung alles dessen, was Christus in seiner Verschnung für uns gethan, gebüset und erworden hat. Ehe aber diese Zueignung geschiehet, so gehet etwas ben erwachsenen \*\* Menschen vorher, wodurch sie nach dieser erwordenen Gerechtigkeit theils begierig, theils aber zu derselben fähig gemacht werden.

Es muß zuförderst etwas vorhergehen, daß den Sunder nach der erworbenen Gerechtigkeit begietig machet.

Der Mensch lieget von Natur so tief im Verderben, daß er so gar anch das rechte Verlangen, selig zu werden, verlohren hat. Denn ob schon zuweilen ein kalter Gedanckenach dem Simmel in ihm entstehet, weil er weiß, daß er sterben muß, und nach seinem Natur-Trieb in der Swigkeit lieber glücklich, als unglücklich seyn möchte: so sehlet es ihm doch an der Begierde zur Seligkeit; denn er wünschte wol beständig auf der Welt zu bleiben, und wenn er die ses erhalten könte, so wurde er den Himmel gern andern lassen. Noch mehr aber sehlet ihm die Begierde, von seinem sundlichen Berderzben bestenet, und durch Christum gerecht und heilig zu werden. Denn wenn er sich ja den Himmel wünschet, so möchte er doch gern so lang in den Sünden bleiben, diß es Zeit ware, in denselben einzugehen. Alsdenn will er es geschehen lassen, daß ihn Gott heilig machet; nicht aus Liebe zur Beiligkeit, sondern weiles so senn muß;

<sup>\*</sup> Bon allen diesen Arten der Erlösung habe ich in meiner zwehten Betrache tung von Christo weitläusig gehandelt / und alles nach den tiefern Gruns den der göttlichen Offenbarung umständlich ausgeführer.

<sup>\*\*</sup> Denn was die Kinder anlanger / so wird ihnen diese Gerechtigkeit in der Taus fe geschencket / und die vorhergehende Wustlbungen werden nicht von ihnen erfordert / weil sie derselben nicht fähig sind.

so lang er aber auf der Welt lebet, so mag er mit der Heiligkeit, und überhaupt mit der wahren Bekehrung nichts zu thun haben.

Beil also der Sünder von Natur nicht einmal ein gutes Berlangen hat: so muß GOtt auch schon das erste Wollen in ihm wirchen, Phil. 2, 13. 2. Cor. 3, 5. und ihn nach dem großen Heilin Christo begierig machen. Dazu brauchet Gottzweiserlen Mittel, nemlich Erweckungs-Mittel und das eigentliche Bekehrungs-Wittel.

Durch Die Erwedungs Mittel wedet Er ben Gunber auf aus dem Schlaf der Sicherheit. Bald locket Er durch Wohlthaten bald führet Er durch schwere Trubsalen, und komt dem Berben nabe durch schmershafte Krancheiten, durch schreckliche Traume, Diob 336 15. u. f. durch den Tod der Berwandten und Befanten, burch augenscheinliche Straf-Gerichte, bald stellet Er ihm ben Sob, Die funftige Rechnung am grofen Gerichts. Tage, und Die lange Emia keit in dem Gemuthe sehr ernstlich vor, und ben allen diesen Erwes dungs-Mitteln läffet Er einen Strahl feiner Gerechtigkeit in bas schlafende Gewissen fallen, daß es aufwachet, und den Sunder be-Siehe, das alles thut GOtt zum weniasten zwen oder drenmal mit einem jealichen, Sieb 33, 29. denn ben manchen geschiehet es noch ofter. Unter biesen Erweckungen wirdet Gott ein Berlangen nach der Seligkeit, daß der arme Sunder mit Saulo ausrufet: HErr, was wilft du, daß ich thun foll? Apostelgesch. 9, 6. und mit dem Kerckermeister zu Philippis: Was sollich thun, das ich seig merde! Cap. 16,30. Bis an dies se Grente werden alle Menschen durch die erweckende Gnade gebracht: aber hier theilen fich die Sunder in zwen Saufen. Einige fangen an. der erweckenden Gnade zu widerstehen, indem sie sich die unruhige Gedanden aus dem Sinn schlagen, Beranderungen, Beitvertreibund Instige Gesellschaften suchen, und das Berg in der Liebezur Sunde und Eitelkeit dieser Welt von neuem einschläfern; und daher komt es, daß die meisten nicht bekehret werden. Einige aber dencken der Sache weiter nach, suchen in solcher Erweckungs-Zeit den Grund ihrer Unruhe bes fer auf, und fangen an, zu GOtt ernstlich um Gulfe und Erbarmuna an flehen, als woan ihnen angleich mit der erweckenden Singde schon Rraft gegeben worden, daben gieben fie fich von den Gitelfeiten der Welt und von allen vorsetlichen Gunden jurud, und halten treulich an mit Betteln um mehr Gnade und Kraft, anders zu werden, und ben diesen wird bas grofe Werd der Betehrung fortgesebet.

2

Das eigentliche Bekehrungs - Mittel ift das Mort Gottes, 1. Pet. 1, 23. Jac. 1, 18. 21. welches fich feinem Inhalt nach eintheilet in Gefet und Evangelium. Bendes arbeitet an dem Menschen, um ihn zurecht zu bringen. Durch das Geset komt eine tiefere Erkentnis der Sunde, als die bloje Erweckungs-Mittel wir cken konten , Rom. 3, 20. Cap. 7, 7. Es stellet dem Menschen seine Abweichungen lebendig unter die Augen, und überzeuget ihn fraftia, daß er den Born Gottes verdienet, und in diesem Zustand nicht selig werden tome. Das Evangelium, ober die Lehre von Christo Beiget ibm augleich die Grofe, Abscheuligkeit und Strafwurdigkeit der Sunden in dem schweren Leiden des Beren Jesu, welches Er an unserer statt und um unserer Sunden willen auf sich genommen. Der Geift Gottes erwecket baben ben Gunder ju den inniaften Seuf. zern, und lässet ihm seinen Zustand in dem gottlichen Licht besser of fenbar werden. Er siehet, daß seine gange Natur verderbt, und daß die Sunde der grofte Greuel ift. Er wird geistlich gem, elend, mubselia und beladen. Er traget leide, und ift voll Scham und Rehmuth por Gott, daß er so weit von ihm abgewichen. Erhungert und durstet nach Gerechtigkeit und Gnade, Matth. 5,3.4.6. Cap. 11,28. und ift also recht begierig nach Sulfe und Errettung; begierig nach der Bergebung der Gunden, worauf Leben und Seligkeit folget; aber auch eben so begierig nach gottlicher Rraft, die Gunden zu überwinden, und ein anderer Mensch zu werden.

Die Saupt-Kraft, welche dem Menschen in diesen Gnaden Wirdungen geschencket wird, ift der Glaube an Christum, wo-Durch er ber Gerechtigfeit fabig wird. Der Anfang Diefes Glaubens lieget schon in dem geijtlichen Sunger und Durft nach der Ginge de ; er wachset aber fort, und wird eine Zuflucht zu Jesu, eine Erareifuna seines Berdienstes, und eine Berubiauna inseinem blutigen Berfohn Opfer. Was das Evangelium von Chrifto faat, daß Er für alle Sünden gnug gethan, die Schulden bezahlet, die Strafen gebufet, und die ewige Gerechtigkeit erworben; baß Er ein freundlicher liebreicher Beiland sen, der die Gunder gern und mil lig annimt; daß man in ihm allein alle Gnade und Geliakeit erlanae, bas wird in dem Berten lebendig; ber Gunder befomt ein jar tes Zutrauen ju ibm, und fliehet ju seiner Gnade, als ju der eingt gen Frenftadt, in welcher man ficher fenn fan gegen Gunde, Aluch und Born Gottes; er fetet alle feine Buverficht auf ihn, bag er fich feiner

seiner erbarmen, und ihm alle Sünden um seines Werdienstes willen vergeben werde, und dadurch wird endlich sein armes Hery, das die Last der Sünden empfunden, beruhiget und süssilich erquicket.

Menschen, die sich durch den Geist Gottes so zubereiten lassen, die so begierig nach Gnade, und so fähig durch den Glauben werden, die sind in demjenigen Zustand, darin ihnen die Gerechtigskeit wirdlich geschenket und mitgetheilet wird. Sie werden aber gerecht theils vor Gott, theils in den innerlichen Kräften der Seele, theils in ihrem äusserlichen Wandel. Die Gerechtigseit, die sie vor Gott erlangen, wird genennet die Gerechtigseit des Glaubens, weil sie dieselbige durch den Glauben erlangen. Die Gerechtigseit aber, welche sie in den innerlichen Krästen und äusserlichen Wandel besügen, wird genennet die Gerechtigseit des Lebens, weil es göttliche Lebens Kräste sind, die ihr innerliches und äusserliches Leben so rechtschaffen machen.

Bor GOtt werden sie also gerecht, daß sie um Christiwils len sür gerecht cetläret werden. Denn weil sie ihn mit sebendigem Glauben, oder Vertrauen, ergreisen: so wird ihnen seine ganze Versöhnung zugerechnet und aeschencket. Sein Sehorsam, womit Er das Seses vollkommen erfüllet, wird auf ihre Rechnung geschriesben, als ob sie ihn geleistet hätten; seine Bezahlung für die Sunden streichet alle ihre Schulden auß; sein schweres Leiden tilget alle Strasen; die verlohrene Glückseligkeit, die Er so theuer erfauset, wird ihnen gerichtlich zugesprochen; und um seiner Versöhnung wissen werden ihnen so viele göttliche Enaden-Kräste gegeben, als sie zur wahren Wiedergeburt, Sinnes Wenderung und gottseligem Wandel nothig haben. Siehe Rom. 3, 24. 25. Cap. 4, 5. Gal. 2, 16. 2. Pet. 1, 3.

Sie werden gerecht in den innerlichen Kräften der Seele. Denn weil ihnen um Christi willen hinlängliche Kräfte dur Sinnes. Nenderung geschencket werden, so kommen sie dadurch auch wirdlich in einen andern innerlichen Zustand, als sie vorher waren. Die Abweichungen vom Geset werden gehemmet; das Geset wird ins Dertz geschrieben; sie kommen wieder in eine Freundschaft, Harmos mie und Gleichförungkeit mit demselben; sie hangen den krummen, unrichtigen Reigungen nicht mehr so nach, Falschheit, Tücke und Betrug mussen weichen; das Herz, (das ist, die Reigungen und

Begierden, ) stehet nun wieder zu Gott, und hat seine Luft anihm, an seinem Wort, Willen und Wereken; und ob sie schon noch die Wurtel der Sunde in sid haben, auch mit mancherlen Versuchungen jur Sunde angefallen werden : so willigen fie doch nicht in dieselbige ein, sondern beten, wachen und fereiten gegen die Sunde, und lasfen sie also nicht zur Bereschaft kommen; daher werden ihnen auch diese Schwachheits. Sunden nicht zugerechnet, sondern um Christi willen gnadialich vergeben. Siehe Jer. 31, 33. Ezech. 36, 26. 27. Pf. 32, 2. Ephel. 4, 22. 23. 24. Rom. 12, 2. Cap. 8, 1.

Sie werden aber auch gerecht in ihrem aufferlichen Wandel. Ihre aufferliche Ginnen, Temperamenten und Glieder Des Leibes stehen unter dem Regiment des heiligen Geistes; ihre Worte und Werche werden immer genauer nach dem Gefetz und Willen Gottes eingerichtet; fie leben unftraflich, und huten fich forgfaltig, daß fie niemand unrecht thun, noch irgend einen Anftoß geben, wodurch der Rechste fonte geargert, oder betrübet werden. Singegen find fie fluglich und ernftlich darauf bedacht, wie fie auch andere zur Klugheit der Gerechten bringen, und in derfelben ftarden mogen. Rurt: der Gerechten Pfad glänket wie ein Licht, das da fortaebet, und leuchtet big auf den vollen Sag, das ift: ihr Bandelwird immer gerechter, oder rechtschaffener und nüplicher, Spruch. Sal. 4, 18.

So find die Gerechten beschaffen, welche aus der Sand des Bern die Gnaden Crone empfangen. Wer Diefe Eigenschaften an fich findet, der hat das Recht zu dieser Erone; wer sie aber nicht an fich findet, fondern ift noch ferne von der Gerechtigkeit des Glaubens, wie auch des innerlichen und aufferlichen Lebens, der troftet fich vergeblich auf die Crone, und muß zuvor den angezeigten Wea einer berglichen Befehrung und Sinnes Underung geben, ebe er fich Sofnung dazu machen darf.

### Minderer Sheil.

Don diesen Gerechten heiset es nun in unserm Text: Sie merden empfahen ein herrliches Reich , und eine schone Crone bon der Sand des Derrn. Denn Er wird sie mit seiner Rechten beschirmen, und mit seinem Arm vertheidigen. Rach diesen Worten müssen wir nun auch die

Crone betrachten, welche ben Gerechten gegeben wird.

Es ift eine Reichs. Crone; eine schönte Crone; eine Evone, wie ein Schild. Wir werden also insonderheit zusehen haben theils auf das Neich, welches den Gerechten zugleich mit der Erone andertrauet und übergeben wird; theils auf die schöne Crone selbst; theils auf ihre Schild masige Natur, wodurch die Gerechten beschüngt werden. Ben einer jeden Abheilung werden wir fürstlich zeigen, was diese Erone für eine Beschaffenheit habe theils in diesem Leben; theils aber auch im emigen Leben.

Die Grone, welche Die Gerechten empfangen, ift

1) Eine Neichs-Crone. Richt alle Eronen sind Reichs-Eronen. In den alten Zeiten theilete man vielerlen Eronen aus, welche diesen Ramen nicht führen konten. Werz. E. in den angestellten Wet-Läusen und Kampf Ubungen den Sieg davon trug, der bekam eine Erone, ob er schon kein Königreicherlangete, 1. Cor. 9, 25. 2. Tim. 2, 5. Die Reichs-Eronen sind ohnstreitig die fürsiehmsten unter allen; und je berrlicher das Reich ist, je herrlicher ist auch

die Crone, weil diese ihren Werth von jenem erhalt.

Da nun die Erone der Gerechten eine Reichs. Erone ift: fo fra gen wir billig: Was ift es denn für ein Reich, das fie befigen? In unserm Text beiset es: Die Gerechten werden empfaben ein herrliches Reich, wodurch aber nicht ein natürliches oder melte liches, sondern vielmehr ein geistliches Reich verstanden, und mel ches, fo lang es in dieser Welt ift, ein Gnaden-Reich, im emigen Leben aber das Reich der Herrlichkeit genennet wird. Es ift aber dieses geistliche Reich eigentlich die Samlung der Glaubigen unter ihrem Saupt und Könige Christo Befu, von dem sie sich regieren lassen, und allerlen geistliche Mobilthaten von ihm zu gemiesen haben. In fo fern ein Glaubiger ein beanadigter Unterthan Chrift ift, fo gehoret er zu diesem Reich; in fo fern er aber der grofen Bohlthaten in demfelbentheilhaftig wird. fo empfahet er das Reich, das ift, er wird in diefem Reich felbit was grofes, ein Ronig, ber grofe Gewalt, Reichthum, Chre und Berr m lichfeit besitzet.

<sup>\*</sup> Bon den mancherlen Arren der Eronen haben viele geschrieben / von welchen die bekantesten namhaft machet Johann Albert Habricius in Bibliographia antiquaria, p. 495. Eq. Benjamin Hederich hat auch viele Arren eurstlich beschrieben in seinem Antiquitäten Lexico unter dem Wort Corona.

Wennes demnach heiset: die Gerechtent empfahen ein Rönige in dem Gnaden-Reich Gottes. Und dieses bezeuget auch die H. Schrift an andern Orten. So sagt Johannes in der Ossenbarung Cap. 1, 6. Christus hat uns zu Königen und Prieftern gemacht vor Gott und seinem Vater; und so russen die himlische Chore aus Cap. 5, 10. Du hast uns unserm Gott zu Königen und Prieftern gemacht. Weil num alle begnadigte Unterthanen des Herrn Jesu zugleich Könige sind, so wird Er, der Monarch über sie alle, auch in dieser geistlichen Absseicht ein König der Könige genennet, Cap. 19, 16.

Diese Könige haben grose Gewalt. Sie sind starck in dem Herrn, und in der Macht feiner Starcke, welches man sonderlich daran erkennet, wenn sie ihre geistliche Feinde überwinden, wobon Paulus redet Ephef. 6, 10. u. f. Ihr Glaube ift der Sieg , Der die Welt überwindet, 1. Joh. 5, 4. 5. fo daß ihnen weder der Teufel, als der Kürst dieser Welt, mit allen seinen Bersuchungen, noch die bose Menschen in der Welt mit allen ihren Berheisungen, Drohum gen und Verfolgungen, noch die inwohnende Sunde, als der Rest Der Welt, Der noch in ihnen ubrig ist, mit allen betruglichen Schres den und Reigungen, etwas anhaben konnen, fo lang fie fich nurgls geistliche Könige verhalten, und ihre Macht gebrauchen, die ihnen mitgetheilet ift. Sie find also wirdlich machtiger, als Die groften Monarchen auf Erden, welche keine geistliche Könige zugleich find; denn sie überwinden die Macht der Kinsternis, solche Feinde, welche fein Mensch aus Ratur Rraften überwinden fan. Alerander ber Grofe hat die machtiafte Kriegs Deere geschlagen, und sich aange Monarchien unterwürfig gemacht; aber fich felbft tonte er nicht befiegen, fondern blieb ein Sclave feiner Lufte bif in fein Ende.

Die geistliche Könige haben grosen Neichthum. Sie sind gesegnet mit allerlen geistlichem Segen in hinlischen Gütern durch Christum., Ephes. 1, 3. Sie haben himlische Schäße, die da ewige lich bleiben, die weder Wotten noch Nost tressen, noch Diebe stehe len können, Watth. 6, 20. Luc. 12, 33. Schäße, mit welchenaller Welt Güter nicht zu vergleichen sind. Die Haupt. Schäße dieses Reichthums werden beschrieben Köm. 14, 17. Das Neich Gots

tes ift Gerechtiakeit, und Kriede, und Freude in dem beiligen Geift. Das erfte Kleinod, welches bier Vaulus nennet. ist eben die Gerechtiakeit, welche uns zur Erone tüchtig machet, und wovon im ersten Theil dieser Rede ist gehandelt worden. Gie wiß ein hohes Kleinod, welches Christus selbst mit seinem theuren Blut erkaufet; welches der kostbare Schmuck ist, womit wir vor Gott bestehen können; das uns innerlich die mahre Zierde gibt . und den Schmuck aller wahren Tugenden ausmachet, und zugleich unserm aangen ausgerlichen Wandel den rechten Glang benleget. Das andere Kleinod ist der Friede, den wir durch die Gerechtigkeit KEin Christi mit dem bimlischen Bater erlanget baben, Rom. 5, 1. Der und im Gemiffen rubig machet , daß und fein Teufel , Welt , Sinde, Bluch, Born, Gericht, Lod und Solle schreden fan, und der uns zugleich ein friedfertiges Hern gibt gegen alle Menschen. Das britte Kleinod ift die Freude in dem heiligen Geift. Gine Freude, Die der beilige Geift in und wirdet, wenn Er und feine Rraft und Troft empfinden läffet; Die Er aber auch im berbor genen Grund des Hergens erhält, wenn sich gleich ein Wetter der aufferlichen Trubfalen und innerlichen Unfechtungen nach dem ans dern über uns erhebet, so daß wir zu der Zeit keine Kreude empfins ben; daher wir oft in der größten Roth durch einen geheimen Trost gestärcket werden, oder wenn wir einen Troft von auffen finden, oft in und etwas haben, das fich fogleich zu ihm gefellet, ihn annimt, und uns machtia unterstüßet.

Die geistliche Königehaben endlich auch grose Shre und Herrstlichkeit. Denn wer kan geehrter sein, als ein Freund Gortes? Wer kan höher sein, als ein Kind Gortes? Wer kan herrlicher sein, als ein Kind Gortes? Wer kan herrlicher sein, als ein Erbe Gottes? Das sind in geistlichem Verstanderechte Desle, Erläuchtete, Hochgebohrne, Durchlauchtige, Großmächrige und unüberwindliche Menschen, die von gangem Gerben singen und

saaen konnen:

Weg mit allen Schäpen!
Du bist mein Erzögen,
ISsu, meine Lust.
Weg ihr eitlen Shren!
Ich mag euch nicht hören,
Bleibt mir unbewust.
Selend, Noth, Creuz, Schmach und Tod,
Soll mich, ob ich viel muß leiden,
Nicht von ISsu schweden.

M 2

Ethet,

Sebet, Geliebte! ein solches Reich haben die Gerechten schon in dieser Welt, solten sie von aussen auch noch so gering, elend und arm senn; denn auch zu seinen armen schwachen Jungern sagt Chriftus Luc. 12, 32. Firchte dich nicht, du fleine Seerde: denn es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch das Neich Aber mas mird mol Dieses Reich in Der froben Smige au aeben. feit für eine Gestalt haben? Sat es Doch bier, Da wir noch im Came merthal leben, mehr Realitat, grofere Gewalt, Schape, Sobeit und herrlichkeit, als alle vergangliche Reiche Diefer Welt: wie wird es nicht so lunaussprechlich berrlich senn, wenn wir es in seiner Bol lendung sehen und besiten? Alsdenn werden wir die Worte Meju verstehen lernen, da Er sagt Luc. 22, 29. 3ch will euch das Neich bescheiden, wie mirs mein Vater beschieden bat, und Offenb. 3, 21. Der iberwindet, dem will ich geben mit mir auf meinem Stuht zu fißen, wie ich überwunden babe, und bin gesessen mit meinem Vater auf seinem Stubl. Sier ift und Die Sache noch zu hoch, und unfer Berftand au blode, daß wir nicht viel davon reden konnen; aber in der Herre lichkeit wird sichs wol erfahren lassen.

#### Die Erone der Gerechten ist

2) Eine schöne Crone, wie sie ausdrücklich in unserm Tert genennet wird. Wir wollen hier fürzlich untersuchen, was diese Crone an sich bedeute; warum sie schönt genennet werdezund warum daben stehe: sie komme von der Hand des Herrn.

Das Wort Crone wird entweder genommen für ein äusserliches Zeichen, womit eine gewisse Herrlichkeit zu erkennen gegehen wird; oder für die bezeichnete Sache selbst. If es eine Reichse Erone, so ist sie nach dem ersten Verstand die Erone, welche ein Konig auf seinem Haupte träget, die aber eigenstich nur ein Insigne, ein Zeichen ist von der königlichen Hoheit; in dem andern Verstand aber ist sie Doheit und Herrlichkeit selbst, die bezeichent wird, und welche in der innerlichen Beschaffenheit des Reichslieget. Daher sagen wir nicht nur: der Konig träget eine Erone auf seinem Haupte; sondern wir sagen auch: Diese oder jene Erone hat das beschlossen, oder gethan, da wir denn das Reich selbst verstehen. Man mag aber das Wort nehmen, wie man will, so zeizget es einen gewissen Glant, oder gewisse Kennzeichen der Fürrreselichseit

lichkeit an 7 welche dem , der die Erone träget , einen großen Bor-

aug für andern benleget.

Diesem zu Kolge ist die geistliche Erone, vonwelcher wir reden, em geitlicher Glank, woran man die Kurtreflichkeit der Gerechten erkennet. Mich dundt, wir tonnen Die Sache am besten erklaren aus den Worten Pauli, Da er spricht Rom. 8, 30. Welche GOtt hat gerecht gemacht, die hat Er auch herrlich gemacht. Er redet von den Glaubigen in diefem Leben, und schreibet ihnen zwegerlen zu: Gerechtigfeit und herrlich-Es ist aber ein Unterschied zwischen Diesen Gnaden Gaben. Die Gerechtigfeit empfahen fie ju erft, und werden zugleich jugeistlichen Königen erwehlet, welchen das Gnaden-Reich mitgetheilet wird; aber darauf werden sie auch gecronet, oder sie empfangen eine gewisse Herrlichkeit, woran man erkennen fan, daß sie gerecht worden, und ein so herrliches Reich empfangen haben. Dieses geschiebet, wenn sie Gott, nach dem verschiedenen Maas ihrer Treue, Ubungen und Nothwendigkeit, ju bobern Stuffen des geistlichen Alters fortwachsen lässet, da sie zunehmen an Licht, Weisheit, Erfahrung, Rraft und Sinade; wenn Er sie verkläret von einer Rlarheit zu der andern , 2. Cor. 3, 18. Wenn Er einen hellen Schein in ihre Bergen gibt, Cap. 4, 6. und fie in ihrem Wandel fo flug unftraf. lich und venerabel machet, daß sie ihr Licht allenthalben leuchten las sen, und dadurch auch andere bewegen, den Vater im Simmel zu preisen, Matth. 5, 16, wenn sie je mehr und mehr reich werden in allerlen Erkentnis und Erfahrung, und erfüllet find mit Früchten der Gerechtigkeit, Phil. 1, 9. 11. denn diese Gaben und Rrafte find deutliche Kennzeichen von der innerlichen Sobeit und Würde der Glaubigen, welche nicht nur Kinder Gottes als eine Crone der Gotte feligfeit ansehen; fondern es leuchtet auch der Glang Davon ben Rins dern diefer Welt so in die Augen, daß sie Respect vor die Gereche ten haben muffen, ja manchmal in die Worte ausbrechen: Das ist ein berrlicher Christ: Ach wäre ich doch auch ein solder Menfch! Diefe Gerrlichfeit wird Df. 45. befchrieben als ein fo. niglicher Schmuck, ber die Glaubigen gang herrlich inwendig machet, v. 14. fo daß der Ronig aller Konige felbst Luft an ihrer Schonheit bat, v. 12.

Alle Gerechten empfahen biefe Crone schon hier im Gnaden-Reich, aber ben dem einen glanget sie besser, als ben dem andern. Wer sich am meisten übet in einem evangelischen kindlichen Gebet;

vers

vertrauten Umgang mit GOtt, Waden über sich selbst, glaubis ger Zueignung des Verdienstes Christi, Verleugnung der Welt, Erfentnis Gottes, Liebe gegen GOtt und den Rechsten, und wird daben in mancherlen Ansechtungen und Trübsalen bewähret, der komt eher und weiter zu diesem Glanz, als andere, die nicht so streu sind in diesen Ubungen. Doch handelt auch GOtt hierin nach seinem Wohlgefallen, und gibt eine schonere Crone, wem Er will; denn es ist und bleibet ein lauteres Gnaden. Geschend, davon GOtt nur unsere Treue nicht ausschließet. Sind wir gerecht durch Christum: so mag die Crone in diesem Leben mehr oder weniger glanzen; gnug daß wir sein eigen sind, und im Himmel den rechten vollkommenen Glanz erlangen werden.

Diese Erone der Gerechten wird ferner mit allem Recht eine schone Erone genennet. Schon ift Dasieniae, mas uns moblaefal let, und dasjenige gefället uns wohl, was wir in seiner Urt für volls kommen halten. Eine schone Erone ift alfo, die uns wegen ihrer Rollfommenheiten wohlgefället. Weil es aber ben dem Urtheil von Der Schönheit hauptfachlich barauf ankomt, bag man Die Gigens schaften berfelben richtig einsehe, und einen rechten Geschmack, Gins druck und Empfindung davon habe : fo konnen frenlich Diejenigen die Schonbeit Diefer Crone nicht wohl beurtheilen, welchen es an aeift; lichen Einsichten und Geschmad an gottlichen Dingen fehlet, und Daber fomt es, daß viele folche Dinge Diefer himlischen Schonbeit porziehen, die doch noch weit geringer find, als die schlechteite Cros nen Diefer Belt. Wer aber Die Erone Der Gerechten in bem Licht des beiligen Geiftes betrachtet, und felbit Empfindung und Erfahrung davon hat, mas es heife, ein herrliches Rind Gottes ju fenn, ber wird diefe Schonbeit nicht gnug bewundern tonnen. Denn wels che Bollfommenheit fomt Doch im ganten Reich der Natur Derjenis gen Bollfommenheit ben, welche Kinder Gottes anch schon bier in Der Schwachbeit erblicken in dem Gnaden wollen Reich ihres Seis landes, und wovon sie dem Anfang nach so manche herrliche Liche tes Strahlen empfangen ? Wie vollkommen aber wird Dieje Crone fenn, wenn fie Diefelbe unter ben vollendeten Gerechten tragen werden? Was fan ihnen beffer gefallen, als Die Gnade Gottes, Die Berechtigfeit Jefu, ber Friede und Die Freude Des heiligen Geiftes, das unermeßliche Licht und der Glant, der von dem Thron Gottes ausgehet und fie durchftrablet, und wogegen alle irdifche Eronen mit allem ihrem Gold und glangenden Steinen für nichts zu rechnen.



Die Gerechten empfahen diese Crone von der Hand des Herrn, mit welcher Nedens. Art angezeiget wird theils der hohe Ursprung dieser Trone, da sie eben so wol von Gott selbst bereitet ist, als auch das herrliche Neich, so sie empfahen, Matth. 25, 34. theils ihr hoher Werth und Kürtreslichkeit: denn wen Gott den unermeßlichen Neichthum seiner Gnade und Weisheit an eine Crone wendet, so muß sie sehr kostdar senn; theils daß innige Wohlgefallen Gottes an den Gerechten: Denn aus die sem Wohlgefallen Gottes an den Gerechten: Denn aus die seinen Gnaden Gaden so herrlich zieret, und selbst Lust hat an ihrer geistlichen Schönheit, Ps. 45, 12.

Die heilige Schrift redet von dieser Erone bald als von einer gegenwärtigen Sache, welche die Gerechten schon hier im Gnaden Reich besisen; bald als von einer zufunftigen Sache, Die sieimewis gen Leben erlangen follen. David lobet Gott, daß Er ihn schon hier crone mit Gnade und Barmberviakeit, Pf. 103, 4. von andern Gerechten fagt er eben diefes, Pf. 5, 13. und dem Engel, oder Lehrer, der Gemeine zu Philadelphia ließ der Herr Jesus durch Johannem schreiben : Halt, was du hast, daß niemand deine Crone nehme, Offenb. 3, 11. folglich muß er fie schon gehabt haben, ba man sie ihm noch nehmen konte, das ift, als er noch in der streitenden Kirche war. Singegen verheifet auch Christus eine Crone, Die Er geben will, wenn man ihm gerreu ift big in den Tod, Offenb. 2, 10. und Paulus sagt 2. Tim. 4, 8. Hinfort ist mir benaeleat: die Crone der Gerechtigkeit, welche mir der Herr an ienem Sage, der gerechte Richter, geben wird, nicht mir aber allein, sondern auch allen, die seine Erscheimung lieb haben; desgleichen spricht Petrus I. Epist. 5, 4. 311 den Lehrern, die ihr Amt recht verwalten: Ihr werdet, wenn erscheinen wird der Erk-Hirte, die unverwelckliche Erone der Chren empfaben. Salten wir diese benderlen Schrift. stellen zusammen, so folget daraus, daß die Gerechten zwar hier schon gecronet sind, aber im Himmel noch besser sollen gecronet werden; daß sie hier schon herrlich sind, aber dort eine weit ardfere Herrlichkeit empfahen sollen. Paulus erkläret die Sache eben to wenn er zu den Glaubigen fpricht Coloff. 3, 3. 4. Euer Leben ift hier noch verboraen mit Christo in Gott; wenn aber

Christus, euer Leben, sich offenbaren wird, denn wersdet ihr auch offenbar werden mit ihm in der Herrlichkeit. Es ift also nur eine Erone: hier ist sie noch verborgen und dunckeler; dort aber wird sie recht offenbar werden, und in dem größten Glanz hervor leuchten. Denn werden die Gerechten leuchten, wie die Sonne, in ihres Baters Neich, spricht Christus selbst, Matth. 13, 43.

#### Die Erone der Gerechten ist endlich auch

3) Eine Schild-masige Crone, oder sie hat zugleich eine Natur, wie ein Schild, so daß die Gerechten dadurch beschüsset und beschirmet werden. In unserm Text wird hinzugesetzet: Denn Er, der Herr mird sie mit seiner Nechten beschirmen, und mit seinem Urm vertheidigen. Hier wird zwar die Beschirmung der Gerechten dem Herrn zugeschrieben, welcher sie mit seiner Nechten, und mit seinem Urm, das ist, mit seiner mächtigen Gnade, sicher stellet, daß sie niemand aus seiner Handreisen Ander siesen Andereisen das Wörtlein Denn mit der Erone verbunden wird: so wird zugleich angezeiget, daß Gott nicht nur die Gerechten um deswillen eines besondern Schuses würdige, weil sie gecrönte Häupter sind; sondern daß Er auch ihre Erone selbst zu einem Werckzeug dieses Schuses, zu einem Schild und Helm bereitet habe, in welches Er eine göttliche Krast geleget, daß sie den Feinden widerstehen können.

Die heilige Erts Bater, Propheten, Apostel und Martyver trugen diese Erone; aber sehet, wie muthig, wie freudig, wie unserschrocken, wie stard und mächtig, wie sicher und unüberwindlich waren sie daben? Was für einen Respect hatten die Erts Bäter unter den heidnischen Böldern, unter welchen sieherum wandeln musten? Sie zogen von Bolck zu Bolck, von einem Königreich zum andern Bolck. Er, der Herr, ließ keinen Menschen ihnen Schaden thun, und strafete Könige um ihrentwillen. Er sprach: Tastet meine Gesalbten, meine Könige, die ich gesalbet und gerönet habe, nicht an, und thut meinen Propheten, meinen Freunden, kein Leid, ps. 105, 13. 14. 15. Wit was sür einer himlischen Auctorität gingen die Apostel in alle Welt, und predigten das Evangelium? Da wurde erfülste

let, was von ihnen geweissaget ist Pf. 68, 12. 13. 14. 15. Der Herr aibt das Wort mit arosen Schaaren Evangeli-Die geistliche Könige der Herrschaaren sind unter einander Freunde, und die Haus-Chretbeilet den Maub Wenn ihr zu Kelde lieget, im Rampf wider Die geiftliche Keinde, so glankets als der Tanben Fligel, die wie Silber und Gold schimmern. Menn der Allmächtige bin und wieder unter ihnen aeistliche Konigesetet: so wird es belle, wo es dunctel ist. Man lese auch 2. Cor. 10. welches gange Capitel von der grofen Geistes Macht der Apostel hans Was für ein Unsehen hatten die heiligen Martyrer mitten unter ihren Keinden? wie muthig gingen sie den reisenden Thieren, den Flammen des Feuers und andern Todes Arten entgegen? Was war es für eine gottliche Kraft, wenn die geistliche Könige mitten auf dem Kampf Plat auftreten und fagen konten: Wer will und scheiden von der Liebe Gottes? Trübsal? oder Angs? oder Verfolgung? oder Hunger? oder Blose? oder Fährlichkeit? oder Schwerd? Um deinet willen, Serr Icfu, werden wir getödtet den gangen Tag; wir find geachtet, wie Schlachtschafe. Aber in dem allen überwinden wir weit, um deswillen, der uns geliebet hat, Nom. 8, 35. 36. 37.

Sibt nun diese Erone schon hier in der Schwachheit eine solche Macht zur geistlichen Sicherheit: wie starck wird denn der Schungsen, der in der Ewigkeit mit ihr verknüpfet sehn wird keine Macht der Finsternis wird sich alsdenn nur von ferne ihrem Glaupe nähern, vielweniger aber denselben durchdringen können. Zwischen dem Glaup der Gerechten und dem Wuth der Feinde wird eine große Klust besestiget sehn. Der Kampf wird ein Ende haben, und unter allen gerrönten himmels Königen wird Friede sehn immer und

ewiglich:

### Muwendung.

Be viele mogen wol, Geliebte in dem HErrn! unter uns senn, welche die Erone der Gewechten empfangen haben? Rur

Rur fo viele, als aur Ungahl ber Gerechten gehören. Rur Diejenie gen , Die Chrifti Gerechtigfeit im lebendigen Glauben ergreifen, und fich jugleich die Lebens Gerechtiafeit in ihren innerlichen Seelens Kräften und aufferlichem Wandel schencken laffen. Und beren Une sabl mag so gering senn, als sie will: so sind sie doch die alleraluce seliaste Creaturen auf dem Erdboden, gesett, daß sie auch noch so arm und elend maren in Unfehung ihrer leiblichen Umftande. Aber warum nehmen wir nicht alle diefe schone Crone aus der Sand des DEren an, da wir fie doch alle haben konten, und Gott bereit ift, Dieselbige allen Menschen zu geben? Biele wunschen sich irdische Eronen, die doch lang nicht so viel werth sind; und doch uft ihr Wunsch vergeblich, weil nicht alle, die es wünschen, zu gleicher Beit irdifche Eronen tragen tonnen. Diese geistliche Erone aber tonten alle Menschen tragen, wenn sie nur wolten, und wie ein jeder Mensch das Licht der Sonne genieset, ob sie sich schon auf einmal vielen Millionen Menschen mittheilet : fo wurde ein jeder Diese Cros ne, Diesen Glant des Geistes besiten, ob gleich alle Menschen das mit begnadiget waren, ohne bag einer bem andern in feiner Soheit, Burde und Berrlichkeit Schaden und Nachtheil verursachen murde. Wie komt es benn, daß fo wenige nach diefer Erone ftreben ? 2Bas ist die Urfache, daß man dieses Kleinod, das sonst in der gangen Welt nicht seines gleichen hat, ben den meisten nicht antrift? Es fomt daber, weil der grofeste Theil der Menschen Die mabre Gerech tiafeit nicht annimt. Biele wollen mit einem andern Schmud vor Gott bestehen, als mit Chrifti Blut und Gerechtigkeit allein, Da doch niemand zum Vater komt, denn durch ihn, Joh. 14, 6. Apost. Gefch. 4, 12. Bielen ftebet Die Befehrung Des Bergens nicht an, in welcher allein der lebendige Glaube wächset, der Christi Gerechtias feit ergreifet; so ift es ihnen auch fein Ernft , daß fie die mahre Les bens Gerechtigfeit innerlich und aufferlich erlangen mochten; fon dern fie bleiben vorseslich in den Abweichungen vom Gefes, und es ift ihre Luft, wenn sie fundigen konnen. Gleichwie nun alle Diese Menschen weder vor Gott, noch in sich selbst, noch in ihrem auf ferlichen Wandel gerecht werden : also haben fie auch feinen Untheil an der Crone der Gerechten zu gewarten, weder in der Zeit, noch in Der Emigfeit. Aber ach, Daß fie es muften, wie gutes Die Gerech. ten haben! o daß sie bedachten, wie groß das Unglud und ewige Schande fen, wenn man diefe Erone nicht erlanget! fo wurden fie vielleicht mit groferm Ernft trachten nach dem Reich Gottes und nach seiner Gerechtigfeit : sie wurden die Erone des Lebens hober

schäften, als alles, was hoch, prächtig und herrlich in der Weit ift: sie wurden nicht ablassen mit beten und flehen zu Gott, bis sie gerecht wurden, und als Gerechten dieses Kleinod erlangeten.

Doch wir dörfen uns jeto ben dieser schönen Crone der Gerechtigkeit nicht länger aufhalten. Die Crone unsers Allerdurchslauchtigsten Ransers hat uns nur Gelegenheit gegeben, so viel davon zu reden, und nun mussen wir unsere Augenauch noch auf diese irdische Reichs. Crone richten, welche unser allertheuerstes Oberhaupt, nehst einem grosen Königreich, in diesen Tagen von der Hand des Herrn empfangen.

Diese Crone ist unserm grosen Monarchen zu unserer Wohlsabrt mitgetheilet worden: daher sind wir schuldig, dem Allerhöchsten ein desto innigeres Lobe Danckund Freuden Opfer dasür zu bringen. Sie ist zwar lange nicht so kostatu, als die Crone des Lebens, von welcher wir bisher geredet haben; aber sie ist doch in ihrer Art sehr fürtreslich, und nach mancherlen Umständen überaus merckwürdig. Sie ist

Sine sehr hohe und Majeskätische Crone; denn sie erhebet unsern Allerdurchlauchtigsten Kauser zum größten Monarchen unster allen Königen der gangen Christenheit. Sie ist

Eine alte und dauerhafte Crone, welche schon so viele hundert Jahre über das Römische Reich die Oberherrschaft geführet, und die wider alle List und Macht der Feinde des deutschen Reichs, welche diese Crone bald zertheilen, bald gar vernichten wolten, dennoch von Gott beständig erhalten, und sonderlich in diesen unsern Tagen von neuem gar mercklich bestätiget worden. Sie ist

Einte schwere Crone, welche gegen mancherlen listige und mächtige Feinde zu streiten, und einen überaus großen, daben aber ziemlich zertheilten Staats-Corper zu regieren hat. Sie ist

Eine mit denen Cronen der grosen Theresia wieder glicklich verbundene Crone, in welcher Berbindung wir eine ausnehmende Probe der göttlichen Borsorge für unser deutsches Baterland wahrnehmen. Die Feinde mercken es, und murren, zitztern oder beneiden uns; die Freunde sehen es, und frosocken mit Jauchen. Sie ist

D 2

Gine

Eine Crone, welche sich des Schuzes des Allmachtigen ferner getrosten kan; Denn sie ist des Eisens Pflange, wovon Daniel weissaget, daß sie bleiben werde diß ans Ende der irdischen Königreiche. Siehe Dan. 2, 31:445. \*

Da

\* Man fan die Dauerhaftigkeit des Römischen Reichs bif ans Ende der irdie schen Königreiche aus dieser Weisfagung Daniels deutlich schliesen. Die vier Haupt-Reiche der Welt werden darin vorgestellet als ein sehr großes und hohes Bild / das schrecklich war anzuschen. Sein Haupt war von feinem Gold; seine Brust und Arme waren von Silver; sein Bauch und Benden waren von Erg; seine Schenkel waren Sisen; und seine Kisse waren eines theils Eisen / und eines theils Thon. Halt man die Erklärung des Propheren von diesem Wild / und die Erküllung zusammen: so muß sederman zugeben / das wir nicht nur in dem vierten / das ist / im Römischen Reich leben ; fondern daß es auch mit diefem Reiche fchon von geraumer Beit ber big ju den Jufen des Bildes gefommen ift / welche mit Gifen und Thon bermis sebet find. Dieses vorausgesetet / so find nun folgende Fragen leichtlich zu eroriern. 1) Welches Reich ift bes Cifens Pflange in den Fusen? Antwort : Das Reich / welches in den Schenefeln pur Gifen mar / Das ift / das Kömische. 2) Welches Haus ist im Romischen Reich für andern dazu gehörigen Säusern als des Eisens Pflange anzuses hen? Answort: Dasjenige / welches bigber für andern die Natur Diefes Eifens ausgemacht / und das Neich gegen feine Feinde festgestellet / das iff/ das Haus Desterreich / twelches viele hundert Jahre in underrückter Reifie den Reichs Zepter geführet / und die ftareffte Vormauer deselben gewesen. Die Natur Der Sache bringer Diese Erflarung mit fich. 3) Wie lang wird das Romische Reich bleiben? Answort : bis ans Ende der tre dischen Königreiche / Da es & Dit selbst aufheben wird / v. 44. 4) Wer: den es die andere Welt-Reiche nicht vorber verstoren können ? Untwort : Go wenig der Thon das Gifen verftoren fan : denn des Gifens Pflange foll bleiben / v. 41. 5) Was werden andere Reiche gegen das Sans Desterreich ausrichten? Uniwort: Was der Thon gegen Das Gifen ausrichtet ; Denn es gehoret fürnemlich ju des Gifens Pflange.

Diese Gedancken fliesen gang ungezwungen aus der Weisfagung Daniels; daher ich mich gleich nach dem Tode des Glorreichen Kansers Carl des Sechstell aus einem görlichen Uberzeugungss Grund versichere hieke / es wirde weder das Könniche Acich / noch das hohe Desterreichsselse Jaus Vort leiden. Und wenn es noch so gefährlich auslahe / so tröster ich mit diesem Grund meine vertraute Freunde / und wündere daben herstlich daß man doch erwa aus der Absicht / das Acich und dieses erhabene Haus zu stürgen / nicht so viel Menschen Blu verzeisen mochte / weil doch alles verzeb, lich ist / was man wider den von Gort fest gesetzen und so viele hundert Jahre vorher verkündigten Aassichlus vornehmen mag. Gort lob! Meine

Da min Sott eine folde merdwurdige und fürtrefliche Crone unserm Allerdurchlauchtiasten Kanser anvertrauet hat: So wunschet Glud, ihr Bolder des deutschen Reichs! wunschet Glud, ihr Burger Diefer Stadt! wünschet Glud, ihr Freunde unsers Bater landes! Wunschet dem Gefalbten des Beren, der Diese Erone traget, Glind, Beil und Segen. Bittet Gott, daß diese Erone unferm theuersten Monarchen und dem Romischen Reich eine rechte Segens Crone senn und werden moge, auf daß alle Rationenerkennen, daß unser Allerdurchlauchtiastes Oberhaupt dieselbe von der Sand des Allerhöchsten empfangen habe. Flehet zu GOtt, daß Er mit dieser irdischen Reichs Crone auch die schone Reichs Crone der Gerechten verbunden senn lasse. Denn solte es dieser grose Regent, welcher eine mit fo vielen Befchwerlichkeiten verknupfte irdi iche Crone zu unserer Wohlfahrt übernimt, nicht um uns verdienen, daß wir Ihm aus mabrer Danctbarkeit und von innigstem Grunde des Herbens die Crone des Lebens wünschen und erbitten helfen. Sine Crone allein, und sumal eine vergängliche, ist für unsern Lies bens wurdigen Ranfer nicht gnug; Er muß auch eine unvergangliche Crone haben. Wie groß war unfere Freude, als wir Sein Saupt vor etlichen Tagen mit dieser Crone des Romischen Reichs gezieret faben; aber damit find noch nicht alle unfere treue Wunsche, damit ift noch nicht unfere gante Freude erfüllet : Wirmuffen Gein Saupt dermaleins auch vor dem Thron Gottes geschmucket sehen mit der Crone der ewigen Berrlichkeit.

#### Sebet.

Men, Ja, du groser lebendiger Gott! das ist die höchste Bitte, die wir sür deinen Gesalbten, unsern lieben Kapser, thun können. Seke Ihn nach deiner ewigen Gnade zu einem Monarchen, der in dem Blute Jesu Christi die Gerechtigkeit habe, die vor dir gilt. Herr Jesu! durchdringe die innersten Kräfte Seines unsterblichen Geistes mit der Gerechtigkeit, die du erworben hast, und welche du allen denen schenckes,

Erklärung von des Eisens Pflange ist bisher unter so vielen enristlichen Stürmen erfüllet geblieben / und wird auch fünftighin erfüllet werden. Würzbe de doch auch bald mein treuer Bunsch erfüllet / und das Mensichen Blut verzichonet!

die du zur hochsten Crone bereitest. Las Seinen aan-Ben Wandel und Sein gankes Regiment erfillet werden mit Früchten der Gerechtiakeit, welche durch die Gnadenwirdungen beines beiligen Geiftes gefcheben. Gib Ihm Gnade, nicht nur ein irdischer, sondern auch ein geistlicher König zu senn; Ein König von umiberwindlicher Macht und Stärcke über alle geiftliche Keinde, die Ihn um Sein ewiges Seil bringen wollen: Gin Könia von unermeßlichen Reichthumern und himlischen Gutern; Ein Ronia von unaussprechlicher Ehre und Herrlichkeit, die da bleibet in alle Ewiakeit. Dein Licht erfille Sein Derf mit göttlicher Weisheit und Erfahrung in deinen Megen, und deine Kraft belebe ihn durch und durch. Deine Gnade bleibe Seine beste Crone, und der fürnehmste Glank Seines Thrones, und die Crone des ewigen Lebens bewahre Ihm, biß Er mit allen Gerechten vor dem Thron deiner Herrlichkeit er scheinen wird. Laß Ihn aber auch die irdische Crone melde Er aus deiner Hand empfangen, mit Meisheit, Muth und Kraft, zum Segen Seines von dir erhöbeten Hauses und vieler Bolcker, bis in ein svates Alter tragen. Beschiffe die Crone des Romischen Reichs gegen alle diejenigen, die sie vernichten, oder vertheilen, Lege ihr einen soloder auch nur verdunckeln wollen. chen Glank von umiberwindlicher Macht und Berrlichfeit ben, daß unsere Feinde dafiir erschrecken, und ihre Unschläge zu nichte werden. Laß die damit verbundene Cronen unserer Allertheuersten Kanserin, die du selbst erhöhet und aroß aemacht bast, immer sieareicher, machtiger und herrlicher werden, zur Ehre deines Ramens und zum Besten deines Bolck. Du haft, o allmächtis aer Gott! die Cronen dieser grosen Romain bisber recht zu einem Schilde gemacht, gegen Ihre viele machtige und listige Feinde: Ach so fahre fort, Sie zu segnen, zu bewahren, zu beschißen, und zu einem lebendigen Bemeiß weiß unter den Volckern auf Erden darzustellen, daß du ODtt senit, und Richter auf Erden bleibeit. ne Sie auch recht berrlich mit der Crone der Gerechtiafeit, die besser ift, als alle Cronen auf der Welt, und laß auch Ihre theuer erfaufte Seele in der Ewiafeit unter denen erfunden werden, die durch das Blut Christi aerecht worden, und die Crone des Lebens tragen. Laß endlich auch die zarte Herken der Kanserlichen Prinzen und Prinzessinnen durch deine Gnadenwirdungen stets ermuntert werden, nach diesem Kleinod deiner ewigen Liebe von Jugend auf zu trachten. Sete Sie biffin die spateste Zeiten zum Beil und Luft der Bolcker, und in der Swiakeit zu Erben des herrlichen Reichs, welches du bereitet hait von Anbeginn der Welt. Ja, gib uns allen die Gnade, daß wir gerecht werden durch den Glauben, gerecht bleiben bis an unser Ende, und nicht nur

hier die Crone der Gerechtigkeit, sondern auch dort die Crone des Lebens tragen mogen, um deiner ewigen Liebe willen, Amen.



( no ) 9년

of Scotte Decree Frederick and the state of the Communication of the Com



# Bie Sestalteines wahren Spristen

In der Liebe, In einer ordentlichen

Mmts. Predigt

vorgestellet Den 18. Sonntag nach Trinitatis 1 7 4 5.

# wind Employed Spring of the Confernation of th

In der Liebe, In einer erdenchichen

Mills Bredigt

vorgefiellet Den 18. Sonning nach Trinitatis t 7 4 5. 

#### Sebet.

uns forderst, daß auch wir dein Bild der Liebe an uns forderst, daß auch wir dein Bild der Liebe an uns fragen sollen: du kennest unsere verderbte Herken, und weist am besten, wie kalt und lieblos wir von Natur sind. Alch erwärme dieselbige, und durchdringe sie mit dem Feuer deiner Liebe, damit in uns entstehe eine wahre Liebe gegen Dich, unsern hochsten Wohlthäter, gegen uns selbst, und gegen unsern Nechsten. Laß dem Wort, welches anjeso soll verkindiget werden, zu diesem Zweck reichlich gesegnet seyn, um deiner Liebe willen, Amen.

## Singang.

Podachtige, und durch das Blut JEsu theuer erstaufte Seelen! Es sind wichtige Worte, welche wir lessen Gal. 5, 6. da Paulus spricht: In Christo JEsugist meder Beschneidung noch Vorhaut etwas; sondern der Glaube, der durch die Liebe thätig ist. Der Apostel redet hier von etwas, das in Christo nichts gilt, und von etwas, das allein in ihm gilt.

Die Sache, die in Christo nichts gilt, nennet er Beschneidung und Borhaut. Will man diese Redens-Artversteben, so muß man auß den Geschichten derselben Zeit, worin Paulus lebete, etwas voraussesen. Die Apostel waren dazumal im Begrif, das Reich Fin auf Erden auszubreiten, und es liesen sich viele Menschen so wol von Juden, als Deiden, zum Christlichen Glauben gewinnen. Nun geriethen manche besehrte Juden, durch Berführung der falschen Apostel, auf den irrigen Wahn, man musse und

im neuen Teft ament die Levitifche eremonien bes alten Bundeknoch bepbehalten, und darauf fetten fie einen folden Werth, daß fie fo gar durch die Beobachtung derfelben vor Gott gerecht in werden suchten, v. 4. Sonderlich aber machten fie fich gar viel daraus, daß fie im Bunde der Befchneidung frunden, welche fie aus der Absicht beybehalten wiffen wolten, damit fie dadurch die mahre Gerechtigfeit vor Gott erlangeten; und weil die Befehrten aus ben Beiden in den Bund der Beschneidung nicht aufgenommen waren: so wur ben fie von benen aus bem Jabifchen Bold verachtet; gleich wie im Gegentheil vielleicht manche aus den Beiben dadnrch vor Gott an genehm zu werden hoffeten, weil fie fich weber an das Gefets ber Beschneidung, noch an andere Levitische Geremonien binden liesen, songern die hriftliche Frenheit behaupfeten. Sie festen also bens derseits das Hauptwerd in aufferliche Dinge, wie es biß auf den heutigen Sag die meisten in der äufferlichen hriftenheit zu machen Paulus widerspricht demnach Diefem Borurtheil, und pfleaen. fpricht: In Christo JEfu gilt weder Beschneidung noch Borhaut etwas, bas ift: Beschneidung und Borhaut, und alle aufferliche Gebrauche, Gefete und Ordnungen find nicht die Dinge, wodurch wir brifti theilhaftig, und der Beils. Guter in feinem Gnas denreich fähig werden. Wenn der Chrift, der von den Juden hers ftammet, weiter nichts hat, als daß er beschnitten ift, und Daben an JEsum auf eine bloß historische Weise alaubet : so wird es ihm por Gott nichts helfen ; und wenn der Chrift, berborbin ein Beide gewefen , nebit feiner mundlichen Bekentnis von Chrifto nichts ans ders hat , als daß er fid) von dem Drojaifden Joch gurud giebet, und fich in Unfebung beselben ber Chriftlichen Freiheit bedienet: fo wird er dadurch noch lange nicht felig werben.

Die Sache, die in Christo gilt, oder wodurch wie seiner Gnade theilhaftig werden, nenner er den Glauben, dessen Haupt Geschäfte darin bestehet, das er Christi Verdienst ergreiset, und dadurch Vergebung der Sünden, Leben und Seligseit erlanget. Damit aber niemand auf die Gedancken kommen möge, als ob es dum Glauben gnug sen, wenn man nur die Historie von Christo wisse, derselben einen bloß natürlichen Verstall gebe, und sich daben des Heilandes mit einem kalten Andenden getröste: so zeiget er an, was er sür einen Glauben verstebe, und setzt so gleich ein deutliches Kennzeichen hinzu, woran man ihn erkennen, und von dem todten Glauben unterscheiden müsse. Der Glaube, spricht er, der durch die Liebe thätig ist, das ist: der die Feindschaft gegen Gott

und den Rechsten aus dem Herken nimt, und daselbe mit mahe rer Liebe erfüllet, auch durch dieselbe immer wirchet, arbeitet und geschäftig ist, daß der Mensch je langer je mehr mit Liebe durchsus fet, durchdrungen, und ju dem Bilde Des liebreichen Gottes erneuert Wie also der Glaube allein die Sache ift, dadurch wir in Christo vor Gott etwas gelten: also ift nur der Glaube gultig, der das Bern andert, und mit mahrer Liebe erfüllet. So nothiges demnach ift, daß wir den rechten Glauben haben : fo nothia ift es auch, daß wir wissen, ob unser Glaube das Kennzeichen der mahe ren Liebe ben fich fuhre. Weil fich aber viele Menfchen nicht nur von Glauben, sondern auch von der Liebe falsche Beariffe machen, und fich selbst aufs arafte betrugen, ba fie nicht nur einen todten Glaus ben für den lebendigen halten, fondern auch eine blofe Schein-Liebe für die mahre Liebe ansehen: so wollen wir dieses Stundlein dazu anwenden , daß wir die eigentliche Gestalt eines mahren Chris sten in der Liebe etwas genauer untersuchen. Der HENR gebe uns dazu feine Gnade um Chrifti willen.

#### Evangelium am 18. Sonntag nach Trinitatis, Matth. 22, 34==46.

A aber die Pharifaer horeten, daß er den Sadduckern das Maul gestopfet hatte, versamleten sie sich. Und einer unter ihnen, ein Schriftgelehrter, versuchte ihn und sprach : Meister, welches ist das vornehmste Gebot im Gesen? ICsus aber sprach zu ihm: Du folt lieben Gott deinen Beren von gangem Bergen, von ganter Seele, und von gantem Gemuthe. Dif ift das pornehme tte und groffeste Gebot. Das andere aber ift dem gleich : Du folt beinen Rechften lieben als dich felbst. In Diesen zwenen Geboten hanget Das gange Gefes und die Propheten. Da nun die Pharifaer beneins ander waren, fragte sie IEsus, und sprach: Wie duncket euch von Christo? Wes Sohn ift er? Sie sprachen: Davids. Er sprachzu ihnen: Wie nennet ihn dem David im Geift einen Deren? Da er fa get: Der Herr hat gesagt zu meinem Herrn: Setze dich zu meis ner Rechten, biß daß ich lege deine Feinde jum schemel beiner Fuffe. So nun David ihn einen Berrn nennet, wieist er denn sein Sohn Und niemand konte ihm ein Wort antworten, und durfte auch nies mand von dem Tage an hinfort ihn fragen.

N

216hand

## Mbhandlung.

Gliebte in dem Herrn! In unserm heutigen evangelis fchen Tert ift ein doppeltes Gesprach enthalten. Das erste handelt vom Gefet, und das andere vom Evangelio, welches uns lebret, wer Chriffus fen. Wir wollen por diefes mal ben ber Unts wort fteben bleiben, welche unfer Beiland dem Schriftgelehrten ertheilete, der ihn fragte, welches das vornehmfte Gebott im Gefes sen? Diese Untwort stehet v. 37 :: 40. und gibt zu erkennen, daß Das Gebott von der Liebe das grofeste unter allen, ja der Inhalt aller Gebotte sen; denn Chriftus nennet nicht nur das Gebott von der Liebe Gottes, der Pflicht nach, das vornehmste und großeste, v. 38. und das Gebott von der Liebe des Rechften, der Berbinduna nach, demfelben gleich, v. 39. fondern er bezeuget auch v. 40. daß in diefen amenen Gebotten das gange Gefes und alle weitere Musle, gungen , welche man in den Schriften der Propheten über bas Gefet findet, enthalten feven. Diefes Gebott von der Liebe ift awar fehr liebreich; aber daben fo vollkommen in feinen Forderungen, daß es fein Menich nach dem Kall auf Diefer Welt erfullen fan. \* Denn mer

Die etste Ursach ist enegegen geset der Einbildung / als ob GOtt in seinem Gesez zu streng mit ums umginge / und etwas von ums forderte/das uns zur Last gereichen müsse. Die andere ist entgegen gesetzt den gezwungenen; die dritte den unvollkommenen; die dierte den heuchlerischen; und die fünste den blos äusserlichen Berefen.

<sup>\*</sup> Fragerman: Warum Gott die gante Erfüllung aller seiner Gesbotte in die Liebe seige? so will er danit anzeigen / I) daß er und das Gesetz selbst aus Liebe, und zu unserm besten, gegeben: denn wer Liebe von uns forderester lieber uns sund der begehrer auch nichts das zu unserm Schaden gereichet indem die Liebe eine saufre und sie Psiche ist die mis selbst beruhigt und erquiete. 2) Daß die Erfüllung des Geseges freywillig sehn solle; denn was man aus Liebe thut / das ihut man kewvillig. 3) Daß die Erfüllung des Geseges vollkommen sehn solle; denn nichts ihut man so vollkommen als was man aus Liebe thut. 4) Daß die Erfüllung des Geseges eine Witschung seines Ebenhildes in uns sen; dem Gott ist die Liebe staum sollen wir ihm in der Liebe gleich werden. 5) Daß das Geseg micht nur einen ausserichen, sondern auch einen innerlichen Gehorsam erforder; denn die Liebe entstehe unterhalt und offenbaret sich äusserich durch gure Werte.

wer weiter nichts in sich hat, als blose Natur-Arafte, der kan es ohnedem nicht halten, sondern ist gans ohne die wahre Lie be, liedsloß und folglich geseyloß; Aber auch diesenigen, welche die göttliche Gnaden-Araft in sich wirden lassen, bringen es in diesem Leben nicht so weit, daß sie sagen könten, sie hätten die höchste Stusse in der Liede erreichet, ohne allen Mangel und Unvollkommenheit. Beil aber doch der Glaube das Geses wieder in ihnen aufrichtet, Adm. 3, 31. und durch die Liede thätig, wirdsam und geschäftig ist, Gal. 5, 6. so bekomt ein wahrer Christ, der den lebendigen Glauben hat, frenslich eine gang andere Gestalt in Anschung der Liede, als ein Mensch, in welchem der lebendige Glaube nicht wohnet. Wie wollen daber aus der Antwort unsers Heilandes Gelegenheit nehmen, zu betrachten

Die Gestalt eines mahren Christen in der Liebe, und zwar wie fie beschaffen sen in der Liebe

1. Gegen Gott,

11. Gegen sich selbst, und

III. Gegen den Nechsten.

#### Erster Sheil:

Us wir verbunden sind, vor allen Dingen GOtt zu lieben, das sehen wir aus dem göttlichen Gebott, welches Christus anführet v. 37. Du solft lieben GOtt, deinen GErrn, von gankem Gemüthe, welches Gebott er um deswillen das vornehmste und gröseste nennet, weil es allen andern vorgehet, bey allen zum Gruns de lieget, und folglich den Menschen die gröseste Pflicht vorschreibet, die sie aufs sorgfältigste beobachten sollen. Wir haben hieben zwen Fragen zu untersuchen: 1) Wie komt man zu dieser Liebe? 2) Wors un bestehet dieselbige?

Die erste Frage ist: Wie komt man zu dieser Liebe ?

Untwort : Richt von Natur, sondern durch die Gnade.

Ratur im Stande war, Gott recht zu lieben, als nemlich der Ratur im Stande war, Gott recht zu lieben, als nemlich der R 2

Mensch noch in der anerschaffenen Unschuld lebete, und mit dem Bilde Gottes gezieret war. Denn da hatte er vollkommene Krafte feinen Schopfer nicht nur für fein bochftes Gut lebendig ju erkennen; fondern ibn auch über alles zu lieben von gangem Bergen, von ganper Seele, und von gangem Gemuthe, Gott hatte ein inniges Boblgefallen an ihm , und der Menich fonte feiner Gemeinschaft ohne hinterms geniesen. Aber durch ben betrubten Gunden Kall hat die menschliche Natur eine gant andere Gestalt gewonnen. Sie ift so tief in das Berderben gesunden, daß sie nicht nur alle Kraft, Gott ju lieben , vollig verloren ; fondern es ift auch mit ber Gun de, an statt der Liede, eine entsetzliche Feindschaft gegen Gott in sie eingedrungen. Paulus sagt Rom. 8, 7. Fleischlich gesinnet fenn ut eine Keindschaft wider Gott; nun find alle Men fchen nach dem Fall fleischlich, das ift, irdisch, eitel, fundlich gefinnet; denn fo fpricht Chriftus Joh. 3, 6. Das vom Kleisch, von fündlichen Eltern, gebohren wird, das ift Fleisch, oder ffindlich : daber folget, daß alle Menschen nach dem Kall von Ratur in einer Feindschaft gegen GOtt fteben. Siebet man auf Die Er fahrung, so findet man wirdlich, daß alle blos natürliche Menschen GiOtt haffen, ob fie fchon in Unsehung der Stuffen Dieses Saffes, und der Urten deselben, von einander imterschieden find.

Etliche sind lasterhaft, und lassen ihrer Feindschaft gegen Gott den freyen Lauf. In ihrem Bergen ift ein Tummelplas von atheistischen, gotteslästerlichen, spottischen, lasterhaften Gedanden, Bewegungen und Begierden; ihre Junge schäumet diesen Unflath hervor, so weit sichs immer wegen der entgegen stehenden Obrigkeitlichen Gesesen thun lässet, nach welchen sie sich aber nur in so sern richten, als die Regenten ernstlich, oder laulicht, oder gar nicht nach den Gesesen strafen; und in ihren Werden übertreten sie die Gedotte Gottes so frech und frevelhaft, so voller Lust und Muthwillen, als wenn sie nach ihrem Schopfer gar nichts zu fragen bat-

ten.

Etliche find ehrbat, die es nicht so grob machen, aber den noch in einer herrschenden Feindschaft gegen Gott leben. Sie haß sen zwar die lasterhafte Menschen; aber nicht deswegen, weil sie Gott anseinden, und seine Gebotte mit Füsen treten; sondern weil sie liederlich sind, und in der Welt so gar unwerschämt alle Ehre und Respect aus den Augen seinen, oder weil sie wegen ihres stillen Naturels ein so wildes und wüstes Wesen nicht vertragen können. Sie eisern aber nicht sür Gottes Ehre, bestrafen nicht die Lasterhaften mit

mit gebührendem Ernst um Gottes willen, und sind ben denen in der Welt gleichsam naturalisirten und gewöhnlichen Sünden, ben ihrem Hochmuth, Geit, Splitterrichten, wie auch ben ihren heimslichen Sünden eben so leichtsunnig, wie jene in ihren groben Ausschiehen; und das sind deutliche Kennzeichen, daß sie den aller ihrer Ehrbarkeit doch Feinde Gottes sind.

Etliche find Seuchler , und nehmen einen aufferlichen Schein an, als ob fie Gott liebeten ; das hert hat aber feine Rraft ber Liebe. Sie beten , fingen , warten bem aufferlichen Gottes Dienft ab, und reden viel von Gott: es ift aber nur ein Lippen Dienst , woben das Berts von Gott ferne bleibet, Cfai. 29, 13. Matth. 15, 8. lernet man fie genauer tennen, fo wird man finden, daß fie nut Borfat an gewiffen Sunden hangen, und Gott nicht einmal so viel lieben , daß fie diefelbige um feinet willen unterlaffen folten. find auch ihre gottesdienstliche Ubungen an fich felbst von bem Feuer der Liebe Gottes nicht befeelet; fondern überaus falt und erftorben, und wenn fie ja jur Zeit der Roth ju Gott ffurmen , und mit gros fem Ernft um Bulfe bitten : fo thun fie foldjes doch nicht in findlis cher Liebe, Bertrauen und Ergebung in feinen Willen ; fondern ihre Forderungen find überaus ungestumm, und das Bert ift daben voll Trot, Murren und Verzagung, wodurch fie denn ihre Feindschaft gegen Gott auch mitten in der Roth, ja jo gar in ihrem bef tigften Gebet verratben.

So siehet es um die Menschen aus, wenn man sie in ihrem blossen Natur-Zustand betrachtet. Es ist keiner, der GOtt liebe, auch nicht einer. Keiner hat eine beständige und redliche Neigung zu GOtt, als dem höchsten Gut; keiner erweiset sich geschäftig, nach seinen Gebotten zu wandeln, und ihm wohlzugefallen; keiner suchet seiner Gnaden. Gemeinschaft in der rechten Ordnung unverrückt zu aeniesen.

Da nun die Natur kein Bermögen hat zu dieser Liebe, und noch dazu im Gegentheil voller Feindschaft gegen Gott ist: so fraget siche, wodurch man denn die Kraft erlangen könne, Gott von gangem Hergen zu lieben? Antwort: diese Kraft wird uns allein durch die Gnade Gottes geschencket und in der Seele geswirket

Wenn aber die Gnade das Gesetz der Liebe in dem gefallenen Menschen wieder aufrichten will, so pfleget sie folgende Ordnung zu balten. Zuförderst überzeuget sie den Sünder, daß er ein Feind Gotztes sen, und daß in seiner gangen Natur eine abscheuliche Nebellion gegen seinen Schöpfer liege. Sie gibt ihm dieses im Licht Gottes lebendig zu erkennen, und beuget ihm zugleich das störrige Sern, daß er sich schamet, und voll Wehmuth darüber wird, daß er Gott, seinen Schöpfer und höchsten täglichen Wohlthäter, seinen Erlöser und Herr, bisher so angeseindet, so schwerlich beleidiget, und sich als ein armer elender Wurm erkühnet, gegen die höchste ewige Majestät so freventlich zu rebelliren.

Die Gnade ftellet einem fo gebeugten Gunder ferner in bem Evangelio vor , daß Chriftus der Mitler fen, welcher feine Feind. schaft ausgesohnet, und ihm die Freundschaft Gottes wieder erwor ben habe, und daß Gott nach feiner ewigen Liebe geneigt fen, ihn um Diefes Mitlers willen ju Gnaden anzunehmen, und ihm Leben und Seligkeit ju febenden, ob er febon als ein Rebell ben ewigen Tod verdienet batte; wenn er nur die Berjohnung Jesu Chrifti in lebendigem Glauben erareifen murbe. Ja diefen Glauben felbit wir det die Gnade, indem fie das Bert des armen Gunders fraftig zu JEfu neiget, und daselbe mit Berlangen, mit einem geiftlichen Sunger und Durft nach der Bergebung der Gunden erfüllet. Und wenn der Mensch der Gnade Raum in sich laffet , daß fie ihn wird lich ju Chrifto , das ift , jur lebendigen Ergreifung feines Berdienftes bringet, so beruhiget sie ihn auch in den Wunden Jesu, und gibt ihm Die Berficherung, daß er nun Gnabe habe, Dafalle Feind-Schaft aufgehoben fen , und daß ihn Gott wirdlich zu feinem Freund, ju seinem versohnten Rind und Erben bes Lebens aufgenommen babe.

Ist der Mensch so weit gebracht, so wird die Liebe Gottes ausgegossen in sein Hert durch den beiligen Geist, wie Paulus redet, Rom. 5, 5 und zwar eine doppelte Liebe Gottes; erstlich die Liebe, mit welcher Gott den Menschen liebet, die sich nun in einemböhern Grad offenbaret, und ihn kräftig überzeuget, daß er die unendliche Reichtbumer der ewigen Liebe in Christo Issu in Zeit und Ewigkeit zu geniesen habe; zum andern die Liebe, mit welcher der Mensch Gott wieder liebet. Denn so bald die Seele Gott in seiner Liebe kennen lernet; so bald sie inne wird, daß ihr alle Sunden vergeben, und alle Heils Güter in Christo geschendet sind: so bald wird das Herts mit inniger Gegen-Liebe entzündet. Die vorige Widerspenschiede entzündet. Die vorige Widerspenschiede Sergens höret auf; das verdamte Wohlgefallen und Belustigung an der Sünde weichet; was Gott hasset, das hasserman auch

auch, und alle Neigungen des Willens gehen nun dahin, daß sienur Gott mit seiner Gnade behalten, und ihm beständig wohlgefallen möchten.

Die andere Frage ist diese: Worin bestehet die Liebe der Glaubigen gegen GOtt?

Die Liebe gegen GOtt ist eine redliche und beständige Neigung des Willens zu GOtt, als dem höchsten Gut, welche sich geschäfztig erweiset, ihm wohlzugefallen, und seiner Gnadengemeinschaft unverrückt zu geniesen.

Die Liebe ist eigentlich ein Geschäfte des Willens; wenn sie aber ordentlich ist, so gehet im Verstand etwas vorher. Wenn nemlich der Verstand etwas für gut erkennet: so regen sich die Neisungen des Willens, die das Gute gern haben und geniesen wolten, und das nennet man die Liebe. Je besser der Verstand eine Sache vorstellet: je stärder sind die Neigungen, oder die Liebe, zu derselben.

Bas nun die Liebe gegen Gott anlanget : so erkennet ber erleuchtete Berftand eines wahren Chriften, daß Gott warhaftig das allerhochste Gut sen, gegen welches alles, was ausser ihm ist, für nichts zu rechnen; und weil der Wille fo viel Rrafte befommen, daß er fich wieder ju Gott neigen fan, fo erheben fich feine Deis gungen und Begierden recht innig, redlich und beständig ju Gott. Man trachtet am erften nach feinem Reich und Gerechtigfeit, nach feiner Gemeinschaft und Frieden, und fan mit Warheit fagen : Uch Bert, wann ich nur dich habe : fo frage ich nichts nach allen andern Dingen , Die auffer Dir find. Man gehet gern mit Gott um im Gebet , wie ein liebes Rind mit feinem lieben Bater. feine Buflucht zu ihm in allen Rothen, mit dem findlichen Bertrauen, daß Er gewiß belfen werde. Man halt feinen Willen und Gebotte für die einzige Regel, nach welcher man wandelnfoll. Es wird ber Seele eine Luft , fo ju leben , wie es der himlische Bater erforbert. Man betrübet fich, wenn man fiehet, daß andere Menschen ihn nicht lieben, sondern vielmehr verachten und allerlen Reindseligkeit gegen ihn ausüben; und aus Diesem Grunde entstehet Der wahre Eifer für seine Shre. Sat man einen Gehler begangen, oder das Bert wird in Die Dunckelbeit der Unfechtungen geführet, in welchen man die Proben seiner Liebe nicht so deutlich mahrnehmen fan : so gerath man S 2 man in Angst und Sorge, und balt so lang an mit Seufzen und flesben, bis man seiner Gnade und Liebe wieder versichert ist.

Dieses alles geschiehet ohne Heuchelen und Verstellung; und ob sich schon ben dieser Liebe und ihren Beschäftigungen, so lang wir noch die sterbliche Hutte an uns tragen, mancherleh Schwachheiten und Unvollkommenheiten hervor thun: so kan man doch in gewissen Werstande sagen, daß ein wahrer Christ Gott liebe von gankem Herhen, daß ein wahrer Ehrist Gott liebe von gankem Herhen, des sie bei tedlich, innig, ernstelch, und überhaupt so beschaffen ist, daß sie den gangen Menschen in allen Seelen und Leibes Kräften durchdringet, Gott dem bern zum Opfer und Eigenthum darstellet, und mit Verlangen auf die seilige Bollendung wartet, da sie zu einem lautern Grad der Bollskommenheit wird erhoben werden.

# Minderer Sheil-

Isher haben wir die Gestalt eines wahren Christen in der Liebe gegen Gott betrachtet, und nun müssen wir auch seinle Gestalt in der Liebe gegen sich selbst ansehen. Wenn Christus spricht v. 39. Du solst deinen Rechsten lieben, als dich selbst: so seizet er die wahre Selbst: Liebe zu einem Muster, nach welchem die Liebe gegen den Rechsten soll eingerichtet werden, und hieraus erhellet ganz deutlich, das Er uns zugleich die rechte Selbst. Liebe gebietet. Wir haben auch hier zwen Fragen zu erörtern: 1) Wie komt man zu dieser Liebe? 2) Worin bestehet dieselbige?

Die erste Frage ist diese: Wie komt man zur wahren Selbst-Liebe? Antwort: Richt von Natur, sondern durch die Gnade.

Man folte mennen, wenn gleich der Sunder nach dem Fall weder gegen Gott, noch gegen den Nechsten einige Liebe übrig hat, te: so wurde er doch wenigstens sich selbst noch lieben, Siehet man

man aber die Sache recht im Grund an: so findet sich nicht ein gunds lein wahrer Liebe gegen sich selbst in seinem Bergen.

Ben vielen blosen Natur-Menschen siehet man es offenbarlich, daß sie weder sür ihren Leib, noch sür ihre Seele die geringste Liebe haben. Sie wissen, daß sie verdamt werden, und sahren doch sort in ihren Sünden. Sie geben sich keine Mühe, Gott erkennen zu lernen, und widerstrebeu allezeit der Gnade, die sie zur Besserung und Seligkeit bringen will. Daben sind sie auch in leiblichen Dinzen so liederlich, daß sie sich nichts daraus machen, wenn schon Shre, Güter, Gesundheit, ja Leib und Leben elendiglich zu Grunde gehet, und sie besördern oft ihr leibliches, geistliches und endzes Berderben so rasend, als ob sie alles, was noch in der menschlichen Natur zärtlich und empsindlich ist, ausgezogen, unter die Juse getreten, und von sich verbannet hätten. Solten diese Menschen eine Liebe gegen sich selbst haben?

Undere scheinen etwas besser zu senn, und doch sind sie ohne Diese Liebe. Sie mennen zwar, sie liebten sich sehr hoch, und wer fich durch einen Schein blenden läffet, der fället ebenfals dieses lir theil von ihnen; aber was fie ju lieben scheinen, bas ift nur der Leib mit seinen zeitlichen Umständen; benn alle ihre Bemuhungen ges ben nur dahin, wie sie dem Leib wohl thun, und ihn erhalten mogen. Um die unfterbliche Geele, welche boch der edelfte Theil Des Menfchen ift , find fie unbefummert , und forgen nicht dafür , daß sie jum gottlichen Licht und Leben möchte gebracht und der wahren Gludfeligfeit theilhaftig werden. Doch, wenn man die Gache recht untersuchet, so bleibet auch nicht einmal die Liebe für den Leib ben ihnen übrig, ob sie schon für benfelben allein zu sorgen scheinen. Denn da fie die Geele verwahrlosen: so bringen fie auch den Leib um die wahre Gluckseligkeit. Sie laffen es geschehen, baß er hier eine Behausung des Satans bleibe, und in der Ewigkeit ein Opfer der gottlichen Rache werde. Ja üben sie nicht insgemein gegen den armen Corper die grofte Keindschaft aus in eben ben Dingen , Die ben der Welt den groften Schein der Liebe haben ? Wer glaubet wol in der thorichten Welt mehr Liebe für bas Fleisch zu geniesen, als unteusche Menschen? Aber verlieren sie nicht durch diesen verdams ten Beg ihre Krafte ? Sturgen freh nicht viele in garftige Krand. beiten? Berfurgen sie nicht ihr Leben? Folget nicht Berach. tung, Armuth und Elend auf diese Liebe ? Sehet an Dies jenigen , Die ihr Bergnugen in Uberfluß von Speise und Tranc Tranck suchen! Siesuchen ihrem Leib dadurch gutlich zuthum. Aber wie viele haben sich schon durch diese Liebe um ihre Gesundheit gebracht, und sich in der helste ihrer Tage das Grab gebauet? Sehet an die Duellanten und andere Eiserer für ihre Ehre! Sie werden vollzorn und Grimm, wenn sie jemand an der Ehre angreiset. Ist das nicht Liebe für sich selbst? Aber wie manchen hat der Zorn schon verzehzet? und wie viele sind schon zur ewigen Schande eingegangen, die sich um ihrer Ehre willen in dem vermaledenten Duell ermorden lassen? Solte man wol sagen können, daß alle diese Menschen eine

mabre Liebe für sich hatten?

Undere blofe Ratur-Menichen halten fich etwas beffer in den Schranden, und icheinen eine grofere Liebe, nicht nur für ihren Leib, fondern auch für ihre Seele ju haben. Sie leben ehrbar, ftill und ordentlich, und huten sich forgfältig für allen Ausschweifungen, welche ihnen an Gefundheit, Ehre und Gutern schadlich fenn konten. Sie find über das beforgt, daß ihr unfterblicher Beift mit bem Schmud der Erfentnis in gottlichen und natürlichen Dingen gezieret werde, fo viel nur immer in ihrem Bermogen ftebet. Daben wuns ichen fie nicht nur, daß fie einmal mochten felig werden; fondern fie beten auch um den Simmel, geben jur Rirche,lefen Gottes Wort und thun, was ihnen nur mensch moglich ift, um selig zu werden. Solte man denn ben Diesen nicht Die mahre Selbst Liebe antreffen ? Allein da fie diejenige Ordnung scheuen und verachten, in welcher man die Seligkeit erlangen fan, nemlich die innerliche Beranderuna des Bernens; indem fie fid) der Gnade widerfeten, die fie zu neuen Creaturen in Christo machen will : fo fonnen alle ihre Wunscheund Ubungen den Zwed der geiftlichen und ewigen Wohlfahrt nicht erreichen, fondern Leib und Geele bleiben im verderben. Unterfuchet man aber, warum fie fich nicht von hergen ju Gott befehren, und den innerlichen Wirchungen der Gnade widerstreben: fo wird man finden, daß fie entweder Die Liebe ju beimlichen Sunden, oder über: baupt den irdischen fleischlichen Sinn nicht ablegen und berleugnen wollen; folglich behalten fie mit Borfat etwas ben, bas fie ins Berderben fturbet, und find also ihre arafte Feinde, Die feine mah. re Liebe für sich selbst haben.

Weil man nun ben blosen Natur. Menschen keine wahre Selbste Liebe antrift; ja weil es der verderbten Natur unmöglich ist, dieselbige hervor zu bringen, indem zur wahren Selbst. Liebe eine solche Ordnung der Neigungen und Begierden, eine solche Sorge für die nahre Wohlfahrt, und eine solche Berleugnung alles dessen, was dieselbe hintern kan, ersordert wird, die allein in einem wiedergeDohrenen Herzen entsteben fan : so muß denn auch diese Liebe durch

die Gnade Gottes in uns gewircket werden.

Diese Gnade aber pflantet auforderft die Liebe Gottes in bas Bert, nach der Ordnung, die oben im erften Theil unserer Betrach tung angezeiget worden, und so dann zundet sie ben diesem gottlichen Liebes-Feuer auch das Flamlein einer wohlgeordneten Gelbst . Liebe in uns an. Der Mensch findet also erstlich Gott in Christo, und dann findet er in Gott fich felbst. Gine feine Ordnung, Die unsere

Gelbst-Liebe auf Gott grundet, Der Die Liebe selber ift.

Es werden aber zugleich durch die Gnade folche Wirdungen in dem Menschen hervorgebracht, wodurch er vermögend wird, sich felbit auf die rechte Weise zu lieben. Die Liebe zur Gunde, wodurch man von Natur sein arafter Keind ift, wird aufgehoben, und ein ewiger Saß gegen Dieselbe eingenflantet; Die Reigungen und Begiers. den der Seele, famt den Temperamenten, Sinnen und Gliedern des Leibes, werden geheiliget, befanftiget, und in Ordnung gebracht, daß sie nicht mehr so rebelliren und auf die eigene Wohlfahrt losfturmen, und dem Menschen wird die Kraft mitgetheilet, bager ernstlich besorgt senn kan, selig zu werden.

#### Die andere Frage ist diese: Worin bestehet die wahre Gelbit-Liebe?

Die wahre Selbst Liebe ift eine redliche und beständige Reigung Des Willens zu fich felbst, als einem guten Geschopf Gottes, welches Chriftus theuer erlofet und zu seinem ewigen Gigenthum erkaufs fet hat, welche Reigung sich geschäftig erweiset, Die eigene Wohls fahrt an Seel und Leib ernitlich zu beforgen.

Wer burch Gottes Gnade die Kraft erlanget hat, fich felbst recht ju lieben, der fiehet fich zwar um der Gunde willen fur Bluche und Berdamnis wurdig an ; doch glaubet er , daß er um Chrifti willen die Seligfeit gewiß erlange.

Das Berderben, fo er noch in dem täglichen Lauf der Beilis gung in fich fpuret, haffet er von gangem Bergen, weil es bofe ift, und ihn aufhalt, daß er Gott, fich felbft, und den Rechften nicht in fo hohem Grad lieben fan, als er wunschet. Aber er fiehet fich auch an , als ein autes Geschopf Gottes , an welchem ber Schopfer ungehlig viele Proben feiner Weisheit, Allmacht und Gute Bewiefen, als ein theuer erfauftes Eigenthum Des DEren Jefu, für welches er fein Blut vergoffen, und fein Leben in ben Tod gegeben; und als 3119%

ein Kind Gottes, das ein ewiges Leben erben, und ein Schauplatz der Weisheit, Gnade und Varmherzigkeit Gottes in Ewigkeit bleiden foll. Aus diesen Vetrachtungen wächste eine wahre Hochachtung gegen sich selbst, ob gleich das Herz daben in tiesen Demuth bleidet, weil wir alle diß Gute von Gott aus lauter unverdienter Gnade haben, und weil noch so viel Verderben in uns übrig ist, welches uns täglich nothiget, um Vergebung der Sünden, um Uberwindung der geistlichen Feinde, und um die Vewahrung in der Gnade du bitten.

Aus dieser wohlgegrundeten Hochachtung entstehet eine wahre Liebe gegen sich selbst. Denn was man hochschäpet, das liebet man auch. Und diese Liebe ist geschäftig, so wol für die Wohlfahrt der Seele, als des Leibes zu sorgen.

Die Seele ift der vornehmste wesentliche Theil des Menichen; darum träget die mahre elbst Liebe auch die grofte Sorge für Diefelbige. Sie forget, daß Diefer edele Beift, ben Gott mit so vielen fürtreflichen Kräften und Gaben gezieret hat, in denselben immer herrlicher werden moge. Sie forget , daß er in dem Blute ACfu immer mehr gereiniget werde von allen anklebenden fundlichen Sehlern und Schwachheiten. Sie forget, daß der Berstand in der Erkentnis zunehme, und in dem gottlichen Licht, in allerlen Beis beit und Erfahrung von einer Stuffe zur andern fortwachfe. forget, daß der Wille mit allen seinen Reigungen und Begierden dem heiligen Willen Gottes immer gleichformiger werde. Sie for get alfo überhaupt, daß das verlorene Bild Gottes in Der Geele wieder aufgerichtet und erhalten werde, big jum feligen Uberaana ins ewige Leben, da es feine erwunschte Bollendung erlangen foll. Alle Mittel werden da angewendet, wodurch diefe hohe Wohlfahrt ber Seele erhalten werden fan. Deswegen bittet ein Chrift taglich um Bermehrung und Erhaltung der Gnade; Deswegen betrachtet er Das Wort des Lebens, und ftardet feinen Glauben durch die heilige Sacramenten, Die Gott felbst verordnet hat; beswegen übet er sich in dem himlischen Sinn, und suchet immer tiefer in die Kraft Wesu Christi einzudringen; ja deswegen liebet er auch das Creus, weil er weiß, daß es ju seinem besten gereichet, und ihm auf dem Wege des Lebens auf mancherlen Weise beforderlich ift. werden alle Sinterniffe forgfältig vermieden, welche Diefer hoben Wohlfahrt der Geele ichadlich, fenn konnen ; und daher komt es. daß ein Chrift fo genau über fich wachet, fo ernstlich gegen die geiffliche Kein: Feinde kampfet, fich fo forgfältig von allen Gelegenheiten zur Sumde juruckfziehet, und alles grosmuthig verleugnet, was ihn an dem Lauf auf dem schmalen Wege aufhalten, matt machen, oder gar um

Die Crone des Lebens bringen fan.

Die mahre Selbst " Liebe ist auch bedacht auf die Wohlfahrt Des Leibes. Denn ob schon derselbe lang nicht fo edel ift, als die Seele : fo ift er doch auch ein rechtes Meifterstud des weifen Schop fers, das betrachtende Gemuther in Erstaunung und Bewunderung fetet, und ein theures Rleinod, das wir aus der Sand Gottes auf Rechnung empfangen haben. Erkennet man Diefes in einem gottlis chen Licht: fo schätzet man auch den Leib hoch; und ist man zu der Rraft tommen , daß man sich felbst recht lieben fan : fo neiget sich der Wille dahin, daß es auch dem Leibe wohlgehen moge. martet deselben, doch also, daß er nicht geil werde, Rom. 13, 14. Man schläget ibm nichts ab aus Geit, was ju feiner Unterhaltung, Erquidung und Gefundheit nothig ift; man bedienet fich des Artetes und der Arney-Mittel, wenn seine Gesundheit Roth leidet; man meidet alle Unmafigfeit in Effen und Trincken, in Arbeit, in Muffiggang, in heftigen Bewegungen, in Affecten, und bergleichen, woburch Gefundheit und Leben konte Schaden leiden; man gibt aber auch bendes gern hin, wenn es Gottes Wille erfordert; ja aus Liebe für den Leib fürchtet man nicht das Grab, weil man weiß, daß er in demfelben nur seine Schwachheiten ablegen, und am Zage der Aufers ftehung zu einer unaussprechlichen Rlarheit und Berrlichkeit hervoraehen merde.

Ift Die Selbft-Liebe fo beschaffen : fo kan man fie mit Recht als ein Mufter Der Liebe gegen den Rechten ansehen, wovon wir noch im

dritten Theil unferer Betrachtung fürglich reden werden.

Briffer Speil-

Je Liebe gegen den Nechsten erfordet Christus v.39 ausdrücklicht.
Du solst deinen Nechsten lieben, als dich selbst 3
und daß und dieses Gebott eben so starck verbinde, als das vornehms
ste Gebott von der Liebe Gottes, das zeiget er dadurch an, weil er
hinzuseiget, diese bende Gebotte senen einander gleich. Auch hier wols
len wurnach unserer dißmal beliebten Ordnung, zwen Fragen erbrtern,
und zeigen 1) wie manzu dieser Liebe komme? 2) worin dieselbe bestehe?

Die erste Frage ist also diese: Wie komt man dazu, daß man den Rechsten lieben kan? Untwort: Nicht von Natur,

sondern durch die Gnade.

11

Da

Da der Sünder nicht einmal sich selbst von Natür liebet, noch sieben kan: wie solte er denn seinen Nechsten lieben? die Erfahrung lehret es täglich, daß blose Natur-Menschen diese Liebe nicht ausüben.

Viele hassen andere Menschen mit ganzem Ernst. Wer ihnen nur die geringste Beleidigung zusüget, gegen den sind sie unversöhnlich. Ja wenn sie sich nur einbilden, sie seinen beleidiget worden: so verfolgen sie auch die Unschuldigen, so viel es in ihrem Vermögen stehet. Es ist eine solche Lieblosigkeit in ihnen,daß sie nach niemand fragen, und eine solche Vitterseit, daß sie auch ihre Wohlthäter anseinden. Der Haß der Menschen gegen Menschen gehet oft so weit, daß sie Blutdurstig werden gegen die, so sie nicht kennen, und ihre Mord-Klauen einschlagen, wo man ihnen nicht daß geringste Leid zusüget. Ja solte nicht mancher Tyrann noch auf den heutigen Tag wünschen, daß ganze Bölcker nur einen Kopf haben möchten, damit er sie mit einem Schwerd-Streich hinrichten, und darnach über den Sand ihrer Wohnungen seine Perrschaft außbreiten möchte?

Andere bemühen sich zwar nicht, ihrem Nechsten Leid zuzusügen; aber sie thun ihm auch nichts gutes. Sie lassen jederman gehen, und ihr Sprichwort ist: Was gehet mich der an? Ein jeder sür sich, und Gott sir und alle. Sie bedenden nicht, daß die menschliche Gesellschaft in ihrer Connexion einen Leid ausmachet, da immer ein Glied für das andere zu sorgen verbunden ist; und wenn sie ja daran denden, so oft sie Hulfe von andern erwarten: so verhalten sie sich doch nicht anders, als todte Glieder, so oft die Neihe

au belfen an sie fomt.

Endlich findet man auch blose Natur-Menschen, die ihren Nechsten zu lieben scheinen; aber es ist doch in der That nur ein Schein, welchem die wahre Liebe selbst mangelt. Sie sind gegen manche Menschen sehr hoflich, freundlich, thun sehr verbindliche Jusagen, wie sie ihnen dienen wolten, und erweisen ihnen auch wirdlich manche Geställigkeiten. Untersuchet man aber die Sache genauer: so kan man dieses alles noch seine wahre Liebe nennen. Denn 1) dienen sieihrem Nechsten nicht so gern zur Wohlfahrt seiner Seele, als zur Wohlfahrt des Leibes, da doch jene in der wahren Liebe den Vorzug hat.

2) Dienen sie nicht gern solchen Personen, vondenen sie feinen Vortheil zu gewarten haben; erweisen sie ihnen zu einige Gefälligkeiten: solgeschiehet solches mit vieler Kaltsunniskeit, oder gar mit Murren und Unwillen.

3) Um allerwenigsten sindet sich eine ausrichtigeLiebe gegen die Feinde ber ihnen, welche doch das stärckste und richtigeseiben keinde der wahren Liebe ist. Thun sie aber etwas gegen die Keinde

Feinde, das den Schein der Liebe bat : fo gehet doch foldies nicht von Hergen; sondern man schonet den Keind aus Kurcht, aus Intereffe, aus Unvermogen, oder aus Berachtung, lund erweisetihm que tes and Chrgeit, oder gar aus Saß, auf daß man ihm desto mehr vorwerfen komie. 4) Gemeiniglich erweisen fie fich liebreich gegen foldhe Leute, von welchen fie Vortheil erwarten oder geniesen. Siehe Luc. 6, 32. 33. 34. Allein da lieben fie eigentlich nur die Bortheile, und nicht die Personen, welches man daraus abnehmen fan, weil die Liebe fo bald aufhoret, wenn die Bortheile weichen. Go scheinet ein Sochmuthiger Diejenigen ju lieben, Die ihm Ehre machen; geschies het aber dieses nicht mehr: fo liebet er anch nicht mehr. Er halt fich freundlich zu seinen Berwandten, Die reich, oder ansehnlich find; find fie aber arm und verachtet : fo fennet er fie nicht. Ein Geiti ger thut denjenigen gar fchon, bon welchen er Ruten ziehet; fo bald aber der Ruse aufhöret: fo ift er faltsinmig. Dahin gehoren auch Diejenigen, Die sich überaus liebreich und dienstwillig bezeigen, wenn sie in der Roth steden, und Gulfe suchen; haben sie aber solche er langet : fo vergeffen fie ihre Wohlthater. Ein Wolluftiger scheinet unter allen die grofte Liebe ju haben. Perfonen, die ihm jur Luft dis Fleisches Dienen, scheinet er fehr hoch ju schaten. Er wird wol für Liebe franck, und maget oft vieles, ja Leib und Leben, um ihre Gegen-Liebe ju gewinnen; aber er macht fich fein Bewiffen baraus, fie durch die falsche Liebe selbst um ihre Chre vor Gott und der Belt, um die zeitliche und ewige Wohlfahrt zu bringen, und ihnen folglich Die allergrößte Feindschaft zu beweisen. Und wie oft verwandelt sich Diese fleischliche Liebe in einen teuflischen Saß? welche verfluchte Ums nons Liebe (2. Sam. 13, 15.) man ben unteuschen Menschen in und ausser dem Cheftand vielfaltig antrift.

Weil nun hierans offenbar ist, daß die wahre Liebe des Nechssten in der verderbten Natur verloren gegangen: so kan auch diese Kleinod durch nichts anders, als durch die Gnade Gottes hergestellet werden. Dieses geschiehet in der weisen Ordnung, daß sie den Menschen vorher zur wahren Liebe Gottes und zur wahren Selbstebe bringet, wie im ersten und andern Theil dieser Betrachtung ist angezeiget worden. Ist dieses geschehen: so sinder man nicht nur Gott in Christo; nicht nur sich selbst in Gott; sondern auch den Nechsten in Gott und in sich selbst. Man sindet ihn zusverert in Gott, so daß man ihn in der Liebe Gottes mit andern Augen ansehen ernet, als vorher im blosen Katur. Stand. Man sindet ihn aber auch in sich selbst; denn man erkennet es mit einer lebendigen Uberzeugung und empsindlichen Zärtlichseit, daß er eben so wol von Gott erschaffen, und durch Christian erlöset sen, als wir, und daß

er nach Natur und Gnade eine Gleichheit mit uns habe, oder doch zur Gnade eben so theuer erkaufet worden, auch dieselbige noch eben so wol erlangen könne, als wir. Man hat num an der eigenen selbstebebe ein Muster, wie man den Nechsten lieben solle. Daß, Vitterfeit und Kaltsunigkeit ist aus dem Herhen genommen, und dagegen eine lebendige Kraft in daselbe geleget, daß man der Negel Christinachkommen kan, Matth. 7, 12. Alles, das ihr wollet, das ench die Leute thun sollen, das thut ihr ihnen. Das ist das Gesek und die Propheten.

Die andere Frage ift diese: Worin bestehet die Liebe ge-

gen den Nechsten?

Die wahre Liebe gegen den Nechsten ist eine redliche und bestandige Neigung des Willens zu allen Menschen, als guten Geschöpfen Gottes, die durch Christum theuer erloset sind, welche Neigung sich geschäftig erweiset, ihre geistliche und leibliche Wohlfahrt nach aller

Möglichkeit zu befordern.

Das Bose, so man an dem Nechsten wahrnint, hasset manmit gangem Ernst; aber die Person wirst man deswegen nicht weg. Man siehet etwas an derselben, welches unsere Sochachtung ersordert. Denn ein seder Mensch ist ein Geschöpf Gottes, an welchem der Schöpfer unzehlich viele Proden seiner Beisheit, Allmacht und Giste bewiesen. Ein seder Mensch ist ein Kleinod, für welches der grosse Erlöser der Belt sein Blut vergossen, und daselbe mit seinem eigen nen Leben erkaufet hat. Weil nun alle Menschen von Gott erschaffen sind, und weil das Lösegeld Christi Jesu für sie alle bezahlet ist so schäpet man sie alle hoch, auch die ärgsten Sünder. Wer aber der Erlösungs Gnade durch den lebendigen Glauben wirdlichist theil haftig worden: den schäpet man nicht nur hoch, sondern auch sür gut in Christo; und hierauf gründet sich der Unterschied zwischen der allgemeinen Liebe, und zwischen der brüderlichen Liebe, 2. Pet. 1, 7.

Die allgemeine Liebe erstrecket sich über alle Menschen, ohne einigen Unterschied, was das wesentliche der Liebe anlanget. Das ist, man halt sie alle für edele Geschöpfe Gottes, die durch Ebristum theuer erlöset sind; daher sind die Reigungen des Willens geschäftig, ihnen alles gutes an Seele und Leib zu erweisen. Hat man Gelegenheit und Vermögen dazu: so befördert man ihre Wohlfahrt in der That; wo nicht, so suchet man doch ihr Bestes im Gebet vor Gott. Und aus diesem Grunde nehmen Kinder Gottes die Roth aller Menschen mit sich, wenn sie vor Gott treten, und erweisen also dem gangen menschlichen Geschlecht durch eine andächtige Für-

bitte täglich ihre Liebe.

Diese

Diese Liebe erstrecket sich auch auf die Keinde, auf die Unglaubis gen, und die wir fur Jeglaubige halten. Denn weil alle diese Menichen von Gott erschaffen, und durch Christum erloset find: so lässet es das Liebesvolle Bert eines wahren Chriften nicht zu, daß manfie verfolae, und Rache an ihnen ausübe; sondern man liebet sie, man thut ihnen wohl, und bittet für sie, man segnet sie, Matth. 5, 44. man hat Gedult mit ihnen, wartet auf ihre Befferung, und fuchet fie zurecht zu bringen mit fanftmuthigem Geift, Gal. 6, 1. überhaupt aber trachtet man darnad), daß man das Bofe mit Gutem überwin-De, Rom. 12, 19. 20. 21. Das Exempel Gottes, zu deffen Bild wir erneuert merden, ftehet uns bier vor Mugen, Der seine Sonne auf geben laffet über die Bofen und über die Guten der reanen laffet über Gerechte und Ungerechte, Matth. 5, 45. und der gutig ift auch über Die Undancharen und Boshaftigen , Luc. 6, 35. Das ErempelChris fti ift auch hierin unser Muster, dem wir nachfolgen sollen, welcher nicht wieder schalt, da er gescholten ward; nicht dräuete, da er litte: er stellete es aber dem beim, der da recht richtet, 1. Vet. 2, 21. 23.

Muffen denn gleich diejenigen, denen Gott über andere Menschen Gewalt gegeben hat, so wol im Welt-als Haus-Regiment, das bose strafen: so geschiehet doch auch solches, wenn sie mabre Chris ften find, aus dem Grund der Liebe, indem fie den Gunder au bef fern, oder doch wenigstens das Aergernis von andern abzuwenden fuchen, bas ift, fie fuchen burch die Strafe bem Ubel vorzubeugen. da andere Leute auch ara werden, und eben daselbe Bose ausüben wurden, wenn es an den Ubelthatern nicht gestraft wurde. Ra aus diesem Grund der Liebe werden so gar die rechtmasige Kriege von Chriftlichen Regenten geführet, weil daben die Sandhabung ber Gerechtiafeit auf bem Erdboden, Die Beschützung der Bedranaten, und die Berschonung der Unschuldigen der einzige Endzweck ist; gleichwie man im Gegentheil Diejenige Kriege als Die grofte Probe des Soffes gegen das menschliche Geschlecht, und des allergreulichsten Mords Beiftes mit Recht ansehen tan, Die man unrechtmasia, und aus blos fer Rache, oder Ehr und Lander Geit führet.

Db aber schon die allgemeine Liebe sich, nach den bisherigen Anmerckungen über alle Menschen erstrecket: so ist doch nicht zu leugnen, daß sie auch ihre Stuffen habe, welche aus besondern Umständen erswachsen, wodurch wir mit unserm Nechsten mehr oder weniger verbunden werden. So darf man denjenigen mehr Liebe erweisen, die uns näher verwand sind, oder uns in geist und leiblichen Ausständen

Umftanden mehr Wohlthaten erweisen, oder fonft mit und eine nas bere Gefellschaft, ju unserer, oder ju benderfeitiger Bohlfahrt auss machen, oder die unserer Gulfe und Fürbitte vor andern bedurfen. Diese Stuffen aber beben Die Allgemeinheit der Liebe so garnicht auf, daß sie vielmehr die allgemeine Liebe in desto besserer Ubung erbalten, als welche leichter erfalten wurde, wenn fie nicht die nahere Ges legenheiten und Berbindungen immer in Beschäftigung erhielten.

Die besondere Liebe, welche in der heiligen Schrift Die Briderliche genennet wird, gehet noch hoher, als die allaemeine. Sie auffert fich eigentlich gegen Kinder Gottes, Die wir micht nur hoch fchaten, weil fie von Gott erichaffen und erlofet find, wie alle andere Menschen; sondern auch für solche Creaturen halten, die in Chrifto wieder gut geworden, und zu dem Zwed gebracht find, wel chen fich Gott ben ihrer Schopfung und Erlofung vorgefetet hat. Man liebet fie, weil fie mit und einen versohnten Bater im Simmal haben, weil fie Wohnungen der heiligen Dreveinigkeit find, einerlen Beils Guter in Chrifto mit uns geniesen, von bem guten Beift re gieret werden, ber und regiret, undeben das Erbein der feligen Emias feit zu gewarten haben, auf welches wir im Glauben hoffen.

So wol die allgemeine, als die bruderliche Liebe fuchet des Rech ften geiftliche und leibliche Bohlfahrt zu befordern. Die geiftliche Wohlfahrt hat den Borgug; Daber ift man auch am meiften darauf bedacht, daß andere Menschen zu derselben gebracht, oder dariner halten werden. Dahin gebet fürnemlich bas Bleben ben Gott für andere; aus diesem 3med fliesen alle Ermahnungen, Bestrafungen, Barnungen und geiftliche Erquidungen, womit man fich ber Seelen Umftande des Rechften annimt. Doch läffet ein Chrift auch feine leibliche Wohlfahrt nicht aus der Acht; sondern suchet so wol alle Gefahr, wodurch dieselbe Schaden leiden konte, nach Moglichfeit abzuwenden, als auch dasjenige zu thun, wodurch folde fan before dert, gestärcket uud erhalten werden.

# Muwendung.

Sehet Geliebte! bas ift die Geftalt mahrer Chriften in der Siebe. Go weit find fie unterschieden von blofen Ratur-Men fchen, die keine Gnade haben. Diese Liebe erfordert das Gefet won uns, und die Gnade richtet Diefes Gefen ber Liebe wieder auf in uns fern Berten, wenn der Glaube in Demfelben thatiq und lebendia wird Bie piele werden nun wol unter uns fenn, welche ibre Gestalt als

als ein Bild der Liebe in diefem Spiegel erbliden ? Gin jeder prufe fich ernftlich. Bir leben in Zeiten, Da Die Liebe in den meiften Menschen erfaltet ift, und so wol gegen Gott, als gegen sich selbst, wie auch gegen den Rechsten so aussiehet, wie die Natur-Liebe in einem ie-Den Theil unferer Betrachtung beschrieben worden. Stehets nun um Deine Liebe auch nicht beffer, o Seele! so bift du noch nichts anders, als ein Feind Gottes, bein eigener allerarafter Feind, und ein Feind anderer Menschen, Du magst diese Feindschaft gleich auf eine subtilere, oder grobere Urt, oder aar unter dem Schein der Liebe ausus ben. Saft du die wahre Liebe nicht : fo fehlet es dir auch an deme jenigen Glauben, der in Chrifto allein gilt, und wodurch wir die Seligfeit erlangen; benn berfelbe ift durch die Liebe thatig, Gal. 5, 6. Saft du die wahre Liebe nicht: was wird dich beine gante Religion helfen ? was wird dir all bein Biffen, forschen, difputiren über gotts liche Warheiten, all bein Beten, Singen, Kirchengehen, Beichten und Communiciren für Rusen bringen? Wenn ich mit Menschen-und mit Engel-Zungen redete, spricht Paulus, und hätte der Liebenicht: so ware ich ein tonend Erk, oder eine flingende Schelle. Und wenn ich weiffagen konte, und muffe alle Geheimmiffe, und alle Erkentnis, und hatte ale len Glauben, (ben Wunder Glauben) alfo, daß ich Berge versette, und hatte der Liebe nicht: so ware ich nichts. Und menn ich alle meine Sabe den Urmen aabe, (aus Ebrgeit oder damit ben Giott etwas zu verdienen,) und liefe meinen Leib brennen, und håtte der Liebe nicht: so wäre mirs nichts mise, 1. Cor. 13, 1, 2, 3.

Fehlet es dir nun an diesem Kleinod: v so saume nicht, sondern trachte darnad), daß du es bekonnnest. Du wirst es durch deine Natur-Kräfte nimmernicht erlangen können; denn es ist einGeschend und Wirchung der Gnade. Darum bitte Gott ernstlich um die Gnadde, die dem liebloses Hert andern, im Glauben zu Issu dringen, und die wahre Liebe in daselbe ausgiesen kan. Lege aber auch durch die Kraft dieser mächtigen Gnade von tund an alle vorsesliche Feindsschaft ab, die du bisher gegen Gott, gegen dich selbst, und gegen veinen Nechsten ausgeübet: so wird der Geist der Liebe dich durch dringen, und zu dem seligen Bilde des liebreichen himlischen Baters

mmer mehr verflaren.

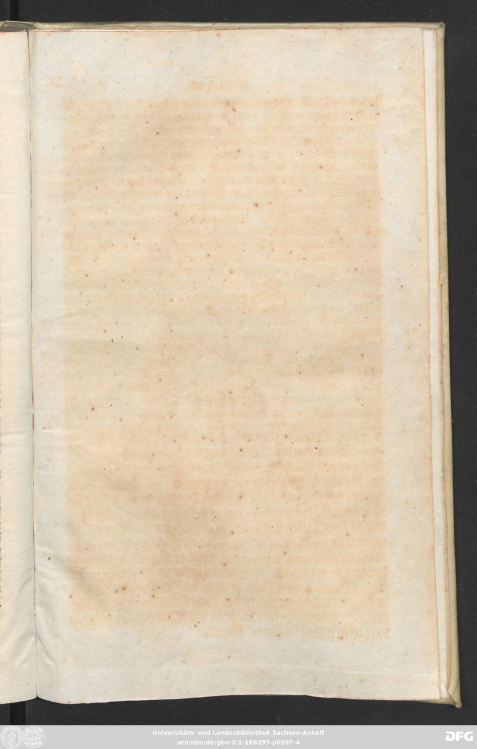
Solten aber nicht auch diejenigen einer Ermunterung nöthig gaben,

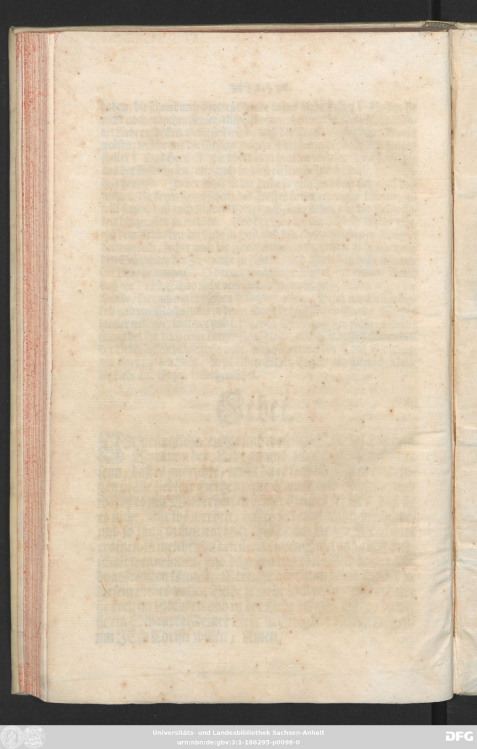
haben, Die schon burch Gottes Gnade in der Liebe ftehen ? Solten fie nicht noch manchen Kehler, Unwollfommenheit und Schwachbeit an ih rer Liebe entdecken, wenn fie Diefelbe nach der Regel des gottlichen Worts prufen, welche uns die Geftalt mahrer Chriften in der Liebe vor Quaen ftellet ? Das Bert ift, wie überhaupt in allen einzelen Pflichten, Die aus der Liebe fliesen, also auch in Diefer Grund Pflicht felbit, jur Eragheit geneigt. In der Belt ift die Liebe fo erkaltet, daß fich auch dies jenigen, die benm Teuer fiten, des Frostes faum erwehren tonnen; ich will fagen, daß auch Rinder Gottes in Gefahr ftehen, in die Liebloffafeit hingeriffen ju werden. Und der Satan, der fichalle Dube aibt. auf dem Erdboden die Liebe in Sag, und den edelen Frieden in Krieg au verwandeln, fuchet auch die Friedfertigen ins Gewirre zu bringen,auf ben Schauplat der Zwitracht ju führen, und ihnen das hohe Kleinod ber Liebe ju rauben. D darum machet, ihr Rinder Der emigen Liebe! daß ihr diefen Schat nicht verlieret. Rampfet im Glauben gegen Die Seinde, Die euch um benfelben bringen wollen. Betet um Beffandige feit und um Bachsthum in diefer Rraft ber gottlichen Gnade. Werdet immer williger, lauterer und fertiger in Musubung ber mahren Liebe: so werdet ihr nach einer kurpen Zeit, die ihr noch hier in den Gegenden ber Lieblofigfeit zu wandeln habt, eingeführet werden zu den Wohnungen einer ewigen Liebe, ba zwischen Gott, Engeln und Menschen laus ter Liebe und Gegen Liebe herrschet.

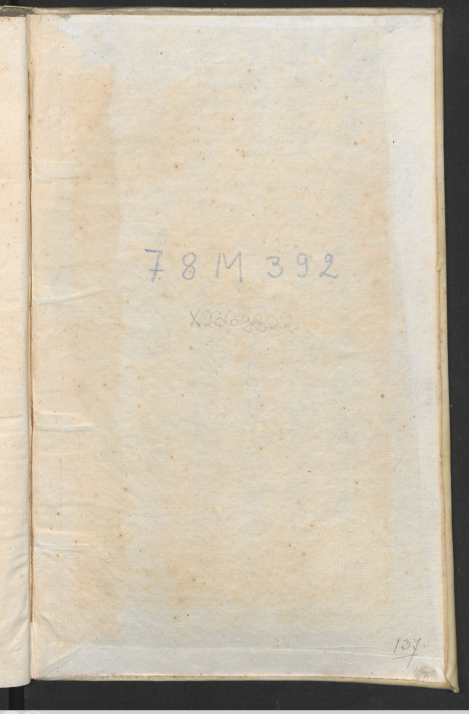
#### Gebet.

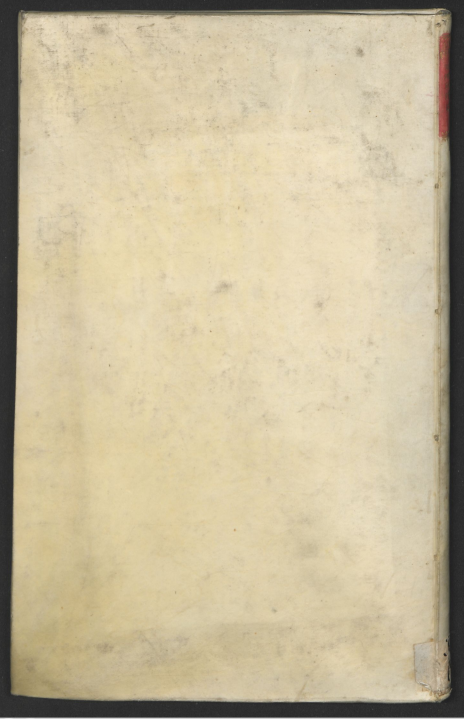
Mort von der Liebe an und allen reichlich gesegnet seyn, daß es ausrichte, wozu du es sendest. Laß es eindringen in alle lieblose Herken, wie Spiese und Ragel, und wasne es mit Wiederhacken deiner Geistes Kraft, daß sie es nicht mehr los werden, daß es sie beunruhige, beschäme, und so lang in ihnen arbeite, biß sie sich dir zur Werchatt eröfnen, in welcher du den sleischlichen Sinn und alle Zeindschaft wegnehmen, und dagegen daß edele Vild deiner Liebe aufrichten könnest. Vertiäre aber auch deine Kinder zu diesem Liebes vollen Vilde je mehr und mehr, und erhalte sie treu im Glauben und in der Liebe biß ans Ende, damit sie ein Schauplaß deiner Liebe in Ewigseit bleiben mogen, um Zesu Christi willen, Umen.

[ Në BR. 143]













# Wahlund Stönungs-Fredigsen,

welche,

Nach der am 13. Sept. und 4. Octobr. 1745. geschehenen höchsteglückten

Wahl und Srönung

Ihro Kanserlichen und Königlichen Majestät,

Allerdurchlauchtigsten Fürsten und Herrn,

BERRE

# Francisci des Ersten,

Erwehlten Kom. Kaysers, usw.

Am 14. und 17. Sonntag nach Trinitatis, auf hohe Obrigkeitliche Verordnung in der Kirche zu St. Peter öffentlich abgeleget/

uno

nebst dem Anhang einer Predigt

Von der Gestalt eines wahren Christen In der Liebe,

auf gnadigften Befehl

Ihro Hochfürstlichen Durchlauchtigkeit, der verwittibten

Srau Berkogin

ju Braunschweig und Luneburg, als unserer jettregierenden Allergnas Digsten Rauserin Durchlauchtigsten Frauen Groß Mutter /

Johann Philip Fresenius,

Evangelischer Prediger und Pastor an der St. Peters Kircye au Krancksure am Mayn. 17

