

Georg Heinrich Ribov

## Bedencken über die Frage:

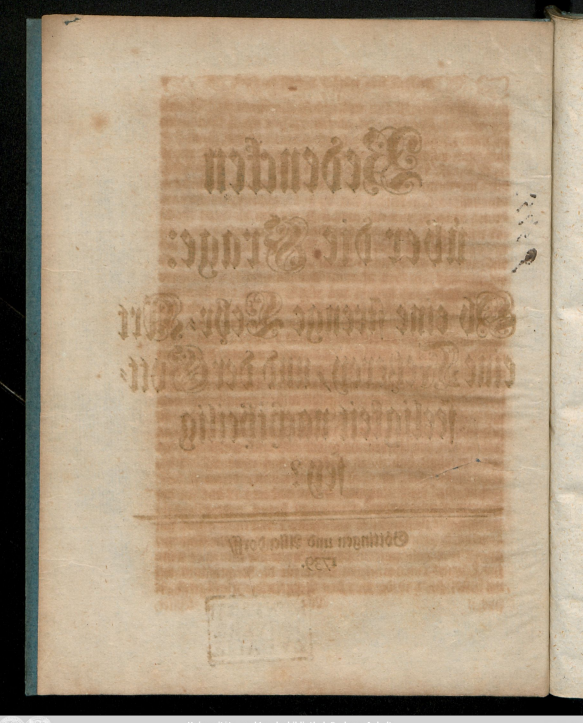
We eine strenge Behr, Art eine Retzerey, und der Sott, seeligkeit nachtheilig sey?

Söttingen und Allendorff/
1739.

Jf 1378

:525 0







## Mein Herr!

Je haben von mir über die Frage: ob eine strenge und richtige Lehrart eine Kenerey in sich fasse, und mit der Gottseligseit streite, ein unparthenischen Bedencken verlanget, und gewolt, daß ich dasselbe dem Oruck überlassen möchte. Andere, wie mich,

könte dergleichen Frage vielleicht nicht wenig befremden. Es möchten einige auf die Gedancken gerathen, daß sie sich ausserbalb Teutschland aushielten, und mit denen, welche von der Untersuchung der ketzerschen Bosheit ihren Unterhalt haben, in Bekanntschafft lebeten. Biele werden den Ort ihres Aufenthalts unter denen suchen, welche mit dem Nahmen ein besonderes Necht an der Frömmigkeit glauben erhalten zu haben. Noch andere werden die Frage selbst für unnüß erklaren. Mich hat dieselbe in keine Berwunderung gesetzt. Mir sind die angesehenen Männer nicht unbekannt, die mit einer leichten Lehrart einen strengen Eiser für die Rechtgläubigkeit verknüpfen, und die von den Aersten die Kunstgriffe erzuntet,

lernet, daß man mit Schneiden und Brennen zuweilen einen beschädigten Corper von der Verwesung befrene. Sch weiß, daß es Leute giebt, die die Gottseligfeit auch in denen Dingen suchen, worinn sie viele andere nicht finden können. Es mag fenn, daß man diefer Frage zu einer andern Zeit hatte fonnen überhoben fenn; man muß dennoch eingesteben, daß es mit derselben die Bewand. schafft habe als mit den Früchten, die nur zu einer gewiffen Jahrs-Reit aut find. Der die Fruchte zu der Reit foftet, giebt feinen guten Geschmad zu erkennen, und ein Gelehrter feine Kluabeit, wenn er die Fragen feiner Zeit versiehet. Jedennoch fan ich nicht bergen, daß mir die Entscheidung dieser Sache aus feinem andern Betracht. als darum, weil fie mir diefelbe aufgegeben, angenehm fen. Gie wiffen mein Urtheil icon zum voraus, und ich ersehe leicht, daß es denen, welchen sie es vorlegen wollen, nicht aefallen konne. Es ist allemabl nicht obne Gefabr, wenn man folden widerspricht, die die Rolle der Reker in Sanden haben, und welche mit einer fo rubmlichen Bemubung beschäfftiget sind, daß sie sich vor andern auf die Errthumer der Menschen versteben. an ihnen eine solche Scharfsichtiakeit mabraenommen. daß sie Dinge entdecken, welche andere Leser so wenig, als die Berfaffer der Schrifften felbit, bemerden fonnen. Wie leicht konten dieselben in meinem Bedencken etwas finden, das den wichtigsten Lehrsätzen schadet, an welchen ich doch keinen Zweisfel bege. Ich habe immer gesuchet mit denen in autem Bernehmen zu leben, welche die Klugbeit gelernet, das, was andere aus neidischen, eigennüßigen und herrschsiichtigen Absichten thun, nach bem Triebe der Gottseligkeit zu verrichten. Ist meine Schwachheit so groß gewesen, daß ich sie nicht allemahl gleich eifrig geliebet.

liebet, so habe ich sie doch gar sehr gefürchtet. als die Berficherung, daß mein Rahme foll verschwiegen merden, wird mich ben folden Uberleaungen beruhigen konnen. Ich ergreiffe dieses Mittel gerne zu meiner Siderheit, welches einige weise Manner zur Bedeckung ibver Ehre angewendet, und von dem ich die Hoffnung babe, daß es ben noch mehrerern Benfall finden werde, da sie schon mit Anzeigung des Nahmens ihren guten Nahmen, ben so schlimmen Zeiten, wie die unsrigen sind, verlohren haben. Ein neuer Zweiffel ist mir aber im Gemuthe aufgestiegen, welcher den Mangel des Rugens von meiner Bemühung zum Grunde bat. Die meiner Meinung benftimmen, brauchen meinen Unterricht nicht: und die derselben nicht benpflichten, mochten durch meine Borftellung nicht bekehret werden. Ein guter Freund, dessen Urtheil ich vieles zutraue, bat mir vorldnast die beilfame Lebre eingefloffet, man muffe es einem Gelebr= ten, der über vierzig Jahr alt worden, nicht zumuthen, daß er seine Meinung andern folte. Nach dieser Regel habe ich diejenigen, welche in einer neueren Streitigkeit wider einen Gottesgelehrten, der unter den Waffen alt geworden, geschrieben, allemahl beflaget, baß fie ibre Zeit nicht bester angewandt, als daß sie denselben widerlegen Woher weiß ich aber, daß mein Bedencken wollen. nicht denen, die diese Jahre erreichet, in die Sande kom= men werde? Ich traue ihnen zu, daß fie es aus Liebe zu mir nur denen mittheilen werden, deren Alter Sie aufs genaueste untersucht, damit ich doch nicht gang umsonst gearbeitet habe. Allein es sind gar einige Unglaubige. welche mit ungemeiner Dreiftigfeit behaupten: es ware ein Mangel der Ginficht in den Zustand des gelehrten gemeinen Wefens, wenn man sich überredete, daß man die 21 2 Streit:

Streit-Frage mit Gründen, die aus der Sache selbst genommen sind, schlichten wolle. Es wären dazu die von aussen hergehohlten Gründe unumgänglich erforderlich, zu welchen sich einige unzeitig schamhafftige Gelehrte nicht

begvemen wolten.

Diese bestehen in einer ungemeffenen Frenheit feine Gedancken zu fagen, in Parthennehmung, in Austhellung der Geschencke unter der Bedingung, daß man nicht tadele, wenn man uns nicht loben wolle, im unermudes ten Schreiben, in frengebigen Lobsprüchen, in Gastmahlen, Henrathen ic. Ich gestehe die Schamhafftigkeit und Ungeschicklichkeit, die mich hindern, daß ich solche Mittel nicht erwählen fan. Inzwischen wurde doch mit dem allen Ihrem Befehl fein Genuge geleistet werden. Daber mir wider diesen Zweiffel nichts übrig bleibet, als das Vergnügen, daß ich Dero Befehl ausgerichtet habe. Damit man aber mich nicht felbst der Lehrart halben, worüber die Frage entstanden, verdächtig mache, will ich in meinem Bedencken mir das Erempel der Rechtsgelehrten, auffer wenigen Beranderungen, zur Rachahmung vorstellen, wenn ich vorber erinnert habe, daß deren Lehrart in ihrem Gutachten von dem Schulweifen den Urfprung, und das Recht der Verjährung vorlängst für sich habe. Ich will deswegen die Ihnen zugestellte, und mir zugefertigte Entscheidungs-Grunde zu Zweiffels-Grunden annehmen, und denenselben andere entgegen setzen. denn

1. bedencklich ist, daß eine strengere als bisher gewöhnliche Lehrart soll in die Gottesgelahrtheit eingeführet werden. Eine jede Neuerung ist aller Orten, am meisten aber in derselben, billig für verdächtig zu halten. Denn was sind die Repereyen anders als Neuerungen?

Das

Das Amt eines evangelischen Lehrers ist, nicht nur die Wahrheit vorzutragen, sondern auch dieselbe zu vertheidigen. Da nun eine solche neue Lehrart sich hervor thut, ist es nothig, daß man sich derselben aus allen Kräfften entgegen stelle, widrigenfalls wird das Unkraut nebst dem Weißen auswahsen.

11. So hat man angemerckt, daß nach einer strengern Lehrart nicht alle Beweißthümer in der Gottesgelahrts heit, welche man vormahls gebrauchet, stehen bleiben. Was kan daraus anders folgen, als daß man die wichtigsten Lehrsähe in Zweisfel ziehet, sie endlich verwirstt, und in eine strafbahre Reseren verfällt?

III. Gehet diese Lehrart von dem Exempel Christi und der Apostel ab. Nun will es keinem Gottesgelehrten ansiehen, sich von dem Musier des grossen Lehrers und seiner ersten Boten zu entfernen, da deren Exempel vielmehr in Negeln zu verwandeln seyn. Kan auch noch eine grössere Keseren als diese seyn, daß man von dem Exempel Christi und der Avostel abweichet?

IV. Sind die Erempel derer vorhanden, welche nach der neueren und angegebenen strengeren Lehrart in Jrrthümer verfallen, welche alle Religion ausheben, oder doch den Grund des Glaubens untergraben. Wem kan unbekannt sehn, was Spinoza nach dieser Lehrart vorgenommen, der in dieselbe die Gottesverläugnung eingekleidet hat? In unsern Tagen ist der beruffene Wertheismische Bibelüberseiger mit derselben bekannt worden, wis der welchen die Gottesgelehrten ein einstimmiges Urtheil der Verdammung gefället haben. Was kan daher deutlicher sehn, als dieses, daß dergleichen Lehrart die gröbssten Regerenen in sich sasse dergleichen Lehrart die gröbssten Regerenen in sich sasse verschliesset, muß dieses jedersman einleuchten.

V. Hat man sogleich in der ersten Kirchen erkannt, daß die vornehmste Ovelle aller Reperey der Hochmuth sey. Viele Kirchen-Väter bestätigen dieses. Man wird in einer bekannten Sache keinen Beweiß von mir verlangen. Es ist aber die Lehrart, worüber die Frage entstanden, solchen Leuten angenehm, welche mit einem unerträstichen Hochmuth behasstet sind, und alle Menschen neben sich verachten. Waskan man anders daraus schließen, als dieses, daß die Lehrart davon die Ursache, und daß dieses der gebahnte Weg zur Keßeren sen? Damit man dieses um so viel mehr einsehe, bezieht man sich auf den Ausspruch des Seneca: Minus Dei verens, quia Mathematicus. Das kan im vollkommenen Verstande auch von dennen gesagt werden, die die mathematische Lehrart billigen,

und fich derfelben bedienen.

VI. Es ift um fo viel weniger zu bewundern, daß man in der Lebrart eine Rekeren behauvtet, indem man vorlanast dargethan, daß auch so gar in den Runst-Wortern deraleichen vorhanden sen, wie denen nicht unbefannt ift, Die sich ein wenig in den Streitfragen der Gottesgelahrt. beit umgesehen. Ja was noch mehr ift, man hat Rekerenen in der Sprach- und der Vernunfftfunft, auch in der Natur-Lebre gefunden. Beil dieses nicht einem jeden gleich bekannt seyn mochte, will ich meinen Sak aus der Historie befestigen. Was die Runft-Worter anlanget, hat vormable Tonfor, ein Superintendens in dem Sadlerlande, in einer besondern Schrifft dargethan, daß auch in den Wortern eine Regeren flecke. Der Bischoff au Paris, Steffen, bat im Jahr 1277, eine Sammluna von dergleichen Frethumern gemacht, unter welcher auch Die Gage zu finden fenn, die Robert, ein Bruder Rilimarchs Ersbischoffes zu Canterbury, im Jahr 1277. ju Ochsfurth all little

furth verdammet bat. Hiervon einige Proben zu geben. fo beift es daselbst folgender massen: Errores in Grammatica cap. I. Ego currit, tu currit, eque funt perfecte & congrue! Item, currens est ego. Item eque fuit congrue sortis legere, forti legere, sicut sortem legere. Itemque verbum, manens verbum, potest privari omnibus suis accidentibus. Itemque nullum nomen est tertia persona, Errores in Logica, quod syllogismus peccans in materia est syllogismus &c. \*) Damit man nicht aus diesem Auszuge urtheile, als wenn diese Sate nur mit dem gelinden Nahmen der Jrrthumer belegt waren: fo will nothia fenn anzumerden, daß nach der Schreibart, der man fich wider die Reker bedienet, allemahl das Mort Berthum so viel als eine Reteren bedeute. Auf daß man an dieser Auslegung um so viel weniger zweisele, wird es gut senn anzumerden, daß der Bischoff Steffen ausdrucklich in der Vorrede dergleichen Errthumer manifestos & execrabiles errores, das ift, offenbabre und verfluchte Frethumer nenne. Wie er denn auch im Schluffe dieienigen, welche folde Frethumer begen, vor den Richterftubl Christi ladet. Aus dem angeführten machen wir nun die Rolae, daß, da in den Wortern und in der Vernunfftkunft Rekerenen verborgen liegen; dergleichen auch in der Lebrart können angegeben werden. Denn die Worte find willführliche Zeichen der Gedancken; und die Lehrart eine willführliche Ordnung seine Gedancken vorzutragen. Ift nun in dem einem, was willführlich ift, eine Rekeren, wie folte man nicht auch in dem andern es einaesteben? Die Lehrart ift ein Stud der Bernunfft-Lehre. Da man nun in derfelben Reterenen aufgesuchet, wie folte man nicht auch in der Lehrart diefelbe antreffen? Diese Beweiß

<sup>\*)</sup> In appendice L.IV. feneentiarum Petri Lombardi, Parrbifiis a Petro Gaudoul edit, 1518, 2.

thumer sind unwiderleglich; daber ich vor andern dieses Stud ausgeführet habe. Beytäusig sinde ich die Erinnerung diensam, daß in einer Gesellschafft, die auf die Resteren ein wachsames Auge hat, heilsam sen, denen der gesehrten Sprachen kundigen einen Sitz vor andern einzuräumen, als welches die daher an unterschiedenen Orten noch nicht in Gebrauch gesommen ist, ohngeachtet es ausgemacht, daß die Sprachkundige in Entscheidung der gestehrten Streit-Fragen eine besondere Kertiakeit wegen ih-

rer Bielwiffenheit besitzen.

VII. Bedienen fich die Liebhaber der neueren Lehre art infonderheit der Zeichen SS, +,-, =, gar offte. Es felilet mir an der Zeit den Ursprung dieser Zeichen zu untersuchen, sonft wurde es sich vielleicht zeigen lassen, daß diefelben aus einer unreinen Ovelle hervor gefloffen. Doch dieses auf die Seite gesetzet, so raumen wir ein, daß auch einige unverdächtige Lehrer vormahls dieser Zeichen sich bedienet, aber in einem guten Berffande, und ohne Rads theil der Wahrheit. Wer weiß aber nicht aus der Kirden Geschichte, daß, was vormahls ohne Schaden fonte gesagt und gebraucht werden, nach erfanntem Mißbrauch der Reper verworffen ift? Dun behauptet man, daß man diesen Zeichen in der neuern Lehrart eine besondere maaiiche Krafft benlege, gleich denen Zeichen, die man ben denen Beschwerern vormable im Gebrauch gehabt. Ift aber noch eine gröffere, und schädlichene Ketzeren als die Raube ren zu finden? Es find auch wurdlich unter den Regern. den Gnostifern und Manichaern, deraleichen gewesen, welde sich gleichfalls gewisser magischen Zeichen bedienet baben. Dieses erhalt dadurch nicht geringe Wahrscheinlichfeit, weil diese Lebrart denen vornemlich, die zur Mathe matic eine Neigung baben, anklebet. Run weiß man.

daß die Kanser verschiedene Befehle wider die Mathematicos ausgeben laffen, in welchen dieselbe mit den veneficis oder Zauberern in eine Claffe gesetste werden. Mir ift nicht unbefannt, wie andere das Wort Mathematicus aus legen; allein die Ausleaung thut mir fein Genugen. Dif find vielleicht die Leute gewesen, welche fich der Zeichen der SS. oder anderer abnlicher bedienet. Es ift mercklich, daß man zu aller Zeit in der Kirche die Mathematicos im Verdacht gehabt, und sie nicht zu öffentlichen Alemtern kommen laffen wollen, sondern der Regeren öffentlich angeflaget babe. Bon dem erffern nur eines zum Beweise anzuführen, beziehe ich mich auf das, was mit Bufebins von Selfa geburtig zu Emifa, einer Stadt am Berge Libanon, vorgegangen. Man machte groffe Bewegungen, und bedachte fich lange, ebe man denfelben zum Bischoff annehmen wolte, dieweil man in Erfahrung gebracht, daß er fich in der Mathematick wohl umgeseben habe. \*) Daß man dieselben der Zauberen beschuldiget, fan man unter andern aus des Naude \*\*) feiner Schut-Schrifft erfeben, darinn er viele groffe Manner, Die dies fer Wiffenschafft ergeben gewesen, wider die Anklage von der Zauberen zu vertheidigen bemühet ift. Ich fan nicht in Abrede senn, daß nach dieser Uberlegung demselben nicht benyflichten könne, sondern auf die Gedancken gergthe, daß dieses die Ketzeren sen, welche von Zeit zu Zeit unter der hand fortgepflanget ift, bis daß sie nunmehro ungescheuet ans Licht tritt. Man thate also nicht unrecht, wenn man sie die mathematische Reperen nennte, weil sie ben denenfelben von Zeit zu Zeit ist heimlich unterhalten

Socrates L. II. c. IX. H. E. Sozomenus L. III. c. VI, H. E.

<sup>\*\*)</sup> Apologie des grands hommes.

worden. Jedennoch sind Ursachen vorhanden, daß man nicht einen Geschlechts - Nahmen für eine besondere Urt bestimme. Denn es sind einige, die es in diesem Stuck nicht mit den alten und neuern Mathematicis halten, sondern die Mathematick nach einer fremden Lehrart vortraaen, den Euclides und andere übel desfalls anlaffen, und sich wohl daben befinden. Es ware unbillia, wenn man diese mit unter die Retzer ziehen wolte. Mir gefällt der Nahme, weil doch eine jede Kegeren ihren befondern Rahmen baben muß, am besten, daß man es die Hæresin paragraphariam oder die 666 = Reteven nenne. Diese Benennung ift nicht gant meiner Erfindung zuzuschreiben, sondern sie stammet von einem \*) Ertraelebeten ber, welcher die Weltweisheit, darinn man diese Lebrart braucht. mit einem sinnreichen Ausdruck, Philosophiam paragraphariam genennet hat. Ich hoffe, daß diefe Benennung mit allgemeinem Benfall werde angenommen werden, und daß aus Unführung der St. gleich die Reteren werde erfannt werden. Es ware zu wünschen, daß durch einen allaemeinen Schluß der Kirchen folgende Satze wider diese schädliche Ketzeren festgestellet wurden: 1) daß man sich nicht mit der Untersuchung der Erklärungen weitläuftig einlassen solle, 2) daß man sich bute aus dem vorbergebenden das nachfolgende zu schlieffen, 3) die Gase fo ordne, daß alles einerlen ist, man setze das lette zuerft oder binten. Auf die Weise wird man die Quelle der Kekeren verstopfen, weil alsdenn es unnothig ist die Ss. aufzuführen.

VIII. Ift es ben den Gottesgelehrten eine ausgemachte Sache, daß einige Regerenen aus keiner andern Ovelle, als aus einem verworrenen Zustande des Gemuths, entsprin-

<sup>\*)</sup> Dieses Wort habe ich so im MSc. vorgefunden.

pringen. Bon der Urt find die begeisterten Menfchen. Die man Fanaticos, &c. Enthustasten nennet. Es bat por nicht langer Zeit ein beluftigender Zeitunge : Schreiber von gelehrten Sachen umffandlich erzehlet, daß nach diefer Lebrart ichon einige würcklich phantafiret, und in Raferen gerathen waren. Wer begreifft nicht hieraus allein, daß diese Lehrart entweder die Reteren selbst sen, oder doch unfehlbar dazu führe? Es ist zwar noch eine Frage in der Sittenlehre und dem Rechte der Natur: ob ben einem Rasenden, und im Kopff verwirreten eine Zureichung ftatt babe? Und es gewinnet das Unseben , daß man dieselbe mit Rein beantworten muffe. Auf welchen Kall auch diese rasende Menschen muften mit dem Nabmen der Reger verschonet werden, und würde man dieselbe eben so wenig Keker, wenn sie gefährlich irren, als andere, in gleichen Umifanden, Diebe und Morder nennen, wenn dieselbe etwas anders entwenden, oder gar Menschen todten. Allein es ist dennoch unleugbar, daß dasjenige alles, was von der Frenheit nur anfänglich abgehänget, einem könne zugerechnet werden. Leute nun doch im Anfange nach ihrer Frenheit eine solde Lebrart erwehlet baben, die sie um den Berstand gebracht, so muß man ihnen auch das alles benmessen, was sie in dieser Raseren verrichten. Es fan diese Unmer= dung denen dienlich seyn, welche die Straffe der Reter nach ihrem Umte bestimmen muffen, und zur Berubigung ibres Gewissens nicht wenig bentragen.

1X. So hat man angemerket, daß, wenn sich die Schuster in gelehrte Sachen gemenget, sie alsdenn gar leicht in Reheren verfallen. Ich will nur eins und das andere Erempel anführen aus meinem Vorrath von gelehrten Sammlungen, damit man diese Beschuldigung B2 nicht

nicht für ungegründet halte. Im zwenten Jahrhundert hat sich zu Nom ein gewisser Theodotus, mit dem Zunahmen Coriarius, welchen er ohne Zweissel als ein Lederbereiter von seinem Handwerk erhalten, durch seine Ketzeren hervor gethan, den der Bischoff daselbst, Victor, aus der Gemeinschafft der Kirchen zu stossen sich genöthiget sand. Wie nahe sind aber die Schuster mit den Leder-

bereitern verwandt?

Cerdo ist in diesem Jahrhundert auch mit seinen Mißgeburthen 3 Licht getreten. Ich überlaffe es den Gelehrten zur genauern Untersuchung, ob nicht dieses vielmehr der Nahme seines Handwercks, als sein eigentlicher Nahme gewesen. Wem ist unbekannt, was der Schuster Jacob Bohme für unbegreiffliche Reterenen zu Marckte gebracht. Nun ift uns nicht vor langer Zeit ein Schufter befannt worden, der gezeiget, wie man nach der neuen und strengen Lehrart die Schue verfertigen fonne. Es wollen zwar einige behaupten, daß der Urheber diefer Schrifft ein gelehrter lateinischer Sprachfundiger, der sich durch eine stachlichte Schreibart bekannt gemacht, seyn soll. Man hat mich auch berichten wollen, daß darunter eine feine Durchhechlung der neuen Weltweisen verborgen liege. Ob nun zwar in diesem Kall sowol die Schreibart zu loben ware, als auch die Ausführung felbft, indem man es mit folden Leuten zu thun bat, die nach dem VHI. Grunde im Haupte nicht richtig find, ben welchen des Iuvenals Spruch von dem Domicianus würde statt haben: Sed periit, postquam cerdonibus esse timendus coeperat; so bin ich doch aus mehr als einer Ursache überzeuget, daß diese Schrifft würdlich von einem Schufter herrühre. Bis daber hat derfelbe fich nicht auffer feinen Schrancken gewaget, und von feinem Leisten fich nicht

nicht aar weit entfernet. Wer fan aber aut dafür fagen. daß er sich nicht auch an die Gottesgelahrtheit wagen, und den Sak, daß die neue Lehrart eine vollkommene Rekes ren sen, durch sein eigenes Bensviel, bestätiget werde? Mirgendswo ist die Besoranis gegründeter, als ben diefen Umständen. Die bisher angeführten Grunde mochten einigen zu schwach vorkommen. Ich will daher noch ffardere benbringen. Dazu gehöret X. daß man nach dieser Lehrart die Erklärungen in der Gottesgelahrtheit verändert, unter dem eitlen Vorwand, daß 1) die gewöhnlichen zu weitlaufftig find, 2) dieselben öffters Dinae in sich fassen, welche durch dassenige, was in der Gre flarung enthalten ift, schon so bestimmet werden, 3) dasjenige in die Erklärung aufgenommen werde, welches erft aus der Erklarung folte bergeleitet werden. Allein, da man aus der Erklarung sogleich ersiehet, welcher Mennung jemand benpflichtet, und dieselbe der Probierstein ist, an welchem man den Werth und die Nechtgläubigkeit eines Verfaffers prufet: fo fan man eine Veranderung in den Erklärungen auf keine Weise dulden. Gine solche Frenheit verstecket den Frethum, und verbirget den beimlichen Gifft. Wenn auch zwentens schon etwas überfluffiges in die Erklarungen einfliesset, weiß man doch, daß das überflüßige nicht schade. Es dienet zu mehrerer Deutlichkeit, die ben den Erklarungen mehr als die Rurke nuket, wenn etwas mit in dieselbe eingeschoben wird. welches schon durch das, was vorgebracht ist, zugleich mit festgestellet wird. Was den dritten angegebenen Kehler betrifft, wollen wir uns nur auf das Urtheil des Berrn Clercs, an deffen Rechtglaubigfeit wir fonft nicht wenig auszuseten haben, der Rurge balber bezieben, welcher sein Mißfallen an denen bezeuget, die mehr erweisen, als nothig ware. Man wird uns deshalb nicht mit demselben in eine Reihe setzen. Es hat hier statt: Fas oft & ab hoste doceri. Folgte man dieser Regel, so wurd de man vieler Weitlauftigkeiten überhoben senn, und we-

niger zu tadeln baben.

XI. Ift diese Lehrart in Unsehung der Gebeimnisse aefabrlich. Denn nach derselben will man alles erwiefen haben. Die Gebeimnisse aber geben über die enge Schranden unsers Berstandes, und find so beschaffen, daß niemand eine Einsicht in den Zusammenhang dersel ben mit andern Wahrheiten erreichen fan. Man hat dieses an Recfermannen, \*) Poiret, \*\*) und Smiter, \*\*\*) als eine Verwegenheit, die mit der Reteren genaue Verwandschafft bat, angeseben, daß dieselben die Dreneinias feit beweisen wollen. Es ift einerley, man leugnet dieses Geheimnif, oder beweiset es. Denn was man angiebet. ist etwas anders, als die Lehre selbst. Woraus denn XII. folget, daß diese Lehrart entweder zu der Berkehrung der Ordnung des Senls dienet, oder gerades Weges zum Unalauben führe, welches noch ärger als die Regeren ift. Ben einer reiffen Erwegung dieser Grunde zusammen genommen wird man, wo man nicht schon mit dem feterischen Gifft angesteckt ift, die Regeren dieser Lebrart eine seben.

Es ist aber die andere Frage: Ob diese Lehrart nicht der Gottseligkeit Eintrag thue, noch übrig, welche wir mit einem nachdrücklichen Ja bekrässtigen. Dieses erhelet, 1) weil darinn die Reperen in ihrer Blosse vollig aufgedeckt ist. Was kan aber bekannter senn, als dieses,

<sup>\*)</sup> In Syft. Theol. L. 1. c. 3. 4.

<sup>\*\*)</sup> In Cogit. rational. de Deo, anima & malo append. ad c, 8. lib. 3: \*\*\*) In Notis ad VII. Medit. fex Cartesii adjestam,

daß eine jede Regeren von der Gottlosiafeit bealeitet werde? Deswegen man vorlanast es eine feterische Bosheit (pravitatem hæreticam) genannt hat; 2) erhellet aus dem IV. Punckt der ersten Frage, daß man dadurch sich von dem Eremvel Christi und der Avostel entferne, welches die auserste Gottlosigkeit ist. 3) Ist dieses der allgemeis nen Mennung der Gottesgelahrten, die eine Rrafft des Gesekes hat, zuwider. Denn ob zwar einige sind, die diese Lebrart nicht für kekerisch halten, so sind sie doch darinn mit andern einstimmia, daß sie piarum aurium offensiva sen. Den Unterscheid aber awischen dem, mas eis ne sententia hæretica und piarum aurium offensiva sen, bat der Bischoff von Meaux, Bossuer\*) umständlich untersuchet; 4) kan man daraus die Gottseligkeit dieser Lebrart erkennen, daß diese Leute sich in ihrer Lehrart nicht nach dem Urtheil anderer Gottesgelehrten richten wollen. Denn wir wollen einmal fegen, welches wir doch damit nicht einraumen, daß darinn nichts schädliches zu finden, ja daß man nichts boses thue, wenn man sich derselben bediene, so ist es doch eine willkubrliche Sache. Das irrende Bewissen hat ein Recht an andere Menschen, das man demfelben ausweichen muß. Diese Urfache allein ift zureichend darzuthun, daß die enigen fundigen, welche mit dieser Lehrart andere ärgern. Wer daher den Gebrauch derfelben nicht als gottloß erkennen will, muste selbst keine Empfindung von der Frommigfeit haben.

Wir haben nunmehro die Beweißgründe angehös ret, mit welchen man eine genaue Lehrart sowohl in Ansehung der Lehrsäge als der Sittenlehre verdammet. Es sind dieselbe von einer solchen Art, daß uns der Spruch

<sup>\*)</sup> In defensione declarationis Cleri Gallican, edica Eucemb, 1730, 4, pag. 62. seq.

einfallen mochte: Sape difficile est satyram non scribere. Sie find zum theil fo beschaffen, daß einer ohnmöglich sich überreden fan, daß der Verfaffer derfelben es im Ernfte gemeinet; und wohl gar einige in unsere Aufrichtigfeit einen Zweifel fesen mochten, in Mennung, daß wir ihnen die Stärcke, die sie gehabt, nicht gelassen, oder daß wir nur dergleichen erdichtet, um das Vergnügen zu haben, mit dem Schatten, den wir felbst hervor gebracht, zu streis ten. Allein die fo urtheilen, find in den gelehrten Streitiakeiten wenig geubt, und noch weniger belefen. In denselben gebet es so zu, wie die Kabeln von den verwinschten Schlössern und erzehlen. Man siehet fich, man spricht mit einander, und fennet fich nicht; so bald als uns die Personen scheinen bekannt zu werden, werden fie von uns hinweg gerücket. Ein unglücklicher Wunsch hat diese unstete Menschen in eine Gegend verset, worinnen das Veranugen der Gesellschafft nicht ftatt baben foll. Dan wird nichts als Schreckenbilder aewahr; und ben einer immerfort daurenden befftigen Bewegung des Herkens muß das Gehirn gewaltige Stoff se leiden. Dergleichen Leute muß man mehr mit Mitleiden ansehen, als sie mit einer stachelichten Schreibart auf die lette Probe ihrer Geduld stellen. Wir wollen daher aank ernsthafft antworten, und einer Regung widerifeben, deren erste Unfalle ben folden Umftanden sebr naturlich sind. Bu diesem Endzweck mussen wir erst den Begriff von der Reteren untersuchen. Wir behaupten, daß nach so vielen Streit-Fragen, die von der Regeren erreget sind, ben gar vielen noch nicht einmabl fest gestellet ift, was eine Regeren sen. Will man die Kegeren eis nen Grethum in einem Lebrfage der geoffenbahrten Religion nennen, so wird die Anzahl der Retzeren febr groß.

und das vollständigste Register von den Regern febr mangelhafft fenn. Wie viele Kirchväter, wie viele Gottesgelehrten find von merdflichen Frrthumern in der Chriftlichen Religion rein und entfernet? Clemens aus Alerandrien, Epprian, Lactantius, Ambrofius, Hieronymus, Augustinus, Enrillus, Chrosostomus und andere, brauden viele Schufreden, wenn man fie entschuldigen will. Die Klugheit verstattet nicht, daß man die neueren Gottesgelehrten desfalls nahmhafft mache, diejenigen felbit. welche man doch nicht ohne Grund für rechtalanbig balt. Es scheinet also eine solche Erklärung der Regeren verwerfflich zu fenn, welche den Unterscheid zwischen den Err= lebrern und Rechtgläubigen aufhebet. Man hat diefes vor und eingesehen, und daher den Beariff in so weit ausgebeffert, daß man die, welche in den Lehrsätzen, die den Grund des Glaubens angehen, irren, den Regern zuzehlen muffe. Es ift damit die Schwierigkeit nicht vollig aus dem Wege geräumet, und es ift nach diefer Erflarung so leicht nicht, zu urtheilen, wozu doch die Erklärung dienen solte, wer unter den Regern eine Stelle behaupten konne. Wir wollen eine zu verschiedenen Zeiten streitige Frage nicht wiederholen, in welchen Gagen die Grundtehren des Glaubens, welche man nicht ohne Gefahr der ewigen Seligkeit in Zweiffel ziehen konne, zu fegen was ren. Wir wollen nur diefes gegenwärtig in Erwegung zieben, daß nach diefer Erklärung viele Lebrer, in deren Rechtglaubigfeit man fein Mißtrauen gesetset bat, mochten in die verhaßte Gesellschafft der Reger verfetet werden. Goll ein jeder Zweiffel oder Jerthum in der Wahrheit, die den Grund des Glaubens berühret, eine Regeren fenn, wie stehet es denn um den gemeinen Sauffen, der nicht nur in solchen Studen öffters einen Zweif-

fel, sondern aar Frrthumer heaet? will man etwa des Thomas Brownes Buch von den gemeinen Arrthumern durch die Ketzeren vermehren helffen? Soll der Stand der Versuchung, den die Gläubigen zuweilen auszustehen haben, die Zeitrechnung der Keheren derselben senn? Es find also nicht wenige auf die Gedanden gerathen. daß man nicht nur den Verstand eines Regers, sondern auch den Willen deffelben anklagen muffe. Darque ift Die Erklarung erwachsen, daß die Reteren ein Brrthum in einem Grundfaße der christlichen Religion, mit einer Bartnäckiakeit verknüpft, sen. Dieses ift die gewöhnliche Erklarung der Gottesgelehrten, welche der Konigs= bergische Gottesgelahrte Meldior Zeidler \*) und der Abt Breithaupt in Salle in ihren Abhandlungen von der Reteren fest gestellet. Nunmehro scheinen wir zur Gewißheit in der Sache gekommen zu fenn. Diese Erklarung ist in der That besser als die vorigen. Allein sie leaet uns eine arosse Vorsichtiakeit auf, wenn wir jemand für einen Reter angeben wollen. Die bartnäckige Bertheidigung des Jerthums laffet sich so leicht nicht beur= theilen. Woher weiß ich, daß der Frelehrer nicht von der Mennung so sehr überredet ift, daß es ein Kehler des Willens werden fan? Sat es nicht Leute aegeben, die so starck von dem Schein der Wahrheit geblendet, daß sie Martner des Jerthums geworden? Woher erkenne ich, daß sie nicht aufrichtig zu Wercke gegangen find? Es fan keine Hartnäckiakeit senn, so lange wir nicht muthwillia uns an der Wahrheit hindern. Wie offt muffen wir dem, der die Gedancken des Menschen kennet, nicht das Urtheil von den Regern nach dieser Erflärung überlaffen, und net 119111911195 11

<sup>\*)</sup> In Exercitat, VII, de Definitione harctici, Regiomonti 1673. 4.

und durffen uns nicht zu demfelbigen dringen, wo wir nicht den gottlichen Rechten Eintrag thun wollen. Der Albt Breithaupt \*) faget: Es fan feiner eigentlich für eis nen Reger gehalten werden, es fen denn, daß die Bosbeit des Willens in Verläugnung der göttlichen Wahrbeit gant ausgemacht und offenbar ift. Diefes foll uns in die Gemuthefaffung fegen, nicht fogleich aller Orten über Regeren mit ungeftumen Gefchren zu flagen, und Die unruhigen Bewegungen des Saffes wider felbst gemachte Reger zu unterdrücken. Man wird vielleicht meinen, daß wir uns des Bortheils von der Schwieriakeit des Begriffes eines Regers bedienen wollen. Dieses ist unsere Absicht nicht. Denn unsernthalben mag man den Beariff der Regeren ausdehnen, wie man will, wir aetrauen uns doch die den Wiffenschafften anständige Lebr. art wider die angeschuldigte Reperen zu veriheidigen. Mir haben es nur darum bengebracht, daß wir die Alufmercksamkeit derer, die mit vieler Freudigkeit die Reger, ehe sie noch wissen, was dieselbe sind, verurtheilen, ein wenig erwecken mogen. Es ift aber nothig, daß wir mit wenigem anzeigen, was wir durch eine Lebrart verstehen. Es ift dieselbe die Ordnung, in welcher man die Wahrheiten worträget. Die Ordnung iff etwas, welches zu der Sache felbst nicht gehöret. Gie fan alfo in derfelben feine Veranderung bervor bringen. Man fete die Bucher in dieser oder einer andern Ordnung, ein autes Buch wird dadurch an feinem innern Werth nichts verlieren, und ein schlechtes nichts dadurch gewinnen. Gi ne Wahrheit wird also für sich durch die Ordnung nicht beffer noch schlechter. Es fan also eine Wahrheit Babr-

<sup>\*)</sup> Hereticus ut talis baberi nequit, nist apud quem circa negandam peritatem divinam explorata sit voluntatis perversitas l. c.

beit bleiben, sie werde in diefer oder einer andern Ordnung vorgetragen. Wie nun es mehr als eine Ordnung von verschiedenen Sachen giebet: jo beareiffet man die Richtigkeit der Megel, daß die Lehrart veränderlich und willführlich fen. Welches denn auch in den Zweiffelse Grunden in dem XI. Grunde eingeraumet ift. Sieraus ist die Folge rechtmäßig, daß in der Lehrart keine Reteren zu finden fen. Die Lehrart ift feine Wahrheit, mitbin feine geoffenbahrte Wahrheit, noch weniger eine fol de, welche den Grund des Glaubens betrifft. Bir nebmen ferner an, daß in Sachen, die willführlich find, feis ne Sittlichfeit konne gefetet, noch es für aut und bofe an sich fan angesehen werden. Daber ift in der Lehrart we= der Frommigkeit noch Gottlosigkeit zu finden. Der gan= Be Streit von der Lebrart in Unfebung der Religion ift so wichtig, als die Frage: ob man das En, wenn man es effen will, in der Mitten, oder am Ende aufmachen foll. Es ist anzuseben als die Karbe benm Kleide. Es ist die Sade fo fdwehr, als die Frage: ob ein Mobr auch wol ein Chrift fenn konne, weil die meiften Chriffen nicht fdwark, sondern weiß find? Wir brauchen feine Rirchversammlung, diesen Streit zu schlichten. Dich duncket. daß ich die mir vorgelegte Frage schon zulänglich beantwortet habe, ob ich mich schon in die Auflösung der ihnen aemachten Zweiffel noch nicht eingelaffen. Inzwischen will ich mir auch diese Mithe nicht verdrieffen laffen, wenn mir nur erlaubet fenn wird, einige offenbahr fchlechte Beweißgrunde mit Stillschweigen zu übergeben.

Dahero was den I. Grund betrifft, ist der Sat: daß in der Gottesgelahrtheit keine Neuerung zu verstatten sen, wo man sich nicht in die Reteren stürken will. Nach demselben wurde der Henland selbst kein Gehor ben

den Juden gefunden, und man wurde die Apostel mit Recht verdammet haben. Die Pharifaer hatten diefem Beweiß alle Starce geben fonnen, weil der Benland merckliche Veränderungen vorgenommen. Wenn wir dieses annehmen, alsdenn werden diejenigen eben nicht unrecht thun, welche den fel. D. Luther unter die Reger geblen. Denn man fan nicht laugnen, daß er Neuerung vorgenommen, indem er reformiret bat. Mir ift nicht unbefannt, wie man diesen Ginwurff ablebnet. Man will es durchaus nicht eingestehen, daß der Henland, daß die Avostel und der D. Luther Reuerungen eingeführet. Diefelben hatten nur die alte Religion wiederum in den Glank gesett, welchen sie vormable gehabt, und nun durch die Sahungen und Benfaße der Menschen verloh-Allein einmal duncket mich. daß Christus und die Apostel ein mehrers als diefes gethan. Sie has ben uns Sage bekannt gemacht, welche im alten Tefta. ment unbefannt oder verdeckt waren. Es find Dinge von ihnen abgeschaffet, welche nicht zu den Sagungen ge-Hiernachst gewinnet es das Ansehen, daß die Sache auf einen Wortstreit hinaus lauffe. Was ift eine Reuerung? Eine Beranderung deffen, was in einer geraumen Zeit ift im Gebrauch gewesen. Rach diesem Begriff hat man aber einzuräumen, das Christus, die Apostel und D. Luther, von den veransfalteten Neuerungen nicht können fren gesprochen werden. Reu und alt gehen auf die vorhergehende Zeiten. Es fan zu einer Zeit neu fenn, welches zu der andern schon alt gewesen ift. Es ift die gegebene Regel eine von den allgemeinen Satzen, welche viele Erklarungen und Ginfchranckungen gebrauden, wenn man sie für wahr annehmen foll. Wir wollen segen, daß die Neuerung eine Retieren sen. Ift denn

dina

auch dieses eine Regeren, daß man eine Neuerung mit demjenigen vornimmt, welches zu den Wahrheiten und Lehrsäßen des Glaubens nicht gehörig ift? Wir haben aber dargethan, daß die Lebrart das willführliche fen. welches von den Wahrheiten felbst muß unterschieden Wir haben nicht weniger erwiesen, daß die Regeren in nichts anderm, als in den Grundfaßen des Glaubens zu suchen sen. Die Schwäche dieses Beweifarundes einzusehen, wollen wir des D. Syvifis feinen Rus fter und vorstellen. Derselbe nahm eine merckliche Neuerung in der Rirchen vor, indem er den Graub des Sati res zweymabl vom Altar feate, da vorber es nur ein mabi jahrlich geschehen war. Er hoffete deshalb in den Jahrbuchern der Engelischen Kirchen eine Stelle zu erbalten. Er fan auf die Urt binein fommen, doch fo, daß er ben die Reger geschrieben wird. Dieses duncket uns unbarmberkia zu fenn. 2Bill man die Regel dennoch benbehalten, so mag man dieselbe dergestalt einschränken. daß eine Reteren eine Neuerung in den Grundfagen des Glaubens fen, welche dem, was uns die Schrifft davon geoffenbabret bat, widerspricht. Alsdenn fragen wir aber: wie beißt der Glaubens-Articfel, der von der Die thode handelt? In welchem Glaubens-Bekannfnif febet derselbe? welche Kirchversammlung bat deswegen etwas fest gestellet? Bielleicht ift diese Regel mehr dem Chris ftenthum gemäß: Man laffe einem jeden feine Frenheit in den Studen, welche die Glaubens-Lehren und die Res liaion gar nicht angeben.

Der II. Grund hat einigen Schein. Mach demfel= ben foll so viel erhellen: daß die Lebrart nicht unmittel= bar, doch mittelbar, zur Regeren führe, indem sie die bisher gewöhnliche Beweißthumer vergeringere. Es fcbei-

scheinet einerlen zu fenn, ob man den Sat laugnet, oder ob man den Beweiß verwirft; weil ohne Beweiß fein Sat fan angenommen werden. Wir haben aber dennoch nicht Ursache, davor zu erschrecken. Denn entweder der Sak ist wahr, oder er ist falsch. Ist er falsch. so wird keine Lebrart ihn wahr machen. Ift er aber richtig, so find die Beweißgrunde entweder richtig oder unrichtig. Ift der Beweiß richtig, alsdenn wird er durch eine frenge Lehrart nicht verwerflich gemacht, sons dern vielmehr dadurch in ein mehreres Licht gesetzet werden können. Ist er aber unrichtig, wie wird er durch die Lebrart einen gröfferen Werth erhalten? Es ift oh= ne Beweiß angenommen, daß es einerlen fen: man lauane einen Sat, oder tadele den Beweiß. weisen haben schon die Regel eingeführet: vieles sen wahr und richtig ratione consequentis, welches falsch und unrichtig ratione consequentia ift. Dieselbe foll so viel bedeuten: man konne etwas aus einem Grunde rechtmäßig schliessen, welches aus einem andern nicht nach der Wahrheit gefolgert werde. Diefer San laffet sich auch ohne Mube darthun. Man weiß aus der Erfahrung. daß einer sich aus Frethum auf dem rechten Wege befinden konne. Kan man diesem nicht die rechten Kennzei= then des Weges sagen, und ihn dadurch darauf erhalten? Wir nehmen an, daß einerlen Satz auf verschiedene Weise könne dargethan werden. Källt daber der Sat über den Sauffen, weil man einen Beweiß verwirft? Wir wollen diefes mit einem oder andern Erempel erläutern. Aristoteles, Riccioli, Bonle und Sturm, baben Die Schwere der Lufft durch einen falfchen Berfuch: Bernovilli \*) aber durch einen untadelhafften befrafftiget. Kan man

<sup>\*)</sup> In Actis eruditorum anno 1685, p. 457.

man den wohl beschuldigen, daß er diese Wahrheit in Zweiffel ziehe, der den Beweiß des Arifioteles nicht für aultig anfiebet? Man bat recht zu leugnen, daß aus Ef. I, v. 5. 6. die Erbstinde konne bestätiget werden. Denn daselbst ist nur von der Straffe der Gunde die Rede, nicht aber von der Gunden selbst. Es verwerfen einige den Beweißgrund für die Oreneinigkeit aus der Sebraifchen Redensart ברא אלהים Gen. I, v. I. genommen, und behaupten, daß es nichts ungewöhnliches ben den Sebraern sen, einen wesentlichen Nahmen in der mehreren Rabl, mit einem Sauptworte in der eingelen Bahl, wenn es ein Ding andeutet, zu verbinden. \*) Wenn man nun schon diesen Beweiß nicht gelten läffet, bleibet dennoch die Lehre der Dreneinigkeit unbeweglich steben. Dieses bat man mit einer andern Regel an den Tag legen wollen: Propositio hermenevtice falsa dogmatice vera esse poteft. d. i. Ein Lebrfat fan wahr fenn, ob er schon nach den Regeln der Auslegung sich nicht aus einer Stelle der Schrifft schliessen lässet. Man machte dem Belmstädtis ichen Gottesgelehrten, George Calirtus, ben Vorwurff. daß er die Anzahl der Beweißgrunde in der Gottesgelabetheit vergeringere, und dadurch die aute Sache verrathe. Er antwortete, der General fen für feinen Berrather zu halten, der den Troß von seinem Beer nicht unter die bewährten Soldaten mengen wolte. auch wider die Klugheit, allerhand Beweißthumer für Die Mahrheit zusammen zu raffen, und die Stärcke der Wahrheit in deren Zahl zu setzen. Man macht dadurch ben nicht wenigen die auten Beweißthumer verdachtig.

Nach dem III. Grunde will man aus der Abweichung von dem Exempel Christi und der Apostel eine Ketzeren

er:

<sup>\*)</sup> Lettres choisies de Ms, Simon T. II. p. 46, a Amsterd, 1730.

erzwingen. Wir wollen eingesteben, worüber wir noch vielleicht streiten konten, daß die strenge und mathematische Lebrart von derjenigen unterschieden sen, welche Chris stus und die Apostel in ihren Reden und Schrifften aebrauchet. Vielleicht ist es denn eine practische Reteren? Wir sind so unerfahren nicht in den Streitiakeiten der Gottesgelehrten, daß wir nicht wiffen folten, daß dergleiden von einigen Sällischen Gottesgelehrten und deren Freunden\*) behauptet worden. Wir fonten diejenigen anführen, die denenfelben von den Wittenbergischen Gottesgelehrten \*\*) widersprochen. Wir fonten darthun. daß dieses ein unnöthiger Wortstreit sen, und daß nicht sowol in der Ausübung, als in den Lehrsäßen die Reteren stecke. \*\*\*) Allein wir begeben uns aller dieser Vortheile, und wollen eingestehen: die Gottlosigkeit und ein fundliches Leben sen die ärgeste Ketzeren; ob zwar nach derfelbigen Regel folget, daß die rechtgläubige Rirche, dem grösten Theil nach, aus Retern bestehet. Wir wollen mehr verstatten. Es soll die ärgeste Keperen senn, wenn man in seinen Sandlungen sich von dem Exempel Christi und der Apostel in solchen Dingen entfernet, welche zur Tugend und Gottfeligkeit gehoren. Denn weiter fan man die Nachahmung nicht wohl ausdehnen, wie dieses D. Schomer in Rostock, \*\*\*\*) Holdesworth, ein

\*) Hierunter gehoren Bew D. May in Gieffen in Differe, de harest praftica, Giessa 1710. edita. Herr D. Anton. Go.

\*\*) herr D. Bernedorff in cautelis circa id, quod in religione ac theologia practicum dicitur, und herr D. Jani in prafatione Commentationis de Nicolaitis, ex hareticorum catalogo expungendis.

\*\*\*) Man lese den Heven Abt Moßheim in Supplemento ad Disfertationem de Nicolaitis, in Dissert, ad H. E. pertinentium vol. pag. 464.

\*\*\*\*) In Theol. Morali p. 25.

Englischer Gottesgelehrter, \*) Barbenrac \*\*) und andere eingesehen haben, als welche lehren, daß es Dinge gebe, in welchen wir Christo nicht nachabmen konnen, und auch solches zu thun nicht verbunden find. Von der Lehrart behaupten wir aber, daß dieselbe nichts gutes noch boses, feine Tugend noch Laster in sich fasse. Es ift also auch die strenge Lehrart keine practische Regerey. Will man aber dennoch es dafür ausgeben, so wird man die Sache dergestalt beschreiben muffen: Die practische Reteren bestehet darin, daß man Christo nicht nachabe met, auch in folden Dingen, darin nichts sittliches zu finden ift, worin kein autes noch boses kan gesetzt werden. So find wir Reger, weil wir kein Rleid, daß aus einem Stud gewirdet ift, tragen, daß wir benm 5. Abendmahl fteben und nicht liegen, daß wir nicht Sprifch Shaldaifch predigen ic. Denn in allen diesen und unzählbaren andern Sandelungen geben wir von dem Eremvel Christi ab. Riemand verlanget von uns, daß wir folche Reterenen ablebnen. Ben dem

IV. Grund ist die Frage: Ob diese Leute, die man uns entgegen sezet, die Lehrart recht gebraucht haben. Wir wollen annehmen, spinoza habe eine mathematische Lehrart in seiner Ethica, \*\*\*) als auf welches Buch man zielet, richtig angebracht. Wenn man dieses zugiebet, muß man auch einräumen: Ein falscher Satz kan richtig erwiesen werden. Dieses ist aber der Grundsatz, wie viese

<sup>\*)</sup> In Pralectionibus Theologicis habitis in Collegio Greshamensi apud Londinenses, Londini 1661. in fol. a Richardo Pearson editis pag. 713. seqq.

<sup>\*\*)</sup> In Traité de la Morale des Peres p. 24.

\*\*\*) Belches das erste in seinen operibus possbumis, die Unno
1677, ans Licht kommen.

le Gottesaelehrte und Weltweisen bemercket baben, worauf sich die Ausschmückung der Zweifeler gründet, welche Mr. Bayle in seinen Schrifften bin und wieder zum Augenmerck gemacht hat. Will man also nicht in die Zunfft der Zweifeler gerathen, so muß man vielmehr behaupten. Spinoza hat die Lehrart nicht recht angewandt, wie er aefolt. Man tadelt also die mathematische Lehrart um ib= res Migbrauches willen. Nach dieser Vorschrifft fan man uns auch um den Gebrauch des Keuers, Wassers, oder Luft zc. bringen, weil auch dieselbe Dinge schaden können. Es hat insonderheit der herr Wolf nach der mathematischen Lehrart dargethan, \*) wie sehr Spinoza wider diese Lehrart angestossen, indem er auf erbettelte oder willführlich angenommene, auf zwendeutige und undeutliche Gründe gebauet, in seinen Erklärungen von der Gewohnheit zu reden abgegangen, gang verschiedene Dinge mit einander vermenget, und im Schlieffen mehr als einen Kehltritt gethan. Was die Wertheimische Bibelübersesung anlanget, hat davon ein gewisser Gottesges lehrter, deffen Bescheidenheit sehr zwendeutig ift, in einer besondern Schrifft \*\* ) darzuthun sich bemühet, daß sie eine Frucht dieser Lehrart fen. 2Bir konten dawider benbringen, daß der Berfasser wol nicht einmal selbst die Absicht gehabt, was er vorträgt, nach dieser Lehrart einzu-Wir begeben uns aber dieses Rechts, und bemercken nur, daß demfelben zwenerlen vorgeworffen werde, 1) daß seine teutsche Ubersetzung hauptsächlich nicht mit dem Hebraischen Terte übereinkomme, 2) daß viele Stellen in den Buchern Mosis so übersette find, daß er Da=

<sup>\*\*)</sup> In Theol. Naturali Parte II. §. 687. fegg.

\*\*) Deren Situl ift: der Religions-Spotter. Diesem haben andere Beyfall gegeben.

dadurch an den Tag geleget, wie er dafür halte, daß dies felben nicht eigentlich von dem Meffia handelten. ersten Kehler muffen die Sprachverständigen unter sich Eine übeigerathene Uberfeting der Beil. ausmachen. Schrifft fan einen nicht zum Reger machen. Was den zwenten Vorwurff anlanget, konnen wir dergleichen nicht billigen. Inzwischen ist es eine Meynung, welche Grotius, D. Simon, und Clercf vorlangft verfochten, daß Die allermeisten Stellen nur von Christus im R. Test. per accommodationem angeführet würden. Diefen Mannern pflichtet derfelbe auch sonften ben. Mun ift aber wol unifreitig, daß weder Grotius, noch Clercf, noch der D. Simon fich diefer Lebrart bedienet haben. Es fan alfo unmöglich als eine Folge derfelben angegeben werden. nachdem es von denen gelehret ift, welche die Lehrart gebabt, die am gewöhnlichsten ift. Solche Beweißthumer rechnet man sonst zu dem argumento ab invidia, welches ei= nige, die unsere Schwache zum Gespotte gebrauchen, ein theologisches argument genannt haben. Den Ungrund Diefer Unflage wird man deutlich begreiffen, wenn man bemercket, daß Pomponatius, Claudius Berigardus, Ba= nini und andere, nach der Lebrart der . Schulweisen ihren Unglauben vorgetragen, obne daß man deffals diefe Lehrart verdachtig gemacht hat. Wir pflegen unserem Geaner alle Gefälligfeit zu erweisen. Wir wollen auch in diefem Punct und auf gleiche Urt gegen ihn betragen. und mit ihm behaupten: Die Lehrart ift fraffbar, nach welcher anstößige Schrifften verfertiget find. Auf die Weise ift dennoch die mathematische Lebrart die beste, indem nach derfelben am allerwenigsten ärgerliche und der Religion nachtheilige Schrifften eingerichtet find. neten wir unferen Gegner, wuften wir feine Lebrart, vielleicht

leicht zeigten wir ihm, daß dieser Beweißgrund auf ihn zurück falle.

Der V. Grund ift ein Beweiß, daß der Berfaffer dieser Zweiffelsgründe nicht gelernet, Personen und Sa chen von einander zu unterscheiden. Uber das läßt er sich in eine historische Frage ein, die ihm schwer auszuführen ift: Ob die Lehrarts nur ben denen beliebet sen, die mit einem unerträglichen Sochmuth behafftet sind. Weit leichter ist es darzuthun, daß es viele hochmuthige unter den Gelehrten gegeben, welche von dieser Lebrart nichts gewuff. Einige Sprachverständige baben mit folchem Giffer fich berum gezancket, daß es zum Sprichwort worden: Grammatici certant, & adhuc sub judice lis est. Dieses unmäßige Streiten ist wol kein Beweiß ihrer Demuth; doch aber davon, daß Hochmuthige gefunden wer= den, deren Lehrart unverdächtig ift. Man giebet vor, die Uberredung, daß man alles nach diefer Lehrart beweisen könne, habe diese Würckung, daß deren Liebhaber aufgeblasen würden. Der Herr D. Spenner,\*) welchen wir nicht ohne Absicht vor andern anführen, erinnert gar wol, daß die Wiffenschafft, die aufblafet, feine grundliche Erfanntuiß sen. Die Lehrart, deren Vertheidigung wir auf uns genommen, führet am sichersten zu der grundli= chen Einsicht, und zeiget uns zum wenigsten, woselbst dergleichen nicht vorhanden ist. Daber ist nichts geschickter als dieselbe, den Sochmuth niederzuschlagen. fan fenn, daß man einige Mathematicos, die in der Religion verdächtig gewesen, anführen fan. Es sind aber auch andere, die mit ihrer Frommigkeit sich vor andern bervor gethan, unter welchen Newton, Barrow, Nieuwentht befannt find. Der Spruch des Seneca ift ungefchickt

<sup>\*)</sup> Bon der Gottheit Christi pag. 6.

angebracht. Denn es ist ausgemacht, daß zu dessen Zeiten, wie auch in den Edicten der Kanser, Machematici nichts anders als die Askrologos bedeutet habe. Diese sind aber, wie vormahls also auch jezo, aus der Zunsst der Machematicorum verbannet, und in die Gesellschaftt derer, die vom Wahrsagen ihren Unterhalt suchen, versetzt worden. Wenn dergleichen von Leuten angeführet wird, die in der Geschichte der Gelehrten erfahren sind, wie dieses wircklich geschehen: so hat man Ursache, ihren Willen in Verdacht zu ziehen, und sie zum wenigsten eines frommen Verruges zu beschuldigen. Solte es nicht möglich seyn, diesen Beweißgrund gegen allerhand Geslehrte umzusehren? Doch es ist kaum nöthig, sich dieser

Rechtswohlthat zu bedienen.

Der VI. Grund, nebst dem VII. VIII. IX. führen ihre Miderlegung ben sich. Denn es ift nichts mehr nothig. ihre Schwache einzusehen, als daß man fie liefet. Borfak dieselbe zu widerlegen bat sich in ein Mitleiden verwandelt. Wir feten daber nichts mehreres bingu. als daß diese Beweißgrunde nicht neu find, fondern in etner bekannten Streitigkeit wider einen angesehenen Weltweisen alle vorgekommen, und daß wenig gefehlet, man babe den Aberglauben von den Weerwolffen wiederum aufs Tavet gebracht, nach welchen man denfelben ange-Flaget, daß er die Menschen in Wolffe verwandelt habe. Lehten wir in denen Zeiten, darinn man den ungerechten Berwünschungen und Klüchen eine befondere Rrafft benleate, so wurden die Freunde dieses groffen Mannes die Benbutffe der Eumolviden, welche die Leute wiederum logwunschen konten, eifrig zu suchen haben. Die Sante des Schusters will ich nicht rubren, weil sie gar zu fdmu= a little

Son ber Bottheit Christi pag. c.

schmutig ift, sondern nur mit dem Martial\*) wünschen:

ut velles corio ludere, cerdo, tuo.

In dem X. Grunde wird eine Frage, die mehr zur Vernunfftlehre, als zu der Gottesgelahrtheit gehöret, be-Wir wollen dennoch dieselbe in etwas beleuch= ten. Es fommet darauf an: Ob man auch wol in der Gottesgelahrtheit die Erfldrungen verändern fonne? Es ist zum Grunde zu legen, daß von den Nahmens-Erklärungen vornemlich die Rede sen. Wie dieselbe in Erzehlung einiger Kennzeichen bestehen, woraus eine Sache zu jeder Zeit fan erkannt und von allen übrigen unter= schieden werden; und unterschiedene Rennzeichen zu dies fem Endzweck dienen konnen: so ift gewiß, daß von einer Sache mehr als eine Nahmens-Erklarung konne gemacht werden. Daraus sind andere Sate geschlossen, &. E. daß dieselben willführlich sind, und daß diesenigen, welche in Erklarungen unterschieden find, in der Sache mit einander überein fommen konnen. Man siehet alfo leicht, daß wenn darinn eine Regeren bestehet, man ein Reger werde deswegen, 1) weil man im willkührlichen eine Veran= derung vorgenommen, 2) weil man mit den Rechtglaubigen in der Sache felbst einerlen Meynung hat, ob man wol in den Worten unterschieden ift. Kan was ungeraumteres fenn? Diefe Beranderung ift zuweilen nothig, denn wenn die Erklarung zu weitlaufftig ift, koftet es Muhe dieselbe dem Gedachtniß einzuverleiben; welches doch ben den Erflarungen erforderlich, damit uns die Sachen um so viel mehr geläuffig senn. Eben diefes dienet zur Antwort, wenn man mennet, daß das überflußige nicht schade. Es schadet allerdings, weil es das Gedachtniß ohne Noth beschweret. Es bleibet also auch die Regel in ibrem

<sup>\*)</sup> In Epigrammat, L, III, 16.

ihrem Werth: Man muß keine Erklärung geben, die das in sich kasset, was schon in dem angeführten enthalten ist. Die Erklärungen sind die Gründe zum Beweise, wenn man also vieles in die Erklärung nimmt; so muß man an dem Beweise es öffters ermangeln lassen: woraus eine seichte Erkäntniß entstehet, welche man einem seden gönnen kan, wenn er keine bessere suchet, doch aber hat er auch kein Necht, den zu tadeln, der sich damit nicht will

abfinden lassen.

Der XI. Grund von dem Gebeimniffe ift ein Magazin vieler Einwürffe wider diese Lehrart geworden. Wir feten voraus, daß nicht ein jeder Lehrsak für ein Geheimniß kan angenommen werden, sondern daß dazu ein deutliches Zenanis der beiligen Schrift nothig fen. fes muß man uns einraumen, wo man nicht denen Spottern will in die Hande fallen, welche behaupten, man made Gebeimnisse, wo feine sind; wie denn ein Engellander \*) dieses auf eine anstoffige Urt den Gottesgelehrten schuld giebet. Wenn wir nur Die evidentiam testimonii, wie Die Gottesgelehrten reden, vor uns haben: fo haben wir genug, um den Zusammenhang der Wahrheiten zu zeigen, ob uns schon die evidentia rei fehlet. Sierauf wird man antworten: Auf die Art erweiset man doch die Geheimnisse selbsten nicht, und zeiget nicht, worinn sie besteben. Wir antworten, daß dem also fen. Allein wiffen Diejenigen was mehreres, die sich einer leichten Lehrart bedienen? können sie was mehrers davon sagen? Man fährt fort, auf die Weise ist kein Unterschied zwischen der einen und andern Lebrart in diesem Stude. fan senn; deswegen bleibet doch der Vorzug in andern Stucken. Vielleicht findet sich dennoch dieser ben der ange.

\*) In Free Thoughts p. 80.

an=

angefochtenen Lehrart darinn, daß man erweisen fan. daß ein Gebeimniß dafelbst vorhanden fen, welches zur Sache genug ift. Denn wir find allerdings der Mennung, daß sie nicht konnen erwiesen werden, und daß dies fes weder nothia noch zureichend sen, was desfalls von einigen Gelehrten vorgetragen ift. Diefe Sache wird man beffer begreiffen, wenn man mercket, daß in den 26 ffenschafften unläugbare Erfahrungen, als ein gewiffer Grund des Beweises gebrauchet werden. Die Erfahrung wird der Vernunfft, das ist dem Vermögen den Zusammenhang der Dinge einzuseben, entgegen gesetzet. Bey der Erfahrung ift alfo für sich keine evidentia rei zu finden. Daber machen wir nun den Schluß, die evidentia rei, die Deutlichkeit in der Sache felbst, kan zuweilen fehlen, obne daß dem Beweise etwas von seiner Stärcke abgebe. hieraus wird man versteben, was der herr von Leibnig in seinen Essais de Theodicee hat sagen wollen, wenn er behauptet, daß der Glaube, oder die Beil. Schrifft, die Stelle der Erfahrung vertrete.

Es ist noch übrig, das wir dasjenige erwegen, was man wegen der Gottseligkeit hinzu gesetzet hat. Der I. Grund, worauf man sich stüget, ist dieser, das die Ketzeren, die in dieser bestrittenen Lehrart gesunden wird, schon die Gottsossseit in sich sasse. Derselbe ist gehoben, nachdem wir dargethan, daß in derselben keine Ketzeren sen, ia nicht einmahl eine darinn senn könne. Die Beschaffenheit des II. Grundes von dem Erempel Christi, erhält aus dem, was wider den III. Grund der ersen Frage erinnert ist, ihre Absertigung. Das Ansehen der Gottesgelehrten, welches der III. Grund ist, kan keinen Beweiß für die Gottseligkeit, oder Gottlossseit, einer Sache absehen. Weit es aber ben diesem allen vornemlich darauf

ankommt, ob die Lehrart eine gleichgultige Sache fen: fo wollen wir noch zum Uberfluß dieses naber befrafftigen. Die Sache ift an und für fich aleichaultig, aus deren wes fentlichen Bestimmung, oder aus deren Begriff man nicht erweisen fan. daß etwas bofe oder aut fen. Ben einem Beariff, und ben den wefentlichen Bestimmungen, feben wir aber auf feine Umstände und zufällige Dinge, felbst nicht auf die Absicht, als welche mit zu den Umftanden geboret. Auf diese Beise halten wir das Spatierenge= ben für eine an und für sich gleichgültige Sandlung, weil ich aus dem bloffen Begriff deffetben nicht erweisen fan, daß dasselbe entweder aut, oder auch bose sen. der Begriff der Lebrart erwogen wird, so wird man aus demselben unmöglich darthun können, daß diese oder jene Lehrart entweder zu den sittlich guten oder bofen Handlungen gehore. Dieses bestätigen wir ferner, 1) daber nicht wenig, weit dieselbe von alten Zeiten ber in der Kirche willführlich gewesen. Denn was willführlich ift, fan nicht bose senn. Christus brauchte in vielen Studen eine andere Lehrart als die Propheten. Die Apostel giengen selbst von Christo darinn ab, daß sie nicht so häuffige Varabeln gebrauchten, wie er gethan. Lebrart war aus ber Babnsonischen Gefangenschafft oder aus Canpten unter die judischen Lehrer zur Zeit Christi in Gebrauch gekommen, daber bedienete fich derfelben der Benland. Die Apostel veränderten ihren Vortrag nach der Beschaffenheit der Versonen. 2) Erweisen wir es daraus, weil sonft alle Lehrer gestündiget haben bis auf den beutigen Tag, deren feiner vollkommen die Lebrart Christi beobachtet hat. Die scholastische Lehrart, oder eie ne andere, die ben uns im Gebrauch ift, kommet nicht mit der Lebrart Christi überein. 3) Konnen wir hierinn Chris

Christo nicht nachahmen, weil er ein Lehrer war, der nach seinem Unfeben Gase ohne Beweiß anführen fonte. indem einmahl der Beweiß in seinen Bunderwerden vorhanden war. Uns kan man aber dergleichen nicht eine raumen, da wir nicht folde Vorrechte haben, wie Chris stus und die Apostel. Dieses hat aber einen Einfluß in der Lehrart. Denn ein anderes ist etwas durch blosse Aussprüche vortragen, ein anderes ift es, alles, was man behauptet, aus der Schrifft beweisen. Wenn dieses ohne tieff eingewurkelte Vorurtbeile erwogen wird: so versprechen wir uns den Benfall, daß diejenigen, welche für die Lehrart, die bisher im Gebrauch gewesen, so sehr eiffern, vieles mit den Pharifdern gemein haben, die auch über gleichgultige Dinge einen groffen Streit erregten, Mucken seigten, und Camele verschluckten, für die Aufsage der Aeltesten eiferten, und ein Urtheil der Berdammniß über dieselbe falleten, welche darinne von ihnen abgiengen. Diefelben wolten durchaus solche Schüler haben, welche mit einer gelehrten Dummheit und blinden Geborfam ibnen als ihren Führern folgten, worüber Christus so offt geflaget hat. Der iv. Grund für den Beweiß, daß die strenge Lehrart der Gottseligkeit nachtheilig sen, ist nicht ohne einigen Schein der Wahrheit angeführet. Man gestehet uns ein, daß die Lehrart eine gleichgultige Sache sen. 11m so viel eher soll man dieselbe fahren laffen; weil sich einige daran ärgern, und es der Christlichen Sittenlehre gemäß, dem irrenden Gewissen eines andern mit Bartlichfeit und Nachgeben zu fiatten zu fommen. Allein diese Regel hat ihre Einschränckung, welche darinn bestehet: wenn Leute an einer gleichgultigen Sache, ohne einigen Grund zu haben, fich argern,

36 Ob eine ftrenge Lehrart eine Regeren, und ber Gottfe.l zc.

alsdenn brauchet man nicht derselben ungleichem Urtheil

auszuweichen.

Diese Regel ist klar, weil ich sonst gar nicht vermeiden könte andere zu beleidigen, weil immer einige ungereimte, und sich widersprechende Urtheile gefället werden. Christus giebet uns einen Beweiß davon, Matth. XI, 18. 19. Hiernächst, weil sonst sehr viel gutes unterbleiben müste, wenn die unbefugten Nichter über unsere Handlungen beständig solten gehöret werden. Man mag hierben die Worte Pauli gebrauchen: Warum soll ich meine Frenheit lassen urtheilen von eines andern Gewissen? 1. Cor. X, v. 29. Dieses wäre mein unvorgreissliches Bedenken. Ich habe die Ehre zu beharren ze.

G. B. R. D.



