

Stock Pledic THRISTIAN ERNST GRAF ZO STOUBLE S/Antif Pauli Siff: de genuino principio actionum humanarum Halo 1706 2. Buddei f. Joh: franc: f diff. De craltatione dulorofa fatuatoris nostri jena 1707. 3. Carpový pauli theod fanimadver.
1. 129 ficaes: philologico = Critico = Socre
Carpov / jacy jifit 1711. configge frances 1740. 5 gut bier / Joh. tobis: 18if. De progresse controver fix cira northicos rebaptizandos. Lyspis 1089



den 2 December 1739.

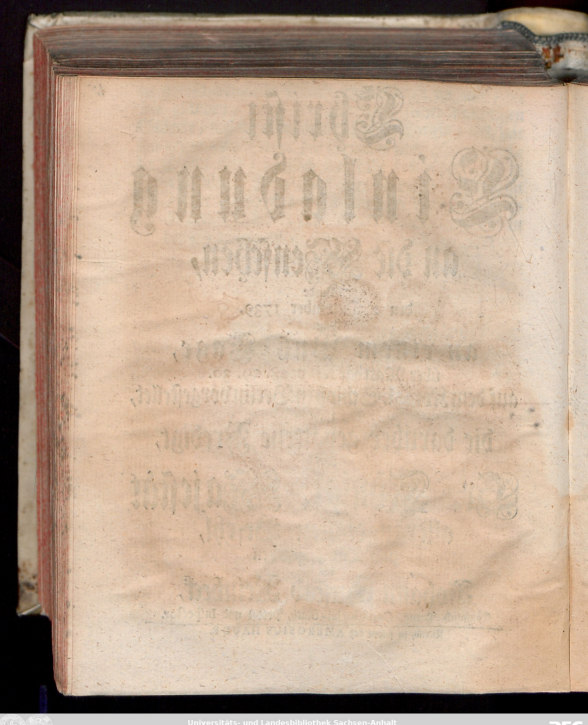
an einem Buß Zage, über Matthäi XI. v. 28. 29. 30. auf dem Königl. Schloß in Berlinvorgestellet,

die darüber gehaltene Predigt,

St. Königl. Skajeståt allergnädigsten Besehl, zum Druck gegeben

Aohann Sustan Reinbeck,

Königlich Preuß. Consistorial-Rath, Probst und Inspector.





o wahr als ich lebe, spricht der Herr, Hober, ich habe keinen Gefallen am Tode des Gottlosen, sondern, daß sich der Gottlose bekehre von seinem Wesen, und lebe. Diese gnädige Versicherung giebet uns Sott durch den Mund des Propheten Esech. c. 33.v. 11.

Sott richtet sich hier nach unserer Schwachheit. Ven den Menschen machet der End ein Ende alles Habers, daben es unter ihnen sesse bleibet. Sine endliche Versicherung wird sür die aller krästigste gehalten. Gott, da er ben keinem Grösseren zu schweren hat, so schweret er ben ihm selber. So wahr als ich lebe, spricht

der Herr, Herr. Und was schweret er dann? Ich habe keinen Gefallen am Tode des Gottlosen. Der Gottlose hat Fluch, und Tod, und Ver= damniß verdienet. Wenn nun dem Menschen sein Ge= wissen aufwachet, so fühlet er die Sunde, und den damit verknupften gottlichen Zorn, als eine schwere Last, und denket nicht anders, als daß er nun nothwendig ewig musse verlohren gehen. Die Juden, mit welchen Stt durch den Mund des Propheten redet, sprachen um solcher Ursach willen: Unsere Sunde und Missethat liegen auf uns, daß wir darunter vergeben; wie konnen wir denn leben? v. 10. Da= gegen bezeuget ihnen GOtt, daß er an ihrem Verderben keinen Gefallen habe. Zugleich aber schlägt er ih= nen auch ein Mittel vor, wie sie ihrer Verdamniß ent= geben konten. Sein heiliger und guter Wille sen, daß sie sich von ihrem bosen Wesen bekehren, und solcherge= stallt zum Leben kommen sollten. Zu dem Ende ermahnet er sie auch noch zum Beschluß insbesondre und wricht: So bekehret euch doch nun von eurem bosen Wesen; warum wollet ihr sterben, ihr vom Hause Israel.

Wir begehen heute miteinander einen Buß=Tag. Wir haben also Gelegenheit an unsere Sunde zu geden=

ten;

ken; aber auch zugleich zu lernen, wie wir der Last der Sünden, die uns etwa in unserm Gewissen drucken mochte, loß werden, und dem ewigen Verderben entzinnen können.

**Sept.**Matthái XI. v. 28. 29. 30.

Scommt her zu mir alle die ihr mühfeelig und beladen send, ich will euch erquicken: Nehmet auf euch mein Joch, und lernet von mir; denn ich bin sanftmuthig und von Herzen demuthig; so werdet ihr Nuhe sinden sitt eure Seele. Denn mein Joch ist sanft, und meine Last ist leicht.

243

Bor=

Vortrag.

Wir finden in unserm Tert vor une,

## Christi Einladung an die Menschen.

Und sehen daben.

1. Welche Menschen er zu sich einladet,

11. Was er ihnen daben verspricht, und

111. Was uns bewegen sou, dieser Einladung zu folgen.

# Abhandlung.

Erster Theil.

Spristus ladet diejenigen zu sich ein, die da mühseelig und beladen sind. Er spricht: Kommt
her zu mir alle, die ihr mühseelig und beladen
send. Dieser Ausdruck zeiget, daß unser Hepland
bier von Leuten rede, die ihre Mühseeligkeiten und Lasten
fühlen, und die davon gerne befrenet senn möchten.
Was sind die nun aber sur Leute, und was sind es sur
Lasten, die sie empfinden?

Unser

Unser Heyland redet hier eigentlich zu solchen, die da jüdischer Herkunft waren; er redet aber zugleich so allgemein, daß wir alle uns seine Worte mit gutem Grunde zu nuß machen können.

Die Juden zu den Zeiten Christi waren mit großen Lasten beschweret, die ihnen fast unerträglich werden wollten. Sie hatten das Joch des Mosaischen Ceremonial : Geleges auf dem Salse: ein Joch, von welchem ber Apostel Petrus bekennet, daß es weder die Juden seiner Zeit, noch auch ihre Bater hatten tragen konnen. Apostel = Geschicht 15. v. 10. 11. Ausser dem hatten Die Pharisaer ein Saufen Menschen = Gebothe aufge= bracht, mit welchen sie die Gewissen der Menschen be= Christus beschreibet sie daher als schwere und unerträgliche Bürden, welche die Pharisaer und Schriftgelehrten dem Wolfe auflegten. Matthai 23. v. 4. 5. Diejenigen Juden nun, die da leichtsinnig in ben Sag hinein lebten, und weder nach Gott, noch nach Menschen etwas fragten, die suhren leicht über alles hin, und bekümmerten sich um nichts. Die aber Stt fürchteten, für ihre Seele sorgeten, und nicht gern verdammt senn wollten; die fühlten das Gesetz Mosis, als eine schwere Last. Sie wurden dadurch alle Au= aenblick für Sünder erklähret, und konten doch dem= selben niemahls ein Genüge leisten. Db sie nun gleich nicht nothig gehabt hatten, sich mit den Aufsäßen der Wha=

Pharisäer lange aufzuhalten, indem GOtt nichts von denselben gebothen hatte; so hat man doch bis auf den heutigen Tag Exempel genung, wie Menschen, die da dreiste genung sind vorzugeben, als ob sie von GOttes wegen berechtiget wären, andern ben Strafe der Verzdamniß Gesetze vorzuschreiben, mit ihren Menschenschungen die Gewissen dermassen sessen und ängstigen können, daß viele tausend glauben, sie würden eine Todschunde begehen, wenn sie nicht einen blinden Gehorsam leisten sollten. So ging es auch den Juden zu den Zeizten COristi; und das machte viele unter ihnen mühzseelig und belaben.

Wir, andächtige Zuhörer, können auch mühseelig und beladen senn, und zwar in einer gedoppelten Absicht, (1) in Absicht auf unsern Zustand vor Gott, und (2) auch in Absicht auf unsern äußerlichen Zustand unter den Menschen.

(1) Wir haben es vornemlich mit GOtt zu thun. Denn GOtt ist unser Schöpfer und unser Herr. Ein Herr siehet ja villig drauf, wie sein Knecht sich verhält; wer könte ihm dieses Recht streitig machen? Sollte denn GOtt nicht vielmehr besugt senn, auf unser ganzes Verhalten seine Augen zu richten, und uns nach demselben zu beurtheilen? Wir haben es alle Mit einander mit GOtt zu thun. Denn wir sind alle seine

seine Geschöpfe, und ben ihm ist kein Ansehn der Verson. Wir haben es in alle Ewigkeit mit GOtt zu thun. Denn GOtt ist ewig, und wir, als vernünftige Creasturen, sind auch zur Ewigkeit erschaffen.

Run siehet Gott, als ein allwissendes Wesen, nicht nur auf die Beschaffenheit unserer außerlichen Werke, sondern vornemlich auch auf die Beschaffenbeit unsers Herzens, unseres Sinnes, unserer Neigungen und unserer Absichten. Er untersuchet uns, wie wir mit seinem Sinne und Willen übereinstimmen; benn er hat fich uns selbst zum Mufter vorgestellet. Gott, als die hochste Vollkommenheit liebet das Gute und hasset das Bose. Unsere allgemeine Regel heißt: Sasset das Arge, hanget dem Guten an. Nomer 12. v. 9. Ste spricht: The follt heilig seyn, denn ich bin heilig. 1 Petr. 1. v. 16. Send barmherzig, wie auch euer Vater im Himmel barmberzig ist. Luca 6. v. 36. Vergebet euch untereinander, gleichwie GOtt euch vergeben hat in Christo. Ephel. 4. v. 32. GOtt ist ein Licht, und in ihm ist keine Finsterniß. 1 Joh. 1. v. 5. Er siehet alle Sachen ein, wie sie sind, und läßt sich durch keinen falschen Schein blenden. So wandelt denn ihr auch wie die

die Kinder des Lichts, suchet die Wahrheit, folget derselben, und lasset euch nicht durch den salschen Schein der Sünden und des Wesens dieser Welt betrügen. GOtt ist die Liebe. 1 Joh. 4. v. 8. So send nun GOttes Nachfolger als die lieben Kinder, und wandelt in der Liebe. Ephes. 5. v. 1. Liebet Goist über alles und euern Nächsten als euch selbst. So ist Wott unser Muster welchem wir ähnlich und gleichförmig senn sollen; zumahl, da er den Wenschen ansänglich zu seinem Bilde erschassen hat.

Wenn wir uns nun aber dieses alles vorstellen, und uns barnach prüfen, so werden wir unserer Abweichung von GOtt gewahr werden. Unser Hauptfehler ist, daß wir so gern independent seyn, und uns nach Gott nicht richten wollen. Alle unsere sündlichen Ausschweifungen entspringen aus dieser bosen Wurgel. Mensch setet Gott aus den Augen, er fraget nach Gott nicht, er verachtet GOtt, er vergiffet GOttes. Er unterläßt das Gute und thut Bofes. Er wendet fei= ne Vorzüge, die ihm Gott gegeben, die Umstände, in welche ihn Gott gesetzet, und die Gelegenheit, die er ibm für die Sand kommen läßt, nicht an, jum Guten, sondern zum Bosen. Er verhält sich so gegen Gott, wie er doch nicht will, daß sich Menschen gegen ihn verhalten sollen. Er will nicht, daß andere ihn verachten fol=

follen; und er verachtet GOtt. Er kan nicht lenden, daß sein Knecht ihm ungehorsam ift, und er ist Gott ungehorfam. Er empfindet es übel, wenn seine Rinder gegen ihn ein Mißtrauen bezeugen, und er hat nicht das geringste Vertrauen zu dem lebendigen Gott; der der rechte Vater ift über alles, was Kinder heißt, im Himmel und auf Erden. Er thut das an seinem Nachfen, was er doch nicht will, das in gleichem Fall ihm wiederfahre. Da fan fich nun aber der Menich leicht vorstellen, daß Sott dieses alles unmöglich gefallen fon-Du bist nicht ein GOtt, dem gottlos Wesen gefällt, wer bose ist bleibet nicht vor dir. Pfalm 5. v. 5. Wie sollte Gott billigen konnen, was seinem unveränderlichen Sinne, und seinen heiligen Eigenschaften zu wieder läuft? Ran er es aber nicht billigen, sondern muß es haffen und verabscheuen; so muß er auch gegen die Menschen diesen seinen Abscheu in Zeit und Ewigkeit an den Tag legen.

Wer dieses in seinem Herzen erkennet, sühlet und empsindet; der ist mühseelig und beladen. Es lieget auf ihm eine große Last der Sünden; wie David spricht: Meine Sünden gehen über mein Haupt, wie eine schwere Last, sind sie mir zu schwer worden. Psalm 38. v. 5. Es drucket ihn die Last des göttlichen B2 2

Vingst, über alle Seelen der Menschen die da boses thun. Nom. 2. v. 8. 9. Es ängstiget ihn das Andenken der Ewigkeit. Ewig verlohren gehen, ist ein Wenschen sonst drucken und ängstigen kan. Daher stoffen dort die Angst-Worte: Ihr Berge fallet über uns, und ihr Hügel bedecket uns vor dem Angesicht des, der auf dem Stuhl sist. Offenbarung Joh. 5. v. 16. So können die Menschen mühseelig und beladen werden in Absicht auf ihren Zusstand vor Gott.

(2) Wir können aber auch mühseelig und beladen sein in Absicht auf unsern äusserlichen Zustand unter den Menschen. Es ist wohl wahr, daß es manchem Menschen noch so ziemlich wohl in der Welt gehet, und daß er die Mühseeligkeit dieses Lebens nicht so gleich empsindet. Dieses aber währet gemeiniglich nicht länger, als so lange man seinen Lepdenschaften ein Genüge leizsten kan, und man nach seinen bloß sinnlichen Empsindungen seinen Wohlstand beurtheilet. So bald sich aber die Lepden dieser Zeit auf eine oder andere Weise einstellen, so bald sinder man sich mit den Mühseeligkeiten dieses Lebens beschweret. Ja, wenn man auch

nur

nur erst anfänget seinen Verstand recht zu gebrauchen und mit demselben die veränderlichen Umstände dieser Welt anzusehen; so muß man bekennen, es sep die Wahrheit, was Sprach c. 40. v. 1 == 4. schreibet: Es ist ein elend jammerlich Ding um aller Menschen Leben, von Mutter-Leibe an, bis sie in die Erde begraben werden, die unser aller Mutter ift. Da ist immer Sorge, Kurcht, Hofnung, und zuletzt der Tod. So wohl ben dem, der in hohen Ehren sist, als ben dem Geringsten auf Erden. So wohl bey dem der Seiden und Kronen trägt, als ben dem, der einen groben Kittel an hat. immer Zorn, Eifer, Wiederwärtigkeit, Unfriede und Todes Sefahr, Neid und Zank. Wir haben ein offenbahres Exempel an dem Könige Salomo. So lange er seinen sinnlichen Neigungen nachhieng, hielt er sich für glücklich. Go bald er aber mit den Augen seines Verstandes das alles beleuchtete: so bald sprach er: Es ist alles ganz eitel, es ist alles ganz eitel. Predig. Buch Salomo c. 1. v. 2.

Ein jeglicher findet hier das Seine. Unsere ausserliche Vorzüge, die wir hier in der Welt an Ehre, Neich-B3

#### Christi Einladung

TA

thum und Herrlichkeit dieses Lebens haben, konnen uns nicht immer vergnügt machen. Wir find tausenderlen Vorfällen unterworfen, die uns solches alles verbittern. Ein jeglicher hat sein eigen Lenden, davon andre manch mabl nicht viel wissen. Er ist betrübt und trauria; und andre mennen, er ftunde ja in folchen Umftanden, daß er wohl könte frolich senn. Oft sehlt es uns ben allem auten das wir besigen, an der Gesundheit des Leibes. Und wenn es auch daran nicht fehlen sollte; so kan doch der Mensch in der Welt nicht einen leben. Da fällt uns ein: Was wird dir alles in der Welt belfen, wenn der Tod sich heran nahet. So dann wird alles senn, wie ein Traum, der verschwindet, und im Tode kanft du nichts mit dir von dannen nehmen. Wenn wir dieses recht erwegen; so kan es uns wohl mühseelia und bes laden machen.

#### Zwenter Theil.

ie nun mühseelig und beladen sind, denen giebt unser Heyland eine sehr theure Verheisfung. Er füget aber auch eine gewisse Bedingung mit hinzu, unter welcher wir seiner Verheisfung theilhaftig werssellen. Seine Verheisfung ist: Ich will euch ersquicken. Und bald darauf: Ihr werdet Nuhe sin=

sinden sür eure Seele. Die Vedingung aber, unster welcher diese Verheissung gegeben wird, ist, daß wir zu Christo kommen, sein Joch auf uns nehmen, und von ihm lernen sollen.

Die Verheiffung ift das erfte, was wir ben diesem Punct zu betrachten haben. Sch will euch erquicken; ibr werdet Ruhe finden für eure Seele. scheinet eine gedoppelte Berheiffung zu senn; Die aber eigentlich nicht weiter, als nur den Graden nach, von einander unterschieden ift. Die Erquickung der Seele, drucket eine Art des Vergnügens und der Seeligkeit aus, welche die vorige Bitterkeit versüsset. Weil aber der Mensch, wenn er sehon einmal eine Erquickung und Zufriedenheit semer Seele erlanget hat, dennoch bald in seine vorige Unruhe wieder zurück fallen kan; so ver= heißet Christus denn auch etwas beständiges, und spricht: The werdet Ruhe sinden für eure Seele; bas ist: Ihr sollt mit der Zeit in einen solchen Zustand versettet werden, daß, wenn ihr gleich manchmahl eure Mühseeligkeit noch empfindlich fühlen solltet, ihr doch daben ein ruhiges und zufriedenes Herz besißen konnet.

In so fern Christus mit den Juden seiner Zeit restet, die von dem Geremonial Gesetz Mosis, und von den Aussätzen der Aeltesten, belästiget wurden; in so fern

fern verspricht er ihnen die Befrenung von dem allen. Ein Jude, der seine Sunden-Last fühlete, und Christum kannte, hatte nicht mehr nothig, die Reinigung von seinen Sunden in dem Opfer - Blut zu suchen; er fand dieselbige in dem Blute Jesu Christi. Opfer mußten so oft wiederholet werden, als eine Sun= de begangen wurde. Auch die Sunden der Schwachheit und Uebereilung erforderten jedesmahl ein besonderes Opfer, und konten boch die Gewissen nicht befriedigen. Und dis war eben die unerträgliche Last des Ceremo= nial = Gesetzes, unter welcher die Juden, die ein Gewissen hatten, seufzeten. Christus aber ist des Geseßes Ende, wer an den glaubet, der ist gerecht. Rom. 10. v. 4. Denn da es unmöglich ift, durch der Thiere Blut Gunde wegnehmen, Hebr. 10. v. 4. so reiniget dagegen das Blut Christi, der sich selbst ohne allen Wandel durch den Heil. Geist Gott geopfert bat, das Gewissen von den Todten = Werken, zu dienen dem lebendigen GOtt. c. 9. v. 14. Golcher= gestalt erlangeten die Juden, die Christum für ihren Erloser annahmen, eine Erquickung und Befriedigung für ihre Seelen in Absicht auf das Ceremonial-Gesetz. Sie fanden sich aber eben dadurch auch befreyet von allen judischen Menschen = Satzungen. Denn, wer ben großen Propheten Christum horet, und ihm folget, der

der findet in demselben schon alles, was zu seiner Seeligkeit nothig ist, und darf sich also keine Menschen-Gebote, als ob man ohne dieselbe nicht seelig werden konte, aufbürden lassen.

Doch wir haben hieben vornemlich auf uns selbst zu sehen, und zu lernen, wie wir, wenn wir mühseelig und beladen sind, uns der Verheissung Christi getrosten können.

Wenn wir wegen des Gefühls unserer Sünden-Schulden, und des göttlichen Zorns über die Sünde, mühseelig und beladen sind; so wird der Mensch erquicket, wenn er der Vergebung aller seiner Sünden, der Gnade und Liebe Gottes, und, nach dem Tode, des ewigen Lebens sich versichert halten kan.

Daß die Vergebung der Sünden das Herz erquicke, kan nicht anders als durch die Erfahrung erlernet wersden. Ein Mensch, der in seiner Sicherheit dahin gehet, aus der Sünde nichts machet, und niemahls gefühlet hat, wie einem zumuthe ist, dem sein Gewissen aufwachet; ein solcher kan sich auch keinen rechten Bezgrif machen, was das für eine sonderliche Erquickung abgeben könne, wenn jemand in seinem Herzen eine Versicherung erhält, daß ihm SOtt seine Sünden verzgeben habe. Er weiß von keiner andern Erquickung, als die ihm vermittelst seiner sinnlichen Empsindungen

du Theil wird. Die Vergebung der Sünden seßet er entweder voraus, oder er bekümmert sich auch um dieselbe gar nicht. Allein ein David, der die schwere Hand Edites wegen seiner Sünden Tag und Nacht über sich gefühlet hatte, der schrieb hernach aus der Ersahrung: Wohl dem, dem die Uebertretung vergeben sind, dem die Sünde bedecket ist; wohl dem Menschen, dem der Herr die Missethat nicht zurechnet. Ps. 32. v. 1. 2.4. Lobe den Herre ren meine Seele, und verziß nicht, was er dir guteß gethan hat, der dir alle deine Sünde verziebet. Ps. 103. v. 2. 3. Und ein Hiskias, dem um Tross sehr bange gewesen war, konte mit Freuden rühmen, daß Gott sich seiner Seelen herzlich angenommen hätte. Denn spricht er, du wirsest alle meine Sünden hinter dich zurücke. Es. 37. v. 17.

Da nur dieses der Ansang der thätlichen Gnaden-Bezeugung GOttes gegen den Sünder ist, wenn er demselben seine Sünden vergiebet; so erquicket denn auch der Genuß der göttlichen Gnade die Seele. Man stelle sich nur einen Nenschen vor, der seiner Missethaten überführet ist, und der daher nichts anders als einen schmäligen Tod zugewarten hat; wenn demselben Gnade

Gnadeangekündiget wird; wie ihm sodann zu muthe sen. Man frage ihn, ob nicht sein Herz ganz leicht werde; man wird von ihm horen, daß seine vorige Traurigkeit sen in Freude verwandelt worden. Und aleichwohl will alle menschliche Strafe nichts sagen gegen das etwige Verderben, welches dem Gunder von der Gerechtigkeit GOttes bevorstehet. Wie sollte denn nicht die göttliche Gnade, wenn sie der Mensch schmecket, die Seele erquicken? Deine Gnade, saget David, ist besser denn Leben. Das irrdische Leben, ohne Gnade Gottes, ift niehr ein Tod, als ein Leben. Ein Mensch, der keinen gnädigen Gott hat, und doch da= ben unbekümmerten Gemuths ist, machet es eben, wie ein Rebell, der in den Handen seines beleidigten Landes = Herrn sich besindet, und sich doch nichts boses traumen last. Einen solchen Menschen halt man für unfin= nig. Wer aber weiß, daß sein Landes-Herr ihm gnadig sen; der kan sich für glücklich schätzen. Und gleich= wohl ist die Gnade aller Menschen gegen die Gnade des unermeßlichen und ewigen GOttes noch für nichts zu rechnen.

Dazu kommt die gewisse Hofnung der ewigen Seeligkeit. Diese erquicket die Seele am allermeisten. Hosseten wir allein in diesem Leben auf Christum, so wurden wir die elendesten Menschen seyn; wie auch C2 der Apostel solches bezeuget. 1 Cor. 15. v. 19. Denn Christus hat den Seinen nicht allein feine besondere irr= dische Glücksteligkeit versprochen; sondern sie mussen sich auch des Dienstes ber Sunden, in welchem die meisten Menschen ihre gröffeste Gludfeeligkeit suchen, ganzlich begeben, und sich auch noch wohl dazu um seinet = willen verachten und verfolgen lassen. Allein die Hofnung der ewigen Herrlichfeit ift es, welche unfer Gemuth ben dem allen beruhigen und erfreuen kan. Und da giebet die gewisse Hofnung, daß diese Herrlichkeit kein Ende ha= ben werde, die gröffeste Erguickung. Wenn ein Mensch hier in der Welt ben gewissen Umständen sich besonders glücklich schätzen, zugleich aber sich daben vorstellen follte, daß seine veranugte Stunden bald ein Ende nehmen, oder wohl gar mit beständiger Trauriafeit sich abwechseln würden; so würde ihm sein irrdisches Veranuaen aar sebr verbittert werden. Ein jealicher Mensch, wenn er recht veranigt ist, wünschet, daß solches doch beständig so fort dauren möchte. Wenn er davon eine gewisse Versicherung batte: so wurde er noch weit vergnügter werden. Es ist dem= nach eine ausgemachte Sache, daß, wenn die Versiche rung von einer ewigen Seeligkeit, gegründet und lebbaft ist, solche das allertröstlichste sen, dessen ein Mensch immermehr habhaft werden kan.

Dieses alles nun bringet denn auch in Absicht auf die Last, die wir hier von wegen der veränderlichen Um= stande dieses Lebens empfinden, eine große Erquickung und Rube der Seelen zu wege. Wenn man Verge= bung der Sünden hat; so kan man sich ben allerlen Borfallen um desto leichter zufrieden geben. Der Mensch denkt sodann: Laß es gehen, wie Gott will; hast du doch einen gnädigen Gott. Christus sprach baber zu Paulo ben feiner großen Unfechtung: Laß dir an meiner Gnade genügen; denn meine Rraft ist in den Schwachen mächtig. Insonderheit kan das Andenken der ewigen Herrlichkeit alles Leiben dieser Zeit versugen. Da denkt man: Dieser Zeit Lenden ist nicht werth der Herrlichfeit, die an uns soll offenbahret werden. Auch das Andenken des Todes kan sodann das Gemuth nicht mehr verunrubigen. Man fommt zur Ruhe, und wird der Mühseeligkeit dieses Lebens entrissen. Man kommt in einen solchen Zustand, in welchem weder Lend noch Trübsaal, weder Schwach= heit noch Krankheit; weder Angst noch Traurigkeit, weder Noth noch Tod mehr senn wird.

(2) Die Verheissungen sind groß; sie werden aber unter einer gewissen Bedingung gegeben. Es heißt: Kom:

Kommet her zu mir; nehmet auf euch mein

Joch; lernet von mir.

Weil alle diese vorhin beschriebene Verheissungen durch Christum gegeben, und in demselben Sa und Umen sind; so können sie auch nicht anders, als ben und in Christo erlanget werden. Es ist demnach no: thia, daß wir zu Christo kommen; das ist, daß wir ihn für denselben erkennen und annehmen, der uns allein dieser Seeligkeit theilhaftig machen konne. benfelben verachtet und verwirft, der darf sich nicht wunbern, wenn er keine rechte und beständige Rube für seine Seele findet. Wer aber zu ihm kommt mit einem glaubigen Herzen, den wird er, wie er felber spricht, nicht hinaus stoßen. Nur muß der Mensch sich auch gefallen lassen, Ehristi Joch auf sich zu nehmen, und von demselben zu lernen. Sein Joch wird dem Joch der Mosaischen Gesetze, und aller Menschen = Satzungen, entaegen gesetzet, und drücket aus die Lehre unseres Den= landes Jesu Christi. Diese aber gehet auf die Berlangnung seines eigenen verkehrten willens, und aller fündlichen Lufte und Begierden, nicht weniger auch auf die Ausübung der Liebe gegen Gott und den Nachsten. Wenn der Mensch von Christo lernet, daß in demselben nicht nur Vergebung der Sunden, sondern auch ein rechtschaffen Wesen sen; so sindet er Rube für seine Seele. Drit=

#### Dritter Theil.

Dus diesem allen nun mögen wir schon zum Theil die Bewegungs-Gründe erkennen, warum wir der Einladung Pristi folgen sollen. Pristus versspricht uns eine große Seeligkeit, die wohl wehrt ist, daß wir darnach trachten. Wir können dieselbe nirgend anders, als ben ihm erlangen. Er aber kan und will sie uns mittheilen; und die Bedingungen, unter welchen er uns solche Seeligkeit verspricht, sind so beschaffen, daß sie uns nicht abschrecken dürsen, sie zu erfüllen.

Die Nuhe der Seelen ist eine von den grössesten Glückseeligkeiten dieses Lebens. Die äusserlichen Umstände mögen, dem ersten Ansehen nach, so vortheilhaftig seyn, wie sie wollen; wenn ein miskvergnügtes und unruhiges Gemüth daben ist, so ist der Mensch selbst den dem Anschein seines glücklichen Justandes unglücklich. Dahingegen verliehren unglückliche Vorfälle vieles von ihrer Last, wenn sie mit einem ruhigen Herzen ertragen werden. Auch die Henden haben dieses wohl erkandt und erwogen. Daher sindet man auch von ihnen ganze Bücher geschrieben, in welchen sie die Ruhe des Gemühts, als ein unschäßbares Kleinod, anpreisen, und einige Meittel an Hand geben, wie man dazu geslangen könne. Nur die Gemüths Muhe, welche die Senschen Ruhe, welche die

Henden gesuchet haben, erstrecket sich nicht so weit, als sie der Mensch nothig hat; sie stehet auch nicht auf so seisen Sründen, daß sie ben allerhand Vorfällen Stich

balten sollte.

Wenn die Henden von einer Gemühts : Rube rede= ten; so geschach solches hauptsächlich in Absicht auf Die aufferlichen Glucks = oder Unglücks = Falle, welche einem Menschen bier in der Welt begegnen konnen. Auch das, was wir Gluck zu nennen pflegen, kan eis nen Menschen in Unrube setzen, nicht nur, wenn dasselbe einem andern, sondern auch wenn es uns selbst begeg= net. Man siehet andre glucklich, denen man etwa nicht wohl will; oder, sie werden glücklicher wie wir, ohn= geachtet unserer Mennung nach ihre Verdienste sich nicht an die unsrigen erstrecken, so fort will Rend und Misgunst unser Berg einnehmen und beunruhigen. So gar auch, wenn der Mensch selbst in der Welt ein besonderes Gluck machet, es sen an Ehre oder an Reichthumern dieses Lebens; so wird er oft dadurch in nicht geringe Unruhe gesetzet. Entweder er ist mit seinem gegenwärtigen Zustande nicht zufrieden, sondern wird immer begieriger mehr zu haben; oder es wandelt ihn alle Augenblick eine Furcht an, daß er dasjenige was er hat, wieder verliehren mochte; wie denn manche Menschen, die gum Reichthum und zu besondern Chren-Stellen gelanget find, fremmuthig befannt haben, daß fie

sie vormahls weit geruhiger, als gegenwärtig gelebet batten. Von Unglücks-Källen darf nicht einmahl Erwebnung geschehen; denn es lehret die tägliche Erfabrung, wie sehr sich die Gemuther daben zu verunruhigen pflegen. Da gingen nun die Henden hauptsäch= lich darauf, wie der Mensch im Gluck und Ungluck gleich gultig senn, und die Ruhe seines Gemuhts zu bewahren suchen sollte. Allein den Haupt = Punct, wie der Mensch sich vor & Det beruhigen konne, wenn er so viel verkehrte Neigungen gum Bosen, und so manche Albweichungen von dem Wege der wahren Tugend ben fich wahrnahme, berührten sie wenig oder gar nicht. So aedachten sie auch nicht an die Unruhe, welche in dem Gemuthe entstehen kan, wenn der Mensch seine Augen auf seinen Zustand nach dem Tode und in der Swiakeit mit Ernst richtet.

Soll unsere Gemüths-Rube vollskändig senn, so muß sie sich auf dieses alles erstrecken. Die äusserlichen Glücks- voer Unglücks- Fälle sind das allerwenigste, was uns in Unruhe setzen kan. Wir haben es vornem-lich mit GOtt zu thun, und sind uns unserer vielfältizgen Abweichungen bewußt, wie wir davon in dem ersten Theil unserer Predigt Erinnerung gethan haben. Wenn wir nun nicht wissen, wie wir mit GOtt dranssind, und noch mehr, wenn wir nicht wissen, wie es uns in der Ewigkeit ergehen werde; so ist dieses alles dieses

hinlänglich, unser Gemüth zu beunruhigen, wenn es uns äusserlich auch noch so wohl in der Welt ergeben sollte. Und so ist die Nuhe des Gemüths, welche die Henden gesucht und zum Theil gefunden zu haben verzmennet, von derjenigen Gemühts Muhe, deren ein Mensch überhaupt benothiget ist, Himmel weit unzterschieden.

Eine solche Gemüths Muhe aber sinden wir weder ben den Dingen dieser Welt, noch auch ben unsern guten Werken, und am allerwenigsten ben der Sünde.

Die Dinge dieser Welt sind alle mit einander Veränderlich. Sie können zwar wohl einiges sinnliches Vergnügen geben; sie können aber den Menschen niemahls zu einer rechten beständigen Ruhe und Zustriedenheit bringen. Daher bleiben die Menschen auch, wenn sie Ergößlichkeiten suchen und geniessen, niemahls ben einer Sache stehen; sondern sie fallen immer von einem auf das andre. Und es ist auch leicht zu begreissen, daß aus dem, was an sich selbst vergänglich und veränderlich ist, nichts unveränderliches, und also auch nicht eine beständige Seelen-Ruhe erwachsen könne.

Wenn ein Mensch gutes thut; so ist solches wohl mit einer innerlichen Zusriedenheit vergesellschaftet; weil aber unsere gute Werte so sehr unvollkommen sind; und so manches Bose und verwersliche mit unter läuft, so kan

kan der Mensch, so ferne er sich selbst recht kennet und unparthenisch beurtheilet, mit sich selber in diesem Stück unmöglich zu frieden senn.

Am allerwenigsten können wir ben der Sünde Ruste sieden. Zwar manche Menschen, wenn sie die Unstuhe ihres Gemühts tilgen wollen, suchen das Mittel dazu in einer unbändigen Ausschweisung ihrer unorstentlichen Lüste und Begierden. Allein die ist der gerade Weg auf welchem man sich immer in noch größere Unruhe stürzet. Wollte man denn gar dahin versfallen, daß man gedächte, man wollte lieber gar nichts mehr vor Sünde halten, damit man sich über seine eisgene Handlungen nicht mehr beunruhigen dürste; so möchte solches zwar wohl eine Zeitlang angehen; allein das Gewissen wird doch endlich wieder auswachen, und so dann ist die Unruhe desto größer.

Weil wir nun den Grund zur wahren und beständigen Seelen Muhe ben und selber nicht sinden; so müssen wir dieselbe anderswo suchen. Und da sinden wir solchen Grund ben unserem Henlande Jesu Christo. Denn, wo die Vergebung der Sünden, wo die Versicherung der göttlichen Inade, wo die gewisse Hoffnung der ewigen Seeligkeit gegründet ist, da ist auch die wahre Ruhe der Seele gegründet, wir wir solches in dem zwenten Theil unserer Predigt gesehen haben.

Und

Und diefes foll uns eben bewegen, der Einladung Ehrifti ju folgen, jumahl da er dieselbe so instandig und liebreich an und ergeben laft. weicht: Kommt boch ber zu mir, ich will euch erquicken. Ben ihm ift feine Beuchelen und Berffellung; was er faget, das mennet er Es ift noch tein Betrug in feinem Munde erfunden worden. ernstlich: Db er nun gleich unfere Schwachheit und Unvollkommenheiten wohl einfiehet; so will er doch nicht, daß wir deswegen uns sollten abschrecken laffen, ju ihm ju kommen. Denn er spricht: Sch bin sanftmuthig und bon Bergen demuthig. Er ift ein mitlendiger Soberpriefter, der Geduld haben kan mit unferer Schwachheit, und der unfer Elend nicht vers schmabet. Er fiehet uns nicht mit verächtlichen Hugen an; fondern er ift voller Gnade, Liebe und Erbarmung. Er hat fich felbst ju unserem Glend herunter gelaffen, und ift uns in allem gleich worden, gwar die Gunde ausgenommen, aber auch diese bat er getragen. Denn Gott hat den, ber von keiner Sunde wußte, für uns zur Gunde ge= macht. 2 Corinther 5. v. 21. Und fo konnen wir um defto mehr zu ihm ein gutes Bertrauen haben, und durfen uns für ihm nicht fürchten.

Gelbst die Bedingungen, die er uns vorleget, wenn wir ju ihm fommen, und Ruhe fur unfre Geele ben ihm finden wollen, durfen une nicht abschrecken. Er spricht zwar: Dehmet auf euch mein Joch; aber er thut auch hinzu: Mein Joch ist sanst; und meine Last ift leicht. Denn alle feine Lehren find so beschaffen, daß, wenn fie ausgeübet werden, fie eine innerliche Zufriedenheit der Seele mit fich Selbst die Lehre von der Berleugnung, welche fonft die allers führen. schwereste zu senn scheinet; ift nicht allein eine wohlgegrundete und nothige Lehre, sondern fie führet auch jum Frieden und jur Beruhigung des Ge-Sie führet nichts anders im Munde, als daß der Mensch um muths. Sottes Willen fich feines eigenen berfehrten Willens begeben foll. Wenn ein jeglicher seinen eigenen Willen haben, und sich niemand nach dem ans bern richten will; fo kan weder das freundschaftliche, noch sonft irgend ein ander Band, in der menschlichen Gesellschaft bestehen. Wenn nun in Dies sem Verstande die Verleugnung auch so gar in Abssicht auf andere Men-

fchen,

schen, mit welchen wir uns in einer Gesellschaft befinden, nöthig ist; so ist ja wohl nicht unbillig, daß sie vielmehr in Absicht auf GOTE gefordert werde. Ein Mensch, der sich gewöhnet seinem Willen dem göttlichen Wilsen in allen Stücken zu unterwerfen, leget einen großen Grund zur wahren Ruhe seiner Seele.

#### Unwendung.

Saffet uns nun zum Befchluß noch kurzlich, einige Regeln mit einander beserzigen, wie wir es anzufangen haben, wenn wir den Zweck der Ginstadung unferes Beylandes, nehmlich die Ruhe unferer Seele erreichen wollen.

Die erste Regel in: Siehe zu, daß du einen anabi= aen Gott erlangen mogeff. Gott ift an und vor fich selbst allezeit gnadig; Er ift auch geneigt, dem Menschen gutes zu erzeigen. 211s tein der Mensch ift nicht allemahl in dem Stande, daß die Gnade Gottes fo ju fagen an ihm follte haften, und er derfelben recht froh werden konnen. So lange der Mensch in seinen Gunden dahin gehet, und nach Gott nicht fraget; fo lange fan GOtt unmöglich an ihm einen gefallen haben. Gin Menfeh aber, an welchem Gott teinen Gefallen haben fan, ift dem Grunde nach eine fehr unglückseelige Creatur, er mag fich felbft fo glücklich schaken als er will. Singegen ift es der Geele eine fehr groffe Erquickung, wenn fie weiß, wie fie mit Gott dran ift. Dievon aber fan der Menfch feine rechte Berficherung erhalten, es fen denn, daß er genugsamen Grund habe ju glauben, daß ihm GOtt alle feine Gunde vergeben habe. gebung der Gunden, als die erfte Frucht der gottlichen Gnade, ift es dems nach, welche das Berg grundlich beruhigen fan, und welche den Frieden GOttes in die Geele einführet. Deswegen schreibt auch Paulus: 92un wir sind gerecht worden durch den Glauben; so haben wir Friede mit GOtt durch unsern Herrn Jesum Chriftum. Rom. c. v. t. Der Friede Gottes aber ift hoher den alle Wernunft, oder wie es eigentlich lautet: Er iberiteiget alles Er= fanntnig, und bewahret Berg und Ginn in Christo Jefu. Die

## Christi Einladung

30

Die zwente Regel mag diese seyn: Willt du ein ruhi= ges Gemuth haben, so suche deme unordentliche Nei= aungen und Begierden zu dampfen und zu unterdrucken. Wir haben den Quell aller Unruhe nicht so wohl außer uns, als in uns felber zu suchen. Die außerlichen Borfalle konnen zwar wohl eine Geles genheit geben, daß eine Unruhe des Gemuthe in uns entstehet; aber fie find Doch nicht die eigentliche wurkende Urfache derfelben. Bare dieses lettere, fo mußte ben einerlen Borfallen auch ben allen Menschen, die dadurch betroffen werden, gleiche Unruhe entstehen. Weil aber Diefes nicht geschicht; so ist solches ein gewisses Merkmahl, daß die eigentliche Wurzel der Unruhe nicht sowohl in den außerlichen Borfallen als vielmehr in uns selber frecke. Unfere unordentliche Lendenschaften und Begierden, find es eigentlich, die uns verunruhigen. Man überdenke fie nur alle, so wird man es also finden. Wir wollen uns jum Exempel vorstellen einen neudischen und mißguns Ift es auch wohl möglich, daß ein folcher eines rubigen stigen Menschen. Bemuthe follte feun konnen? Und was thut nicht der Born, Gifer und Die Rachbegierde ben einem Menfchen? Gin Berg, daß sich dadurch überwals tigen taffet, ift wie ein ungestühmes Meer, da immer eine Welle die andere Und was wollen wir von der Gelde und Ehr Begierde fagen? Es ist unmöglich, daß ein Mensch daben ein ruhiges Berg besigen follte. Mit den Begierden, welche durch die Unkeuschheit erregt werden, hat es eine gleiche Bewandenif. Jemehr der Menfch Denfelben nachbanget, befto mehr verunruhiget er fich felbst. Siedurch nun wird unsere Regel zur Ges mige gerechtfertiget, Wer durch seine unordentliche Reigungen sich überwattigen laßt, und benfelben nachhanget, der fan zu keiner Ruhe feiner Geele gelangen. Er wird auch andern feine Rube laffen, wie Jacobus ans merket, wenn er schreiber: Woher kommt Streit und Krieg unter euch? Kommts nicht daher, aus euren Wollusten, die da streiten in euern Gliedern? Ihr send begierig, und erlangt es damit nicht; ihr hasset und nendet und gewinnet damit nichts. c. 4. p. 1, 2,

Unfere

Unfere dritte Regel son seyn: Willt du ein rubiges Ge= muto baben, so unterwirf beinen Willen dem Willen 63 Stres. Unfer eigener Wille, wenn wir benfelben nicht gur That bringen konnen, qualet uns manchmal am allermeiften. Go bald aber der Mensch seinen eigenen Willen dem gottlichen Willen in Gelassenheit uns terwirft; fo bald wird er rubia. Es ift nicht moalich, daß ein Wenfel auch in Dingen, ben welchen er gute Absichten haben mochte, ober die er auch fonst wohl mit Necht verlangen konte, allemahl feines Munsches und Wils tens follte gemahret werden. Auch der machtigfte in der Welt, fan zwar vieles, aber nicht alles, nach seinem Willen haben. Es laffen fieh manche Sachen nicht erzwingen, man mag es anfangen, wie man will. Es fonnen taufenderley Borfalle, daran man nicht hat denken konnen, Die man auch nicht in seiner Sand und Gewalt hat, dazwischen kommen, welche durch unfer ernftliches Berlangen und Bemuben einen Strich machen. Wenn fich nun der Mensch auf einen solchen Fuß sehet, daß er mennet, es mußte schleche terdings alles nach seinem Willen geben; fo legt er eben dadurch den Grund gu feiner beständigen Unruhe. Wie haben in allen Stucken eine hobere Sand über uns zu erkennen, und auf die gottliche Borfehung zu sehen. Gin Mensch ift zwar wohl befugt, alle mögliche und erlaubte Mittel anzuwens den, um zu einem erlaubten Zweck zu gelangen. Allein er muß folches mit Belaffenheit und mit einer Art ber Berleugnung fein felbft thun, und nicht denken, daß es ihm gar nicht fehlen konne oder muffe; sonft wird er, so oft sein Werk ihm nicht gelinget, voller Unruhe fenn. Und so geht es auch, wenn der Mensch lauter gute Lage haben, und nichts lenden will. bald ihm ein Lenden zustöße, fangt er an zu murren und wird unruhig. Ein gleiches wiederfahrt ihm, wenn er nach seinem eigenen Willen feinen Lens den Ziel und Maaß setzen will. Es ist zwar nicht unrecht, wenn der Mensch wünschet, daß ihm sein Leyden gemildert werden, oder er deffelben gar übers hoben senn mochte; allein, wenn dieser Wunsch uns nicht verunruhigen soll, so muß er mit einer volligen Unterwerfung unter den gottlichen Willen vers knupfet fenn. Unfer Benfand felbft beruhigte damit fein Bemuth in feinem größten Lenden. Denn er sprach: Bater, ift es möglich, so ge= be dieser Relch von mir; doch nicht wie ich will, son= dern wie du willt. Sols

### 32 Christi Einladung an die Menschen.

Soldbergeffalt mogen wir denn endlich auch diefe Regel wohl zu Bergen fassen: Witt du rubiges Gemuths senn; so suche dich mit Gott immer mehr und mehr befannt zu machen. Menn es moglich mare, daß fein Gott fenn, oder, daß derfelbe um die Welt, und der Menfchen Thun und Laffen fich gar nicht bekummern follte; fo wurden wir febr ungluckliche Ereaturen fenn. Denn wir wurden fodann alles einem blinden, ungewiffen und ohngefahrem Bufall zuschreiben muffen, und nirgend einen hinlanglichen Grund finden, uns zu beruhigen. hat defiwegen wohl ehe von einem Atheisten das aufrichtige Bekenntniß geboret, daß er ben feiner Meynung keine mabre Ruhe ben fich verspührte. Gin Menfch, der GOtt recht erkennen lernet, und auf ihn fiehet, findet in deme felben immer etwas, dadurch er fich ben allerlen Borfallen beruhigen fan. Er darf nur auf die Gute, Weisheit, Beiligkeit, Gerechtigkeit und Macht Sottes feine Augen richten; fo wird er bald ein rubiges Berg überkommen. Dieses nennet Ussaph in dem 73 Psalm: In das Deiligthum Gottes gehen. Daher er auch denn Entschluß faßte: Dennoch bleib ich stets ben dir, denn du haltest mich ben deiner rechten Hand, du leitest mich nach deinem Rath, und nimmst mich endlich mit Chren an. Und ein David, da er fich vorher mit vielen unruhigen Gedanken geplaget hatte, fpricht endlich: Was betrübst du dich meine Seele, und bist wunruhig in mir? Harre auf & Ott, denn ich werde ihm noch danken, daß er meines Angesichtes Hulfe und mein 63 Ott ist. Pfalm 42. v. 12.

Gebeth.

und machen uns auch oft viele vergebliche Unruhe. Sie du dich uns in Sprifto recht zu erkennen, daß wir Ruhe für unsere Seele finden, und daß, wenn wir dich haben, wir nichts nach Himmel und Erden fragen mögen, Amen!

**数 数 数** 

