





3.

## Maupt Summa

Derer theologischen

# Grund Legren

CHRISTIANI DEMOCRITI

von

Sinem unparthenischen Liebhaber der Wahrheit

aus deffen

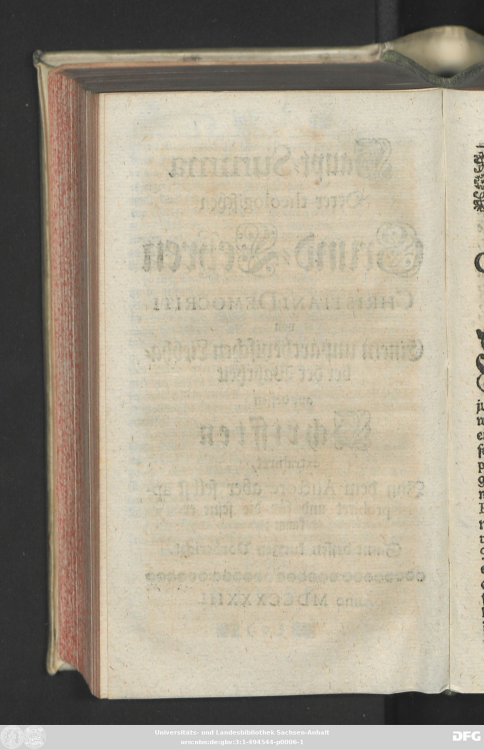
## Madrifften

extrahiret,

Von dem Auctore aber selbst approdiret und für die seine erkannt;

Samt dessen furgen Vorbericht.

Anno MDCCXXXIII.



RECENT CONTRACTOR CONT

a. & w.

### Christianus Democritus le-& duris salutem ex salutis fonte.

Gefer Extract ift fchon vor einiger Beit, von einem Freund berer Schrifften des Democriti, auf der Universität Jena, ba er fich als Sofmeister eines jungen Grafens einige Jahre aufgehalten, ents worffen worden, um denen damit zu dienen, die eine furge Idee verlangten von beffen Lehre, Die so hefftig bestritten und so wohl gefährlich als paradox von benen so genannten Theologis ans gegeben wurde. Alle, so diese wenige Blatter mit Bedacht gelefen, verwunderten fich, über die Evidence Diefer fo bestrittenen Wahrheit, und wunschten, daß zu vieler Unterricht dieser Extract burch ben Druck mogte publiciret werben. Weil aber ber erwehnte Freund hierzu nicht eher wolte resolviren , bif Democritus selbst alles revidiret, und vor das feine erkannt batte. fo haben fich bis bieher viele mit Dem Abschreis ben schleppen und behelffen muffen, bis endlich Der Berr Epitomator ben Democritum felbft mies

wiederum gefehen, ihme diefe feine Alrbeit übergeben, und daben fo vieler Freunden Geschmack und Berlangen, daß es mogte gedruckt werben. eroffnet. Es erfennet bann Democritus bas hier enthaltene nicht nur vor seine richtige Concepten in der Sache selbst, sondern findet diese Piece auch so deutlich und stringent abgefasset. daß er fie felbit nicht beffer wurde haben entwerfs Er ist darum nicht allein diesem Freund vor feine nugliche Muhemaltung vers bunden, sondern hoffet auch, daß diese Epicome, meil fie blos Thefin tractiret, und ohne alle Seff= tiafeit die Sachen felbst vorleget, nicht nur ben Undelehrten, die ihres Henls begierig sind, son= dern auch ben Gelehrten, die gern Grund der Mahrheit hatten, werde fonnen Dugen schafe fen, bas Gemuth in dem Lauff zum hochften 3mect ber Religion zu befordern und fest zu segen; ja auch denen Orthodoxen selbst so in die Alugen leuchten, daß sie erkennen, man habe fur GOtt Urfach und genugsamen Grund gehabt, von ih: rer angenommenen falschen Lehre und Heuchels Sand abzugehen. Gott befordere fein Werch. und sene selbst der Unfanger und Wollender uns fers Senls in Zeit und Emigfeit!

Berlenburg den 25. Novembris

pra kolegnen und des des und zem El pra kolegnen und des den musika, bis SiC



#### Die Haupt-Summa der Lehre von dem

## Mittler-Amt Christi

Mach Christiani Democriti Men=

Alf Gott nicht nur nach dem Ausspruch der Schrifft die Liebe felbst fen, sondern auch aus feinem Wes sen gant und gar nichts als lauter Liebe fich auffern fonne, weil alle feine Eigenschafften, sie mogen Damen haben wie fie wollen, in der Liebe fich concentriren. Daß das hero in GOTT fein eigentlicher Zorn Statt finde, und was die Schrifft gorn nenne, nur henlfame und zu der Creatur Beften abzielen de Züchtigungen senen, so die Liebe zum Grund haben. Daß der geiftliche Tod, als die eie gentliche Straffe der Sunde, nichts anders fene, ale die Beraubung ber hochft-feligen Ges meinschafft mit & Ott; Die Urfach Diefer Bes raubung fene die Sunde; die Sunde fene eis ne Abweichung oder Abkehr von Gott und eine

eine Reigung zu benen Creaturen, um in Des nenfelben feine Vergnügung zu fuchen. folchem Buftand, ba die vernünfftige Creatur nicht mehr eines Sinnes und Willens mit GOtt ift, fonne GOtt feine Gemeinschafft mehr mit berfelben haben, wann er auch schon wolte, bann die Gunde scheide uns und unfes ren Gott von einander, und diefes nothwens big, weil durch die Gunde Gott, dem hoche ften Guth, der Rucke zugekehret, und an ftatt feiner etwas anders erwehlet und geliebet wers Wann Diefe Gemeinschafft zwischen De. GOtt und der Creatur aufgehoben; fo vers liehre zwar GOrt nichts daben, weilen er eine unendliche Geligkeit in fich felbft befine, Die Creatur aber und in specie der Mensch kome badurch nothwendiger und gang natürlicher Weise, ohne Gottes Zuthun, ja ohne daß Er es hindern fonne, nach und nach in ein uns aussprechliches und unendliches Elend, sons derlich wann er die Dinge diefer Welt, worins nen er fein Bergnugen gefunden, burch ben Tod verlaffen muß. Diefes Elend fene bie eis gentliche Straffe der Gunden , welche von GOtt positive, nach dem flaren Ausspruch der Schrifft, daß GOtt den Tod und die Solle nicht gemacht, feines weges hers tomme, sondern der Mensch, indem er den Ursprung alles Guten verläffet, ziehe fich felbe sten

sten solche über den Sals, als eine naturliche Frucht der Sunde und berfelben Gold. Straffen Gottes aber bavon in der Schrifft gedacht wird, und die Straff Gerechtigfeit Gottes fenen von gang anderer Urt, und hatten nicht zum Zweck, die arme Menschen in obgedachtem unaussprechlichem Elend gu laffen; bann biefes fene wider feine unendliche Liebe, ben welcher feine Rach Begierde Statt finde; fondern diefe Straffen Gottes fenen vielmehr nur henlfame Zuchtigungen, wodurch Er die Menschen von ihrem sündlichen Bus fand zu befregen und mithin felbige aus ber unzertrennlich damit verknüpften natürlichen Straffe berer Sunden und dererfelben unends lichem Elend heraus zu reiffen und loß zu mas chen suche, da fie fonften von fich felbsten, weil fie sich nicht helffen fonten, immer und ewig Bu diesem darinnen würden liegen bleiben. Ende lege GDEE nicht allein noch in diefer Welt benen Glaubigen allerlen Ereut und Leiden, fondern auch denen Gottlofen, fo wohl in diefer als in benen mancherlen harren Ges fangnuffen jener Welt, fehr viele und verfchies dene Straff Gerichte und Bucht-Mittel auf, wodurch entweder der verderbte Befchmack an benen Creaturen verleidet, oder die Belegens heit ferner ju fundigen benommen, ober die Widerspenftige gedemithiget, und folglich ber Ginas 21 4

Gnade Gottes in Chrifto JEfu zu Bewurs dung der mahren Geligfeit endlich noch Plat gemacht werden mochte. Esift alfo vor allen Dingen sehr wohl zu mercken, daß Dippel zwenerlen Straffen derer Gunden flatuiret: Erstlich diejenige, so eine nothwendige Folge ber Sunden ift, nemlich der geiftliche Tod, oder die Beraubung des Lebens aus GOTT, welche das eigentliche Verderben und die reche te höllische Berdammnuß ausmachet, anben aber durchaus nicht von Gott fommt; und dann zweytens die Straffe der Züchtigung, fo zwar von Gott fommt und von ihm aufgelegt wird, aber NB. nur darum, uns von der Sunde und bem damit verfnupften ewigen Tod zu befreyen. Diese lette Straffe ift um der erften, nicht aber die erfte um der letten willen. Von der Rechtfertigung, worüber am meiften geftritten wird, ift biefes Dippels Mennung: Der erfte Menfch Abam habe fich durch seine Sunde und Ungehorfam den geifflichen Tod, bas ift, die Beraubung der fes ligen Gemeinschafft mit Gott, als dem Bort des Lebens, über den Sals gezogen, diefer fein elender Zustand sene durch die fleischliche Ges burt auf alle seine Nachfommlinge gekommen, und folches nicht durch eine Imputation oder Burechnung, sondern durch eine mahrhafftige Mittheilung der bofen Beschaffenheit und der

ih

FC

n

9

Ye

0

te

fi

200

Wodurch er dann seine angenommene

folos

Menschheit zu der gottlichen Berrlichkeit und 21 5

den.

folglich auf ben bochften Bipfelber Seligfeit habe erhoben, und eine Urfach ber ewigen Ges ligkeit fene geworden, allen die Ihm im Glaus Indem Er, wann fie in ben gehorsam sind. eben Diefem Weg der Verleugnung ihrer felbft einen guten Rampf fampfen, burch den leben Dig machenden Einfluß feines Geiftes nach und nach in ihnen die Gunde tilge, und fodann burch seine innigste Gegenwart seine Gerech? tiafeit und Seligfeit ihnen wahrhafftig und in ber That mittheile. Es sepe also falsch, daß man durch eine Imputation oder von auffert zugerechnete Gerechtigkeit konne gerecht und felig werden, ohne daß man innerlich nicht nur von der Herrschafft, sondern auch endlich von berwerfuchenden Reigung ber in unferm Fleifch noch wohnenden Sunden selbst, nach Ables gung biefer Butte, befrenet und los werbe. Lind sene es even so ungereimt: als wann ein Kraneter fich wolte einbilden, er fonne durch Imputation gesund werden, indem der Arkt Die Arnnenen vor ihn einnehme. Weil auch Die eigentliche Straffe der Sunde, nemlich der geiftliche Eod, unmöglich von der Gunde fan getrennet werden, fo wenig als die Hise vom Feuer; fo fene es auch grundfalsch, daß Chris ftus die Straffe ber Sunden habe auf fich ges nommen, um une bavon zu erlofen: indem Er auf diese Weife in ben geiftlichen Eod hatte mus

muffen fallen, und alfo felbft ein Gunder wers ben, welches lafterlich zu gedencken ift. Und mas die andere Gattung der Straffe, nemlich Die Straffe gur Buchtigung anbetrifft; fo has be und Chriftus fo wenig davon befrevet, daß Er vielmehr felber durch fein eigen Erempel im Creup und Leiden voran gegangen, daß wir follen nachfolgen feinen Fußstapfen; weilen Dieses nebst dem Einfluß der henlsamen und auchtigenden innern Gnade das einsige Mits tel fene, wodurch uns die Luft an benen falschen und perganglichen Guthern beschwerlich und mithin ber Geschmack in ber Gunde erft recht perleidet wird. Falsch sene es, daß Christus burch fein Leiben bes Batters Born habe muffen ftillen, bann in GOtt, als der unendlichen Liebe, sene kein eigentlich so genannter Born wider seine Creaturen, wohl aber wider die in ihnen wohnende Sunde. Er habe auch feis nen Sohn nicht aus Born, fondern aus Liebe in die Welt gesandt: und hatte GOtt muffen wider fich felbst fenn, wann Er Ihn hatte wols Ien aus Liebe zu uns senden, damit Er seinem Born entgegen ftehen und folden von unsabs wenden mogte. Der Vorwurff des aottlie chen Bornes und Saffes fene feinesweges die Creatur felbsten, sondern die Abfehr von GOTT und die verkehrte Neigungen des menschlichen Willens, als die gifftige Quelle aller

aller bosen Thaten und Handlungen (welche fonften insgemein bie Erb. Sunde genennet wird) biefe suche sein Born zu vernichten und zu vertilgen, nicht aber Rache und Straffe wegen ber begangenen Gunden zu fordern, wann fie auch noch fo groß waren. Weil Er das geschehene, welches ohne dif unmöglich mehr ungeschehen werden fonne, gar gerne ver: geffen und übersehen auch nicht zurechnen wols le, wann wir nur durch Christum wieder ums kehren und une ohne vieles Bedenden und ohe ne Furcht feiner eifernden Liebe in die Armen werffen wolten, damit fie die Sindernug une fers henls, nemlich die Gunde, zu unserm eis genen Besten moge aus dem Wege schaffen, und und fodann ewig gluckfelig machen. Wott hatte bannenhero nicht dorffen mit uns, sons bern wir muften mit GOtt verfohnet werden, dann auf unferer Seiten sepe die Feindschafft und nicht auf Seiten Gottes, und mare Sott nicht schon vorher verfohnet gewesen; fo wurde Er Christum nicht aus Liebe gefandt haben. Er sepe auch kein so grimmiger Eys rann, dem mit berer Menfchen Leiden, es mag vieloder wenig fenn, gedienet ware, fondern Er suche vielmehr, vermoge feiner Natur alles zeit derer Menschen Bestes und Wohlsenn, wann Er auch noch so hart mit ihnen scheine umzugehen. Und die Sartigfeit, die Er ben vies

11 b)

bran

vielen , fo wohl in diefer als jener Welt braus che , habe nicht fein eigen Wohlgefallen gum Grund; fondern es treibe Ihn Die Moth auf Seiten berer Menfchen bargu: Weil benen meiften, als tollfinnigen und rafenden nicht anders als durch folche scharffe Bucht-Mittel fonne geholffen werden. Wann er auch gants nichts ben der Sache folte thun, fondern es ges ben laffen, wie es gehet, und ohne einige Buchtigung die arme Menschen ganglich dem geifts lichen Tod überlaffen; fo wurde ihr Elend noch viel groffer fenn und in die Unendlichkeit binein fich vermehren auch nimmermehr die ges ringfte hoffnung eines Aufhörens fich zeigen. Die eigentliche Urfach, warum Chriftus habe muffen leiden, fene gewefen, bamit er alle Bers fuchungenzum Abfall von GDEE erfahren, besiegen, badurch vollkommen werden und zur abttlichen Herrlichkeit eingehen mogte, wos burch Er erft in ben Stand gefest wurde, ein Benland, BErr und Chriff zu werben, uns recht zu helffen, und durch die Gemeinschafft feiner Leiden gleicher Herrlichfeit theilhafftig ju machen. Und fene ber Wandel und das Peiden und Sterben des Seplandes in dem Bleifch, nebft dem allgemeinen Guhn Opfer und Zahlung der Schuld, oder dem completen Gieg über ben Teufel und fein gantes Reich, woburch er unfere Gunden, das ift den Schlans TO CLEE

Schlangen: Saamen, felbft getodtet und geopfert, ober zu gleichem Tod gepflanget hat an feinem Leibe auf dem Holtz, und also GDTE alle Rrafften des Geiftes wiedergegeben die zus por burch die Sunde ihme entzogen und ges stohlen waren, und ohne deren Restitution feine Bergebung Plat fan haben, viel wenis ger die Substitution eines andern, weil uns Gott felbft liebet, und felbft mit fich fullen und felig machen will , zugleich gewesen ein Borbild feines Mittler Umte im Geift Rrafft beffen in uns ber alte Mensch mit allen seinen Luften und Begierden eben fo wohl durch Der: leugnung, Creut und Leiden auf eine wo nicht allezeit fichtbare boch unfichtbare Beife muffe getobtet, vernichtet und bem Born Gottes, ober der verzehrenden Feuers Krafft des Batters zum fuffen Geruch aufgeopfert werden, bamit die Gerechtigkeit vom Gefet erfordert wieder in uns erfüllet werde und der neue Mensch zum verlohrnen gottlichen Bilde mos ge heran wachsen. Dann es fonne die gefals lene Menschheit nicht anders zu der völligen und innigsten Gemeinschafft mit dem Worte bes Lebens gelangen und der göttlichen Natur theilhafftig werden, als wann sie zuvor durch Leiden gleichsam umgeschmolten geläutert und gereinigt wird. Und das allgemeine Opfer für die Schuld, oder der erfte complete Sieg über

ù

5

Dian.

gi

d

DI

a

5

über den Teufel und die Gunde, worinnen ber Benland felbit erft jum Chrift und Benland por andere gemacht worden , ober fich bas Recht und gottliches Bermogen erworben, die gange Welt nach fich zu ziehen und felig zu mas chen, das ift, Chriftus für uns, helffe an und por fich felbften der armen Seelennoch nicht aus ihrem Gefängnuß und naturlichem Vers Derben, bis ihr alter Mensch mit Christo gu gleichem Tode gepflanget und fie auch in folchem Opfer geheiliget werde, und badurch erft in den Stand fomme, bas verheiffene ewige Erbe zu empfahen. Die Borter Satisfaction oder Genuathuung und Verdienst stuns Den nirgends in der Schrifft, und hatte ber Berftand, worinnen sie insgemein gebraucht werden, auch gar feinen Grund in berfelben. Wolte man fie ja brauchen; fo habe Chriftus nicht bem Born feines Vatters, fondern beffen Liebe genug gethan und thue noch genug ; inbem er zum Effect gebracht und noch bringe, was die ewige Liebe in ihrem Rath zu unferm Senl beschlossen; und nachdem Er in seinem eigenen Bleisch den Sieg wider das Reich der Kinsternuß hat hinaus geführet, so habe Er por feine angenommene Menschheit die darauf erfolgte Erhöhung und Verherrlichung vers Dienet, wann verdienen im weitlaufigen Bers stand so viel heissen soll, als die Conditiones

erfüllen die erfordert werden, um eines Bnas ben Geschencks theilhafftig zu werden: dann in eigentlichem ftricten Verftand fonne bie Creatur ohnmöglich was von GOTE verdies nen , weil fie ihm gar nichts fonne geben , bas nicht schon von ihme selbst empfangen worden, und welches fie ihme durch den Abfall nur ges stohlen hat, und zu restituiren schuldig ist. Und indem er jest, als das Saupt feiner Wes meine , auch in feinen Gliedern den Sieg hins aus führe und die Feinde feines Reichs befiege, so verdiene er auch, auf hier beschriebene Weis fe, por die fo ihm gehorfam find, ober Ihn im Glauben annehmen, bas ewige Leben. 2Bann es nun ben dem Prophetenheisset: GOET warff alle unfere Gunden auf Ihn, Er trug unfere Kranckheitze. fo fonne fein anderer, als ein Sensus medicus ober ein medicinischer Verstand, daß nemlich Christus wie ein Artst handle, Statt finden. Indem GOTTvon Christo als dem Mittler gefordert, wozu er fich auch willig finden laffen; Er folte zur Pros be erftlich feine eigene Menschheit, unter bem hefftigsten Unfall des Teufels, der Welt, und ber Sinnlichkeit seines eigenen Fleisches, vor der Sunde und dem Abfall bewahren und dem Berfucher alle Thuren versperren: bem Er auch bis in seinen Tob getreulich nachgekom men und dahero nie feine Sunde gethan; hiere nachit

11

hobodbogs s

n

i

nachst folte Er ferner, wann Er also gum Werch der Erlosung tuchtig und zu einem Christo für uns gemacht worden, auch ein Chriffus in uns werden und die Gune De felbit in dem Menfchen und dem bavon uns mittelbar abhangenden Tod vertilgen, Die Menschen in der That von ihrem sundigen Zustand erlosen und befregen, und alsbann wircklich und in der That ein ewiges Leben und Bergnugen aus der Fulle feiner Gotts heit in fie bringen. Und fo hatten wir Ihm Muhe gemacht mit unfern Gunden und Ars beit mit unfern Miffethaten, machten fie Ihm auf den heutigen Tag noch und wurden es auch ins fünfftige nicht bleiben laffen. bis endlich alle Feinde von Ihm, als dem Starctern, werden überwunden und ber Tod in den Sieg wird verschlungen fenn. Rurs zu fagen, da man fonft ben ber gemeis nen Orthodoxie glaubet: der Haupt-Breck Des Mittler : Umts Chrifti fene gewesen Die Satisfaction oder Genugthuung vor unsere Gunden: indem derfelbe an unferer Statt fene gestellt worden, um bem Born ober ber Gerechtigkeit Gottes durch unendliches Leiz ben genug zu thun; die Befregung aber und wirckliche Erlofung und Reinigung von ben inwohnenden Gunden und dem damit pere knupften geiftlichen Tobe, wie auch die Seis lis

liaung und Erneuerung sene nur der Rebens 3med; (wie herr Lange mit benen Sallis schen Orthodoxen statuiret, bann die übris ge geben nicht einmal jum Neben-Zweck fo viel zu) fo fagt hingegen Dippel: Weil in GOET weder Zorn noch Rach : Begierde aegen seine Creatur zu finden sen, so sene auch keine Satisfaction und Verfohnungwes gen derer begangenen Gunden nothia und bemnach fordere auch GOtt nichts deraleis chen: Kolalich bleibe die Erlofung von uns fern Sunden oder dem angebohrnen Bers berben wie auch die Heiligung und Erneues rung als der eintige und allervornehmste Amed des Mittler-Amts übrig, und GOtt in Christo musse in dem Werck unserer Se liafeit blos als ein Art betrachtet werden und nicht als ein erzörnter Richter, dem nur mit der Straffe gedient mare; bann biefes würde nicht einmal von einem menschlichen Richter gebilliget werden, da ja in der Civil-Societat alle Straffen felbst einen medicinischen Zweck hatten, so wohl vor das Publicum, als den Delinguenten selbst, und nichts intendirten, als vors fünfftige benen Laftern zu wehren, nicht aber bas ges schehene zu redreffiren. Gott richte nies mand, sondern habe zwar alles Gericht dem Sohn übergeben Joh. 5. doch aber den Sohn

Sohn nicht gefandt in die Welt, daß er die Welt richte, (das ift, Straffe von benen Menschen forbere) sondern daß die Welt Durch Ihn felig werde. Wer nicht glaube. der sepe schon gerichtet (basiff, hatte eo ipso Straffe genug, weil er durch die Gunde im geistlichen Tob stecke) barum daß er nicht glaube an den Sohn & Ottes (das ift, weil er es nicht will geschehen laffen, daß dersel be ihn von seinem elenden Zustand curire und erlose) Joh. 3. Wann auch Chris ftus bereinst die Lebendigen und die Todten richten werde; so werde es Ihm ben beneu Gottlosen nicht um die Straffen an sich felbst zu thun senn: sondern damit Er fie durch schärffere Bucht-Mittel in jener Welt endlich noch mögte dahin bringen, seine heplfame Gnade anzunehmen und fich aus ihrem Elend helffen zu laffen. Unfer gane Bes Senl bestehe dann allein in unserer Seis ligung, und Chriffus werde in der ganten Schrifft in feiner andern Absicht ein Bens land genennet, als weil er heiliget ober bie Menschen in der That von ihren Gunden befreyet. Er beweise fich allein als einen Sohn Gottes in dem Beift der Beilia machung nachdem er aus denen Tobten aufe erstanden ift, wie Paulus Rom. 1. bezeuge, ber auch in feinem Brieff an die Bebraer fein 25 2

ganzes Mittler-Amt allein in der Heiligung gründe. Ihme, als dem Erstgebohrnen unster vielen Brüdern, schreibe er nichts zu, als das Zeiligen, und denen Brüdern das Geheiligetwerden, ja er gründe den ganzen Unterschied des alten und neuen Bundes allein in dieser reellen Heiligmachung, zur welchen der Weg in Christo erst wäre offenbaret worden, er setze auch den ganzen Zweck alles Leidens und aller Gerichten und Schlägen Gottes darinnen, daß wir diese Heiligung mögten erlangen, und von der Sünden, oder dem Abweichen unserer Besgierden von Gott dem höchsten Guth, erlöset und befrenet werden.



Eini=

#### Einige Definitiones und sernere Erläuterungen.

Je Liebe Gottes zu denen Creaturen, ist nichts anders, als ein unveränderlicher und recht kräftiger Vorsatt, allen seinen Creaturen, so viel sie immer fassen können. Gutes zu thun und die Vollkommenheiten, welche Er selbsken zu seiner unendlichen Vergnügung in sich sühlet, auch ans dern Dingen, die ausser Ihm sind und von Ihm die Existenz haben, mitzutheisten, damit sie folglich mit Ihm auf eine ewig daurende Weise glückseitig und in ihrem Maas vollkommen mögten werz den.

Bleichwie nun die Liebe, so ferne sie zum Bortheil des Geliebten geschäfftig ist, zu ihrem Zweck hat, etwas Gutes und Angenehmes mitzutheilen und mithin glücklich zu machen, so suchet hingegen der Saß und Forn etwas Unangenehmes zu erweisen, wie auch zu vernichten und zu vertilgen.

Wann demnach GOTT etwas ausser Ihm haffet und darüber zürnet, so muß es B 3 noth: nothwendiger Weise eine Sache senn, welche wider seinen Willen entstanden, und von nies mand anders als Ihm ihren Ursprung hat. Dergleichen aber nirgendwozu sinden ist, als einzig und allein die Sünde. Was aber durch seinen Willen die Existenz hat und seiner Hände Werck ist, das kan er nicht ansders als lieben. Demnach ist die Creatur als Creatur der einzige Vorwurff seiner Liebe außser Ihm.

Weil aber GOTT unveränderlich ist; so kan dasjenige, was einmal ein Vorwurff seis ner Liebe ist, nemlich die Creatur als Creatur, nimmermehr ein Vorwurff seines Hasses werden, in was vor einen Zustand sie auch immer kommen mag; und also auch im Gesgentheil: was Er einmal hasset, das wird Er auch unaufhörlich hassen, bis er gäntzlich wird vertilget senn.

Durch die Sünde wird in der vorzhergehenden Abhandlung verstanden nicht so wohl eine vorbeygehende Hands lung, die dem Willen GOttes nicht gemäß ist, als eine unverruckt und bezkändig daurende Abkehrunsers Gemüsthes von GOTT und recht kräfftige Veigung zu denen Creaturen und verzgänge

2

21

a

31

ti

n

9.1140

0

Y

1

ganglichen Dingen, umin denenselben feine Vergnügung und Jufriedenheit zu finden, und anbey alles nach seinem eigenen Wohlgefallen zu thun, ohne Absicht, ob es dem Willen Gottes ges maß ift oder nicht. Dieses Elend ift uns allen durch den Fall Abams angebohren, wird aber burch die immermahrende Befchaffe tigung mit verganglichen Dingen, welche fo wohl in benen Gedancken als auch in ungahe lichen aufferlichen Sandlungen meiftens bie gange Lebens Beit über gefchiehet , je langer je mehr vergroffert und befestiget , und mit: hin der Schade durch die lange und beftan-Dige Gewohnheit defto schwerer zu henlen gemacht.

Weilen nun alles, was mit Zwang aufgestrungen wird, dem, der den Zwang leidet, nicht angenehm ist, und also folglich nicht gut vorkommt, wann es auch in sich selbst noch so gut wäre; so ist klar, daß zuvor die von SOTE abgekehrte oder demselben gar widerspänstige Begierde in der Ereatur muß aufgehoben und getilget, an skatt derselben aber eine frenwillige Zukehr zu SOTE muß zum Grunde gelegt werden, wann das Guzte, so SOTE mittheilen will, vor ein solzte, so GOTE mittheilen will, vor ein solzte, so GOTE

ches soll erkannt und als was Angenehmes soll empfunden und gefühlet werden.

Diefe Tilgung berer verkehrten und wibers spänstigen Willens : Begierden (so in unsern Teutschen Bibeln gemeiniglich die Verge= bung der Gunden genannt wird, nach dem Grund : Tert aber eigentlich die Abschafs fung und Vertilgung der Gunden heife sen soll) kan der Mensch selbsten nicht verrichten, fondern es geschiehet folches durch Offenbarung und Darstellung eines bessern Guthes, und dann durch das verzehrende Feuer des gottlichen Borns wider die Guns de, wodurch die Seele in der Gemeinschafft derer Leiden Chrifti feinem Tode muß ahns lich und also in dem Blut JEsu Ehristi von allen Sunden in der That und nicht imputative gereiniget werden. Doch alles mit des Menschen frenwilliger Benstimmung, die zwar im ersten Anfang gemeiniglich sehr schwach ist; im Fortgang aber, so mantreus lich anhalt, nach und nach durch die täglis che ja stündliche Ubung unter der Mitwürs dung der Gnade GOTTes immer ftarcker wird: Bis nach manchem harten Kampff und Streit, worüber offt viel Zeit hingehet, indem die Sache unmöglich auf einmal ges schehen fan, der Beift Chriffi in der Geelen

je

al de

ge

w

111

De

be

50

DI

ft

gi

te

11

11

g

n

Ie

v

21

fi

je langer je mehr die Oberhand behalt, und alle Neigungen und Begierden, die nach ans bern Dingen, als nach GOTE, gehen, alle gemach ganglich unterdruckt und vertilaet werden, daß der menschliche Wille fich vollia und in allen Stucken ohne Ausnahm unter den Willen GOttes beuget und mit demfels ben überein ftimmet. Ben allem biefem aber fan man leicht zum voraus sehen, daß, wann ber Rorn GOTTes wider die verkehrte und durch die lange Gewohnheit ben denen meis ften Menschen aufs aufferste befestiate Reis gungen des Willens angehet und sie bestreis tet, es meiftens ein graufam unangenehmes und schmerghafftes Gefühl muß verursachen. Und solches desto mehr, je lebhaffter die Reis gungen find und je langer man mit der Sins nesanderung gewartet, sonderlich wo man als les oder doch das meiste bis nach dem Tode versvaret.

Und mit dieser Tilgung des sündlichen Zusstandes in der Ereatur ist dann eigentlich die Justitia Dei vindicativa oder die so genannte Straff-Gerechtigkeit GOttes ben dem Werck unserer Erlösung beschäfftiget. La ist denmach selbige nichts anders als eine weise Ausübung der unveränderslichen Göttlichen Liebe, gegen seine B 5

Creatur und des damit verfnupfften Mißfallens und Haffes wider die Guns de an derselben, welche Ausübung den sündlichen Zustand in denen Creatus ren, der Ihn hindert, daß Er seine Vollkommenheiten zu ihrem ewigen Wohlseyn ihnen nicht mittheilen kan, suchet aus dem Wege zu räumen und zuvertilgen, und zwardurch solche zus langliche Mittel, welche auf Seiten derer, gegen welche diese Gerechtigkeit ausgeübet wird, ein unangenehmes und schmerchafftes Gefühl eine Zeitz lang verursachen. Aus diefer Beschreis bung ift nun offenbar, daß die Straff-Bes rechtigkeit und die Barmhertigkeit Gottes einander im Werck der Erlöfung gar nicht entgegen stehen, sondern vielmehr jene diefer erst recht Plat machet und ihro die Hinders nuffen aus dem Wege raumet; indem bens de aus der Liebe herfliessen und den Grund unserer Erlösung ausmachen, auch zu einers len Zweck, welcher ist der Creatur ewiges Wohlsenn, abzielen und beschäfftiget sind, daß folglich die Straff = Gerechtigkeit sich endlich in der Liebe verlieret und darinnen ihre Endschafft erreichet, wann sie nemlich durch die Abschaffung und Tilgung der Gun-De

de il ihrei

re Lilg der such Könnt Ohne also stud

gen Jich den mer

gesc

fom best gier sers Celb

ren in de ihre gehörige Satisfaction bekommen und ihren Zweck erreichet hat.

Hieraus ift offenbar, bag ben diefer Lehe re, da hauptsächlich Christus in uns, zu Tilaung ber Gunde und Biederherstellung ber verlohrnen Gerechtigkeit Gottes, ges sucht wird, unmöglich Christus vor uns könne ausgeschlossen werden. Dann wer Ihn in fich hat, der muß Ihn ja nothwen: diger Weise auch por sich haben, und ist es also eine gant vergebliche Furcht, daß Chris frus hier getheilet wurde; welches vielmehr geschiehet ben denen, die Ihn nur vor sich au Bedeckung ihrer Sunden, (welche fie eis gentlich durch die Vergebung derfelben falfche lich verstehen) suchen und verlangen, aber denselben ihr Lebtag nicht in fich befome men.

Die Gerechtigkeit dann, die von GOtt kommt, und auch für GOTE allein gilt, bestehet in einer Abkehrung derer Besgierden und aller übrigen Kräfften unssers Geistes von denen vergänglichen Vergnügungen, und Jukehrung dersselben zu dem höchsten unwandelbasen Guth. Die Seligmachung aber in dem Kinfluß dieses höchsten Guthes

in unsere also zu GOTT gekehrte und von dem Vergänglichen leer gemach. te Arafften des Geiftes. Bende Gas chen sind alsobald vereiniget, und lauffen unzertrennt ben und neben einander fort, bis fie ihr Ziel erreichen. Die Gerechtmachung ist eben die Heiligung, und kein Actus momentaneus, wie Democritus gegen Wags nern aus der Schrifft flar erwiesen, fie fteiget auf von Grad zu Grad, weil bas Bofe in der verdorbenen Creatur ohnmöglich auf einmal distincte fan erfannt, vielweniger gehoben werden. Alles Bose bann, was erst in dem Gewissen und in dem Lichte 30ts tes als ein folches erkannt und alsobald in der wahren Befehrung gehaffet und abandonniret wird, macht auch alsobald einem Grad ber Seligfeit und Vergnügung aus GOTT Plat, und gebiehret Friede und Freude im heiligen Geift über diefen Sieg. Und eben dadurch wird der Kampff wider das noch rudftandige Bofe, fo bald es fich ent: bectet, leicht gemacht; welches sonft unter purem Gefühl des Leidens ohnmöglich wurs de konnen willig besieget und abandonniret Hieraus ift dann naturlicher Weis fe offenbar, warum der Anfang zur Befeh: rung harter fällt, als der Fortgang, und war:

mai

fo 1

mei

get ben

ligh

la red

5

wá

fet:

ten

mu ode

des

21

tit

vit

9

ein

we

wil fer:

che

fin

ral

beg

warum wir bon Krafft zu Krafft gelangen, fo bald wir treu, bas ift glaubig, erfunden werden. Die unfere Gerechtigfeit aufsteis get und wachfet, fo machfet auch mit berfelben unfers Beiftes Bergnügung und Geliafeit aus Gott. Bufte erft die Formula Concordiæ berer Lutheraner, was Ges rechtmachen und Gerechtwerden in der Schrifft des Reuen Testaments bedeute, fo ware ihr Ausspruch liquide, wann es heife set: Eadem ratione, (adde etiam eodem tempore) qua justificamur, etiam salvamur; das ist: Eben wie wir (und wann oder wie weit wir) gerecht gemacht wer: den, werden wir auch selig gemacht. Mann aber bas Gerechtmachen in imputiren eines andern Gerechtigkeit foll abfolviret werden, so wird gewißlich auch bas Seligmachen nichts anders fenn fonnen, als eine Imputation der Geligfeit Chrifti; mit welcher es doch fein Orthodoxus halten Es muste dann etwan Deter Sans fen fenn, den feine Begriffe fonnen felig mas chen.

Aus dem, was dis hieher gesaget worden, findet auch die ben denen Juristen und Moralisten selbst noch sehr intricate und fast unbegreiffliche Materie von dem Reatu, oder der

ber Schuld und Obligation jur Straffe, ihre abheiffliche Maas: Les ist nemlich dieser Reatus, oder Schuld zur Strafs fe, ein Justand des Delinquenten, der ihn obligiret, verdriefiliche Mitrel und harte Gefühle, so ihm der Richter di-Liret, zu erfahren, um theils in seiner eigenen Person vors kunfftige vor sotz chem Excess durch Surcht bewahret zu bleiben, theils auch dem Publico, wels ches er geärgert, oder zur Nachfolne gereitzet, eine Medicin por deraleichen Thaten zu præstiren, welche fie von Machfolge tan abhalten. Das Gesches hene wird nie durch die Straffen redreisiret, oder gut gemacht, sondern nur das ges genwartige und funfftige Bofe verhindert. Und in dieser Absicht kan man auch von GOET fagen, daß er die Gunde ftraffe, und auf fündliche grobe Thaten könne folenne Straffe dictiren, wie aus benen Wefes Ben des alten Bundes befannt ift. aber ein übles Consequens natürlicher Weis fe folget aus dem muthwilligen Ubel felbst, wie der Verlust des Lebens aus GOTE und der geiftliche Tod, nebst der Sollen, aus dem innern Abweichen bes Beiftes von GOEE nothwendig folgen muß, ware auch nou

DFC

D

1c

3

M

d

te

ei

31

fe

हा कि कि कि कि

11

ľ

DE

はからい

6

von auffen noch gar feine grobe Lafter That. so die Societat argerte, begangen worden da muß zuvor das innere Malum gehoben werden, ehe der nothwendige und natürlis the Effect ceffiren fan. hier fan fein Riche ter und Regent mehr helffen, fondern blos ein Lehrer und Arst, der den Beift von feis nem Grethum fan los machen, und an fein feliamachendes ober vergnügendes Object guruck führen. Es bleibet aber auch in Dies fem Zuftand der Reatus, den wir oben bes schrieben, fest gegrundet, ein folcher Patient fällt unter die Hande eines Artis der ihme zu feinem Besten bittere Medicinen vorlegt, foll er wiederum gefund, und in Gottes Gemeinschafft, die allein selig macht, ges bracht werden. Dieses heiffet dann den letz ten Heller gahlen muffen, nicht daß das vos rige dadurch solte gut konnen gemacht wers den, sondern damit das gegenwärtige und fünfftige Ubel dadurch moge aufgehoben werden, das durch das vorhin continuirte und fester radicirte Bose nur unheilbarer gewors ben: Das heiffet fich auch den Born famme Ien auf den Tag bes Zorns und gerechten Gerichts Gottes, welcher vergelten wird einem jeden nach feinen Werden, und fein Reinigungs : Feuer brauchen und schärffen, nach: nachdem es die durch viele Actus gestärckte und fest gegründete habituelle Bosheit ers fordert. Da es dann frensich der Weiss heit des Richters und Arzts gemäß ist, daß auch solchem Delinquenten und Patienten alle seine vorige Thaten so wohl, als deren Grund und Ursach, die innere Bosheit selbst, ins Gedächtnuß gebracht werden: Dann dieses dienet zu seiner Conviction und gründs lichen Demuthigung, daß er sich desso wils liger der Ruthe unterwirst, und seine Unart erkennet. Wie wir auch dieses schon hier gewahr werden, in der Buse von denen tods ten Wercken selbst, wann Gott den Grund

des Geistes recht reinigen will, und ihn wiederum zu seiner Liebe bringen.



