





## urgundinngen 2000 jandinngen

931 C C

Restsionstark and Professor. Nobest.



Marburg Sehanik Sapihesses und Log Sehanik Sapihesses



Rleine

# juristische Abhandlungen

vom

Robert.



Marburg, gedruckt ben Johannes Baprhoffer 1789.

20 to





### Vorrede.

Unter denen nachstehenden vier Abhandlungen, sind bereits zwo, nemlich die erste und letzte als Grlegenheits- und Einladungsschriften im Drucke erschienen. Da aber in solchen Fällen nur wenige Exemplarien abgedrucket zu werden pslegen, und

ich in meinen Vorlesungen auf bende Schriften mich berufen mußte: fo habe ich es für nothig geachtet, sie jum zwentenmal abdrucken zu laffen. Inzwischen babe ich in benden bin und wieder etwas abgeandert, oder auch zugesett. Die Absicht der benden andern, welche noch nicht gedruckt waren, erhellet aus dem Innhalte derselben. Ich empfehle übrigens diese Abhandlungen dem billigen Urtheile aufgeklärter und redlich denkender Lefer. Geschrieben zu Marburg am 18. July 1789. 1000101 111100 die offe väterliche Gewalt

Ber=



### Verzeichniß

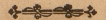
ber

nachstehenden Abhandlungen.

auch jugesent. Die Absicht der bevorn

- 1) Gedanken über die Begriffe vom Mein und Dein.
- 2) Ueber die Erklärung von der capitis deminutione.
- 3) Bestätigung der Meinung des Herrn Professor Jensens über die alte väterliche Gewalt der Romer.

4)



4) Meditationes ad doctrinam juris Ecclefiastici Protestantium de ordinatione jeiuniorum.



ueber



Ueber Die Begriffe pom

Mein und Dein.

§. I.

ie Begriffe vom Mein und Dein, und der davon abzuleitende Begriff vom Bigenthum scheinen mir noch nicht genua entwickelt und aus ihrem Grundstoff berausgezogen zu fenn. Ich will besmegen einen Versuch machen, ob's mir beffer als meinen Vorgangern gelingen fonne, über Diese Begriffe, mit denen sich der Mensch täglich beschäftiget, und die sein Berg und feine gange Chatigfeit fo febr in Bewegung fegen, ein helleres Licht ju verbreiten. Der 21 Mu.

is

Nugen dieser Untersuchung wird sich vielleicht unten zeigen lassen.

9. 2.

Jom Seinen fagt Berr Beheime Tribus nalstath Sopfner a) es fen bas womit ein Menfch nach Gefallen mit Ausschließung ans berer zu verfahren befugt ift. Go gewiß und richtig diese Vorstellung, welche uns hier von dem Mein und Dein gemacht wird, ju fenn scheint; so ift fie boch meines geringen Dafur. baltens feine vollfommene Real: Erflarung davon, fondern die Unzeige einer Solge Die dasjenige begleitet, was jemand das Seine ju nennen pfleget. Rreplich fublet ein jeder, daß er mit dem Seinen, auch mit Ausschließ fung andrer verfahren tonne. Allein womit fann man ausschlieslich verfahren, und was ift dassenice, woruber uns ein folchee Recht zusteht? Untworte ich, es ist das Meine! fo bin ich gerade wieder auf dem Puncte von dem ich vorher ausgieng. Ich weis zwar, daß

a) Man vergleiche beffen Raturrecht §. 37. S. 32.

daß wir und in benen Wiffenschaften gar ofte mit folchen Erflarungen zu begnügen pflegen, welche von benen Folgen, die ein Ding nach fich zieht, bergenommen find, und es ift mir nicht unbefannt, daß wenn eine folche Rolge Die Sache ftete und ju allen Zeiten begleitet, Die Davon hergenommene Erklarung, weil fie ein ju allen Zeiten vorhandenes Merfmal ber Sache enthalt, nicht pflege verworfen ju werden. Allein die Vernunftlehrer tadeln doch dergleichen Erklarungen aledenn, wenn es noch möglich war tiefer in die Natur der Sache hineinzudringen und Merkmale von berfelben anzugeben, aus benen felbst Diejenis gen Rolgen, welche man ihnen bepleget, ber: geleitet, und begreiflich gemacht werden fonnen. Ich weiß nicht, ob es mir glucken wird folche Merkmale vom Mein und Dein angugeben. Der aufgeflarte und billige Lefer mag urtheilen. Mislingt mir mein Verfuch: fo gebe ich doch vielleicht andern die Belegenheit Die Beariffe von diefem Gegenstande noch bef. fer ins Licht ju feben.

21 2

5. 3

5. 3.

Diefes jum vorausgefest: fo bemerke ich, daß man die Ausdrücke Mein und Dein in einem boppelten Sinne nehmen fonne, und auch würklich zu nehmen pflege; nemlich zu erst in einem blos physischen, und zwege tens in einem moralischen und juriftischen Berftande. Im erften Ralle Denket man nemlich ben dem Gebrauche Diefer Worter nicht an Begriffe von Recht und Unrecht ober Berbindlichkeit, fo wie man es im lettern Ralle gang unlaugbar thut. Sich fage neme lich, mein Ropf thut mir webe, meine Sand ift verbrennt, fein Singer ift labm, dein Marer ift angefommen u. f. w. Denfet man über die Vorstellungen nach, welche ben Dies fem Gebrauche der Worter : mein, dein, fein, in unfrer Geele entfteben: fo glaube ich folgende entdeckt zu haben. Mein ift das, was ohnmöglich, das ift, ohne Widerfpruch, als einen Theil oder als eine Würkung und Braft des andern angefeben werden fann. Der Ropf welcher sich auf meinem Rumpfe bes

bewegt, fißet eben so wenig auf einem andern Rumpfe: so wenig ein anderer behaupten fann, daß Er die Vorstellungen welche mein Geift in mir erregte, in fich hervorgebracht habe. Und eben das gilt auch von corperlie chen und geiftigen Wurfungen, welche meis nem Ropf und meinem Geifte, mit Ausschliefe fung eines andren Ropfes und Beiftes juge. fchrieben werden muffen. Wollte jemand es wagen mit Diefem phpfischen Mein nach feis nem Willführ und ohne unfre Einwilligung ju verfahren: fo wurde ihm dies vorerft in Unfehung unfrer Geele in den mehreften Rale len gang ohnmöglich fenn. Denn die Berbindung und Trennung unfrer Gedanfen. welche unfre eigne Seele verrichtet, fann ein andrer gewiß nicht verrichten. Und in 216: ficht auf corperliche Wurkungen muffen wir eben das behaupten, so lange als der andre feine Gewaltthätigkeit brauchen will. Und in Diefem Ralle wurde doch entweder nie Diefel. be Burtung erfolgen fonnen, Die wir felbft ben dem fregen Gebrauche unfrer corperlichen Rrafte hervorzubringen vermögen, oder durch die außerste Gewaltthätigkeit murde endlich alle Burksamkeit zerstöret, und vor die Zuskunft ohnmöglich gemacht werden. Sch denke dies alles zeige hinlanglich, was im physichen Sinne Mein und Dein sey.

5. 4.

Um mir den Weg jur Erflatung des Mein und Dein im moralischen und juriftischen Sinne ju nehmen : fo muß ich den Begriff von der Beleioigung voranschicken. berftebe darunter nicht ben Schmerg, der un. mittelbar oder mittelbar in der Geele, jener durch den fogenannten Berdruß, Diefer durch edrperliche Uebel erreget wird. Dann auf Die Urt maren Strafen auch Beleidigungen. Gie find vielmehr Sandlungen welche denen uns angebohrnen Rechten und Verbindlich. keiten zuwider find. Sch fage mit Gleiß denen uns angebohrnen. Denn von erworbenen kann hier vor der Sand noch feine Rede fepn, und julest lauft doch alles auf die ane gebohrnen hingus; weil die Urfache um welcher

cher willen wir neue Rechte erwerben fonnen, in Denen angebohrnen lieget. Was nun die legtren anbetrift : fo find deren eigentlich nur zwen, aus welchen alle übrigen hergeleitet werden fonnen, nemlich das Recht und die Berbindlichkeit uns feibst zu erhale ten, und das Recht und die Berbindlichkeit unfre Vollkommenheiten zu vermehren. Bende Rechte und Berbindlichkeiten, Deren Endurfachen aus ihren Namen erhellen, fuh. ren nach Grundfagen Des gemeinen Mens schenverstandes das Recht zu denen unente bebrlichen Miczeln, um ju jenen Endzwes chen ju gelangen mit fich, und lettres ift von bem erftern gang unläugbar nicht ju trennen. Much barf bas Recht uns ju vervollkomnen nicht zum Nachtheile des Rechtes uns zu erhalten ausgeübet werden, fondern erfteres stehet im Collisionsfalle dem lettren nach. Moch können andre ihr Recht sich und ibren Buftand zu verbeffern nicht gegen uns geltend maden, wenn die Erhaltung unfrer Perfon und des unfrigen dadurch leiden murs

De. Lauter Gage Die feines weiteren Beweis fes ju bedurfen scheinen! Rach Diefen furgen Porerinnerungen gebe ich jur Inzeige ber naturlichen Urfachen fort, woraus wir bas Men und Dein herleiten fonnen. Die erffe entdecke ich in denen Gliedmaßen unfres Cor. vers und denen übrigen uns anerschaffenen, theils physischen theils moralischen Rrafs ten. Daß diese im physischen Ginne unfer find, ift aus der Natur Der Sache und aus bein vorhergehenden flar. Ich glaube aber auch behaupten ju konnen, daß aus diefer Quelle der Begriff vom juriftischen Mein am allernachsten herzuleiten und zu erfinden fen. Man begreift nemlich geschwinde, baß wir wurden ohnfehlbar mehr oder weniger beleis Diget werden, wenn ein andrer, als wir felbft, fich die Rechte über jene Theile und Rrafte anmagen wollte. Denn nicht gu ges benten daß Diefes in ben mehrften Rallen nicht ohne Gewaltthatigfeit geschehen konnte: fo muffen wir gewiß zugeben, baß wir alse Denn weder das Recht uns felbst zu erhalten, noch noch und zu vervollsommen würden ausäben können. Zerstöhrung unsver selbst, und Einsschränkung unsver stebt fortschreitenden Würkssamkeit würde daraus entstehen. Das Gessühl von der einen und von der andren mußte den Menschen kräftig antreiben, andre von einem willkührlichen Gebrauche jener Glies der abzuhalten, und die Vernunft rechtserstigte das Gefühl, und legte dem Menschen die Sprache in den Mund: über meine b) angebohrnen Kräfte und Glieder habe ich ein ausschließendes Recht, das mir ohne Veleisdigung nicht genommen werden kann. Sie sind Mein c).

5. 5.

Eben dieses gilt mit einiger Beränderung von denen uns angebohrnen moralischen Fähigkeiten und Kräften. Denn da, wie ich anderwärts d) weitläuftiger, auch durch Bensviele

b) Im physischen Sinne des Wortes.

c) Im juriftischen Berftande.

d) Man vergleiche meine Abhandlung über die Frage: wie weit geht in dem Staate die Ge-

spiele gezeiget habe, unfer ganzes moralisches Daseyn darauf beruhet, so können wir keinem andern einen ganz willkührlichen Gesbrauch davon einräumen. Und ein jeder nennet sie deswegen mit Grunde seine Kräfte oder Rechte.

#### 5. 6.

Gar bald entdeckte der Mensch die Nothe wendigkeit manche ausser ihm befindlichen lebendigen und leblosen Dinge zu seinem Unterhalt, und zu seiner Bildung und äusssern Vollkommenheit brauchen zu mussen. Er fand dazu einen reichen Vorrath in der erschaffenen Natur, die zum Gebrauche einem seden offen stand, und so ofte er eines würklich von den übrigen absonderte, so that er nicht nur was ihm die oben anges sührten Nechte verstatteten, sondern er that es auch bisher noch ohne andre zu beleidie

gen,

walt des befehlenden Theiles wenn es an den Berträgen fehlet, auf der 59. Seite, Unm. 35.

gen, benen Er eben das Necht nicht versagen konnte noch wollte. Sie wurden ihn demnach beleidiget haben, wenn sie ihm diese Handlung hatten untersagen, oder ihn daran auf eine gewaltsame Art verhindern wollen. Jene Dinge wurden demnach gleichfalls sein!

S. 7.

Nun entstund aber die Krage, ob auch der Mensch befugt war jene Gemeinschaft Des Gebrauchs vor sich aufzuheben, und ob er dazu die Ginwilligung der übrigen nothig hatte. Die Erfahrung mußte ihn bald lehe ren, daß vorerft die Bedurfniffe der Mene schen fehr verschieden, die Dinge felbst aber welcher Sie jur Befriedigung derfelben be-Durften, ohne Bleiß und Arbeit Darauf ju verwenden, meder lange genug fortdauerten noch immer tauglich zu jener Absicht maren: In der Gemeinschaft mit andern konnte Dies fen Mangeln entweder gar nicht, oder boch nicht in dem Grade der Vollkommenheit abgeholfen werden, als wenn der Mensch die Dinge dieser Erde ausschließungsweise

besaß, und nach eignem Gefallen damit vers suhr. Dies Mittel war ihm also unents behrlich zum Endzwecke. Er war folglich dazu besugt, und da er andern gleiches Necht einraumte, so beleidigte Er niemand! Hier entdecken wir also nicht nur eine neue Quelle vom Mein und Dein, sondern auch beys läufig den Grund vom sogenannten erword benen Eigenthume.

1. 8.

e) hieraus fiehet man alfo mas auf die Frage. ob gu der Ginführung bes Gigenthums, Die ftillschweigende Einwilligung andrer Menfchen erforderlich gewesen, zu antworten fen. Man lese die von herrn Sopfner S. 43. in ber Unmerkung fur Diese von ihm felbft mit Recht verworfene Mennung angeführten Schriftsteller nach. Sobald man nemlich bemerfet, daß diefes Mittel gum Endzwecke unentbehrlich mar, ber Gebrauch beffelben auch einem jeden von dem andern eingeraumet und zugeftanden murde: fo hatte niemand mehr ein Recht ju widersprechen, und folglich kam es auch daben nicht mehr auf Jemandens ausdrückliche ober fillschweigende Gin=

in diend college \$ .. 8. 1 months of some Alber auch wurfen durfte ber Menfch gu feiner Gelbsterhaltung fomohl, als ju feiner groffern Bollfommenheit. Gine jede Wurfung aber die er hervorbrachte, war nicht nur fein im phyfifchen Berffande, fondern auch ein neuer Zuwachs seiner Vollkom. menbeiten. Diese zu bewahren, sie vor sich ju behalten, davon Gebrauch ju machen, wann und wie er wollte, fich Borguge uns ter feines Gleichen Dadurch ju erwerben , Dies alles waren Queftuffe von feinen angebohrnen Rechten, und ihn hierinnen ju ftobe ren war die Beleidigung. Alfo der Gedans fe, den Er allein zuerft gedacht hatte, mar

fein

Ginwilligung an, mohl zu verfteben, daß ans bere auch noch von diesem allen Menschen urfpringlich gebuhrenden gleichen Rechte murflich die Guter Diefer Erde gunachft ju ihrer Erhaltung zu benuten, auf irgend eine Art Gebrauch machen fonnten, benn nur auf Diefen Sall erftreckt fich die Ausubung des Reche tes Gigenthum ju erwerben und ju erhalten. Man vergleiche ben 6ten S.

sein Gedanke im doppelten Verstande des Wortes. Eine sede in der Natur von Ihm hervorgebrachte Verbesserung, war in eben diesem zwiefachen Sinne sein Werk. Konnte gleich diese Verbesserung von der Sache woben er sie angebracht hatte getrennt werden: so blieb doch die ganze Sache, so lange er wollte vermöge des vorhergehenden sten si seine Sache. Auch hier entdecken wir demenach eine Quelle vom Mein und Dein.

5. 9.

Hieraus erhellet aber auch, daß das Wort Verfahren, welches Herr Höpfner in die Erklärung von Mein und Dein gesetzt hat, die Sache besser ausdrückt, als wenn er dasür gebrauchen geschrieben hätte. Es begreifet nemlich der Begriff von Mein und Dein nicht blos den willkührlichen Gebrauch der Sachen in sich, sondern das ist schon mein was ich mir ausschließlich zuschreibe, beylege, und wovon ich im physischen Sinne des Wortes sage: es ist mein. Dieses lehren besonders die Beyspiele von denen Wür-

fun,

fungen die unfre Seele hervorbringt, und die wir ofte nicht anderst brauchen konnen, oder wollen, als daß wir uns über dieselben wie über eigne Vollkommenheizent freuen.

#### §. 10.

Nehmen wir alles das bisher gesagte zus sammen: so dünkt mich, die vollständige und aus dem vorhergehenden leichte zu erläuterne de Erklärung vom Mein, würde so lauten müssen: die uns angebohrnen Kräfte, und die dadurch zur Erhaltung und Vervollkommung unser selbst hervorges brachten Würkungen, womit andre ohne uns zu beleidigen nicht eben so wie wir selbst versahren können, machen den alle gemeinen Begriff vom Mein aus.

#### S. 11.

Gleich wie nun aus dem vorhergehenden die Richtigkeit der Eintheilung, vom Mein und Dein in das angebohrne und erword bene deutlich genug erhellet: also siehet man auch daraus, daß die Meinung derer nicht anzus angunehmen, welche behauptet haben, baß bas Eigenthum erft durch die gefellschaftlis che Berbindungen der Menschen, einges führet worden fen. Freplich muß ich zugeben, daß Diefe Berbindung das Gigenthum befordert, und die Nothwendigkeit beffelben vergröffert habe. Allein Gigenthum laft fich denken ohne gefellschaftliche Verbindung der Menschen, und in fofern unfre Glieder une fer Eigenthum genennet werden fonnen, nems lich in Beziehung auf andre Menfchen, Die damit ohne uns zu beleidigen nicht nach Willführ verfahren fonnen, infofern gab es ein Eigenthum, wenn auch der Mensch ftets auffer aller gefellschaftlichen Berbindung ges lebt hatte. Auch durfte fich in eben Diefem Buftande niemand die von dem Menfchen bervorgebrachten Wurfungen zueignen - fie maren fein Bigenthum! Gleichwohl gebe ich auch gerne ju, daß, fo lange Die Menfchen in ihrem ifolirten Buftande von andern in ber Ausubung Diefer Gigenthumsrechte nicht gestöhrt wurden, die Rraft und Wurfung Dies dieser Rechte sich nicht in eben dem Grade aussern konnten, wie sie es in dem Falle der Beleidigung sowohl, als im gesellschafts lichen Zustande thun mußten. Allein das andert in der Sache selbst nichts.

#### £ 12.

Much laft fich aus jenem Begriffe und benen allgemeinen Urfachen vom Mein leicht erklaren, mas der Jurift Paulus im L. 14. §. 2. de exceptione rei judicatae faut: Actiones in personam ab actionibus in rem in hoc different, quod cum eadem res ab eadem mihi debeatur fingulas obligationes fingulae causae sequentur, nec vlla earum alterius petitione vitiatur, at cum in rem ago non expressa causa, ex qua rem meam esse dico, omnes causae vna petitione adprehenduntur, neque enim amplius quam semel res mea esse potest; saepius autem deberi potest, Go: bald nemlich auch nur eine einzige von denen Urfachen vorhanden ift, woraus wir vorhin den Ursprung vom Mein und Dein herges

8

8

25

n

nie

h

n

ht

19

es

leitet haben: sobald ist auch alles vorhanden, worauf die Natur der mit dem Begriffe vom Meine werbundenen Nechte beruhet. Meine mir angebohrnen Kräfte sind mit meis ner Geburt vorhanden, entstehen mit mir, und so wie sie entstehen sind sie mein Eigensthum. So lange ich das mir zur Erhaltung und größern Vervollkommung unentbehrlische, im Eigenthume des andern sich noch nicht besindende Mittel, haben und behalten will: so lange ists, von dem Augenblicke an, da ichs gewählt habe, mein.

Endlich die Würfung die ich hervorges bracht habe, braucht nicht wiederholt zu wers den, und bedarf keines Zusazes um die Summe des Meins zu vermehren. Sie ist mein von dem Augenblicke ihrer Entstehungen. Amplius quam semel res mea esse nequit,

#### §. 13.

Fehlte es mir nicht an dem Raume: fo wurde ich im Stande senn, noch mehrere Bolgen aus denen von mir vorgetragenen Grunds

Grundsäßen herzuleiten und z. B. daraus zu zeigen, ob auch das erworbene Mein, mit denen ihm anklebenden Nechten alsdenn noch fortdaure, wenn sich ein andrer in der äussersteu Toth befindet. Allein! ich muß hier abbrechen, dergleichen Anmerkungen biß auf eine andre Gelegenheit aussehen, und mich der Absicht nähern, um welcherwillen ich meine Gedanken über die allgemeinen Begriffe vom Mein und Dein dem geneigeten Leser mitgetheilt habe, u. s. w.

#### II.

Bestätigung der Meinung des Herrn Professor Jensens von der alten väterlichen Gewalt der Römer.

In einer zu Wetzlar im Jahr 1782 heraus, gekommenen Abhandlung f) habe ich die Meinungen des Bynkershoeks und Gebauers

V 2 über

f) de Bynckershoekii eique contraria Gebaueri doctrina de Patria Potestate Romanorum antiqua modestum judicium Wetzlariae 1782.

über die alte vaterliche Gewalt der Romer angeführet, gep üfet und zu zeigen mich bemühet, daß bende Meinungen mit einander auf eine gewisse Art verbunden werden müßten.

Ich glaubte also damals mit vielen das selbst angeführten Rechtsgelehrten, daß die Rinder in einem würklichen dominio und zwa: Quiritario Ihrer Bater, mithin eigents lich sogenannte Sachen gewesen, wenigstens unter andern auch so waren betrachtet und behandelt worden.

Dieser Behauptung hat Herr Prosessor Jensen zu Riel, im Jahre 1784 widersproschen g) und, wie ich hierdurch öffentlich und gern gestehe, mit sehr guten Gründen gezeisget, daß die Römer Ihre Kinder nicht als Sachen betrachtet oder behandelt, und eben so wenig zu ihrem dominio gezählet haben.

2lus

g) F. C. Jensen de P. R. P. pro Gebauero aduersus Robertum Suerini 1784.

Auch gehöret hierher Güntheri diff. de p. p. ex dominio non repetenda Lipfiae 1787.

Aus der Vergleichung bender Schriften wird man nunmehro die Gründe auf einmal über, sehen können, welche bisher zur Bestätigung der entgegen gesetzten Meinungen sind fürs getragen, und was für Waffen von der einen und der andern Seite zur Vertheidigung derselben sind gebrauchet worden. Durch die lehtere Schrift wird man auch gar leicht auf den Ursprung und die Quelle dersenigen Behauptung, die ich jeho selbst für irrig halte, geleitet werden.

Man erinnerte sich nemlich nicht lebe haft genug, daß man auch an sonst frenen Menschen, gewisse Rechte ausschlieslich haben könne, ohne daß diese deswegen sogleich in einem jure dominii bestehen müßten und es siel dem Irrenden nicht sogleich ein, was doch die Gesetze der zwölf Cafeln auf der sten im 7ten Gesetze enthielten, daß es eine vindicationem in libertatem gebe, welche auf freve Menschen und nicht auf Sachen anwendbar sey. Sobald man an beydes denkt, so bleibt einem dünkt mich kein Zweis

25 3

fel übrig, daß die von Herrn Jensen vers theidigte, und mit Stellen aus den Geschen und den Alten belegte Meinung nicht follte die richtige und mahre sepn.

Ich will aber diese Meinung jest durch Anstührung eines Gesetzes, welches nicht nur nicht in denen über diese Frage zwischen Bynkershoek und Noods gewechselten Streitschriften, sondern auch nicht vom seelis gen Gebauer und seinen Vertheidigern ist angemerket worden, bekräftigen, und, indem ich es thue, eine Urt von Dankbarkeit gegeu den beweisen, welcher mich auf seine Meinung und Seite geleitet hat.

Es ist der L. 14. §. I. P. de Servo corrupto, welcher also lautet: de filio filiave familias corruptis huic edicto locus non est, quia servi corrupti constituta actio est, qui in patrimonio nostro esset et pauperiorem se factum esse dominus probare potest, dignitate et sama domus integra manente: sed vtilis competit, officio judicis aesti-

man-

manda, quoniam interest nostra animum liberorum nostrorum non corrupti.

Mus Diefem Befete erhellet, bunkt mich flar, daß ben den Romern die Zinder nicht als Sachen Die jum patrimonio gehörten, und wozu die Anechte gerechnet zu werden pfleaten, betrachtet worden find. Eben Dies fes wird auch durch folgende Verordnung der Kapfer Diocletian und Maximinian (wovon ich mich gleichfals nicht erinnere, fie ben Diefer Gelegenheit angeführt gelefen zu haben) welche im 1. 6. Cod. Quae res pignori obligari possunt, enthalten ift, bee fraftiget: Qui filios vestros vel liberos homines pro pesania, quam vobis credebat, pignoris titulo accepit, dissimulatione juris fe circumuenit: cum sit manifestum, obligationem pignoris non confistere, nisi in his, quae de suis bonis fecit obnoxia,

23 4 III.

#### III.

Ueber die Erklarung von der capitis deminutione.

Ben dem Vortrage der Lehre von der capitis deminutione auffert sich gleich anfangs die Schwierigkeit wie dieselbe zu erklären sen? Die gesetzliche Vorstellung davon sindet sich in dem proæmio I. de capitis deminutione, wo sie per prioris status mutationem erstläret wird. Hiermit simmt auch das in dem L. I. P. de capite minutis, aus dem Cajo h) genommene Fragment und zum Theilung der capitis deminutionis zur Erklästung derselben im L. 11. eod. beybringt i) übers

h) Capitis minutio est status permutatio.

i) Capitis deminutionis tria genera funt. maxima media minima, tria enim funt quae habemus, libertatem, ciuitatem, familiam. Igitur cum omnia haec amittimus, hoc est liber-

überein. Andere sagen inzwischen schlechthin die capitis deminutio sey eine amissio status ciuilis k) und raumen dieser Erklärung vor der gesehlichen darum den Vorzug ein, weil nicht eine sede Veränderung des bürgerlis chen Zustandes eine capitis deminutio sey; z. B. wenn der Vacer sterbe, so leide der Sohn eine Veränderung seines Zusstandes, aber keine capitis deminutionem, Mit dieser Behauptung scheinet auch der 5. 3. Inst. de capitis deminutione in sofern übereinzustimmen, als es im Ansange dessels ben heisset: minima capitis deminutio est quum

libertatem et ciuitatem et familiam maximam esse capitis deminutionem, cum vero amittimus ciuitatem, libertatem retinemus, mediam esse capitis deminutionem: cum et libertas et ciuitas retinetur, familia tantum, mutatur, minimam esse capitis deminutionem constat.

k) Man vergleiche das Sopfnerische Compendium §. 187. und den Commentar über eben diesen §. besgleichen das Waldedische Compendium §. 165.

quum et ciuitas et libertas retinetur, als que welchen Worten gefolgert werden durste, daß da der retentioni die amissio entgegensstünde, ben einer jeden capitis deminutione eine amissio status sur sich gienge. Und eben das du ste aus dem L. 6. P. de capite minutis erhellen. Dann in diesem heißt es: capitis enim minutio privata hominis et familiae eius jura, non civitatis amittit.

Allein alles dieses scheinet doch auch nur so! Denn wenn man den Worten aus den Institutionen die sogleich darauf folgenden: sed status hominis commutatur, beysüget, und das zur Erkiärung angegebene Beyspiel: quod accidit in his, qui cum sui juris fuerunt, coeperunt alieno juri subiecti esse, vel contra, veluti si silius familias a patre emancipatus fuerit, genauer erwäget; so kann! man daraus keinen andern Schluß machen, als daß der Begriff von der capitis deminutione viel weiter gehe, und eine jede Veränderung (wohl zu versiehen) in dem drevsachen bürgerlichen Zustande der Römer unter

unter sich begreise; wohlfolgsich der pater familias wenn er ein filius familias wird, eben sowohl eine capitis diminutionem seide, als der filius familias, wenn er, (wieder wohl zu verstehen) durch die emancipation pater familias wird; wie denn nicht nur Theophilus dieses auch also verstanden hat 1), sondern auch der Jurist Paulus im L. 7. P. de capite minutis und aus Ihm der Verstaffer der Pandecken, was Ulpian im vors hergehenden L. 6. eine amissionem genannt hatte, durch eine mutationem erklären m).

Bey

<sup>1)</sup> Er paraphrasirt den Text folgendermaßen; minima capitis deminutio est, quando et ciuitas et libertas retinetur siue servatur, sed status praesens mutatur; quod in his accidit, qui quum patres familias essent, in adoptionem sese dederunt et silii samilias sunt sactus est pater samilias. Hic enim solius portestatis alienae aut suae sacta est commutatio.

m) Sed legitimae tutelae ex duodecim tabulis interuertuntur eadem ratione, qua et hereditates

Ben bem allem bleibt es aber boch immer wahr und richtig, daß fo ofte von der capitis deminutione maxima und media die Rede ift. Der ftatus libertatis ober civitatis verlodren debe, und würklich aufhore, und in sofern, die von der geseglichen abges bende Erklarung ihre Michtigkeit habe; fo wie es umgekehrt auch eben fo gewis bleibt, daß ben ber minima ber fatus familiae nicht verlohren gehe, sondern nur verändert und nicht nur der welcher vorhin ein paterfamilias mar, ein filius familias oder der filius familias ein paterfamilias, fonderu zugleich auch in benden Rallen Die eine Ramilie mit einer andern verwechselt, eben deswegen auch in dem unten n) anguführenden Wefete

tates exinde legitimae: quia adgnatis deferuntur, qui definunt effe familia mutati.

n) Darum heißt es im l. I. S. 8, ad Scrvm Tertull. et Orphit. sehr bestimmt: Capitis minutio salvo statu contingens liberis nihil nocet ad legitimam hereditatem. Zwar schreibet

von der minima cupitis deminutione gesagt werde, es gehe durch sie eine Familien. Versanderung vor.

Ilm

bet Vinnius in feinen Anmerkungengen über ben 6. 3. J. de capitis deminutione, (nach: bem Er zuvor richtig gefagt hatte: Minima Capitis deminutio est per quam falua ciuitate et libertate fratus dumtaxat hominis mutatue Ulpian de tutelis I. (. 12.) Idem tamen Ulpianus 1. I. S. capitis ad Scrym Tertull. fcribit, hanc capitis deminutionem contingere saluo statu. Quae videri possunt contradictoria. Et vtique effent si vocabulum status vtroque loco eodem modo acciperet: nulla autem contradictio est, si eo vocabulo quod est ομωνυμον, non eadem fignificatione vtrobique vtatur. Ergo recte dicit, hane capitis minutionem contingere faluo statu sed statu publico quem quis vt ciuis habet: recte item eandem non contingere faluo statu sed prinato quem quis habet in familia. Alfo nach des Vinnii Meinung wurden Die Worte das nicht beweisen, mas ich durch fie beftatigen will, fondern vielmehr vom ftatu publico den Jemand als Burger habe, verftans

Um nun aus Diefer anscheinenden Schwierigfeit herauszukommen, so bemerke ich einmal

ftanden und zugleich behauptet werden muffen, baß ben ber capitis deminutione minima ber ftatus nicht faluus bleibe, und welches einerlen ift, perlobre gebe. Allein Diefe Erflarung scheinet mir bem angeführten legi S. 8. ad Scrym Tertuil. et Orphit. gar nicht angemeffen zu fenn. Sier find die vollffandigen Morte Dieses Gesettes: Capitis minutio faluo statu contingens liberis nihil nocet ad legimam hereditatem, nam vetus fola hereditas, quae lege duodecim tabularum defertur capihis minutione perimitur: nouae vel ex lege vel ex Senatus confultis delatae non perimuntur capitis deminutione. Proinde fiue quis ante delatam, fiue post delatam capite minuatur, ad legitimam hereditatem admittitur : nisi magna capitis deminutio interveniat, quae vel ciuitatem adimit, vt puta fi deportetur.

Vorerst bemerke man, daß Ulpian, weber hier noch aber auch in der ersten aus Ihm angeführten Stelle gesaget hat, was Vinnius am Ende seiner Anmerkung Ihn sae gen laßt, daß nemlich bey der minima capitis demi-

mal daß frenlich auch ben der amissione status eine Beränderung im allgemeinen Sinne

Des

deminutione der status prinatus nicht salvus bleibe, fondern verlohren gebe. Bernach merte man genau auf ben Begensan ben Ulpian in unfrem borliegenden Gefete gwis schen Derjenigen capitis deminutione machet. quae adimit ftatum und zwischen ber, woben ber ftatus faluus bleibet Jene ift gerade Die. welche ben ftatum publicum betrift. Denn bekanntlich wird (wie ein jeder fogleich aus Ottonis Anmerkungen über bas Proæmium Inft. de capitis deminutione fernen fann) die maxima und media jum statu publico und bie minima jum ftatu privato gerechnet. Rann man bemnach wohl ohne Widerspruch unter der, welche faluo statu geschehen, Die maximam et mediam verstehen? Dazu fommt drittens noch, daß Diejenige capitis deminutio gemeinet fenn muffe, moben es nach den romischen Gefegen zweifelhaft fenn fonnte, ob fie die Rinder der gesenslichen Erbschaft berauben werde. Daß nun aber fein feruus oder peregrinus erben konnte, mar nicht zweifelhaft, uud die Unmerfung quod capitis deminutio, quae sta tum publicum adimat feinen nachtheiligen Gindes Wortes für sich gehe. Denn wenn ein status der vorher murklich war ganz aushöstet, so ist die Veränderung (mutatio) uns läugbar.

Nicht so beträchtlich ist sie ben der minima. Denn der status familiae dauert sort, und es geht darinnen wie eben bemerkt worden nur ein Wechsel für; darum heißt es im §. 3. der Institutionen sorgfältig commutatur. Tiernächst erhellet nun zweytens aus dem was so eben gesagt worden, daß man die capitis deminutionem fernerhin zwar frenslich erklären musse, est prioris status mutatio 0), aledenn aber auch zu dieser Erklärung hin-

fluß habe, sehr überflußig, dahingegen endlich sehr nothig zu erinnern, daß diejenige capitis deminutio, quae non adimat statum sed quae eo saluo contingit um deswissen weil sie nach den legibus 12 tabularum das Erbrecht vershinderte, hier, wo von legibus post 12 tabulas latis die Rede wäre, nich nachtheilig sey.

Die sie auch Voetius und Westenberg ad Pandectas erflart haben.

hinjusegen, quae mutatio vel cum amissione status coniuncta est vel non. In priori casu dicitur maxima et media in posteriori minima capitis deminutio.

Endlich laßt fich auch auf Den obis gen Binwurf, daß nicht eine jede Berans Derung in dem burgerlichen Buftande eine capitis deminutio fen, weil, wenn ber Das ter fterbe und ber Gohn aus einem filio familias ein paterfamilias werde, awar eine Beranderung in dem burgerlichen Buftande, feinesweges aber eine capitis deminutio vors gebe, nunmehro antworten : daß allerdings ben ber capitis deminutione minima eine Beranderung in dem burgerlichen (nemlich bem Kamilien) Zustande vorgehe; daß aber bas angeführte Benspiel um beswillen bas Gegentheil nicht beweise, weil jene Berans derung in einem Wechsel, der fich im Famis lien-Buftande gutrage, bestehe, hier aber bey der fortdauer einer und eben derselben Samilie, nur das Verhaltnis des Sohnes gegen dieselbe nach dem Tode des Baters gean,

d

geandert, mithin ein ganz anderer Fall wurf, lich werde, als den die Gesetze zur minima capitis deminutione erfordern, den nemlich, daß jemand, wie ben der adoption und emancipation in einen ganz andern Samilien, nexum gerathe.

Auch widerspricht diesem allem der L. 195. S. 2. de V. S. nicht. Denn ob es gleich Darinnen ausdrucklich heiffet: cum paterfamilias moritur, quotquot capita ei subiesta fuerint, fingulas familias habere incipiunt: finguli enim patrumfamiliarum nomen fubeunt, idemque eueniet et in eo qui emancipatus est: so muß man boch a) aus bem Unfange bes Gefeges wiffen, daß bier nur vom jure proprio geredet, hingegen auch b) sogleich hinzugesett werde: communi jure familiam dicimus omnium adgnatorum nam etsi patrefamilias mortuo finguli fingulas familias habent, tamen omnes, qui sub vnius potestate fuerunt recte einsdem familiae appellabuntur, qui ex eadem domo et gente proditi funt.

IV.

## IV.

Meditationes ad doctrinam juris Ecclefiastici Protestantium de ordinatione jeiuniorum.

### §. I.

Quemadmodum I. H. Boehmerus in jure Ecclesiastico Protestantium eiusque Tomo tertio ad Titulum decretalium de ordinatione jeiuniorum, Autores laudauit qui hanc tractarunt materiam multaque congessit, quae apprime faciunt ad intelligendam totam causam atque diuersa, quae in hac doctrina inter Catholicos atque Euangelicos obtinent principia: ita ad hunc quidem post fata quoque Celeberrimum Scriptorem ablegamus omnes, qui huius rei viterius cognoscendae desiderio tenentur; caeterum vero iisdem aequisque nec imperitis harum rerum lectoribus diiudicandum relinquimus, possitque haec nostra opella aliquid conferre ad recte intelligenda atque

C 2

applicanda principia juris ecclesiastici Protestantium, quoad praecipit de ordinatione jeiuniorum.

5. 2

Sic vero totam hanc causam pertractare animus est, vt primo nonnulla quae faciunt ad fontes cognoscendos, ex quibus omnis doctrina de jeiuniis in jure nostro ecclefiastico est haurienda rectumque eorundem vsum addiscendum in medium proferam, deinde diuersam jeiuniorum indolem exponam, atque, pertractatis fingulis eorundem speciebus, tertio sacrarum litterarum effata confessionisque Augustanae proponam, ex quibus, collatis cum principiis juris nostri generalissimis, breuiter insimul hoc loco in memoriam reuocandis, haud difficulter intelligetur, quid fecundum Protestantium doctrinam et singulis ecclefiae membris et toti liceat focietati ecclefiasticae, iisque, qui vel eius loco potestatem quam vocant ecclesiasticam, vel denique ceu summi imperantes Iura circa facra maiestatica exercent. 9.3.

substitution of the care

Sicuti igitur inter vtriusque juris ecclefiaftici tam Catholicorum quam Euangelicorum fontes primum locum tenet lus diuinum, in facris litteris propositum, quatenus praescribit normam agendorum p), ita in hac quoque doctrina ex hoc potissimum fonte haurienda quae ad eam spectant praecepta. Adeundi deinde fontes juris ecclefiastici Protestantium proprii, quorum praecipuus in Germania nostra est Augustana confessio, a qua, sunt verba G. L. Boehmeri V. Cl., formam stabilem accepit ecclesia de religione secundum EANDEM COlenda, consociata q). Atque ad hanc ipsam ... Min Michael de C. 13. con-

p) conf. G. L. Boehmeri principia juris cenonici S. 74.

q) ibidem §. 37. Atque hoc nos loco monere non pudet fed vrget veri studium atque amor, quod persuasissimum habeamus non licere Statibus Euangelicis, quoad haec eorum durauerit consociatio, recedere ab hac norma,

confessionem vel ideo prouocare meminimus vtrumque Boehmerum patrem et filium r) tradituros juris ecclesiastici doctrinam de observatione jeiuniorum.

## 5. 4.

Quod vero ad vsum horum fontium attinet, primo quidem solas nobis hoc loco consulere licebit noui foederiss) tabulas,

um

vel religionis doctoribus, vt in proponenda publica doctrina eam deserant, concedere, adeo vt meliora jam dudum edoctis contrarium excidisse errorem anno 1775, quo tempore Geisleri V. Cl. orationem aditialem indicare oportuit, vehementer doleamus hodie.

- r) Ille quidem in jure ecclesiastico Protestantium ad tit. X. de observatione jeiuniorum 5. 37. hic vero in principiis juris canonici S. 320.
- doctrinam perceperit, legisse poenitebit Esaiae caput 58. Adde Cl. Michaelis im 4ten Theil des Mosaischen Rechtes, verbis: Fasttage aber waren nicht mehr als einer, und das in einem südlichen Lande, wo das Fasten leichter und ger wöhnlicher ist, als ben uns.

tum quoniam ipsa Augustana Confessio loco deinceps excitando nullibi ad Vetus Testamentum prouocauerit, tum quoniam vel hodie nos non poeniteat alibit) docuisse olim, Leges Mosaicas qua tales, caeteraque quae ad illas referuntur Veteris Testamenti oracula non pertinere ad Christianos, omnique illos obligandi vi carere atque efficacia; quam doctrinam ab ipio Luthero atque Melanchtone traditam ceu veram atque antiquam ecclefiae doctrinam, repudiata, quae in eam irrepfit, noua, amplexi funt noftra aetate Theologi confummatissimi u). Deinde sirmiter hoc loco

t) Conf. Compendium nostrum Ethicae christianae S. 2. Schol. 2.

C 4

u) Confer quem tum honoris gratique animi causa, tum ob eximiam, qua pollet, doctrinam nomino Lessium Goettingensem V. Cl. in herrn D. Dofelts wiffenschaftlichen Magagin fur Aufflarung im erften Sefte G. 39. und f. atque meditare sequentia, quae ibi leguntur, verba: actionet I als ben und

teneamus, non posse tradi in jure ecclessastico Protestantum jura atque obligationes,

quae

Das ganze Gesethuch des alten Testaments hat nach Christi Geburt keine weitere Berpfichtung mehr und die Christen sind blos an die im Neuen Testament enthaltenen oder durch die Bernunft publicirten Gesehe Gottes gebunden.

Die Beweise dieses Sapes habe ich & 50. f. meiner Moral aussührlich vorgetragen; und diesse ist auch nicht eine neue, sondern gerade die älteste. Die Kirchenväter des ersten Jahrhunsderts lehren, wie man aus den Constitutiodus Apostol, einer Schrift, die zwar erst im vierten Jahrhundert, aber doch den ältesten Meinungen und Sitten der apostolischen Kirche gemäß gedichtet wurde, ersiehet, daß man Mossis Geseh und Bücher nicht anderst als zur Geschichte brauchen musse, indem und Gott von diesem Bunde befreiet habe V. lib. I. cap. 6

Die gegenseitige Meinung ward zuerst von der Alexandrinischen Schule der Neuplatonises eingeführt. Und obgleich sie seitdem die Herrsschunde geworden, so giengen dennoch Auther und Melanchton davon ab, und behaupteten', der Christ sen blos an die Gesetze des Neuen Testa.

quae pugnent cum praeceptis ex vivoque fonte haustis, adeo vi neque ipsa Ecclesia Euangelicorum, Augustanae Confessionis vinculo consociata atque vnita ab hac norma recedere, neque Domini territoriales siue illi iisdem siue Catholicorum sacris suerint addicti praecipere valeant atque iubere quod illis non conueniat. Quae principia ceu notissima semel in memoriam sectorum nostrorum reuocasse suspinio suprincipia.

### 5. 5.

His ita praemissis ad ipsam jeiuniorum explicationem transeamus. Est vero jeiunium, de quo hoc loco quaeritur, abstinen-

tia

Testaments gebunden. Luther schließt unter andern seinen Unterricht, wie man sich in Mossen schließen sollte, §. 37. so: "Bo Moses Ses, sehe giebt, mussen wir Shristen ihn darinn "nicht weiter annehmen, als sofern es sich mit "dem natürlichen Gesehe reimt. Moses sen ein "Priester und Doctor der Juden: Wir Chris, sien haben unsern Meister Shristum, der und "vorgelegt hat, was wir wissen, halten, thun "und lassen sollen."

tia a cibo potuque, quam, si omnem vtriusque vsum excludat, jeiunium totale atque proprium vocauit G. L. Boehmerus v) eique contradistinxit jeiunium in significatu improprio, quale in ecclesia Romana receptum, quod consistit in abstinentia interordinariam refestionem a determinato ciborum genere, videlicet ab esu carnium. Observari tamen hoc loco meretur, jeiunium illud totale ab Ecclesia Romana vocari naturale, hoc vero, quod improprium nominauit Boehmerus V. Cl., dici ecclessissitum w). Deinde hoc nobis quemtibet extra partes constitutum facile daturum con-

v) Conf. Eiusdem principia juris c. S. 320. vbi, Ieiunium, inquit, sacrum totale seu proprie sic dictum est abstinentia ab alimentis per diem saltem ad vesperam vsque solius religionis intuitu susceptum. Hoc sine libere susceptum commentatur in Ecclesia Euangelica. August. Conf. art. 26.

w) conf. Eybelii V. Cl. introductionem in jus ecclesiasticum Catholicorum T. 4. p. 426. 427.

fidimus, posse quoque jeiunium totale, fi ad vsum loquendi atque vim vocum attenderimus, opponi partiali, cum in jeiuniis non qualitatis folum, sed potissimum quantitatis ciborum quoque ratio fit habenda. quo fit, vt quae ab omni cibo, jeiunii totalis, quae contra a determinata eiusdem quantitate datur abstinentia, partialis jeiunii nomine merito compellanda fit. Neque negligendum esse hoc alterum discrimen ipsa articuli Augustanae confessionis vigefimi fexti curatior inspectio nos edocebit deinceps. Denique a liturgia publica annexa jeiunio illud dici folet publicum cum contra prinatum nominetur quod eam non habet annexam x).

5. 6.

Altera ratio, ex qua cognoscuntur noua jeiuniorum discrimina atque variae eorundem denominationes, ponenda in fine diverso atque scopo, ad quem, qui jeiunium susci-

x) conf. G. L. Boehmerum 1. c. S. 322.

fuscipiunt, animum plerumque intendere folent. Atque harum caufarum feptem quidem indicquit b. Boehmerus y) sanitatem nimirum, instantem comessationem, tristitiam, poenitentiam, deuotionem, votum, carnis denique afflictionem, quae tamen (praeterea quod altera huc non pertineat) me quidem iudice ad tres potissimum reduci posse videntur. Et primo quidem ad conservandam valetudinem prosperam vel leuandos morbos fuscipi posse atque aliquando debere jeiunium fiue totale fiue partiale vel me non monente patet. Atque hoc jeiuniorum genus, quod medicum vocare lubet, medicorum foro proxime fubesse atque ab his et tempus et modum eiusdem determinandum esse, eo minus in dubium vocari posse existimo, quo certius est quamplurimos in eo suscipiendo peccare, nec leuem suo corpori suaeque vitae inferre calamitatem, de qua inprimis

y) 1. c. S. 4.]

mis consulendus b. Richterus in commentatione de jeiuniorum ac nimiae sobrietatis noxis z). Quemadmodum vero ex distis abunde colligitur, in praescribendo hoc jeiunio cuiusuis hominis eiusque corporis rationem esse habendam, neque a quolibet illud suscipi posse ac debere: ita quoque deinceps observandi occasionem nanciscemur, non ipsum quidem huius jeiunii nomen indicasse confessionem Augustanam illudque praecepisse directe, neque tamen a mente eius illud alienum esse atque sine et scopo.

# and thom bond auts 7.

Alterum jeiuniorum genus stricte morale appellare nobis licebit, cuius ratio in eo consistit tota, vt ad officia sua praestanda promtior paratiorque euadat homo. Videas enim, vt rem omnem exemplis

<sup>2)</sup> conf. Eiusdem differtationes quatuor medicas in vsum Theologorum et Philologorum feorsum editas Goettingae 1775. p. 57. seqq.

nonnullis illustremus, videas homines, qui cultum externum nonnisi jeiuni celebrare possunt, neque aliis fungi muneris fui partibus post ordinariam refectionem. cum alii e contrario, vt his fatisfaciant, cibo potuque indigere videantur. Neque in dubium vocare licet, quin libidinem peccandi aliquando foueat nutriatque quotidianus et continuus alimentorum vsus, a quo si tantisper abstinueris, vim procul dubio atque peruersarum inclinationum furores debilitabis. Sed vel ex his ipsis exemplis intelligitur, non omnibus aeque hominibus imponi posse necessitatem suscipiendi huius generis jeiunia, quae dum vni conducunt, alterum profecto, quo minus suo satisfaceret officio, impedirent, quemadmodum e contratio vel ipfa sana ratione teste ad huiusmodi jeiunium quemlibet teneri dicendum, qui fine huius medii vsu officia sua explere mon posset.

sold as a ster committee with antho s. 8.



Iam fi quis hoc jeiuniorum genus quod morale vocauimus, vel ideo quoque veligiosum nuncupari posse putauerit, quod. cum ea fit officiorum noffrorum moralium indoles, vt eo maiorem prae se ferant perfectionis speciem, quo magis in iis praestandis Dei huicque debitae obe dientiae ratio fuerit habita, velitque praeterea jubeatue Deus ipse, teste tam naturali quam positiua religione, vt sedulo vtamur adminiculis, quibus ad noftri emendationem carere non possumus, si quis, inquam, haec, tuendi sui afferti gratia nobis in memoriam reuocauerit principia; equidem non contradixerim, ea tamen spe fretus, fore vt mihi vicisa fim daturus fit, hac eius pofita fententia, jeiunium quoque quod medicum vocauis mus supra, vtroque modo et morale et religiosum vocari posse, cum illud etiam ob obedientiam Auctori vitae praestans dam a nobis suscipi possit, atque dum fusci.

suscipitur, insimul satissit officio, quod diuina voluntas aeque ac amor nostri a nobis efflagitat. Sic vero negligitur proximus jeiuniorum finis atque miscetur cum remotiori, quae res facit, vt distinctionis gratia hoc jeiunium, de quo hactenus, morale stricte sic dictum porro quoque vocare lubeat.

## 5. 9.

Transeamus itaque ad jeiunium solius religionis intuitu susceptum, quod vel ideo religiosum nominabimus. De quo vt recte constet, duo praemonere licebit, quo um alterum ad ipsam rei indolem veramque eius notionem spectat, alterum ad eiusdem originem modumque. Quod ad primum attinet, nouimus quidem omnes, omne illud solius religionis intuitu suscipi, quod peragitur ob motiua, quae a Deo ipso eiusque persectionibus summis atque peribus desumuntur. In enarranda vero rei origine hoc loco ad solam sacram Scripturam hominumque vel nostra aetate viuen-

d

-

n

,

15

20

te

m

e

s--i-

S,

oi,

eo.

ue

ro

m

te

n-

viuentium mores atque instituta prouocare nobis liceat. Ab his enim edocemur, suisse olim esseque hodiedum homines hac imbutos opinione, pergratam Summo Numini esse abstinentiam ab vsu alimentorum quae ipsum procreauit atque conservat benigne, adeo vt cum hac abstinentia coniunctum simul sit exercitium humilitatis atque pernecessaria peccatori suae indignitatis recordatio. Inter Pharisaeos potissimum observare licebit hoc jeiuniorum genus, testanturque ecclesiae annales, frequenter admodum ad ea suscipienda, seculo quo reformari coepit ecclesia excitatos suisse sideles.

# S. 10.

Iam quod attinet ad doctrinam S. S. de jeiuniis istis, haurienda illa tota ex Matth. 6: 16. seqq. Matth. 9: 14 — 15. Marc. 2: 18 — 20. Luc. 5: 33 — 35. quorum locorum cum posteriora vnius eiusdemque sint tenoris, duo priora dabo lingua authentica atque vernacula! En

igitur verba Matthaei, quae leguntur Cap. 6: 16 — 18.

οταν δε νης ευετε, μη γινες ε ωσπερ οι υποκριται σκυθρωποι αφανίζουσι γαρ τα προσωτα αυτων οπως φανωσι τοις ανθρωποις νης ευοντες αμην λεγω υμιν οτι απεχουσι τον μισθον αυτων,

συ δε νης εευων αλειψαι σου την κεφαλην και το προσωπον σου νιψαι. Οπως μη φανη τοις ωνθρωποις νης ευων αλλα τω πατρι σου τω εν τω κρυπτω και ο πατηρ σου ο βλεπων εν τω κρυπτω αποδωσει σοι εν τω φανερω.

Wenn ihr fastet, sollt ihr nicht sauer sehen wie die Heuchler: denn sie verstellen ihre Angesichte, auf daß sie vor den Leusten scheinen mit ihren Fasten. Wahrlich ich sage euch: sie haben ihren Lohn dahin.

Wenn du aber fastest, so salbe dein Saupt, und wasche dein Angesicht.

Auf daß du nicht scheinest vor den Lew ten mit deinem Fasten, sondern vor deinem Bater, welcher verborgen ist; und dein Ba-

ter,

ter, der in das Berborgene siehet, wird dirs vergelten offentlich.

Sequitur Cap. 9: 14 - 15.

Τοτε προσερχονται αυτω οι μαθηται Ιωαν. νου λεγοντες, Διατι ημεις και οι Φαρισαιοι νης ευομεν πολλα, οι δε μαθηται σου ου νης ευομοι. και είπεν αυτοις ο Ιησους: μη δυνανται οι υιοι του νυμφωνος πενθείν εφ οσον μετ αυτων εςιν ο νυμφιος. ελευσονται δε ημεραι οταν απαρθη απ αυτων ο νυμφιος, και τοτε νης ευσουσιν.

Indes kamen die Jünger Johannis zu ihm, und sprachen: Warum fasten wir und die Pharister so viel, und deine Jünger fasten nicht?

Jesus sprach zu ihnen: wie können die Hochzeitleute leid tragen, so lange der Brautigam bey ihnen ist? es wird aber die Zeit kommen, daß der Brautigam von ihnen genommen wird: alsdenn wers den sie fasten.

Ex his igitur S. S. locis primo intelligitur, Pharifaeos frequenter suscepisse jeiu-

Saw and 2 2 and ania,

nia, non vero Christi asseclas atque discipulos. Deinde verba ipfa fatis prae fe ferunt, nequaquam loqui Christum de eo jeiuniorum genere, quod morale vocauimus supra, quodque, cum in istis regionibus magis ac in nostris ineptos reddat incolas ordinaria refectio ad excitandam et fouendam animi deuotionem, neque difficulter admodum ibidem abstineant homines a cibo potuque, quo quotidie pascuntura) quod inquam, Christus ipse alibi b, commendauit discipulis hique obferuarunt c) diligenter, quotiescunque cultus publici ratio precesque fundendae hoc adminiculum exigere videbantur. Loquuntur itaque loca quae excitauimus, de illo jeiuniorum genere, quod suscipiebant folius Dei caufa, qui Deo placere credebant abstinentiam ab alimentis ab ipso

pro-

a) Conf. l. ex Cl. Michaelis ad not. (d) excitatum. tur Phaselfors under

b) Matth. 17, 21.

e) Act. 13, v. 2, 3. Act. 14, v. 23.

procreatis. Tertio ex locis citatis colligere licet, nullibi non dicam praecepisse, sed nequidem commendasse Christum hoc jeiuniorum genus. De quo vt certius constet, observemus locum ex Matth. 6. depromtum contrarium non probare, nisi quis eadem ratione ex Deut. 24, v. s. d)

d) Cf. inprimis Cl. Michaelis versionem deuteronomii germanicam et quae ad recte intelligenda verba Mosis in medium protulit im Mesaischen Rechte Th. 2. S. 310. u. f. Neque enim recte hunc locum in linguam vernaculam vertisse b. Lutherum, quantum satis est, nobis demonstrasse videtur ibidem Vir Cl. verbis:

Das Gesetz stehet 5 B. Mose XXIV, 1. 4. Ich will erst eine treue Uebersetzung davon geben, und zwar so, daß der Abschnitt zwisschen Protasis, und Apodosis, den die Ueberssetze gemeiniglich unrichtig machen, und dadurch den Sinn des Gesetzes etwas verstellen, beutlich in die Augen falle.

"Wenn jemand eine Frau zur She genom-"men hat, und fie gefallt ihm nicht, weil er "einen demonstrare tentauerit, diuortia praece. pisse vel saltem commendasse Iudaeorum le.

gis.

"einen Fehler an ihr findet, und er schreibt "ihr einen Scheidebrief, übergiebt ihn ihr, "und läßt sie aus seinem Hause, sie verläßt "das haus auch wirklich, und heprathet einen "andern Mann, dieser zweite Mann fasset "aber auch einen Haß gegen sie, schreibt ihr "einen Scheidebrief, übergiebt ihn ihr, und "läßt sie aus seinem Hause, oder der andere "Mann, den sie geheprathet hat, stirbt: so "kann ihr erster Mann, der sie von sich ge"lassen hatte, sie nicht wieder zur Frau neh"men, nachdem sie sich hat verunreinigen las"sen. Dieß ist Gott ein Abscheu; und du
"soust das Land, das Jehova dein Gott dir
"zum Besitz giebt, nicht mit Sunden bestecken."

Ben diefer Uebersetzung fatt deutlich in die Augen, daß Moses die Erlaubniß zur Shesschleidung nicht eigentlich durch sein geschriebenes Gesetz giebt, sondern sie aus dem altern hersommen als befannt zum voraus setz, nur aber so einschränkt, daß einigen Missbräuchen, und sonderlich dem schändlichen Wiesbernehmen der geschiedenen an einen andern verhenrathet gewesenen Frau, vorgebeuget wers

nod conf. Cl. Michaelis L c.T. 2 pur. stational

gislatorem. Sicuti enim Moses huic genti ad diuortia procliui praecipit modum in diuortiis priuatis observandume) ita Christus loco, quem interpretamur, duplicem jeiuniorum scopum, laudabilem alterum, alterum peruersum atque vituperio dignum suos edocet discipulos, vtque ab hoc abhorreant, abhortatur illos, qui jeiunium reputant esse medium Deum colendi, quod

den soll. Wenn andere die Apodosin schon in dem ersten Berk suchen, z. E. Doctor Luther: Wenn jemand ein Weib nimmt, und ehelichet sie, und sie nicht Gnade findet in seinen Augen um etwa einer Unlust wisten; so soll er einen Scheisdebrief schreiben u. f. f.

fo wurde nach dem Hebraischen auch das folgende wie Gebot zu übersetzen seyn: und sie soll das haus auch wirklich verlassen, und einen andern Mann henrathen, und dieser zweite Mann soll sie hassen, ihr einen Scheidebrief schreiben u. f. f. Daß aber dies Mosis Meinung nicht sehn konne, faut jedem in die Augen.

e) conf. Cl. Michaelis L c. T. 2. par. 119 seqq.

quod ipfi placeat; hos inquam admonet. in medio relinquens, vtum huic fini obtinendo inseruiat jeiunium nec ne, sicuti Moses quoque doctrinam de diuortio loco citato non ita pertractauit, vt, quae ab eo proponuntur, fufficiant intelligendae prorfus rei in foro fiue humano fiue divino. Neque enim, qui alios instituit, fimul proponere valet quouis tempore et qualibet occasione singula ad doctrinam aliquam pertinentia; quamobrem conferenda funt alia loca atque ex iis supplenquae alibi doceri atque proponi non potuerunt. Qua posita regula, inosfenso vt aiunt pede ad eruendam veram Christi fententiam de hoc jeiuniorum genere ex capite Matthaei nono progredi nobis licebit, atque quarto intelligere expresse illud prohibuise Christum. Quod vt recte intelligant lectores pii atque cordati, probe observent velim primo probasse divinum Doctorem discipulorum suorum institutum vitae, ah hoc jeinniorum genere prorfus TI he o To I shall It lesionel ab-

abhorrens. Quis vero crediderit probaturum illud fuisse Christum verbis aeque ac fuo exemplo a jeiuniis iftis prorfus alieno, fi huiusmodi jejunia referenda essent inter media, quibus vti debeant veri Dei cultores in spiritu atque veritatef). Huic argumento addimus alterum, quod, etiamfi doctrinae nostrae contrariari videatur, apprime tamen eandem confirmat. Posteaguam enim Christus monuisfet, quod quo tempore laetitia afficitur animus humanus, a jeiuniis abstinere soleant homines g): illico addit, inflare tamen tempus, quo sponsus suos derelidurus sit discipulos, quoue sua sponte jeiuer side a relation of the contract

f) Joh. 4, 24.

g) A nuptiis vti alias, ita in hac quoque fpecie imaginem defumfit Christus ob summam laetitiam, qua, qui eas celebrant, perfunduntur. Caeterum ad intelligendum totum hunc locum faciunt antiquitatum Scriptores atque commentarii, ad quos merito ablegamus lectores.

nia suscepturi fint. Iam vero ex tota orationis serie atque nexu apparet, fignisicari his verbis dies passionum mortisque Iesu Christi, vtpote quibus eius discipuli, mirum in modum ab illa morte violenta abhorrentes h) non fruituri fint institutione sui magistri atque praesentia solatio plena inqua fumma triftitia fuam fint consumturi vitam. Quae cum ita sint, vel me non monente intelligitur vera horum jeiuniorum ratio, quae tanquam tristitiae arque doloris effectus proponit Christus, nihilque naturae humanae magis conuenire tradit, quam eo tempore suscipere jeiunia, quo ingrato sensu afficitur animus Tunc enim ab iis abstinere humanus. velle eaque prohibere, finibus non folum contrarium esset, quos Deus, dum aduersa fortuna conflictari finit homines, intendie, sed etiam ipsi hominum naturae, qui, quo tempore anxii recordantur fuorum with son the partie I are to stored vitio-

h) conf. Matth. 16, 22.

vitiorum suarumque transgressinum, non eo, quo alias, cibi potusque defiderio tenentur. Quemadmodum vero amor nostri ab vtraque religione naturali atque pofitiua probatus, moderandam esse illam abstinentiam jubet, atque, ne nobis aliis. que noceat, prouidere inculcat: ita quemlibet sana ratione praeditum Christique praeceptis bene imbutum latere nequit, abstinendum prorsus esse ab his jeiunis, quo tempore gaudio perfunditur animus humanus. Sie igitur statuamus, licitum hoc jeiuniorum genus, quo tempore poenitentiam agimus doloremque excitat cogitatio vitiorum nostrorum atque peccatorum, illicitum contra, cum laeti recordamur beneficiorum diuinorum, neque animo hilaritate pleno conuenit spontanea corporis afflictio cum abstinentia a potu ciboque coniunda. Quod si verum est, inter illicita quoque referenda jeiunia omnia religiosa libere quidem, ast non ea de causa suscepta, quam Christum a reliquis milledies a production in diffindistinxisse, ipsis eius verbis ostendimus supra. Atque huic asserto apprime non solum conueniunt, quae alibi leguntur verba Christi, quicquid intrat os non impurum reddit hominem i), sed etiam verba k) quae Textum, quem interpretati sumus, immediate sequuntur, quibusue (etiamsi singula verba, alibi explicanda, sua non careant dissicultate) certiores reddere Iudaeos voluit Christus: sua quae ipsi Pharisaeis ducibus suscipere soleant jeiunia, nouo non conuenire, quem ipse doceat Summi Numinis cultui, sed ad illum, quem abrogaturus sit, pertinere,

i) Matth. 15, 11.

k) Matth. 9: 16. 17. Riemand flieft ein altes Kleid mit einem Lappen von neuem Tuch; benn der Lappe reißt doch wieder vom Kleide, und der Riß wird ärger. Man fasset auch nicht Most in alte Schläuche; anders die Schläuche zerreissen, und der Most wird verschüttet, und die Schläuche kommen um. Sondern man fasset Most in neue Schläuche, so werden sie bende mit einander behalten.

adeo vt qui illa inculcet, nouam (Pharifaeorum religioni oppositam) suam inquinaturus sit religionem. Quid igitur clarius, quid manifestius, quam quod religiosum illud jeiunium libere atque pro-arbitrio hominis susceptum prorsus contrarietur menti atque rationi legum a Christo latarum?

### §. 11.

En Christi de jeiuniis doctrinam ex limpido fonte sacrarum litterarum deductam! Atque habemus profecto de quo nobis gratulemur, quod praecipuum quo Euangelica ecclefia vnitur fymbolum apprime illi conueniat nosque fimul edoceat, ab hac magistri sui doctrina ne latum quidem vnguem recessisse Apostolos, ex quorum effatis, cum Euangelio collatis, deinceps apparebit, quaenam jeiunia inter Protestantes pro licitis fint habenda, quaeue inter illicita referri mereantur. autem potissimum art. 26. omnem, quae huc spectat, doctrinam, ita quidem vt 111111 -sgrq be mit eine iber behaltet.

**美生工作** 

praecdat procemium, in quo exponuntur causae quae formando huic articulo ansam praebuerunt confessionis Autoribus. Sunt autem haec eius verba:

Vorzeiten hat man also gelehret, gesprediget, und geschrieben, daß Unterschied der Speisen und dergleichen Tradition von Menschen eingesetzt, dazu dienen, daß man dadurch Gnade verdiene, und für die Sünsche genug thue. Aus diesem Grunde hat man täglich neue Fasten, neue Ceremonien, neue Orden und dergleichen erdacht, und auf solches heftig und hart getrieben, als seven solche Dinge nöthige Gottesdienste, dadurch man Gnade verdiene, so man es halte, und große Sünde geschähe, so man es nicht halte. Daraus sind viele schädliche Irthümer in der Rirche gesolget.

Sequitur deinde recensio errorum, quos ex arbitrariis istis jeiuniis propullulasse observant confessionis Autores, sequentibus verbis:

Erft

Erfflich ift Dadurch Die Gnade Chrifti, und die Lehre vom Glauben verdunkelt, welche und das Evangelium mit großem Ernfte vorhalt, und treibt hart Darquf, Daß man das Berdienst Christi hoch und theuer achte, und miffe, baß Glauben an Chri. fum boch und weit über alle Werke hingus ju feten fen. Derhalben hat St. Paulus heftig wider das Gefet Mofis und menfch. liche Traditiones gefochten, daß wir lernen follen, daß wir vor Boce niche fromm werden aus unfern Werten, fondern allein durch den Glauben an Chriftum, daß wir Gnade erlangen um Chriftus willen. Solche Lehre ift gang verloschen, badurch, daß man gelehret Gnade ju verdienen mit Befegen, Saften, Unterfchied Der Speis fen, Rleidern zc.

Zum andern haben auch solche Traditiones Gottes Gebot verdunkelt. Denn man seite diese Traditiones weit über Gottes Gebot, Dies hielt man allein für christlich Leben, wer die Feyer also hielt, also beter betete, also fastere, also getleidet war, das nannte man geistlich christlich Leben.

Daneben hielt man andere nothige gute Werke für ein weltlich ungeistlich Wesen, nehmlich diese, so seder nach seinem Beruse zufe zu thun schuldig ist, als daß der Hausvater arbeitet, Weib und Kind zu ernähren, und zur Gottessurcht aufzuziehen, die Hausmutter Kinder gebieret und wartet ihrer, ein Jürst und Obrigkeit Land und Leute regieret zc. Solche Werke von Gott geboten, mußten ein Weltlich und unvollskommen Wesen senn; Aber die Traditiones mußten den prächtigen Namen haben, daß sie allein heilige vollkommene Werke hießen. Derhalben war kein Maas noch Ende, solsche Traditiones zu machen.

Jum dritten, solche Traditiones sind zu hoher Beschwerung der Gewissen gerathen. Denn es war nicht möglich alle Tradition nes zu halten, und waren doch die Leute in der Mennung, als ware solches ein nothioger Gottesdienst, und schreibet Gerson,

daß viele hiermit in Verzweiflung gefals len; etliche haben fich auch felbit umaes bracht, derhalben daß sie keinen Trost von der Gnade Christi gehoret haben. Denn man fiehet ben den Summiften und Theo. logen, wie die Gewiffen verwieret, welche fich unterftanden haben, Die Traditiones gufammen ju gieben, und emisinelag gefucht, daß sie den Gewiffen halfen, bas ben so viel damit zu thun gehabt, daß Dieweil alle heilsame christliche Lehre von nothigern Sachen, als: vom Glauben, bom Eroft in hohen Unfechtungen, und dergleichen, darnieder gelegen ift. Darus ber haben auch viele fromme Leute por Dieser Zeit sehr geflagt, daß solche Tradis tiones viel Zanks in der Rirche anrichten, und daß fromme Leute, damit verhindert, ju rechtem Erkenntniß Christi nicht foms men mochten. Gerson, und etliche mehr haben heftig darüber geklagt. Ja es hat auch Augustino misfallen, daß die Gewis fen mit so viel Traditionen beschweret; Ders

8

derhalben er daben Unterricht giebt, daß man es nicht für nothige Dinge halten folle.

Addunt huic recensioni errorum, eorundem resutationem:

Darum haben Die unfern nicht aus Rres vel oder Berachtung geistlicher Gewalt von diefen Sachen gelehret ; fondern es hat die hohe Noth erfordert, von obane gezeigten Brrthumern, welche aus Diss verstand der Tradition erwachfen, Unters richt ju thun. Denn das Evangelium minget, daß man die Lehre vom Blaus ben folle und muffe in Rirchen treiben. welche doch nicht mag verstanden werden. so man vermennt durch eigene erwählte Werte Gnade ju verdienen. Und ift alfo Davon gelehret, daß man durch Saltung gedachter menschlicher Tradition nicht fann Bnade verdienen, oder Gott verfohnen. oder für die Gunde genug thun; und foll Derhalben fein nothiger Gottesbienst Dars aus gemacht werden. Dazu wird Urfache aus

aus der Schrift angezogen. Chriftus Matth. 15. entschuldiget die Apostel, da sie gewöhnliche Traditiones nicht gehalten haben, und spricht daben: sie ehren mich vergeblich mit Menschen: Geboten. Go er nun Dies einen vergeblichen Dienft nennet, muß er nicht nothig fenn. Und bald hernach: was zum Munde einges bet, verunreiniget den Menschen nicht. Stem Paulus fpricht Rom, 14. Das Sime melreich bestehet nicht in Speise oder Col. 2. Miemand foll euch Trant. richten in Speise, Trant, Sadbath 26. Act. 15. fpricht Pet us: Warum versucht ihr Gott mit Auflegung des Jochs auf der Jünger Gals, welches weder unsere Dater noch wir haben mogen tragen ? sondern wir glauben durch die Gnade unsers Zeren Jesu Chrifti felig zu werden. Da verbeut Petrus, daß man die Gewiffen nicht beschweren foll mit mehr außerlichen Ceremonien, es sep Mosis oder andern. Und I Timoth. 4. E 2

B

10

33

6

n

10

O

3

U

8

3

werden solche Verbote, als Speise vers bieten, She verbieten zc. Teufels. Lehre genennet. Denn ist straks dem Evangelio entgegen, so'che Werke einschen oder thun, daß man damit Vergebung der Sunden verdiene, oder als moge niemand Christe sepn, ohne solche Dienste.

Intelligent vero ex hac refutatione lectores extra partes constituti omnes, firmiter credidisse Confessionis Autores, jeiunia quae religiosa vocauimus, eo minus, inter media, quibus ob peccata commissa Deo queat fieri fatis, vel gratia eius atque diuinus assensus impetrari, esse referenda, quo clarius illa inter praecepta humana, effata I. C. quod supra in medium protulimus, de eo, quod os intrat, hominem impurum non reddendo, e diametro opposita, collocanda esse judicarunt. Ne vero, dum haec affero, in mentem alicui veniat. quasi confessionis Autores jeiunia illa tantum reprobauerint ceu opera, quibus quis gratiam Dei mereri (vers Dies

bienen) non vero tanquam media, quibus, quis, repudiata illa de jeiunio ceu opere meritorio doctrina, affensum diuinum impetrare cultumque aliquem praecipuum Deoque gratissimum (Gotte 8.2)ienit) praestare posit; ne inquam hoc dubium minime spernendum alicui in mentem veniat: probe attendant rogamus lectores ad argumenta, quibus vtuntur confessionis Autores, quae cum fint generalia, atque vtrumque complectantur finem, concludere profecto nos jubent, neque illo neque hoc casu probare jeiunia confessionem Augustanam. Nec leue huic argumento addit pondus Confessionis quae dicitur Apologia, in cuius articulo, qui inscribitur: Von benen menschlichen Sabungen in ber Rirche, worinn von der leiblichen Uebung bes Saftens gehandelt wird, fequentia notatu dignissima, sensumque Confessionis, quantum satis est, determinantia leguntur verba: Die Uebung foll darum geschehen, nicht, daß es nothige Gottesdienste sepen, bas

dadurch man für Gott fromm werbe. Addimus huic argumento tertium a dogmate petitum, quod tradunt omnes Confessionis articuli de fide viua omnibus a Deo non praeceptis actionibus oppofita, ceu vnico medio impetrandi assensum diuinum. Quae fides cum fese efficacem ostendat non operibus a Deo haud praeceptis sed ab Euangelio praescriptis solis, ad haec vero, prouti supra demonstratum a nobis fuit, non pertineant jeiunia religiosa, sequitur profecto, vt haec in computum veniant minime, quando quaeritur de impetrando Dei affensu, Denique rem omnem extra dubitationis aleam ponunt reliqua art. 26. verba, quibus Autores ad objectionem respondent, quasi Euangelicorum de jeiuniis praecepta hactenus propofita morum doctrinae vitaeque fanctitati contraria effent, cui responsioni superaddunt doctrinam de jeiuniis, quam ceu veram amplecfantur Euangelici : En quoque ipfa confessionis verba:

Daß

Dag man aber ben unfern bie Schuld giebt, als verboten fie Die Cafteyung und Bucht, wie Jovinianus; wird fich viel anders aus ihren Schriften befinden. Denn fie haben allezeit gelehret bom beiligen Rreuse, daß Chriften ju leiden schuldig find, und Diefes rechte ernstliche, und nicht erdichtete Caltenung. Daneben wird auch gelehret, daß ein jeglicher schuldig ift, fich mit leiblicher Uebung als Saften, und anderer Uebung alfo zu halten, daß et nicht Urfach ju Gunden gebe, nicht, daß er mit folchen Werfen Gnade verdiene. Diese leibliche Uebung soll nicht allein etliche bestimmte Tage, sondern stetias g trieben werden. Davon redet Chriftus: Butet euch, daß eure Bergen nicht bei schweret werden mit Vollerey. Item: die Teuffel werden nicht ausgeworfen, benn durch gaften und Bebet. Und Paulus spricht: Er casteye seinen Leib und bringe ibn gum Gehorfam, damit er angeigt, daß Castenung Dienen foll, nicht G A

damit Gnade zu verdienen, sondern den Leib geschickt zu halten, damit er verhindere, was einem jeden nach seis nem Berufe zu schaffen besohlen ist, und wird also das Fasten nicht vers worssen, sondern daß man einen nothis gen Dienst daraus, auf bestimmte Tage und Speise, zu Verwirrung der Gewissen gemacht hat.

Ex his autem verbis luce meridiana clarius apparet, non illud ab Augustana Confessione probari jeiuniorum genus, quod morule vocauimus supra, illud inquam, quo quilibet pro peculiari sua indole aptior redditur ad explenda, quae ipsi incumbuut, officia, siue propius illa ad animam siue ad corpus spectent. Ex quo simul intelligitur horum jeiuniorum ratio atque recte colligitur, eam ita esse comparatam, vt neque temporis alicuius determinationem admittat, cum continuo (stets) i. e. quotiescunque officiorum nostrorum expletio illud exigat, suscipiendum sit, neque cibo-

ciborum aliquod discrimen ponat, nec totalem ab iisdem abstinentiam, cuius finis denique modusque totus pendeat ab vniuscuiuscunque hominis conscientiae dictamine, quae illo ceu medio aliquo promouendi pietatem suisque satisfaciendi officiis vti jubeat, quandocunque aliquis illo indiguerit.

6. 12.

Quae cum ita fint, nemo inficias iuerit, hoc ipium jeiunium, quod vere commendat ecclesia euangelica, jeiunium proprie sic dictum vel tunc recte appellari, quando non in totali ab omni cibo potuque abstinentia consistit, neque ad illud eiusque indolem et naturam requiri, vê faltem ad vefperam vsque continuetur, cum neutrum horum nos edoceat Euangelium aut confessio quae dicitur Augustana. Neque porro asserere dubito, quin omne illud jeiunium, quod inter licita retulimus paragrapho praecedente, nequaquam pertineat ad cultum Dei ex-

E 5 ter-

ternum, sed ad singulorum potius internum 1), cum non folum Christus ipse cultum externum Deo praestare vetet suscepto jeiunio (conf. locum ex Matthaei cap. 6to allatum §. 10.), sed etiam ipsa jeiuniorum moralium indoles (cf. sum praeced.) ita st comparata, vt animum idoneum reddat ad fatisfaciendum obligationibus; ex quo colligitur, vt, quamuis ad cultum externum recte praestandum nonnullos quoque praeparare posit (conf. §. 7.), res tota tamen intra hominem contingat, neque, quod ad cultum externum requiritur, oculos aliorum ferire possit m). Libere denique suscipiendum esse hoc jeiunium recte quidem dicitur, si quae ad promouendam nostram pietatem et explendas obligationes requiruntur media, legibus quibus alia

nego-

<sup>1)</sup> Quod quo fensu dicatur non verba sequentia solum sed inprimis quoque §. 13. abunde declarant.

m) conf. quoque b. Endemannum loco in nota sequenti excitato.

negotia, faecularia inprimis imperantur, non subesse hoc verbulo aliquis innuere velit. Sin autem intelligas merum jeiunantis arbitrium, minus recte hoc dici nobis videtur, cum obligatio interna conferuandi nostram sanctitatem augendique pietatem nostram, vt arbitrarium dicamus jeiunium illud, prosecto non sinat.

## §. 13.

En doctrinam facrarum litterarum atque confessionis Augustanae de jeiuniis n)?

At-

n) Atque cum vtraque fere conueniunt, quae tradere solent Theologi nostri Cons. B. Endemanni Institutiones Theologiae moralis S. 37. vbi V. Cl. Quidam Theologi jeiunia et vota partes cultus diuini esse existimant, restius ad media imperium in se ipsum impetrandi, consequenter ad media virtutis generalia reseruntur: licet, quando ex motiuis religionis suscipiuntur, ad glorificationem Dei pertineant S. 43. 71. Jeiunium est a) Abstinentia ab omni cibo per tempus idoneum continuata. Tale Israelitis praescriptum

Atque huic conformes esse debere leges ecclesiasticas siue conventionales atque

pri-

ptum erat Lev. 16, 29. Joël 2, 12. b) Abstinentia a quibusdam ciborum speciebus. Hoc. qui tempore N. F. commendat vt actum religiofum, ille contradicit Paulo I Tim. 4, 4, feq. Prius jeiunium, in se spectatum, Deo non placet, volenti, vt moderato cibi potusque vsu vitam sustentemus, corpus reficiamus, nosque ad labores aptos reddamus \$. 95. 103. Interdum vtilitate non caret. Potest facere ad testificandum luctum publicum Jon. 3, 5. ad acquirendam autaexiav 6. 33. ad hebetandos carnis stimulos etc. Rom. 13. 14° I Cor. 9, 27. ad praeparandum hominem ad precationem; propter eiusmodi rationes pii interdum jeiunarunt Act. 13, 2, 3, 14, 23, Quod non improbatur Joël 2, 12, 2 Cor. 6, 5. Sequatur illorum exemplum, qui falutares inde sperat effectus. Eum in finem tempus jeiunii cultui diuino et exercitiis pietatis impendat, pretium alimentorum, quibus abstinet, pauperibus eroget, jeiunium dissimulet Matth. 6, 16 fegg. Caue, credas jeiunium esse opus meritorium, vel Deo placere, licet vitiis indulgere pergas Efai. 58, 5 feqq. Luc. 18, 12 feqq. Cal.

prinatas, fine publicas, norunt harum rerum non ignario). Praeterea inter omnes

con-

Col. 2, 23. Abstinentia a peccato est optimum jeiunium.

Adde die Chriftliche Moral von D. Gotte fried Leß, zwepte und gebefferte Ausgabe 1780. S. 326 u. f. S. 254. Fasten — oder ganzliche Enthaltung von aller Nahrung ift für die Tusgend und Andacht nachtheilig.

Wird es oft angestellt, so ist es in unserm nördlichen Klima gar ein femer Selbstmord. Selbst im A. T. hatte Gott nur einen Fasttag im Jahr befohlen. Ausserdem wird das Fasten für Sott musfällig erklärt. Im N. T. ward es von Johanne dem Täuser und den Aposteln als ein unter den Juden üblicher Gebrauch bepbehalten. Unser heiland aber fastete gewöhnlich nicht, sprach davon geringschäpig. Auch ist es niegends im N. T. anbesohlen. Es gehöret also ins Gebiet des Arztes, nicht aber des Sittenlehrers. Auss öftere und gesetzte Fasten ist Aberglauben und Sünde, und dergleichen an Buß- und Fepertägen gar anbesehlen, ist uns recht, und sehr übel gethan.

o) Conf. G. L. Boehmerum l. c. S. 211. vbi, Leges, inquit, ecclesiasticae vel publicae sunt, conftat, vtriusque generis leges non nisi de causis potestati ecclesiasticae subiectis condi posse p), neque earum dispositioni obnoxia esse, quae non pertinent ad sacra externa, fed ad cultum internum fingulorum eiusque adminicula. Ex quibus principiis secum inuicem collatis haud difficulter intelligetur doctrina juris ecclefiaffici Pro-

funt, quae a Superiore vi potestatis ecclesiasticae publicae vel prinatae, quae ab ipsa ecclesia vi juris collegialis constituuntur. Illae in sensu speciali Leges, hae Statuta ecclesiarum vel ordinationes acclesiasticae dicuntur, et leges conuentionales funt.

p) Ibidem §. 213. verbis; Condi tantum poffunt de causis ecclesiatticis, hoc est, potestati ecclesiasticae subiectis. Tales sunt vel causae mere ecclesiasticae, quae immediate respiciunt jura et obligationes circa cultum diuinum, vel ecclefiasticae mixtae, quae eadem tantum mediate concernunt, licet fua natura seculares fint. De his jus statuendi ecclesiae eatenus tantum competit, quatenus respectum habent ad cultum diuinum externum et illaefo jure potestatis ciuilis,

Protestantium de observatione jeiuniorum. Atque inter illa primo loco referre oportet praeceptum, quod jeiunia, quae vocantus religiofa, legibus praescribi posse atque imperari negat. Quod vero secundo ad jeiunia moralia attinet, cum haec potius pertineant inter adminicula cultus interni fingulorum, neque ecclesiae arbitrio, neque superiorum eius obnoxia q), nec ea lege quadam imperari posse crediderim, fed placet e contrario b. Boehmeri fententia, jeiunia nullam vim coastinam neque cultum certum admittere afferentist). Quae cum ita fint, non possum non tertie divortium vicissim facere ab eodem V. Cl. quando §. feq. 38. dominis territorii, vrpote quibus non quidem ceu episcopis, fed

q) Ibidem S. 2- verbis: Illa a cognita doctrinarum verhate et a convictione dependent per imperium vero et coactionem non obtinentur. Haec varia ratione determinari possunt et humanae dispositioni obnoxia sunt.

<sup>1)</sup> L. c. S. 37. et S. 11. 2134 19100 9701 0

sed jure imperii sacra publica determinare liceat, facultatem tribuit indicendi, ea, qua pollent, auctoritate, publica jeiunia. Quemadmodum vero fummorum imperantium jura ad facra interna fubditorum non pertinent: ita nequidem illis, qui eadem facra profitentur, vi delatae potestatis ecclesiasticae hocque modo tanquam episcopis jura collegialia ecclefiae exercentibus haec circa jeiunia potestas inuito jure divino atque adverfus Augustanae Confessionis praecepta tribui potest. Primo enim faluo vtroque hoc jure jeiunia religiofa imperari, nequeunt (conf. §. II.). Sed nec secundo moralia, vipote ad facra interna referenda (conf. S. 12.), siue illa lege imperentur omnibus in vniuersum fidelibus, fiue, quod ab hac lege eximantur fenes, debiles aliisque morbis laborantes. Omnium enim legum virtus ICto teste 1. 7. 7. de Leg. est imperare, quod hac quidem in specie cessat, cum deficiat obiectum, circa quod versetur impe-

imperium. Siue enim jeiunium illud morale jubeat conscientiae propriae distamen; nulla opus est lege, neque ob legem hoc casu suscipitur jeiunium a viro pio atque christiano, fiue illud diffuadeat, quo casu prosecto deest (per antea dicta, causa, ob quam jeiunare liceat ex Protestantium doctrina. Neque 4to in hac specie cum Boehmeros) dici potest. eam legis partem, quae de jeiuniis praecipit, esse imperfectam atque consilii rationem habere, cum, me quidem judice implicet consilium dare et imperare. hocque illud excludat omnino, neque, quo casu inculcat jeiunia Confessio Augustana, S. S. Duce, confilio locus sit, eum obligatio interna non deficiat. Neque, si vel maxime proferantur edica prouincialia, quibus imperata fuissent jeiunia hactenus, haec qualiscunque observan-

Para a ap atres again

a) L. c. S. 41.

vantia legem prae se ferret, atque principiis supra positis, veritate salua, opponi posset, cum quicquid errore primo introductum, deinde vsu seruatum ad confequentias trahi nequeat, 1. 39. 7. de leg. neque vt hae leges excufentur, partes earum, quae jeiunia imperant, imperfectas esse atque consilii rationem habere dicendum, cum leges fint communia praecepta t), quae ficuti de jeiuniis religiofis dari nequeunt, ita nec de moralibus, vipote quae conscientiae singulorum relicta vel ab hac reprobantur, quo cafu imperari nequeunt, vel probantnr, quo casu confilii rationem non habent, cum ad jeiunium adsit obligatio interna. Nec 5to affensum praebere possum b. Boehmero §. 40. n 3. asserenti: eatenus jeiunia per leges imperari posse, quatenus ipsius diei sacris hifce destinandi determinatio legis obieauth ata confider, and anomodo at Aun

t) L. 1. 2. de leg.

dum esse possit. Ne enim dicamus a se ipso manifesto dissentire V. Cl. (conf. quae ad n. I. huius S. dica fuerunt) probe inprimis tenendum in jeiuniis licitis certi alicuius diei rationem haberi non posse salua confessione nostra (conf. 6. 11.). Denique 6to quaeri posse videtur, vtrum, posito casu, quo jeiunia commendare licet, (de quo §. sequente) vtrum, inquam, fatis conueniat facrae Scripturae (conf. locum ex Matth. 9. allegatum supra) adhortari ad ea suscipienda diebus quibus ad recolenda grato animo beneficia diuina communia excitantur fideles. Quam quaestionem aliis diiudicandam relinquo,

## S. 14.

Quae cum ita sint, me quidem judice jus positiuum aliud nullum ecclesiae illisque, qui eam repraesentant, tribui posse videtur circa jeiunia, quam quod in admonendo consistit, quod quomodo a consilio differat, vel me non monente intel-

\$ 2 de la ligi-

ligitur. Triplici autem potissimum modo exerceri potest ab Ecclesia haec admonendi facultas. Primo quidem diligentissime curando, vt quae sit jeiuniorum moralium indoles atque vtilitas, et quam fortiter ad illa fancte seruanda teneantur fideles, qui illis indigent ad conferuandam virtutem firmandamque pietatem, publice prinatingue inculcetur Ecclefiae membris duce S. S. atque praeeunte confessione. Deinde adhortando sideles, vt istis diebus, quibus peccatorum, inprimis communium recordandi poenitentiamque nutriendi publiceque declarandi ansam praebet ecclesia (quod ipsi licet), non negligant, data quasi opera, jeiunia neque contemnant praefracte abstinentiam a cibo potuque vtpote humilitatis fensui atque cordis contritioni tunc temporis apprime conformem; quocum tertio coniunctum est jus determinandi liturgiam, quae, quemadmodum comparata esse debeat, quamue ab omni imperio legis speciem

prae se ferente atque praecepto ad omnia membra ecclesiae sine discrimine pertinente, remota, sed potius, vt ita loquar, hypothetice concepta atque ad peculiarem cuiusuis statum moralem atque conditionem relata, ex superioribus abunde colligi posse videtur.

## ignazione o pietalem

Quod tandem attinet ad Summum imperantem qua talem, huic quidem tribui nequit facultas imperandi A. C. addictis jeiunia fine religiosa fine moralia, cum, quod supra fusius demonstratum suit, ad forum conscientiae vtrumque genus referri debeat. Quae cum ita sint, vereor vt recte quae de jure maiestatico decernendi ob calamitates publicas dies supplicationum dici solent, ad jeiunia quoque trahantur, cumi, quod per se intelligitur, cultus publicus diebus istis praestandus, non solum absque jeiuniis Deo exhiberi possit, sed horum quoque ordinatio ad modum cultus atque liturgiam, quae ab

ipfa pendet ecclesia (conf. G. L. Boehmerum 1. c. §. 323.) non possit non referri, praetereaque jeiunia Protestantium sint continua neque certis diebus suscipienda, quae res facit, vt nulla dominis territorialibus qua talibus circa ordinationem horum jeiuniorum tribui possint jura ex notissimis juris ecclesiastici principiis, Caeterum iisdem denegari nequit jus impediendi quo minus ab aliis ad jeiunia vel fuscipienda vel omittenda cogantur A. C. addicti subditi, atque risui et contemtui exponantur hi illiue, tuendi denique liturgiam, quam proposuit ecclesia, vt commendet jeiunia moralia quae promouendae nonnullorum pietati inferuire valeant.



figur neque ever dishes fulciolenda Carterum siedem denogari inequit sus ince fig. we considered the samular and divile sin murallemant Schoologage

