







Trito,

vom Gehorsam gegen das Vaterland,

Das ist:

# Win Gespräch,

Welches

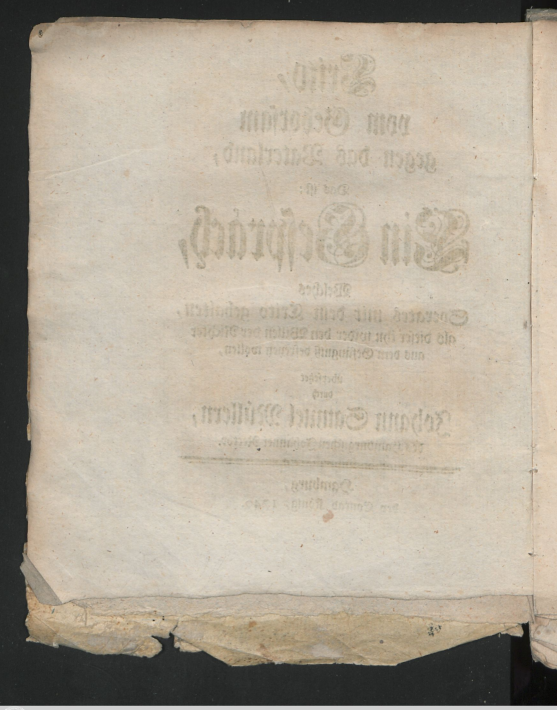
Socrates mit dem Crito gehalten, als dieser ihn wider den Willen der Richter aus dem Gefängniß befrenen wollen,

> übersetet burch

Johann Samuel Müllern,

des Hamburgischen Johannei Rector.

Hamburg, ben Conrad Rönig, 1740.





Dem

## MAGNIFICO,

Hochedlen, Hochweisen und Hochgelahrten Herrn,

sennn

Rutger Rulant,

J. V. D.

der Republik Hamburg Zweytem Bürgermeister

und

Präsidenten des Admiralitäts Gerichts,

Meinem Höchstzuehrenden Herrn und Hohen Gönner.

21 2

MAG-



Höchstzuehrender Herr Bürgermeister,

Hoher Gonner.

in Gespräch des Socrates, und zwar ein solches Gespräch, worinn er den Saß aussühret: Daß man alle Betrachtungen seiner eigenen Person hindansetzen müsse, um den Gesegen und dem Baterlande zu gehorchen; kan wol niemanden den

den mit mehrerm Recht, als E. Maanificent, zugeeignet werden. Denn waren Dieselben nicht von deffen Gewißbeit überzeuget, so hatten Sie niemals eine Wurde angenommen, welche ben allem Ansehen, das damit ver= knupfet ist, doch demienigen, der sie bekleidet, so viele verdrießliche Stunden verursachet, daß er der wenigen, welche ihm übrig bleiben, kaum recht geniessen kan. Die göttliche Vorsehung batte E. Maanificens in solche vorteilhafte Umstånde gesetset, daß Sie mit dem Zeugniß ber ganzen Stadt: Sie waren ber höchsten Ehren-Stelle in der Republit wurdig, hatten zufrieden senn konnen, ohne sich die Beschwer= lichkeiten derselben aufzuburden. Ja auch bes nachbarte Staten wurden sich ein Vergnügen daraus gemacht haben, Ihnen solche Ehren= Alemter aufzutragen, die Ihnen eben so viel ausserliche Vorzüge, und weniger Mühe gegeben batten. Aber E. Maanificens sind von Jugend auf gewohnet gewesen, sich den Verordnungen Ihres Vaterlandes, auch des nenjenigen, welchen keine Zwangs-Mittel bengefüget worden, gemäß zu bezeigen. Sie find die öffentlichen Schulen von Stuffe zu Stuffe burchgegangen, Sie haben den Schul-Ge-21 3 feßen

seken und Ihren Lehrern Kolge geleistet, und damals schon bedacht, daß nur derienige mit der Zeit geschickt werde andere recht zu regie= ren, welcher sich ben Zeiten gewöhnet seinen Voraesetten zu gehorchen. Sie haben, nachdem Sie Ihre Academischen Studien rühm lich zu Ende gebracht, sich beständig damit beschäftiget, die Beleidigten, als Benstand oder Richter, zu ihrem Recht zu verhelfen. Sie haben das Amt eines Rahtsberrn und Bürgermeisters übernommen, und Sie verwalten das lettere noch jeto in allen Stufken aufs sorgfältigste, da Ihr hohes Alter als lein zulänglich ware, Sie davon loß zusprechen. Rurz: Sie opfern noch jestund Ihre eigene Rube und Bequemlichkeit der Wohlfart Ihrer Nater-Stadt großmühtig auf, ja Sie würs den noch ein mehrers thun, wenn diese solches von Ihnen verlanate.

Eben dieses ist es, was Socrates in gegenwärtigem Gespräch mit einer eben so grossen Gründlichkeit als Beredtsamkeit von einem jeden rechtschaffenen Bürger fordert, welcher grossen Wahrheit nur deswegen von einigen widersprochen worden, weil sie sich zu schwach befunden, dieselbe in ihrem ganzen

速步

Umfange auszwüben, und also die Pflicht der Selbsterhaltung den Pflichten gegen das Das terland vorgezogen haben. Und eben dieses hat mich bewogen zu glauben, daß es G. Maanificenz nicht unangenehm senn wurde, die Ausführung eines so wichtigen Sakes auch im Deutschen durchzulesen, die Ihnen in der Grund-Sprache so wohl gefallen Die Liebe, welche E. Magnificens zu denen Wissenschaften tragen, die in wohleingerichteten Schulen getrieben werben, und Die Reigung, welche Dieselben gegen die unfrige ins besondere ben aller Gelegenheit bezeugen, baben dieses Vertrauen gestärket. Eurer Maanificetts unermüdete Gedult ben lang= wieriger Anhorung der widerlichsten Streitigkeiten, das sich beständig gleiche Gemut und Gesicht ben den allerempfindlichsten Unfallen. die ungemeine Gelassenheit, mit welcher Die= felben den letten Zweig Ihres eigenen Stam= mes, der so viele Ruhmtvirdige Sproffen berporgebracht, haben verdorren sehen, die ausserordentliche Demut und Mäßigung mitten in der Hoheit und Ueberfluß, und so viel an= dere Tugenden dienen überdem diesenigen am besten zu widerlegen, welche bloß deswegen leua= leugnen, Socrates sen würklich so beschäffen gewesen, als man uns denselben beschreibet, weil man heutiges Tages dergleichen Menschen fast niemals anträse. Mögte die Göttliche Güte doch E. Magnistenz Jahre zu einer so seltenen Höhe steigen lassen, als freilich die Exempel derer selten sind, welche dem Socrates in der Beherrschung ihrer selbst, und in der Beobachtung der edelsten Pflichten so ähnlich sind, und mögte Dero Alter serner an Gesundheit und Krästen wie Dero Jugend senn! Niemand wird hierüber eine lebhastere Freude empsinden, als ich, weil niemand unserer Stadt Wohlfart aufrichtiger wünschet, noch mit ehrerbietigerm Eiser ist

## E. Magnificenz

gehorsamfter Diener,

Johann Samuel Müller.

Vor=

速步



## Vorbericht.

unmehr erscheinet auch Crito Griechisch und Deutsch besonders, welches zwar ei nes der allerfürzesten, aber auch eines der allerwichtigsten Platonischen Gespräche ist, wie man aus dem Inhalt alsofort erseben wird. Die aute Aufname der vorigen hat mich notwendia aufmuntern muffen, damit fortzufahren. Es haben nicht nur die benden verdienten Lehrer an den Gnmna sien zu Hildesheim und Coln, der Berr Director Danzer und herr Conrector Dam, sondern ce hat auch der berühmte Herr Rector Ernesti in Leipzia nunmehr angefangen die Sechs Erften zu erflaren, und noch vier andere gelehrte Schul-Manner, nems lich der herr Rector Schmidt und herr Conrector Lemter in Luneburg, der Herr Conrector Denzty in Halberstadt, und herr Subrector Grotjan benm Gymnafio in Berlin haben die Schutz-Rede Socras tis einer gleichen Ehre wurdig geachtet. Ich freue mich, daß man an verschiedenen Orten anfanget der Schul-

#### Worbericht.

Schul-Jugend mehrere vortreffliche Scribenten des Altertums, als fonft, in die Sande zu geben. Denn wenn einem das Neue Testament erft geläufig ift, fo kan er in einer Zeit von vier Jahren, welche die meis ften, anderewo wenigstens, in der oberften Claffe aus Bubringen pflegen, unter Unführung noch manch que tes Griechisches Buch durchlesen, da man in dieser Sprache nicht nachzuahmen und zu schreiben braucht. Ich will derowegen, fo lange mir Gott das Leben giebt, nicht nur felber mit herausgebung folcher Schriften fortfahren, sondern auch das Vorhaben anderer, welche ein gleiches thun, nach meinem Bermogen gern unterftuten. Deswegen erklare ich jekund auffer den Blatonischen Gesprächen auch des Zenophone Memorabilia, wovon wir eine bequeme Auflage der rübmlichen Vorforge erwehnten herrn Rectoris Ernesti zu danken haben. Und ich bin einigen fleißigen und aufgeweckten Junglingen gern zu Willen gewesen, da sie verlanget den Dionenes Laertius, von welchem der gelehrte Herr Rector Longolius fürglich eine schone Ausgabe veranstaltet hat, mit ihnen durchzugehen. Und da die Griechische Sprache ben unserm Johanneo dem Rectorinicht einmal eigentlich anvertrauet worden, so ist leicht zu erachten, daß es ihnen an Gelegenheit nicht fehlet, noch andere aute Schriftsteller in gebundener und unges bundener Rede zu lefen. Gott laffe diese und andere Bemühungen, welche jum Beften der ftudirenden Jugend vorgenommen werden, glücklich von fatten gehen.

Inhalt.

逐步

THE THE TENT OF THE PARTY OF TH

### Inhalt.

Socrates hat une in seiner Schutz-Rede ein wundernewürdiges Mufter gegeben, wie fich ein rechtschaffener Mann vor Berichte verteis Digen foll, wenn er unrechtmäffiger Weife angeflaget worden. Und in folgendem Gefprache giebt er une noch ein vollkommeners Mufter von der Aufführung, welche er beobachten muß, und von dem Behorfam, welchen er den Gefeten und der Obrigfeit schuldig ift, fo gar, daß er auf ihren Befehl fich nicht wegert zu fterben, wenner fich gleich retten fan. Da Socrates im Befängnif war, hatten feine Freunde, welche vor fein Leben mehr forgten, ale er felber, den Rercker-Meister gewonnen. Alle Unstalt war gemacht, ihn entwischen zu laffen, und Crito ging noch vor Tage ins Befanguif, um ihm diefe gute Zeitung gu bringen und ihn ju bewegen, daß er eine fo foftbare Beit nicht versaumen mochte. Socrates horet ihn an, und lobet feinen Eifer, che er ihm aber folget, will er porber prüfen, ob es billig fen, daß er ohne Ginwils ligung der Athenienser aus dem Befangniffe gebe. Bier ift demnach die Frage: Ob ein Mensch, der uns billiger Beise zum Tode verdammet ift, den Beseten und der Obrigkeit mit Recht entfliehen konne. So crates war der einzige zu feiner Zeit, der diefe Frage auf die Bahn brachte, und vielleicht mare er auch noch

#### Inhalt.

noch heutiges Tages der einzige, der folches thate. Alles, was wir vor unfern Augen seben, alles, was wir in unfern Geschichten lefen, mit einem Worte, alle Eremvel desjenigen, wozu die Liebe zum Leben und die Furcht vor dem Tode die Menschen bringen, haben unfer Urtheil fo verdorben, daß wir kaum einfeben konnen, was die wahre Gerechtigkeit erfordert, und daff wir dasjenige vor billig balten, was andere Leute thun, da doch vielleicht kein Irrthum gefahrlicher ift. Beil aber die That eines Beiden, welcher lieber hat sterben, als die Gerechtigkeit aus den 2016 aen feben wollen, uns beut zu Zage entweder als eine Thorheit, oder als ein Eigensinn vorkommt, so lafft uns zusehen, ob wir nicht eine sichere Regel finden können, welche une durch ihr Unseben auf den reche ren Weg bringen und durch ihre Klarbeit erleuch ten fonne.

Die christliche Religion könnte uns deren viele an die Hand geben. Ich will aber nur eine ansühren, wo wir diese beide Eigenschaften im höchsten Brad antressen. Paulus war in Macedonien im Gefängniss, in einer Nacht erössneten sich dessen Ihüren, seine Retten sielen ihm von Händen und Füssen, und er entsiche nicht nur selber nicht, sondern er verhinderte auch die andern sich zuretten. Petrus ward von Serodes ins Gesängniss gelegt, der ihn nach dem Oster-Fest wollte tödten lassen. Dieser entsiche zwar den Tag vorher, der zu seinem Tode bestimmet war, aber auf welche Weise rettete er sich? Gott lösete ihm nicht nur selber die Retten ab, und öffnete ihm

· ·

#### Inhalt.

das Gefängniß, sondern schiefte ihm noch dazu einen Engel, der ihn nötigte sich zu retten. So bezeigen sich die Heiligen. Das offene Gefängniß versuchet sie nicht. Nur ein Engel kan sie dahin bringen, daß

sie binaus gehen.

Socrates, der zwar kein Heiliger war, aber Doch nach Möglichkeit eben dem Lichte folget, welches Die Beiligen erleuchtet und führet, bezeiget fich auf gleiche Weise. Man eröffnet ihm das Gefangniff, man lofet feine Retten auf, aber vergebens. Gein Engel redet nicht, und er bleibt. Er will lieber unschuldig fterben, als wie ein Berbrecher leben. Che er aber eine Entschliessung fasset, so boret er die Grunde feines Freundes an, der mit vielem Nachdruck redet, und nichts vergifft ihn wanckend zu machen. Er fetet Diefem nachgehends mit einer englischen Beredtfam. keit solche Urfachen entgegen, welche die Wahrheit und die Berechtiakeit felbit zum Grunde haben, und worinn man einige Strahlen der Lehre des Evangelii wahrnimmt: Man muffe nemlich das verachten, mas die Leute von uns urteilen, und bloß darauf fes ben, was GOtt von une denke; Man muffe nicht fo wol wünschen zu leben, als so zu leben, wie es sich gehoret; Die Berechtigkeit fen das Leben der Gele, und Die Ungerechtigkeit ihr Tod; Man muffe niemals feinen Feinden bofes thun, noch fich wegen der Beleidi aungen, die man von ihnen erlitten, rachen; Es fen beffer fterben, als fundigen; Man muffe den Gefeten und dem Vaterlande gehorchen; Die Ungerechtigkeit der Menschen sen kein rechtmäßiger Vorwand, den

#### Inhalt.

Geseinen Gehorsam zu entziehen, und wenn man dagegen handelte, so wurde man in jener Welt

deswegen gestrafet.

Auf diese Wahrheiten gründete sich Socrates Entschlieffung. Diejenigen, welche fich die Muhe geben werden, diefelben zu unterfuchen und deren Folgen zu erwägen, werden nicht nur völlig überzeuget werden, dafi Socrates, da er fich gewegert zu entflichen, nichts anders gethan, als was ein ehrlicher Mann thun muß, fondern auch, daß er kein ehrlicher Mann fenn und anders hatte verfahren konnen. In diefer Absicht fagt Quintilianus\*, daß dieser Weltweise. indem er das wenige, was er noch zu leben übrig gehabt, dahin gegeben, seine ganze vorige Lebens-Zeit, ja die Ewigkeit gewonnen batte. Mit folchen Bedanken foll unfere Sele allemal angefüllet fenn, damit Das Lafter fich niemals hinein schleichen tonne. Denn wenn man hierinn einmal nachgiebt, und diefer Feind unter einem scheinbaren Borwand einen Borteil über une erhalt, fo wird er bald gang und gar gewonnen baben, und er findet feinen Damm, der ihn aufhalt.

Crito.

2.3

De Institut. Orator. Libr. XI. Cap. 1. Qvis nescit, nihil magis profuturum ad absolutionem Socrati suisse, qvam si esset usus illo judiciali genere desensionis, & oratione summissa conciliastet judicum animos sibi, crimenqve ipsum sollicite redatguistet? Verum id minime eum decebat, ideoqve sic egit, ut qvi pænam suam honoribus summis esset aestimaturus. Maluit enim vir sapientissimus, qvod superesset ex vira, sibi perire, qvam qvod praeteristet. Et qvando ab hominibus sui temporis parum intelligebatur, posterorum se judiciis refervavit, brevi detrimento jam ultimae senectutis aevum saeculorum omnium consecutus.



## Trito,

Von demjenigen, was man zu thun schuldig ist.

#### Personen: Socrates und Crito.

Socrates. Sarum kömmst du jehund hieher, o Erito? Mich dunke, daß es noch sehr früh ist.

Crito. Es ist noch sehr früh.

Socrates. Wie fruh ist es denn?

Crito. Es ift um die erfte Demmerung.

Socrates. Mich wundert, daß der Kerkermeister die so viel zu Gefallen gewesen, und dich herein gelassen hat.

Crito.

Crito. Ich bin schon lange bekannt mit ihm, ich pflege öfters hieher ju kommen, und habe ihm auch einige Gefalligfeiten erzeiget.

Socrates. Bift du jegund erft gekommen? ober bift du

schon lange hier?

Crito. 3ch bin schon eine gute Zeit bier.

Cocrates. Warum haft du mich denn nicht alfobald auf-

gewecket, fondern bier fo ftille gefeffen?

Crito. Das wurde ich warlich nicht thun, o Socrates! Denn ich wunsche selber nicht langer in einem folden Rummer gu fenn, ber feinen Schlaf in meine Augen tommen lafft. Ich habe mich aber schon lange über dich gewundert, ba ich gefeben, wie fanft du fchliefeft. Darum habe ich dich mit Rleiß nicht aufwecken wollen, damit du recht ruben mogteft. Ich habe dich zwar schon oft vorher wegen deiner Gemuts-Art glucklich gepriesen, jegund aber habe iche noch mehr Urfach, Da du Dein jegiges Ungluck mit folder Belaffenheit und Sanfts mut erträgeft.

Socrates. Es mare auch etwas febr unanftandiges, mein Crito, wenn ein Mann von meinen Jahren darüber unwillig

ware, daß er fterben muffte.

Erito. Inzwischen werden doch andere, die eben fo alt find, ben folchen Unglücks-Fallen fleinmutig, und das Alter ift ihnen nicht behulflich, daß fie über ihren gegenwartigen Bufand nicht misveranugt fenn follten.

Socrates. Das ift mahr. Aber warum bift du fo fruh

hieher gekommen?

Crito. Um dir eine Zeitung zu bringen, welche zwar, wie ich febe, nicht dir felber, aber both mir und allen deinen guten Freunden , bochftschmerglich und empfindlich ift. 3ch

速步

glaube wenigstens, baf ich niemals jemanden eine Zeitung mit gröfferer Betrübnif überbringen konnte.

Socrates. Was ift es denn für eine Zeitung? Ift etwa das Schiff aus Delos angelanger, bey deffen Ankunft ich ster-

ben soll? \*
Crito. Noch ist es nicht angelanget, aber nach der Auffage einiger, die von Sunium kommen, und es daselbst geslassen, glaube ich, daß es noch heute hier senn wird. Wenn es nun heute hieher kömmt, so must du ja morgen schon sterben, o Socrates.

Socrates. Es mag in S.Ottes Nahmen kommen, mein Erito. Wenn es den Söttern so gefällig ist, so geschehe ihr Wille. Inzwischen glaube ich nicht, daß es heute hier seyn twerde.

Crito. Woher muthmaffest du das?

Socrates. Ich will dirs fagen. Ich darf doch nicht eher sterben, bis den Tag nach der Ankunft des Schiffes.

Crito. Go sprechen diejenigen, die hieben zu befehlen baben.

Socrates. Eben deswegen glaube ich, daß es nicht heute, sondern erst morgen anlangen werde. Ich schliesse es nemlich aus einem Traume, den ich diese Nacht, kurz zuvor, ehe ich erwachte, gehabt habe, und du hast also vermutlich wohl daran gethan, daß du mich nicht ausgewecket hast. \*\*

Crito.

\* Im Anfange bes Gesprächs Phado wird bie Geschichte von biesem Schiffe erklaret.

\*\* Er redet also, weit man glaubte, daß die Träume, welche man des Morgens hatte, die deutlichsten waren und am meisten einträsen.
Certiora & clariora somniari affirmant sub extimis nocitibus, quasi jam emergente animarum vigore, prodacto sopore, sagt

Crito. Was war benn diefes für ein Traum?

Socrates. Mich dunkte, daß ein schönes wohlgestalltes Weibsbild in weisser Kleidung zu mir trat, mich bey Nahmen nannte und sagte: O Socrates, den dritten Tag wirst du im schönen Phthia seyn. \*

Crito.

Textullianus de anima. Dervivegen giebt Plato auch den Raht, man solle nüchtern und mit einer solchen Beschaffenheit des Leibes zu Bette gehen, daß nichts vorhanden sen, welches die Sele benn, rubigen könne. Denn wenn die beyden Teile derselben, worinn die finnlichen Kisse Denn wenn die beiden Teile derfelben, worinn die finnlichen Kisse welche Bereichtgasten ihren Sig hatten, im Zaum gehalten wurden, so wäre der dritte Teil der Sele, welche Bereich und und Vernunft besätigt, desto munterer, und geschiefter das Jukustinsten voraus zu sehen. Siehe dessen neuntes Gespräch von der Republik im Ansange, woraus Sieero ein Stuck in seinem ersten Buch de divinatione übersetzt ansühret.

\* Phthia war des Achilles Waterland. Da dieser im ofen Buch der Flias brohet sich wegzubegeben, sagt er zum Uhpses: Morgen wirst die den Sellesspont von neinen Schissen bedeckt seben, so werft die den Sellesspont von neinen Schissen bedeckt seben, so wern Aceptunus mit eine glückliche Schistart gönnet, so werde ich innerhalb drey Tagen in dem fruchtbaren Ohthia anlangen. Der letze Berk ist es, den Sovcates aus dem Munde diese Weisesbildes höret, welches ihm im Traum erscheinet, Denn unsere Träume kommen allezeit mit unserer Gennies Art, Sewohnheit und Art zu densen überein. Nichts zeiget denklicher die susse des Vollegens des dass eines Dorfelang an, welche sich Sovcates vom Idde machte, als daß ern diese Stelle des Homerus sich zueignet. Er siehet den Lod nicht anders an, als eine glückliche Schisfart, und zwar als eine solche Schisfart, die ihn nach seinem Vaterlande zuräch deine set. Die Sprachlehrer, welche lediglich beynn Auchsaben bleiben, haben die Scharfinnigkeit und Schönbeit dieser Stelle nicht einge sehn, sondern darinn nur eine ziemlich grobe Worstellung vom Lode gefunden, weil das Wort Ohrha einige Sleichheit mit Osleio hat, welches Verderben bedeutet, gleich als wenn ein Grieche Osleich an statt Osleie brauchen würde. Dazier.

Sicero hatte diesen Sprachlehrern den mahren Berffand dieser Worte, und woher fie genommen worden, ichon jeigen konnen. Denn

Crito. Der Traum gefallt mir gar nicht, o Socrates. \* Socrates. Er ift aber meinem Bedunten nach fehr beutlich.

Erito. Er scheinet freilich sehr deutlich zu seyn. Aber mein theurer Socrates, folge mir inur diesesmal und errette dich. Denn wenn du sterben solltest, so habe ich mehr als ein Unstück zu besorgen. Denn ausser, daß ich an dir einen solchen Freund verlöre, desgleichen ich in meinem Leben nicht wieder sinden werde, so werden viele, die dich und mich nicht genugssam kennen, sich einbilden, daß ich im Stande gewesen dich zu retten, wenn ich Geld hätte anwenden wollen, solches aber dennoch unterlassen hätte. Was könnte man aber wol für eine schimpslichere Meinung von mir haben, als wenn man glaubte, ich achte das Geld höher als meine Freunde? Der gemeine Sause wird sichs doch nicht überreden lassen, daß du selber nicht habest von bier weichen wollen, wenn wir dich dars um eifrig ersuchet hätten.

C 2 St

Denn bieser spricht im ersten Bud de divinatione: Est apud Platonem Socrates, quum esset in custodia publica, dicens Critoni suo familiari, sibi post tertium diem esse moriendum: vidisse se in sommis pulchritudine eximia soeminam, quae se nomine appellans diceret Homericum quendam ejusmodi versum:

Tertia te Phthiae tempestas laeta locabit. Quod ut est & dictum, sic scribitur contigisse.

\* Im Griechischen siehet de aronn od iednwer, welches so viel zu bes deuten schient, als der Traum schiede sich gan; und gar zu des Sorrates Zustand nicht. Aber Eric gestehet gleich darauf, daß er sich leicht ausdeuten lasse Die Lateinische Ubersegung: Quam absurdmid somnium! ist zweydeutig. Dacier giebt es! Voila un etrange songe! Erico will dadurch zu erkennen geben, der Traum und die Ausstegung, welche Socrates darüber mache, schiede sich zu dem Norhaben nicht, welches er hatte, deusschen aus dem Gefängniß zu erretten.

Socrafes. Aber mein lieber Crito, warum bekummern wir uns so sehr um das, was der gemeine Hause von uns glaubet? Rechtschaffene Leute, an denen uns mehr gelegen seyn muß, werden glauben, die Sache sey so zugegangen, wie sie in der That zugegangen ist.

Erito. Du siehest doch aber, v Socrates, daß man sich nothwendig auch darum bekümmern muß, was der groffe Haufe von uns gedenket. Was dir jezund begegnet, zeiget genugsam an, daß er vermögend sep, uns nicht nur ein geringes, sondern das allergrößte Uebel zuzusügen, wenn man einmas

ben ihm verläftert worden.

Socrates. Ich wolte wunschen, mein Crito, daß der grosse Hause im Stande ware, uns das grosse lebel zuzusüsgen, weil er alsdenn auch geschickt ware uns das groste Gute zu erweisen. \* Auf diese Art ware alles recht gut. Nun aber kan er weder das eine noch das andere. Er kan weder jemanden kun noch thöricht machen. Er thut das, was ihm ohne gesehr einkömmt.

Crito. Wir wollen dieses ben Seite seine. Antworte mir aber hierauf, o Socrates. Thust du dieses nicht aus Vorforge vor mich und deine übrigen guten Freunde? Daß nicht bose Leute, wenn du von hier weichest, uns etwas zu schaffen machen, als wenn wir dich heimlich von hier weggebracht hateten, und wir gezwungen werden, wo nicht unser ganzes Vermögen, doch einen grossen Teil davon herzugeben, oder ausser diesem noch etwas anders zu erdutden? Hast du dergleichen Kurcht,

\* Dis ift ein ichoner Grund: Satz des Socrates. Rur derjenige, der uns das allergrosse liebel zusügen kan, ist im Stande uns die gröste Glückseligkeit zu geben. Dis kan aber nicht auf Menschen gehen, sondern kömmt SDEE allein zu. Furcht, fo laß dieselbe ja fahren. Denn wir find schuldig, um dich zu retten, uns dieser, ja noch einer gröffern Gefahr zu unterwerfen. Folge mir bemnach, und mache es so, wie ich gesagt habe.

Socrates. 3ch habe freilich diefes, und noch mehr ans

ders daben ju bedenken.

Crito. Mache dir dieferwegen gar feine Bedanken. Es ift gar nicht viel Beld, das diejenigen verlangen, welche dich von hier megbringen wollen. hernachmals weift du ja wol, wie armselig beine Unklager find, und baf es nur eine geringe Summa braucht, fie jum Schweigen zu bringen. \* Mein Bermogen wird vermutlich allein dazu genug feyn. Und tragft bu ja Bedenken das meinige dazu anzuwenden, fo find einige Fremde bereit, das Beld zu erlegen. Der einzige Simmias von Theben hat schon so viel mitgebracht. Cebes und viele andere find gleichfalls dazu erbotig. Laf dich demnach diefes eben fo wenig abschrecken dich zu retten, als das, was du vor Berichte fagteft, du wufteft nemlich, wenn du von hier gingeft, nicht, wohin du dich wenden follteft. Du magft hinkommen wohin du willit, so werden dich die Leute daseibst wehrt achten. Willst du nach Theffalien geben, fo habe ich daselbst gute Freunde, Die Dich febr hoch halten, und dir eine folche Gicher: beit schaffen werden, daß dir in gang Theffalien niemand etwas Leides thun wird. Uberdem dunkt mich, o Socrates, es fen ein gar unbilliges Unternehmen, daß du dein eigener Berrabter fenn willft, da bu dieh retten kanft, und recht darngch frebest, daß dir basienige wiederfahre, wornach fich beine Feinde

\* Diejenigen, welche fich in Athen dazu branchen lieffen, jemanden anzugeben, waren hungrige Leute, benen man das Maul mit Gelbe fiopfte.

Reinde bestreben wurden, wie sie fich denn wurklich darum bemubet baben, da fie dich ins Berderben ffurgen wollten. Dich bunkt auch, daß du ben deinen Rindern nicht recht handelft, die du, da du fie erziehen und unterweisen konntest, verlaffeft, und es aufe Gluck willft ankommen laffen, ob fie geraten werden oder nicht. Es wird ihnen vermutlich nicht anders geben, als es Wanfen zu gehen pflegt. Gewifilich man muß entweder aar feine Rinder zeugen, oder auch die Muhe übernehmen fie zu erziehen und zu unterrichten. Du mableft meiner Meinung nach dasjenige, was ein trager Menfch thun wurde, da du doch das wählen folltest, was ein tugendhafter und tapferer Mann thun wurde, infonderheit da du dich dein Lebelang dafür ausgegeben haft, daß du dich der Tugend befliffest. Sch schame mich also recht, so wol um bein felbft, als um unsert wegen, die wir deine guten Freunde find, daß es scheinen wird, als ob die gange Sache aus unferer Saghaftigkeit herruhre. Zuerft wird man dir vorwerfen, daß du por Bericht gegangen bift, ba es dir fren gestanden meggu-Hiernachst wird man fagen, daß du dich ben beiner Berantwortung nicht fluglich genug bezeiget. Und mas ende lich das lacherlichste ift, man wird uns Schuld geben, daß wir aus Bofheit und Zaghaftigkeit dich im Stiche gelaffen, weil wir dich so wenig, als du dich felber, gerettet haben, da es doch leicht möglich gewesen ware, wenn wir uns nur ein wenig Muhe hatten geben wollen. Ueberlege Diefes wohl, o Socrates, damit es dir und uns nicht schadlich und fchimpf lich zugleich sein. Bedenke es. Doch es ift nicht mehr Zeit Dich zu bedenfen, fondern du follteft billig fchon einen Schluf gefafft haben. Es ift aber nur ein Schluß ju faffen. Der bevorstehenden Racht muß nemlich alles zu Stande ge-

逐步

bracht seyn. Warten wir langer, so ist es unmöglich dich zu retten. Folge mir demnach, o Socrates, und mache es so, wie ich dir gesagt habe.

Socrates. Mein wehrter Crito, Dein auter Wille ware viel wehrt, wenn er zugleich vernünftig mare. Gollte er Diefes aber nicht fenn, so ist er mir um so viel beschwerlicher, je eifriger derfelbe ift. Unfere Schuldigkeit ift bemnach zu überlegen, ob wir dieses thun muffen, oder nicht. Denn ich bin nicht nur jegund, sondern allezeit so gesinnet gewesen, daß ich Feinem folge, als den Grunden, welche ich, nachdem ich sie genau untersuchet, als die besten befunden habe. Die Grund= Sake, welche ich fonft vorgetragen, kan ich auch jegund nicht verwerfen, da das Schickfal diefes über mich verhanget. Sie kommen mir noch eben so wahrhaftig vor, und ich verehre sie noch eben fo fehr, als ehemals. Wenn du alfo jegund keine beffere Grunde vorbringen fanft, fo weift du wol, daß ich dir nicht benoflichten werde, wenn auch die Gewalt des Polks mich noch mehr, als jegund, durch eine scheußliche Larve, wie Die kleinen Kinder zu schrecken suchte, und mich mit der Bes raubung meines Bermogens, mit Banden und Tod drohete. Wie konnen wir aber dieses am besten untersuchen? Dhne Zweifel auf Die Art, wenn wir das, was du vorber fagteft. wieder bor uns nehmen, ob es nemlich recht geurteilet fen, oder nicht, daß man zuweilen darauf feben muffe, was die Leute bon uns glauben, zuweilen aber nicht? oder ob es, ebe ich jum Tode verdammet worden, mahr gewesen, nunmehr aber nicht anders anzusehen sen, als ob es vormals nur zum Zeitvertreib vorgebracht worden, da es in der That nur Doc fen und Scherz gewesen? Ich wunsche Demnach mit Dir. o Crito, gemeinschaftlich zu überlegen, ob mir das, mas

ich ehemals gefagt, ben meinem jegigen Buffande anders, ober noch eben fo vorkomme, als chemals, damit wirs entweder verwerfen, oder daben bleiben. Es ift meinem Bedunten nach allezeit von Leuten, Die fich für verständig bielten, bebauptet worden, man muffe einige Meinungen der Leute boch achten, andere aber nicht. Ich bitte bich um Gottes willen, mein Crito, fage mir, dunket dich nicht, baf Diefes recht geredet fev? Denn fo viel man menschlicher Beife schlieffen fan, darfft bu nicht befürchten, daß du bein Leben morgen einbuffen wirft, und die gegenwartige Befahr barf bich alfo nicht bewegen. Ueberlege es bemnach. Saltft bu ben Gat nicht für wahr, daß man sich nicht an alle Meinungen der Leute fehren, fondern einige derfetben achten, andere aber nicht achten, ja daß man sich auch nicht einmal an aller, fondern nur an einiger leute Meinung fehren muffe? 2Bas fagest du? 3ft das nicht recht gefprochen?

Crito. Ja.

Socrates. Sind es nicht die guten Meinungen der Leute, welche man achten muß? Und sind es nicht die bosen, welche man nicht achten muß?

Crito. Ja.

Socrates. Hegen nicht kluge Leute gute, und therichte bose Meinungen?

Crito. Das kan nicht anders fenn.

Socrates. Antworte mir auch hierauf einmal. Wenn sich einer auf Leibes Mebungen \* leget, bekümmert er sich, menn

\* Diese Uebungen wurden entweder um der Gesundheit willen getrieben, oder Geschwindigkeit und Leibes Krafte dadurch zu erlangen. Im ersten Fall richtete man fich nach der Borschrift des Arztes, und im andern Fall folgte man dem Befehl des andern Meisters.

速动

wenn er dieselben treibet, darum, was ein jeder, der es ansieht, von ihm urteile, ob er ihn rühme oder tadele? oder sucht er ben einem einzigen Mann Lob zu erlangen, nemlich ben dem Atrzt oder dem Meister dieser tlebungen?

Crito. Er ift zufrieden, wenn diefer allein ihn lobet.

Socrates. Er muß sich also nur fürchten, daß dieser einzige Mann ihn tadele, und wünschen, daß dieser einzige Mann ihn lobe, und sich an die übrigen nicht kehren?

Crito. Das ift gewiß.

Socrates. Er muß demnach in den Leibes-lebungen, wie auch in Speise und Trank, sich so bezeigen, wie dieser einzige Mann, der ihm vorgesetzet ist und die Sache verstehet, es gut findet, und auf ihn mehr sehen, als auf alle andere?

Crito. Das ist gewiß.

Socrates. Gut. Wenn er aber diesem einzigen Manne nicht folget, und es nicht achtet, was dieser von ihm urteile, und ob er ihn lobe, sondern nur darauf siehet, daß die übrigen, die es nicht verstehen, ihn soben sollen, wird er sich dadurch keinen Schaden zusügen?

Crito. Allerdings.

Socrates. Was ist dieses für ein Schaden? worauf zielet er ab? und an was für einem Teile wird derjenige, der ihm nicht folget, solchen empfinden?

Erito. Ohne Zweisel an seinem Leibe, den wird er das durch verderben.

Socrates. Das ift gut. Ift es nicht mit andern Sachen eben so beschaffen? Und daß ich nicht alles durchgehe, mussen wir ben dem, was gerecht und ungerecht, schimpflich oder rühmslich, gut oder bose, welches eben dassenige ist, worüber wir jegund rahtschlagen, eine grössere Ehrsurcht vor der Meinung des

des groffen Haufens haben, und derfelben eher folgen, als der Meinung eines einzigen Mannes, wenn sich einer sindet, der es verstehet, und gegen den man folglich eine gröffere Shrerbietigkeit tragen muß, als gegen alle andere? Ist es nicht wahr, daß, wenn wir ihm nicht gehorchen, wir dasjenige Teil in uns verderben, welches durch die Gerechtigkeit verbessert wird, und durch die Ungerechtigkeit zu Grunde gehet?

Crito. Das glaube ich selber, o Socrates.

Socrates. Sage mir, wenn wir deswegen, weil wir dem Gutachten verständiger Leute nicht gefolget sind, dasjenige, was durch die Gesundheitbesser, und durch die Krankheit schlechter wird, ganz und gar verderbet haben, können wir alsdenn wol wünschen zu leben? Du hörest doch wol, daß ich von unserm Leibe rede?

Crito. Ja.

Socrates. Wenn unfer Leib in einem elenden und verdors benen Zustande ift, follten wir uns denn wol wunschen zu leben?

Crito. Reinesweges.

Socrates. Und wir sollen verlangen zu leben, wenn das jenige gleich verdorben ift, welches bloß durch die Gerechtigkeit erhalten, und durch die Ungerechtigkeit zernichtet wird? Oder halten wir denjenigen Teil von uns, mit welchem die Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit zu schaffen hat, für geringer, als den Leib?

Crito. Auf feine Weise.

Socrates. Wir halten ihn vielmehr für schähbarer?

Crito. Für weit schähbarer.

Socrates. Mein wehrter Crito, so mussen wir uns denn nicht groß darum bekummern, was der große Hause von uns sagt, sondern was die einzige Person, welche allein verstehet, was recht oder unrecht ist, nemlich die Wahrheit selbst, von uns urteiurteilet. Du haft also einen unrichtigen Satzum Grunde gestlegt, wenn du behauptetest, wir mussten darauf sehen, was das Bolk von dem, was recht, rühmlich und gut, oder diesem entsgegen gesehet ist, urteile. Es mögte zwar jemand einwenden, das Bolk könne uns tödten.

Orifo. Das kan man freilich einwenden.

Socrates. Das ift wahr. Aber deswegen bleibt dasjesnige, was wir vorher gesagt haben, doch gewiß. Denn besdenke einmal, ob das nicht fest bleibet, daß wir uns nicht so wol bemühen muffen zu leben, als so zu leben, wie es sich gebühret.

Crito. Das ist gewiß.

Socrates. Bleibt das nicht auch gewiß, daß man alse denn so lebet, wie es sich gebühret, wenn man nach der Bore schrift der Gerechtigkeit und Shrbarkeit sich richtet?

Crito. Ja.

Socrates. Dem, was wir fest gesethet haben, ju Folge, muffen wir also überlegen, ob es recht oder unrecht fev, daß ich suche ohne Erlaubnif der Athenienser von hier wegzugehen. Rinden wir, daß es recht ift, fo wollen wir uns deshalber Dube geben; wo nicht, so wollen wir weiter nicht daran gedenken. Denn was du vom Gelde, vom Gerücht, vom Unterhalt meis ner Kinder erwähnest, das find nichts anders als solche Gedanken, welche der gemeine Saufe beget, der die Leute ohne Urfach zum Tode verdammet, und ihnen hernach, wenn es möglich ware, gern das leben wieder schenkte. Wir aber muffen, weil es die Vernunft so erfordert, auf nichts anders feben, als auf das, was wir gefagt haben, ob wir nemlich recht daran thun, wenn wir denen, die mich von hier wegbringen, Beld und gute Worte geben, oder ob die so wol, welche uns wegführen, als wir selbst, eine Ungerechtigkeit begehen. Golle Sollten wir finden, daß es unrecht sey, so mussen wir uns nicht lange bedenken, ob wir sterben wollen, sondern lieber den Sod und alles andere erdulden, als etwas unbilliges verüben.

Crito. Mich dunkt, du redest die Wahrheit, o Socrates.

Untersuche demnach, was wir thun sollen.

Socrates. Wir wollen es beyde untersuchen. Und wenn du wider das, was ich sage, etwas einzuwenden hast, so bringe es vor, damit ich mich von dir könne überreden sassen. Hast du aber nichts daben zu erinnern, so höre auf, mein Freund, immer einerlen Rede zu führen, daß ich wider der Athenienser Willen von hier gehen müsse. Es soll mir sehr lieb seyn, wenn du mich überreden kanst, dieses zu thun, aber gezwungen thue ichs nicht. Sieb demnach wohl Achtung auf den Ansang unsserer Untersuchung, ob das, was ich sage, recht sey, und bemühe dich auf meine Fragen so gut zu antworten, als dir möalich ist.

Crito. Ich werde mir alle Muhe geben.

Socrates. Sagen wir, daß man auf gar keine Weise mit Willen jemanden Unrecht thun musse? oder auf die eine Urt könne man einem Unrecht thun, auf die andere aber nicht? Wir haben ehemals so oft, und auch noch jehund zugestanden, es sen weder gut noch ehrlich, auf irgend eine Weise eine Ungerechtigkeit zu begehen. Sind nun alle unsere ehemalige Meinungen in diesen wenig Tagen verschwunden? und sollten wir es selber nicht gemerket haben, daß die ernstlichen Unterredungen, welche wir in unsern mannlichen Jahren ehemals gehalten, von dem Geschwäß der Kinder nicht unterschieden gewesen? Oder verhält es sich in der That also, wie wir damals sagten, es sen schudlich und schädlich, auf irgend eine Weise Unrecht zu thun, die Leute mögen sagen was sie wollen, und wir mögen unsern

unfern Zustand dadurch beschwerlicher machen oder erleichtern? Behaupten wir dieses, oder nicht?

Crito. Wir behaupten es.

Socrates. Man muß alfo in garkeinem Stuck Unrecht thun? Orito. Nein.

Socrates. Wenn uns jemand Unrecht gethan hat, so mussen wir ihm doch nicht wieder Unrecht thun, wie der gemeine Haufe davor halt, weil man überall niemanden Unrecht thun darf?

Crito. Mein.

Socrates. Wiedenn? Mußman Bofesthun, oder nicht?

Crito. Dein, man muß nicht Bofes thun.

Socrates. Wie aber? wenn einer Boses mit Bosem vergitt, ist das recht, wie der gemeine Hause saget, oder ist es unrecht?

Crito. Es ift unrecht.

Socrates. Denn den Leuten Boses zufügen, und eine Ungerechtigkeit begehen ist einerlen?

Crito. Das ift gewiß.

Socrates. Man muß demnach keinem Menschen weder Unrecht noch Boses thun, man mag von ihm erduldet haben, was man will. Siehe aber zu, o Erito, daß du nicht, insdem du dieses zugiebest, wider deine eigene Meinung redest. Denn ich weiß gar wohl, daß nur wenigen dieses wahrzu senn scheinet. Die aber dieses für wahr halten, und die es nicht sur wahr halten, können unmöglich mit einander einig seyn, sondern, wenn einer des andern Rahtschläge ansiehet, so müssen sie nohtwendig einander verachten. Ueberlege du demnach auch wohl, ob du mit mir einig bist. Alsbenn wollen wir ansangen aus diesem Grund-Sat, daß es niemals erlaubt sey jemans

jemanden Unrecht zu thun, wenn er uns schon Unrecht gethan hat, noch Boses mit Bosem zu vergelten, Schlüsse zu machen. Ich bin allezeit dieser Meinung gewesen, und bin es auch noch. Bist du anderer Meinung, so singe es und belehre mich. Bleibst du aber ben dem, was wir vorher sest gesethaben, so hore an, was daraus folget.

Erito. Ich bleibe allerdinge baben, und bin mit dir gleicher

Meinung. Rede nur weiter.

Socrates. Ich will demnach weiter reden, oder ich frage dich vielmehr: Wenn jemand einem gestehet, daß etwas recht seu, muß er es denn thun, oder muß er ihn hintergehen?

Crito. Er muß es thun.

Socrates. Mache nun hieraus den Schluß, ob wir nicht, wenn wir ohne Erlaubniß der Stadt von hier weggehen, jes manden Schaden zufügen, und zwar solchen, denen wir am wenigsten Schaden zufügen mussen? und ob wir also ben dem jenigen, wovon wir zugestanden haben, deß es recht sen, bleis ben wollen, oder nicht?

Crito. Ich weiß dir auf deine Frage nicht zu antworten,

o Socrates. Denn ich verftehe es nicht.

Socrates. Ueberlege es denn auf diese Art. Geset, wir wollten von hier entlausen, oder wie man unsere Flucht sonst nennen mögte, und die Gesetse und die Nepublik stellten sich uns entgegen, und kragten mich: Sage doch, o Socrastes, was bist du jegund Willens zu thun? Ist es wol etwas anders, als daß du, so viel an dir ist, die Gesetse und die ganze Stadt übern Hausen wersen willst? Oder glaubest du, daß eine solche Stadt bestehen könne, in welcher die öffentlichen Gerichte nichts mehr gelten, sondern von Privat-Personen können sür ungültig erklaret werden? Was wollten wir auf

bieses und dergleichen antworten? Denn es könnte jemand, insonderheit ein Redner, gar vieles von der Zernichtung desjenigen Gesches sagen, welches befielet, daß die vor Gericht gesprochene Urteile gultig sen sollen. Dder wollen wir vorwenden, die Stadt verfahre unbillig mit uns, und habe kein gerechtes Urteil gesprochen? Wollen wir dieses, oder etwas anders sagen?

Crito. Warlich dis mussen wir sagen, o Socrates.

Socrates. Was werden denn die Gesetse sprechen? Sie werden sagen; D Socrates, sind wir und du nicht darüber eins worden, daß du es ben den Urteilen wollest bewenden las fen, welche die Stadt fpricht? Wenn wir uns über diefe Rede wunderten, so wurden sie vielleicht fortfahren: Laf dich dieses nicht befremden, o Socrates, sondern antworte, weil du doch gewohnet bift zu fragen und zu antworten. Sage dems nach, in welchem Stuck haft du dich über uns und über die Stadt zu beschweren, daß du uns übern Saufen werfen willst? Sage erstlich, haft du es uns nicht zu danken, daß du auf die Welt gekommen bift? Ift es nicht durch unsere Vermittes lung geschehen, daß dein Vater deine Mutter geheiratet und Dich gezeuget bat? Sage bemnach, haft du an unfern Geseten, die wegen der Che gemacht sind, etwas zu tadeln? Nichts, wurde ich antworten. Saft du denn ben benen, welche die Verforgung und Unterweisung der Rinder betreffen. nach welchen du auch bist erzogen worden, etwas zu erinnern? Der haben unfere Gesetze, welche dieserwegen verordnet find, nicht eine weisliche Berfugung gemacht, indem fie beinem Bater anbefohlen, Dich in der Musik und Leibes - lebungen unterrichten ju laffen ? Diefes ift eine gute Berordnung, wurde ich sagen. Wolan denn, da du durch unsere Bermittelung

telung biff gebobren, ernahret und unterwiefen worden, muft Du benn nicht gestehen, daß du fo wol, als beine Boreltern. unser Pflege-Sohn und Unterthan bift? Und da dieses sich alfo verbalt, meineft du denn, daß du gleiches Recht mit uns baft? Und haltit du es fur billig, daß bu uns basjenige, was wir gegen dich uns unternehmen zu thun, wieder thuft? Ober, ba du weder mit beinem Bater noch mit beis nem Seren, wenn du einen hatteft, gleiches Recht haft, daß Du ihnen gleiches mit gleichem vergelten, wenn fie Dich schelten, fie wieder schelten, und wenn sie dich schlagen, sie wieder fcblagen, ober andere bergleichen Dinge mit ihnen bornehmen Darfft; meineft du, daß dir Diefes gegen das Baterland und Die Gefete fren ftehe? Und, wenn wir dich todten wollten. weil wir folches fur billig hielten, wollteft bu uns benn mol wiederum übern Saufen werfen, und fagen, baf du Recht Daran thateft? Du, ber bu bich in ber That beftrebeft tugend= baft ju fenn? Bift bu ein Beifer, und weift nicht, baf Das Baterland vor Gott und vernünftigen Menfchen ehrmur-Diger, wichtiger und heiliger ift, als Bater, Mutter und alle Boreltern? Dag man aus Chrfurcht gegen Daffelbe ihm, wenn es und unfreundlich begegnet, noch mehr, als einem Bater, nachgeben, und es entweder durch Borftellungen gu andern Gedanken bringen, ober feinen Befehlen geborchen, und dasjenige mit Gelaffenheit ertrager muffe, was es uns auflegt. Befielt es, baf bu follft geschlagen ober in Reffeln geleget werden, fchicft es dich in den Krieg, wo du verwundet wirft, oder wol gar bein Leben laffen muft, fo muft bu bir foldbes gefallen laffen. Diefes ift billig, bu barfit bich nicht wegern, noch guruck treten und beinen Ort verlaffen, fondern es mag im Rriege oder vor Bericht feun, fo muft du allenthalben

thun, was die Stadt und das Vaterland gebeut, oder sie durch Gründe zur Billigkeit zu bewegen suchen. Ist es aber gottlos, seinen Vater oder Mutter zu etwas zu zwingen, wie viel schlimmer ist es denn seinem Vaterlande Gewalt anzuthun? Was wollen wir hierauf antworten, mein Crito? Sagen die Gesege die Wahrheit oder nicht?

Crito. Mich dunket es.

Socrates. Ueberlege bennach, v Socrates, werden fie vielleicht fortsahren, ob wir hierinn recht haben, wenn wir fprechen, daß es unbillig sen, was du gegen uns unternimmst. Wir haben dich auf die Welt gesetset, wir haben dich erzogen, wir haben dich unterwiesen, und dir eben, wie andern Burs gern, alles das Gute mitgeteilet, das wir dir geben konnten. Dem ohngeachtet kundigen wir offentlich an, daß ein jeglicher Althenienser, wenn er den Zustand der Stadt und deren Befebe eingesehen und geprufet, und diese ihm nicht gefallen, Frenheit habe das feinige zu nehmen und zu gehen wohin er will. Es ift kein einziges Gefes, welches jemand von euch verwehret, dafern es ihm bier in der Stadt nicht anftebet, feine 2Bobnung nach Gefallen zu verandern und feine Guter Dabin gu Bleibet aber jemand von euch, nachdem er gefeben, auf welche Weise wir Gericht halten und fonft die Ctadt vermalten, von demfelben behaupten wir, daß er fich wurklich anheißig gemacht habe dasjenige zu thun, was wir ihm anbe-Ja wir behaupten, daß er, wann er uns nicht gehorche, eine drenfache Ungerechtigkeit begehe. Erftlich, weil er benen ungehorsam ift, die ihn gezeuget; hernachmals weil er

fich benen widersehet, die ihn ernahret haben; und endlich weil er uns nicht gehorchet, da er folches doch versprochen hat, uns es auch nicht zeiget, wenn wir es worinn verseben haben. 11nd da wir die Sachen nur vortragen, und keinen mit Bes walt zwingen dasjenige zu thun, was wir befehlen, fondern ihm Die Frenheit laffen, von zwenen Dingen eins zu mahlen, nemlich uns entweder durch feine Borftellungen ju überführen oder zu gehorchen, so thut er keins von benden. Wir bebaupten demnach, o Socrates, daß auch du dich dieser Berbrechen schuldig machst, wenn du dein Borhaben ins Werk stellest, und zwar mehr, als ein andrer Athenienser. Wollte ich nach der Urfache fragen, fo wurden fie mir viels leicht mit Recht das Maul ftopfen, wenn sie sprächen, daß ich mich noch deutlicher als andere Althenienser erklaret hatte, ibren Berordnungen mich zu unterwerfen. Wir baben ftar-Fe Bemeisarunde, wurden fie fagen, daß wir und diefe Stadt Dir gefallen. Denn du wurdest dich dafelbft nicht mehr, als iemand anders, aufgehalten haben, wenn du in derfelben nicht mehr Annehmlichkeit, als andere, gefunden hatteft. Du bift niemals aus derfelben gegangen, um andersmo et mas mit anzusehen, außer ein einzig mal nach den Isthmischen Spielen \*, oder wenn du ju Kelde gezogen bift. Du haff Dich niemals auf Reisen begeben, wie andere zu thun pflegen. Du haft feine Begierde bezeuget, eine andere Stadt, oder andere Gesete fennen zu lernen, sondern bist mit uns und uns ferer Stadt aufrieden gewesen. Go febr haft bu uns andern pors

Diese murden alle dren Jahre in dem Iftimus ben Corinth dem Meptunus ju Chren gehalten, seit dem Thefeus dieselben erneuers hatte.

vorgezogen, und dich erklaret, von uns dich regieren zu laffen. Unter andern Zeichen, daß dir unsere Stadt gefalle, ift auch Dieses, daß du Kinder in derfelben gezeuget haft. Ra auch in Dem Gericht felbst stund dir fren die Verbannung zu mahlen. und was du jegund wider der Stadt Willen unternimmit, Das hattest du damals mit ihrer Ginwilligung thun konnen. Du wolltest aber zu der Zeit großmutig thun, als wenn es dir gar nicht entgegen ware, wenn du sterben mufftest, und sagteft, du wolltest lieber ben Tod als die Berbannung mablen. Munmehr aber schämest du dich aar nicht vor den Reden, die Du damals geführet haft, und bezeugeft auch gegen uns Befete feine Ehrerbietiakeit, fondern fucheft uns übern Saufen zu werfen? Du machst es eben so, wie es der nichtswurdigfte Rnecht machen wurde, wenn du wider dein Berfprechen, das du gethan haft, dich unferm Willen zu unterwerfen, zu entlaufen suchest. Antworte uns vorher hierauf, ob wir nicht die Wahrheit fagen, wenn wir fprechen, daß du in der That. nicht bloß mit Worten, dich erklaret haft, uns zu gehorchen? Was wollen wir hierauf antworten, o Crito? Ronnen wir wol etwas anders thun, als es gesteben?

Crito. Dein, wir muffen ihnen Recht geben.

Socrates. Warum brichst du denn dein Versprechen, werden sie sagen, da du es nicht aus Zwang gethan hast, da dich niemand hintergangen hat, du auch nicht gezwungen worden, in einer kurzen Zeit dich zu entschliessen? Du hast ganzer siebenzig Jahr Zeit gehabt, da es dir immer fren gestanden hat wegzugehen, wenn wir dir nicht gesallen, oder die

Bedingungen dir unbillig geschienen hatten. Du haft aber weder Lacedamon noch Creta, Deren Gefeke bu allemal fo geruhmet, noch eine andere Griechische oder Barbarische Stadt uns vorgezogen. In du bist noch weniger aus derfelben gereiset, als die Lahmen, Blinden und andere gebrechliche Leute. Go fehr hat dir die Stadt, und folglich auch ihre Gefete ge-Denn wem fonnte wol eine Stadt ohne Gefete ges fallen? Und nunmehr willft du bein Berfprechen nicht balten? Wenn du uns folgen wirft, o Socrates, so wirst Du halten, was du versprochen hast, und dich durch deine Klucht nicht zum Belachter machen. Denn überlege einmal. wenn du etwas von unfern Berordnungen ftrafbarer Beife übertrittit, was du dir oder beinen Freunden für Rugen Das durch schaffen werdeft. Es ift offenbar, daß diefe Gefahr laufen, aus der Stadt verbannet zu werden oder ihre Gitter zu verlieren. Du felber aber, wenn du in eine benachbarte Stadt, als Theben ober Megara fommft, fo wirft bu, weil fie gute Gefete haben, dafelbft als ein Feind ihrer Berfaffung angesehen werden, und alle diejenigen, welchen bas aes meine Beste zu Bergen gehet, werden dich fur einen Berderber der Gefete halten. Ja du wirft eben dadurch beinen Richtern ihren guten Nahmen befestigen, und man wird glaus ben, daß fie ein gerechtes Urteil über dich gesprochen haben. Denn wer die Gesetse übern Saufen zu werfen fucht, von Dem glaubt man leichtlich, daß er ein Berführer junger uns verständiger Leute sey. Willst du nun diese wohl eingerichtes ten Stadte, und diefe mohlgesitteten Leute bermeiden? und baltft du es wol fur anftandig, in einem folchen Zuftande ju leben? oder hattest du wol das Berg dich ihnen ju nabern,

und folche Reben daselbst zu führen, als du hier thust, daß nemlich die Menschen nichts höher achten mussen, als die Tugend, die Gerechtigkeit, und die Gesetze? Und meinest du nicht, daß dein Versahren ihnen niederträchtig scheinen werde? Du solltest es wenigstens meinen.

Doch vielleicht willst du vor allen diesen Stadten vorben, und nach Theffalien zu Critons guten Freunden gehen. Denn daselbst berfchet eine groffe Unordnung und ungemefene Frenheit. \* Bielleicht werden Diefe Leute mit Bergnugen anhoren, auf was für eine lacherliche Urt du aus dem Gefangnif entflohen bift, da du ein ledernes oder fonft ein ans der Rleid angezogen, worinn fich die Flüchtlinge zu verkleiden pflegen. Meinest du aber nicht, daß auch mancher unter dies fen Leuten fagen wird : Diefer alte Mann, der vermuhtlich nur noch eine gang turze Zeit zu leben übrig bat, traget ben= noch eine so groffe Begierde jum Leben, daß er sich erfühnet hat, die heiligsten Besethe mit Ruffen zu treten. Dieses wers den fie vermuhtlich fagen, wenn du gleich niemanden beleidis geft. Gollteft du aber jemanden vor den Ropf ftoffen, fo wirst du noch viel andere schimpfliche Reden anhoren muffen. Du wirst demnach gezwungen senn, allen Leuten dich auf eine sclavische Urt zu unterwerfen. Was willst du in Theffalien machen? Willft du daselbst zum Schmause geben, gleich als wenn du die Reise dahin um der Gafteregen willen unternoms men hatteft? Wo bleiben aber deine Reden, die du von der Gerechtigkeit und Tugend überhaupt gehalten haft?

E 3 Diels

<sup>\*</sup> In diesem liederlichen Lande geriet nach Tenophone Bericht auch Eritiss in sein Berderben.

Bielleicht verlangest du um deiner Kinder willen noch langer zu leben, damit du dieselben erziehen und unterweisen könnest? Aber willst du sie denn mit nach Thessalien führen, um sie daselbst zu ernahren und zu unterrichten? und sollen sie keinen andern Nusen von dir haben, als daß du sie zu Fremdstingen machst? Oder willst du dieses nicht thun, glaubest aber, sie werden hier bey deinem Leben besser erzogen werden, wenn du gleich nicht bey ihnen bist, weil deine guten Freunde sich ihrer annehmen würden? Allein wenn diese vor sie Sorge tragen werden, da du in Thessalien bist, warum sollten sie nicht vor sie sorgen, wenn du in der andern Welt seyn wirst? Du kanst glauben, daß diese, wenn sie ihnen nüßen können, es alsdenn eben so wol thun werden.

Alber, o Socrates, folge uns, die wir dich erzogen has ben, und achte weder deine Kinder, noch dein Leben, noch etwas anders höher, als die Gerechtigkeit, damit du, wenn du in ein ander Leben könnest. Denn wenn Richtern daselbst Nechenschaft ablegen könnest. Denn wenn du das thust, was du dir vorgenommen haft, so wirst du weder hier deine Seinigen und unstrassicher machen, und dir oder den Deinigen einigen Nusen schaffen, noch, wenn du in jener West anlangest, etwas dadurch gewinnen. Leidest du aber den Tod, so stirbst du als einer, dem Unrecht wiedersahren ist, nicht zwar von uns Gesehen, sondern von Menschen. Gehest du auf eine so schadliche Weise von hier, und verzitzt Unrecht mit Unrecht, Böses mit Bösem, brichst du dein Versperigen Schaden zu, denen es sich am wenigsten geziemet, nemlich

nemlich dir selbst, deinen Freunden, deinem Baterlande und uns, so werden wir dir gehäßig seyn, so lange du lebest, und in der künftigen Welt werden die Gesehe, welche unsere Schwestern sind, dich nicht gütig aufnehmen, weil sie wissen, daß du uns, so viel an dir gewesen, hast übern Haufen wersen wollen. Laß dich demnach ja nicht überreden, dassienige, was Erito sagt, eher zu thun, als was wir dir sagen.

Mein wehrter Crito, du kanst leicht gedenken, daß ich meinem Bedünken nach dieses eben so stark hore, wie die Corybanten den Schall der Fisten zu hören glauben. \* Ja der Schall dieser Neden klinger mir so starck in den Ohren, daß ich nichts anders davor hören kan. Du sies hest also wol, was jehund meine Meinung sey. Wirst du dagegen

\* Socrates will hiedurch anzeigen, daß alle diese Wahrheiten nicht etwa bloß einen geringen Eindruck ben ihm machen, sondern daß sie ihm bis in sein innerstes dringen, und ihm eine brünstige Begierde, oder vielmehr eine heilige Wuht einsössen, welche ihn verhindert alles dassenige zu hören, was jenen ent gegen ist. Der Schall der Hörner und Flöten der Priester der Eydele machte diesignigen rasend, welche ihn hörten, und der Schall der göttlichen Wahrheiten sollte nicht eben die Krast haben, und die Meuschen in einer Laulichkeit und Gleichgültigkeit lassen? Diese Semühtszurt des Socrates erkläret und rechtsertiget dassenige, was Diogenes von ihm sagt. Denn da ihn einer fragte: O Diogenes, was urreilest du von Socrates? so antwortete er: Ich urreile, daße rasend sey. Denn er unternam alles dassenige mit einer uns glaublichen Hestigkeit, was ihm recht zu seyn dünkke.

dagegen etwas einwenden, so wird es vergebens seyn. Doch wenn du meinest, daß du was ausrichten kanft, so sage es.

Crito. Ich weiß hiergegen nichts zu fagen, o Socrates.

Socrates. So laß es denn hieben bewenden, mein Crito, und laß uns auf diesem Wege bleiben, weil GOTT uns selber auf denselben leitet.

ENDE.



