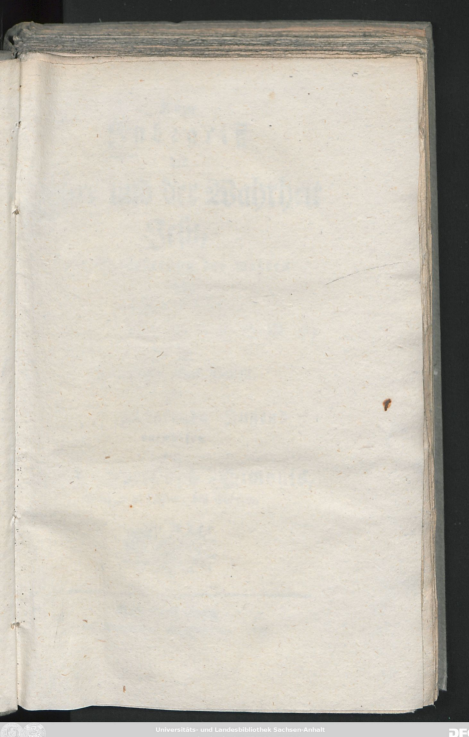
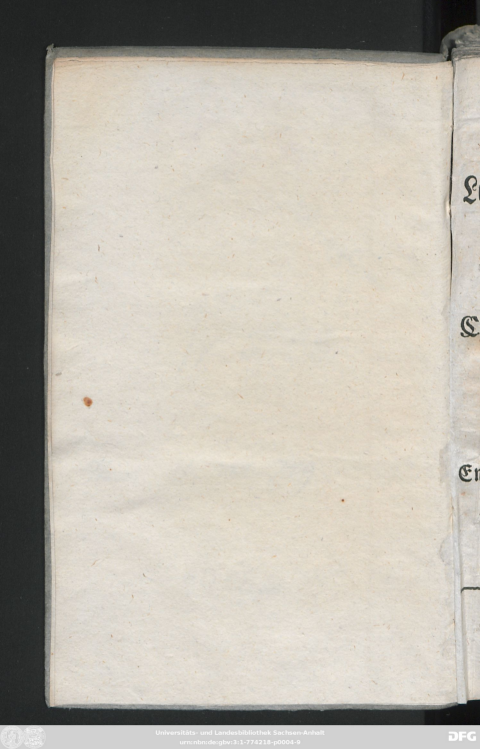




J.g. 46 Theol, 8 14. F. 33. Theor. H. VIII. 749. W Prom





Rurger

## Inbegriff

Der

# Lehre und der Wahrheit Jesu,

Bur Beforderung des mahren

ungeheuchelten

### Christenthums,

und ber

menschlichen Glückseligkeit,

für

die nachdenkende Jugend

pon

#### Enoch Christoph Simonis, Prediger zu Lussow, ben Gustrow.



Rostock und Leipzig, in der Koppenschen Buchhandlung. 1773.



Hilf, daß ich mandeln mag, als bracht ein frommes Leben Mir hier in dieser schon die Schähe jener Welt Baben, herr, wollest du mir solchen Glauben geben, Der sein Verdienst für nichts und dich für alles halt. von Ennig.

L57,

half motional to the

Denen

unbekannten Freunden,

Die

## folgende Aufgabe veranlasset

und befordert haben,

und allen benen

bie

die Erkenntniß der Wahrheit

gur Gottfeligfeit,

bas ift

ber Menschen Wohl und Glückseligkeit

verståndlich, ernstlich,

und aufrichtig wunschen und suchen,

midmet

diese wenige Bogen

zum

Beweife feiner Sochachtung

und Liebe,

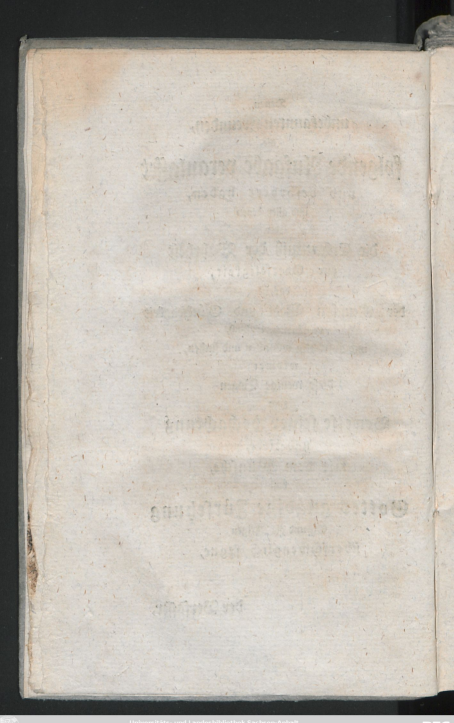
mit bem Bunfche,

daß

Gottes gnadige Fürsehung

Sie und die Ihrigen überschwenglich segne,

der Verfasser.







#### Aufgabe.

ine Gesellschaft von Freunden, welche von der unendlichen Wichtigkeit der Religion zu der gegenwärtigen und zufünstigen Glückseligkeit der Menschen gewissenhaft überzeugt ist, aber zusgleich die sast allgemeinen und so mannigsattigen Mänzgel ben dem dazu erforderlichen Unterricht mit Bekümmerniß einsiehet, wünschet zur Abhelfung derselzben und zur mehrern Besorderung des größten menschlichen Bortheils durch solgenden Weg etwas bentragen zu können. Sie verspricht nämlich einen Preis von Ein hundert Athle. in Golde demjenigen, der bis zu Ende des 1767sten Jahres den besten Entwurf eines Unterrichts in der Religion für Kinder, höchestens etwa auf fünf die sechs Bogen ausarbeiten und einsenden wird.

Man erkennet es frenlich, bag eben biejenigen, beren Bemuhungen man am liebsten hiezu angewens bet sehen mogte, Manner von folcher Gefinnung seyn

भ 3

mer=

werben, ben benen bergleichen geringe Urt bon zeitli= der Belohnung nicht ben vornehmften, und noch mes niger ben einzigen Antrieb zu biefer Arbeit abgeben Fann : und man hat bies alfo nur lediglich als ein Mittel angesehen, im Gangen die Aufmerksamkeit et= mas ftarfer auf Diefe Geite gu lenken. Man macht fich baber die Sofnung, baf biejenigen, die biegu ets was aufzuseten gut finden, fich fchon fonft ein ernft= haftes und angelegentliches Geschafte baraus gemacht haben werben, ben wichtigen Ginfluß einer richtigen Religionserkenntniß auf bas menfchliche Berg und Le= ben ben fich zu bestimmen, Die naturlichfte Entwicke= lung und Folge ber bieber geborigen Borftellungen mit Gleiß zu überdenfen, und bann ben mabren Berftand und Zweck ber Lehre Jefu in dem rechten Lichte einzusehen.

Die Hauptsache wird barin bestehen, daß ein solscher Aufsatz mit hinlanglichen Grunden der Ueberzeusgung, dassenige enthalte, ben dessen Annehmung und Ausübung man ein wirklicher Christ sen, und die Glückseligkeiten des Christenthums mit Sicherheit hoffen kann. Um aber diese Abssicht noch bestimmter darzustellen, und die Erfüllung der eigentlichen Erwarztung so vielmehr zu erleichtern, glaubt man, daß besonders noch auf folgende Punkte gesehen werden mufse:

1) Es ift ben diefem Unterrichte nichts als schon bekannt voraus zu seizen, sondern um der zusammen=

han=

hangenden Ueberzeugung willen mit bemjenigen, mas ein jeder felbst in seinen Empfindungen und Borftel= Iungen mahrnehmen kann, anzufangen.

- 2) Da es kaum zu erinnern braucht, daß Worter und Redenkarten, ben welchem sich entweder gar nichts, oder doch nicht anders, als mit muhsamen und spitz-findigen Erklärungen etwas, denken lässet, nicht zu der Religion gehören können, durch welche Gott das menschliche Geschlecht zur Glückseligkeit führen will, und da hienächst keine gründliche und dauerhafte Wirkund da hienächst keine gründliche und verständliche Einsicht zu erreichen ist, so erfordert dieser Unterricht nothwendig eine dem gemeinen gesunden Verstande einleuchtende Fasslichkeit.
- 3) Gben so nothwendig ift auch überhaupt die Besobachtung des Unterschiedes zwischen der Theologie bes Katheders und der Religionserkenntniß des bloffen Menschen, der ein Chrift senn und dadurch glücklich werden will; welches also alle bahin nicht gehörige Unterscheidungslehren und Streitigkeiten von diesem Unterrichte ausschliesset.
- 4) Ben ben biblischen Beweisen wurde weniger auf die Menge und haufung derselben, als auf ihre beweisende Kraft zu sehen senn; und der allgemeine Gebrauch der lutherischen Uebersetzung wurde es wohl zur Vermeidung mehrerer Schwürigkeit und Verwirzrung nothig machen, solche Stellen daraus zu gebrau-

21 4

chen, welche keiner andern und von ihr abgehenden Auslegung bedurfen.

- 5) Die Lehrart in Fragen und Antworten ift bes= wegen zu verbitten, weil badurch der Zusammenhang mehr unterbrochen und ins weitläustige gezogen wird, und weil sie so viel eher den schädlichen Mißbrauch bes Auswendiglernens veranlasset, da im Gegentheil ein verständiger Lehrer aus einem zusammenhangenzben Vortrage ben dem mundlichen Unterrichte selbst allemal die Fragen auf die beste und seinem Zwecke gesmässefte Art wirb zu machen wissen.
- 6) Der ganze Entwurf ist dahin zu richten, daß, von den ersten Anfängen an, dem Menschen die Resligion, als seine grosse Angelegenheit, wichtig werde, daß alles auf die nothwendige Besserung und Beruhisgung der vernünftigen menschlichen Seele abziele, und daß auch der nachherige Philosoph oder denkende Weltsmann sich desjenigen, was er, als Kind, gelernet hat, nicht zu schämen, sondern mit Zuversicht und Interesse seines Zu erfreuen habe.

Wenn ben bem Entwurfe zugleich burch irgend einige Anzeige bemerkt murbe, was baraus etwa für kleinere Rinder und Ginfältigere zu gebrauchen iff, um ben biesem boppelten Unterricht ben Plan und bie Folge nachher nicht verändern zu dürfen, so wurde auch das als ein nicht geringer Bortheil anzusehen seyn.

是此思

Bor=



### Vorbericht des Verfassers.

nter den Schriften, zu welcher die vorstehende Aufgabe Gelezgenheit gegeben, mag auch dies sersuch nach eines jeden Belieben eine Stelle haben. Ich bin nach der Zeit noch durch einige andere Ursachen und Betrachztungen veranlasset worden, diesen Entwurf ans Licht zu geben; es würde aber meinen A5 Eesern

Lefern wenig bamit gedienet fenn, wenn ich fie auch anführen wollte. Wir haben übrigens wohl Ursache, es noch für ein gutes Beichen unfrer Zeit anzusehen, daß fich ohn= geachtet aller herschenden Vorurtheile Menschen geneigt und bewogen finden, sich Mibe zu geben, die Wahrheit, die gottliche Wahr= heit, aufs beutlichste und einfaltigste ihren Brudern zu Gemuthe zu führen, und über alle Einwurfe zu erheben, fo wie sie über alles erhaben ift. Es ware zu wimschen, bak Die driftlichen Tugenden, welche das Riel. und die Früchte unfers allerheiligsten Glaubens sind, nach ihrem schonen Zusammen= hang überhaupt, benn, insbesondere, nach ihren Begriffen, nach ihren Werth, Rolaen und so auch die Laster im Gegentheil - nebst ben Mitteln zur Ausubung ber erften, und Bermeibung der letten - furz, bringend, und arundlich bargelegt wurden. Was von den Wiffenschaften überhaupt, benn bon den eis genthumlichen Lehren des Christenthums insbessondre gilt, das gilt auch von der Tugend; niemand kann sie verachten, als der so sie nicht kennet. Es könnte also eine solche Ansleitung vieles zur Erkenntniß und Ausbreistung der Tugend und zur nöthigen Beschästung der Menschen beytragen, da Mensschen nicht gerne große und weitläuftige Werske lesen, und die Tugend in manchem Hausse, wo noch Gebet und Gottesfurcht sich sindet, oder zu sinden scheinet, und in manchen Fällen sehr unbekannt ist. Mir ist es nach dem Zweck dieser Schrift, und nach meiner Verfassung nicht möglich gewesen, mich zur Zeit völliger darüber heraus zu lassen.

Niemand lege es mir zur Last, daß ich den Unterschied zwischen der natürlichen, und christlichen Religion nicht bemerket habe. Hier ist die Ursache: ich habe mich nicht erdreisten mögen, da die Gränzlinien zu ziehen, und andern anzuweisen, wo ich sie nicht wußte.

34

Ich halte, die Wahrheit zu gestehen, diejenigen Schulanstalten für höchst mangelhaft,
darinnen das Christenthum sollte zurückgeseget, und einstweilen nur natürliche Religion
gelehret werden. Ich denke und fürchte,
wir nehmen hiemit undankbar dem Christenthum das seine, und eben dadurch, denen,
die es lernen sollten, die Achtung für dasselbe,
anstatt es auf diesen Weg der Jugend lieb
zu machen \*).

Da

\*) Berstand kommt in allen Rucksichten nicht vor Jahren, und lässet sich mit aller menschlichen Macht nicht erzwingen. Die größere Aufklärung göttlicher Wahrheiten, die bessere Augklätung der Menschen in der wichtigsten Angelegenheit, kommt sehr viel auf die Zeit, d. i. auf die Reihe der Dinge, die vorhergehen und nachfolgen, kurz auf die gütige Vorsehung des lieben Gottes an. Es ist nicht unrecht, zu wünsschen und zu hoffen, daß Menschen allgemählich mehr aufhören, sich über die unendliche Liebe, so ihnen der Urseber ihres Lebens in Shristo Se-

fu,

Da ich inzwischen zur Genuge weiß, baß Die besten Menschen fehlen, und auch Gottesgelehrte irren, so spreche ich mich am aller= wenigsten davon fren, und überlasse diese we= nige Bogen der frenen Prufung nachdenken= ber Lefer. Es kommt nur immer barauf an, in wie weit ich einer so rubmlichen und moble gemennten Aufgabe beffer wie vorhin ein Ge= nuge gethan habe, und ich kann nach derfel= ben nur beurtheilet werden. Wer diese ben seinem Urtheil aus der Acht lässet oder gar mißbilliget, der hat sich schon versehen. Ich glaube, barum rede ich, und eben daher empfehle ich mich ber Liebe und Fürbitte al= ler berer , die mehr Erfenntniß und Glau= Ben

fu, erwiesen hat, lieblos und gehäßig zu zanken, und daß dies Wort des Herren immer herlicher werde in Erfüllung geben; es wird eine Heerde und ein Hirte werden. Hoffentlich haben in diesem Stücke die folgende Zeiten, etwas vor der unfrigen voraus, so wie die unfrigen in Absicht der vergangenen manches gewonnen haben.

ben haben, wohl überzeuget, daß sie meine Empfehlung nicht verachten können.

Gott aber des Friedens, der von den Toden ausgeführet hat den großen Hirten der Schaafe, durch das Blut des neuen Tesstaments unsern Herrn Jesum, der mache uns fertig in allen guten Werken, und schaffe in uns, was vor ihm gefällig ist, durch Jessum Christ, welchem sen Ehre von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen. Hebr. 13, 20. 21, 22.



minious enfantin nangungs. Der

#### Der apostolische Glaube.

Ch glaube an Gott den Bater, all= machtigen Schöpfer Himmels und der Erden,

und an Jesum Chriftum feinen ein= gebobenen Sohn unfern herrn, der empfangen ift von dem heiligen Beift, gebohren von der Jungfrauen Maria. gelitten unter Pontio Bilato, gefreu-Biget, gestorben und begraben, nieder= gefahren zur Bollen, auferstanden von den Todten , lebet , und regieret in Ewigkeit, das ift gewislich mabr.

Ich glaube auch an den heiligen Geift, eine heilige chriftliche Kirche, Die Gemeine der Beiligen, Bergebung ber Sunden, Auferstehung des Flei= sches, und ein ewiges Leben.

Unfer Herr Jesus Christus in der Nacht, da er verrathen ward, nahm TOCK

er das Brodt, dankete und brachs und gabs seinen Jüngern und sprach: Nehmet hin und esset, das ist mein Leib, der sür euch gegeben wird, solches thut, zu meinem Gedächtniß.

Desselbigen gleichen nahm er auch den Kelch nach dem Abendmahl dankete, gab ihnen den, und sprach: Nehmet hin und trinket alle daraus, das ist das neue Testament in meinem Blute, das sür euch vergossen wird, zur Vergebung der Sünden; solches thut, so oft ihrs trinket, zu meinem Gedächtniß.

Gehet hin in alle Welt und lehret alle Heiden, und taufet sie im Nahmen Gottes des Vaters, des Sphnes, und des heiligen Geistes.

Vater unser, der du bist im Him=



Herr



Herr lehre und beine Wege!

Der Mensch ist nach dem Fall in großer Unvollkommenheit. Im Berstande ist Unwissenheit in den nöthigsten Dingen, im Willen wenig Lust zu dem Besten, im Gemüthe Unsordnung und Zerrüttung, und er hat nicht einmal von seinem Mangel die nöthige Erstenntniß, und Empsindung zu der Zeit wenn er sie am ersten haben sollte 1).

Das

<sup>2)</sup> Der Verstand ift das Vermögen zu benken, und zu überlegen. Der Wille das Vermögen etwas zu begehren, diese Kräfte legen wir der menschlichen Seele ben, Das Herz die Summe, die Hauptsache wensch

Das Bewußtsenn und die Betrachtung seiner selbst kann den Menschen dieses lehren, und es wird ihn in der Bibel aufs nachdrücklichste zu Ge-muthe geführet. 1 Mos. 8, 21. Ps. 51, 7.

30h. 3, 6. Matth. 15, 19.

Mochten Menschen sich dieser ersten Wahrheit bewußt senn! Mochten sie in dieser Erkenntniß zu zunehmen suchen! Dies ist der Grund und Unfang der Lehre von der Berbesserung des menschlichen Zustandes \*).

Der

menschlicher Begierden und Neigungen. Das Fleisch der fündliche und unvollkommene Mensch. Die heil. Schrift lehret uns, daß die ersten Menschen nach dem Bilde Gottes erschaffen, mit höhern Borzügen begabt, aus den Händen des Schöpfers gefommen sind. Die Beobachtungen der gesunden Bernunft bestättigen es. Mit der Bermehrung der Menschen vermehren sich auch die Mängel und Bedürsniffe derselben, Gottlob, auch die Barmherzigkeiten Gottes.

\*) Den , der elend ift , aufzuhelfen , ist immer die Hauptsache. Lange erst fragen wollen, wie er dazu gekommen scheiner mehr Neulichkeit und Aufhalt.

als Liebe, Mitleiden und Gulfe gu fenn,

Der Sündenfall, die Unvollkenmmenheit, und der Mangel des Menichen mag nun als von Gott zusgelassen oder bestimmt angesehen werden, so ist er doch immer unter Gottes Kürledung, die unbegreifslich ist. Man muß den Menschen nehmen wie er ist. Wenn der Mensch noch zehnmal weiter herunter gesetzt wäre, könnte er doch nicht hadern und murren. Ich weiß über diesen Punct nichts zu san gen, als was uns Gottes Wort sagt: Die ersten Menschen sind gefallen, und haben gesehlet, und ihre Nachkommen noch mehr. Auch du mußt dich eines bessen bestimmen.

Der Mensch ist dieses seines Falls und Unvollkommenheit halber, manchen Uebeln unterworsen, die auf der einen Seite ersschweret und vergrößert, und auf der ans. dern vermindert, ja auch aufgehoben wersden können. 1 Buch Mos. 3, 17. Hieb 14, 1–2. Röm. 5, 12.

Der Mensch muß diese Uebel bedenken und beherzigen, weil sie gewiß und unaußbleiblich sind, und weil sie durch seine Unachtsamkeit ohnschlbar bleiben und größer werden. Pred. Sal. 9, 12.

Es bedarf also der Verstand des Mensschen eines Unterrichts, sein Wille einer Richtung zum guten, und sein Gemüth eisnes Trostes, einer Beruhigung in Absicht auf das, was sie elend und unruhig macht, und machen kann. 1 Cor. 2, 14. 2). Spr. Sal. 2, 11. seqq. Jes. 38, 17. 3).

Das Gegentheil fann niemand annehmen, ohne allen Berftand, allen guten Willen, und allen Eroft aufzugeben.

23 2 Die=

<sup>2)</sup> Der naturliche, ber fich felbst gelassene Mensch, ohne Unterricht. Was bes Geistes Gottes ift, d. i. hobere; gottliche Wahrheiten, beren Erkenntnis wir bein Geiste Gottes zu banken haben.

<sup>3)</sup> Troft ift basjenige, wodurch die Empfindung ber Noth erleichtert, oder aufgehoben werden fann.

Dieser Unterricht kommt im Grunde darsauf an, daß der Mensch je eher je lieber ansgesühret werde, seinen Zustand zu bedenken, seine Noth nicht zu vergrößern, sondern sich dieselbe zu erleichtern, oder welches einerlen ist, daß er das Uebel vermeide, und da, wo es nicht vermieden ist, oder menschlicher Weise nicht vermieden werden mag, gut ertragen lerne. Die Wahrheiten so dahin gehen, sind die unsrigen, und wir missen sie vor allen Dingen wissen lieben, und suchen 4).

Durch Betrachtung über unsern Zustand und burch Empfindung unserer Noth, werden wir dahin geleitet. Als Christen und unter Christen werden wir darzu aufgefordert und erwecket. Spr. Sal. 23, 23. Jer. 6, 16.

Je eher wir diese Sorge und diesen Kummer haben, und je wahrer er ist, desto besser stehet es mit uns, und desto eher kommt der Mensch zu Erkenntniß!

Gerechte Sorge! Nabere dich uns, bleibe ben uns, so lange wir hier find — daß wir dich auch ben unsern Freuden nicht vermissen möchten, damit

4) Dies zeiget der Wahlspruch Spictets an —
Sustine et abstine: leide, meide.
Das schone mahre und vollkommene zu umfassen,
war schon nach dem Ausspruch des Socrates die Hauptsache eines vernünftigen Menschen, wie vielt weiter sollte hierin ein Christ ben dem Lichte der Offenbarung kommen?

damit sie uns nicht Betrübnis werben, ben unfern Zerstreuungen, damit wir uns desto eber wieber zurecht finden!

Wenn wir uns nun in dieser Welt umfehen, wo es an Sunden und Noth nicht fehlen kann; so sinden wir diesen Unterricht, diese Beruhigung weder bey und selbsten, noch ben andern Menschen.

Der Mensch findet denselben nicht ben fich felb. sten, denn er bedarf eines Unterrichts, wie schon erinnert worden.

Micht bev andern Menschen, denn sie sind ohe ne Unterricht und Beisung in dem nämlichen Fall. Gal. 6, 3. 1. Cor. 3. 9.

Gott gebe, daß wir ein und allemal in Des muth erkennen, daß wir uns selbsten nicht helfen können, damit wir mit Demuth und Dank den Rath und die Hulfe, so noch für uns da ist, bes merken und gebrauchen! 5).

Von der Erkenntniß Gottes, der unsre Hülfe und Zuflucht ist.

Durch die Betrachtung der Welt, und durch die Empfindung seiner Noth-B 3 durft,

<sup>5)</sup> Wo noch überdem etwas ift, was wir Gaben, Talent, Genie, zu heissen pflegen, wie demuthig und dankbar muß dies Menschen machen, wie fürsich= tig im Gebrauch, wenns nicht Berderben werden und bleiben sou?

durft, wird der Mensch zur Betrachtung und Erkenntniß dessen geleitet der der Urheber und Erhalter des ganzen ist, zur Quelle alles guten.

Er siehet dieses wunderbare Weltgebaude und kommt zu dem Gedanken; Weisheit ist nicht ohne Weisheit, Ordnung nicht ohne einen Stifter und Erhalter der Ordnung. Es ist ein Gott: ein Ursheber des ganzen und seiner Theile, aller sichtbaren und unsichtbaren aller vernünstigen und unversnünstigen, aller lebendigen und leblosen Geschöpfe \*) Rom. 1, 20.

Von Jugend auf ist ihm auch, dieser große Gedanke aus der heil. Schrift bekannt, und er horet ohne dem allenthalben — Ps. 19, 2. Die Himmel erzehlen die Ehre Gottes.

Die Ueberlegung und Empfindung der Bedurfnisse, deringet auch Menschen zu dem Urheber und Erhalter seines Lebens zurück zu kommen, und da Hulfe und Rettung zu hoffen und zu suchen. Wer

\*) Da der Mensch so viele Geschöpfe unter sich hat, so darf es sich auch nicht wundern, daß es noch vorzäglichere giebet. Da er Geschöpfe siehet, so auch nicht läugnen, daß noch Geschöpfe sind, die er nicht siehet.

Die heil. Schrift, die uns mehr fagt, als wir verstehen, sagt uns auch, daß Engel sind, nämlich gute und bose. Bose Engel heisen Teusel und Satanas, und bose Menschen sind in ihrer Gemeinsschaft und ähnlich gesinnet. Fromme Christen konnen sich des freuen, daß sie mit höhern Geistern Lehnlichseit und Gemeinschaft haben,

Wer bin ich! Bon wem ist bas alles, von wem bin ich! Nun zu bem will ich auch gehen, wie ein Kind zum Bater 6). Jef. 26, 16.

Mun Herr! wes foll ich mich troften! Mein Gott! ich hoffe auf bich!

Dieser Gott ist das Vollkommenste und Höchste, was sich gedenken lässet, alles in allen. Gottes Vollkommenheiten erhellen unwiedersprechlich und augenscheinlich,

aus der Weisheit, Ordnung und Allmacht, so sich in dem großen Weltgebäude unsern Augen darziellet — 1 Buch Mos. 8, 22. Ps. 148.

aus unsern eigenen Bewußtsenn und Empfinbungen. Haben wir das teben, so hat der es aufs vollenkommenste durch den alles lebet. Uct. 17,25.

Haben wir Berstand, wie viel mehr ber Gott, ber ihn giebt. Jac. 1, 17. Pl. 94, 9 - 10.

Wir ziehen billig die Wahrheit der Lügen, die Aufrichtigkeit der Falschheit, die Liebe dem Haß u. s. w. vor — wie viel mehr mussen die Vorzüge ben Gott senn.

B 4 Daraus

5) Wir sehen selbst ben ben heiben, bie gu ben Tempel und Altaren floben, wenn bie Roth am großten war.

Primus in orbe Deos fecit timor. Auch ba= burch bringt uns Gott auf den ABeg, daß wir ihn über uns erkennen muffen.

Das ift also kein Einwurf, sondern eine Eingebung der Natur, das Ruchlein eilet und jammert gur Benne. Darans, daß wir Gottes Werk nicht völlig fassen, lässet sich nichts dagegen einwerfen. Dies ist vielmehr ein Beweis der Größe und Unendlichkeit Gottes. Könnten wir alles begreifen, so wäre Gott nicht das erste und höchste Wesen. Es ist höchst nöthig und vernünftig, da still zu stehen, wo man nicht weiter kommen kann, ohne tief zu fallen. Röm. 11, 33.

In dem was ich von Gottes Wesen und Werken erkenne und sehe, ist schon so viel herliches, daß ichs auch da denken und glauben muß, wo meine Augen und meine Erkenntnisse dunkel werden \*). Es. 45, 15.

Die Vollkommenheiten Gottes sind unaussprechlich, und wir mussen mit Bewußtseyn unserer Schwachheit, und mit Bewunderung daran gedenken.

Gottes Ewigkeit. Eine unbegreifliche Fortbauer. Pf. 102, 28. 1 Tim. 6, 16. Pf. 90, 2.

Bottes Unermeflichkeit. Eine Große die niemand absehen und mit keinem verglichen werben mag.

Gottes

<sup>31</sup> den Werken Sottes gehöret auch sein Wort, der höchste Unterricht zum Slauben, zur Gottselige keit und Tugend. Auch da ists verebrungswürdig, wo wir es in der Unvollkommenheit nicht vollig fassen und ergründen.

Bottes Allmacht. Gine Kraft die alles Denken übersteigt. Pf. 33, 9. Marc. 14, 36.

Allgegenwart. Eine Wirkung auf alles, und in allen. Act. 17, 27.

Allwissenheit. Ein Auge das alles siehet. Die hochste und beste Erkenntniß. Ps. 139, 1.

Liebe, Barmherzigkeit. Das höchste Wohlgefallen in Mittheilung des möglichen guten. I Joh. 1, 16.

Weisheit. Die vollfommenfte Erfenntniß ber besten Mittel zu bem besten Zwed. Rom. 16, 27.

in allen. Tit. 1, 2. Pf. 33, 4.

Gerechtigkeit. Gine aufs weiseste geordnete Gute, und es ist keine mahre Gute ohne Gerechtigkeit zu gebenken möglich. Rom. 2,6-8.

Beiligkeit. Die hochste liebe zum mahren und guten , und der größte Abscheu und Entfernung von bofen. I Pet. 1, 15—16.

Gedult. Die hochste Massigung und Entsfernung von dem, was in den Gemuthsbewegungen des Menschen, ausschweisend und unordentslich ist. 2 Mos. 34, 6. 7.

Wenn wir Gott in seinen Vollkommensbeiten erkennen, und unser Herz und Leben darnach zu bilden suchen, so werden wir nach dem Ebenbilde Gottes erneuret. Matth. 5, 48. Luc, 6, 36. Ephes. 4, 24.

25 5

Bleibe,

Bleibe, Herr allerhochster Gott! ber bu in beinen Werken so groß und so herlich bist, auch unsern Gedanken gegenwärtig, damit wir vor dir wandeln und fromm werden—

Laß beine Furcht ben Thun und Denken ben Unfang aller Beisheit fenn -

Und mich auf solche Wege lenken, die alles Jrthums mich befreyn.

Denn wer bich fürchtet in der That der meidet auch der Thorheit Pfad 7).

Quis

7) Df. 111, 10. Die Furcht bes Berrn ift ber Beisbeit Unfang. conf. Gpr. Gal. 9, 10. - Gine Furcht por Gott, Die fich auf eine richtige Erfenntnif gottlicher Bollfommenheiten grundet, fann nicht fnechtisch fenn. Die Weisheit ift die Erfenntnif unfre Wohlfahrt und Gludfeligfeit gu befordern. Dhne Erfenntnif und Furcht Gottes, ift die Beforderung unferer Gladfeligfeit unmöglich. Ohne berfelben weiß der Mensch nichts von Gottes Bor= febung, von bem Gefete Gottes, bas er übertrit, bon der Barmbergigfeit Gottes, die ibn fucht gu beffern. Er achter alfo nicht, wenigstens nicht ge= nug auf die Mittel, die zu diefem großen 3mect ba find, empfindet teinen Trieb fich berfelben gu be= Dienen. Dbne Erfenntniß Gottes ift feine mabre Weisheit; nicht genug Muth, nicht genug Starte, nicht die fo nothige Erhebung bes Bergens, bes Ge= muths, fie zu suchen, fie aufrichtig zu suchen und gerne anzunehmen. Daber erfahren mir, baf bie mabre Religion Die fich auf Erfenntniß und Kurcht Gottes grunder, ju feiner Beit, D. i. in der größten Noth mehr thun fann, als alles übrige, was wir wiffen.

Aus den Vollkommenheiten und Werken Gorfes erhellet dessen weise und gutige Fürsehung zur Erhaltung des Menschen.

Ein weiser, gutiger und gerechter Gott kann nicht von feinen Geschöpfen weggehen, ohne weis ter dafür zu sorgen. Wie können zwar nicht in allen bestimmen wie Gott sorge; aber bennoch wissen wir bies: ber Herr sorget 8).

Pf. 97, 1. Ein König ohne Fürsorge murbe schlecht seinen Nahmen ein Genüge thun!

Dies lehret auch der Augenschein. Gott sorget für alle Creaturen nach ihrer Art. Also auch für die Menschen, so wie es ihrem Unterschiede, Bestimmung, Zustande und seiner Weisheit gemäß ist ?).

Mache

s) Die Fürsehung Gottes in Absicht auf Menschen, ift der Inbegriff beffen, mas Gott thut, um Mensichen zu erhalten.

P) Neuere Philosophen haben in ben Uebeln dieses Lebens einen Einwurf gegen die besondere Fürsehung Gottes finden, und den Sat, daß diese Welt
die beste ist, lächerlich machen wollen. Aber man
bedenke nur, was ein Geschöpfe seinen Schöpfer
schuldig ist, um sich hierin nicht zu versündigen.
Der Mensch der Gottes Güte, den Borzug, des
ihm der Schöpfer gewürdiget, nicht erkennet, hat
ben seinen Mangel gar keine Erkenntnis des wahe
ren guten. Man erwege — Röm. 11, 35. Es. 45,
9—10. Hiod 11, 7—11. Erhaltung und Berbesserung des menschlichen Zustandes gehet nie ohne
merks

Mache mit Jefu ben Schluß Matth. 6, 30.

Des Menschen Erhaltung, und folglich auch seine Wohlfahrt und Glückseligkeit, kann nicht allein auf irdische und leibliche Güster, Worzüge und Gaben ankommen.

Die Erfahrung lehret, daß diese nicht zufrieden und glückselig machen, so wie uns auch Jessus Matth. 16, 24. Diese können uns auch den Tod nicht erleichtern Ps. 49, 18. Sie können der Sünde nicht wehren, geben vielmehr Unlaß dazu. 1 Tim. 6, 9.

Wer seine Erhaltung, Beruhigung, Wohlfahrt und Glückseligkeit allein in zeitlischen und ausserlichen Gütern setzt, hat sie schon verlohren. Jer. 2, 13.

Sie sind so wenig das fürnehmste und wichtigste, daß es vielmehr immer darauf an-

merklicher Beränderung und auscheinender Zerrütztung sort. So ists in kleinen und großen, und dies ist die natürliche Beschaffenheit des menschlichen Zusstandes. Gehen Menschen mit ihren Einwürsen darüber hinaus, so gerathen sie in ein Laberinth, darin sie sich nicht eher zurecht sinden, die sie in Desmuth und Einfalt umkehren und wieder zu sich selbst und zu ihren Pflichten kommen. Der Gott der da alles weiß, alles hat, alles thun kann, was er will, wird auch das geringste nicht aus der Acht lassen, sondern zu seinem Zwecke zu brauchen wissen. Zesus Ehristus sagt uns dies aufs erhabenste, Matth, 10, 29—31,

ankömmt, wenn sie zu unserer Erhaltung etz was beytragen sollen, wie wir daben gesinznet sind, wie wir uns verhalten, nämlich auf den Zustand unsers Gemüths. Das höchste und gemeine Nebel unter Menschen ist, sein größtes Guth nicht kennen, nicht einmal darnach fragen, und nicht einmal muthmassen, daß so ein Gut da, und uns bestimmet ist. Es. 55, 2. Matth. 6, 19. 20.

Die wahre Glückseligkeit, wosür auch Gott sorget, und von Ewigkeit gesorget hat, ist nicht ausser und, sondern in und. Ist in und schlecht, so kann alles ausserliche nichts helsen. Ist hier gut, so kann alles übrige nicht hindern. Gesundheit des Geistes ist noch mehr als Gesundheit des Leibes — 10). Luc. 17, 21. Joh. 3, 2.

D Gott! du frommer Gott, du Brunnquell aller Gaben, ohne dem nichts ist, was ist, von dem wir alles haben, gesunden Leib gieb mir, und daß in solchen Leib, ein unverleste Seel und rein Gewissen bleib.

Die Erfahrung lehret, daß der Justand der Seeslen sehr von dem Justande und der Beschaffenheit
des Körpers abhänget. Aber sie lehret auch daß
die Gemuthöbewegungen der Gesundheit nachtheis
lig sind, und daß wir durch eine stille Ueberlegung
dieselben zuvor kommen konnen. Kurz, wer seinem
Berstand sahren lässet und seinen Willen wegwirft,
handelt sich selbst in allen Rücksichten sehr entgegen.

Unsere höchste und wahre Seligkeit in der Zeit beruhet darauf, daß wir in den jedesmaligen Umständen, darin wir sind und kommen, die besten Erkenntnisse und Besinnungen haben; daß der Berstand gut unterrichtet und der Wille zum guten, zur Wahrheit und Tugend geleitet werde, und wir allenthalben, in Absicht auf alse Zeiten, und die Ewigkeit selbst Beruhigung und Trost haben \*).

Wir haben den dahin gehörigen Unterricht in der heil. Schrift dis hieher gefunden. Wir werden noch mehr den Fortsetzung diefer Betrachtungen überzeuget werden. Wir mögen jung oder alt, arm oder reich, vornehm oder gering, glücklich oder unglücklich – seyn; hier werden wir immer die beste Weisung sinden. Es wirduns zu Besinnungen und Entschliessungen letten, wodurch unser jedesmaliger menschlicher Zustand nicht verschlimmert, sondern verbessert wird. 2 Tim. 3, 15. 16. Phil. 4, 8.

50

<sup>\*)</sup> Man darf sich eben nicht über diese lange Beschreisbung der Glückseligkeit wundern. Sie enthält das in sich, was uns auf Erden das wichtigste ust. Sie ist für den Meuschen schwer zu fallen, noch schwerer zu erlangen, und beruhet nicht so wohl auf das, was wir haben, als auf die Zufriedenheit in Unsehung dessen, was uns sehlet, oder zu fehlen schemet.

So ein göttliches Wort, so göttliche Lehren und Wahrheiten, müssen den nachdenkenden und um sein Heil bekümmerten Menschen immer wichtig und kräftig werden und bleiben — 11). Joh. 6, 63. Hebr. 4, 12.

Gott zeigt uns durchs Wort des Gesestes, was diesem Zweck der menschlichen Wohlfahrt entgegen ist, nämlich die Sunde und was demielben gemäß ist, nämlich Gestechtigkeit und Tugend 12). Nidm. 7, 12.

Der Hauptinhalt des göttlichen Gesches ist die wohlverstandene Liebe Gottes, des Nächsten und unser selbst. Alles stehet hier

III

<sup>&</sup>quot;1) Und find wir nicht nachdenkende, und um unfer wahres Heil bekummerte Menschen, und wollen wir das nicht werden, was find, was werden wir, und wo bleiben wir denn!

<sup>2)</sup> Das Geset Gottes, die Lehre von den Tugenden muß und immer heilig und werth bleiben. Kein Evangelium kann es aufbeben, wenns ein Evangelium son soll, so muß es vielmehr aufs kräftigste und nachdrucklichste zur Erkenntniß und Fleiß in demselben leiten und belsen. Matth. 5, 17-19.

Wer über Gottes Gesetz hinweg ist, das Urtheil, den Fluch der Laster und Sunden, den Segen und Merth der Tugend nicht mehr achtet und empfindet, ift von dem Evangelio weit entsernet. Das Evangelium ist alsdenn erst eine Kraft Gottes seelig zu machen alle die daran gläuben, wenn das Gesetz der Liebe und angenehm und lieb, und was dem entgegen, recht herzlich sein and zuwieder wird,

in solcher Verbindung, daß eins von den ansdern nicht kann getrennet werden. Ein altes Geseh. Deut. 6, 4. 5. Marc. 12, 29. bis 34.

Die Liebe Gottes, das Vergnügen an Gott, seinen Werken seinem Wort und Willen soll sich beweisen,

nach dem ersten Gebote, barinnen, daß wir Gott als unsern Herrn und Schöpfer erkennen, lieben, fürchten und vertrauen. Es fasset also die Tugenden, das Vertrauen auf Gott, Des muth vor Gott, Furcht und Liebe Gottes, und Gehorsam gegen Gott in sich.

trach dem zwepten Gebot, darin, daß wir Gottes Nahmen und Wort nicht mißbrauschen, sondern heilig, theuer und werth halten. Es fasset in sich die Pflicht des Gebets und der Dankbarkeit in Absicht auf alles das gute, was uns Gott, und worin sich Gott geoffenbaret hat. Wer das was heilig und göttlich, was das Hochsse und Beste ist unnüslich führet d. i. übel anwendet, hat schon seine Strafe, ihn kann sonst nichts retten, als was er verachtet.

Tach dem dritten Gebot, darinnen, daß er einen Tag von siebenden, und wie es insbessondere von je her selbst durch die Apostel angesordnet worden, den Sonntag 13) den besten Bestrach-

fenbahrung Joh, 1, 10, Siehe Mosheims Sieten=

trachfungen, wozu er an jeden Tage verbunden ift, widmet und heiliget, damit diese Erkenntnisse ihm destomehr und immer gegenwärtig bleiben. Es bezreift dies die Tugend der Betrachtung des göttlichen Worts und Willens, und der Erforschung und Prüfung unfer selbst, der Andacht u. s. w. in sich.

Die Liebe des Nachsten, ift das Bergnügen an der Wohlfahrt unsers Nebenmensschen und an der Beförderung seiner Seligsfeit, da auch die unstige ohne jener nicht statt findet, diese bestehet

nach dem vierten Gebot, darin: daß wir unsere Eltern oder die, durch welche Gott sonsten für uns vorzüglich sorget, ehren, und besonders ehren.

tenlehre ber beil. Schrift - 5ter Theil, S. 10. 3ch halte die beil. gebn Gebote fur Chriften verbindlich, und denfe daß in der Sauptsache die Lehren von den Laftern und Tugenden barinnen enthalten find. Der, ber ba fagt, bu follt nicht tobten, verbietet auch ben Willen gu tobten, Saf, Feindschaft befiehlet die entgegen gefette Tugenden. - Der, ber ba fagt, bu follt nicht falfch Zeugniß reben befiehlet mir Liebe gur Mahrheit. Das große Gebot ber Liebe faffet ichon alles in fich, und Jefus beziehet fich felbft darauf. Wir febren noch nach ber Weife und Anordnung ber Apostel und erften Chriften in bem Sonntag, den fiebenden Tag. In übrigen ifts ausgemacht, baf Jefus und burch ihn feine Boten berglicher, beutlicher, berablaffender und fraftiger burch ben Glauben gur Tugend leiten. - Das er= forberte ber Menschen Nothburft : bas ift Gottes Liebe und Jeju Erlofung.

ehren, weil sie uns bie Nachsten sind. Dies Ge. bot enthalt die Tugenben, der Treue, des Dankes, des Gehorsams, der Uchtung gegen Eltern und Worgeseigte.

Tach dem funften, daß wir niemand todten, niemand an seiner Gesundheit und keben Schaden thun, die Gemuthsbewegungen, die dazu natürlicher Weise Unlaß geben, als den Zorn, den Haß, den Wiederwillen gegen den Nebenmenschen sorgfältig unterdrücken — uns für Unbedachtsamkeit in Umgang und Verkehr mit denselben fleißig hüten, und folglich Versöhnlichkeit, und Sanftnuth üben.

Nach dem sechsten, daß wir den Spestand ehrlich halten und darum uns der Keuschheit bes seisigen, wodurch die Ruhe der Seelen und die Gesundheit des Leibes erhalten wird. Dahin geshören, die Uedung der Mäßigkeit', Arbeitsamkeit und Fürsichtigkeit in allen den, was so vielfältig zur Sünde wider dies Gebot, zu allerhand Arsten von Unreinigkeit reizet.

Nach dem siebenden, darin, daß wir dem Nachsten das Seinige nicht heimlich entziehen, da wir gerne das unfrige behalten wollen. Wenn wir uns der Genugsamkeit und Arbeitsamkeit besfleißigen, werden wir mit Gottes Hulfe, ein jes der sein eigen Brod essen.

Tach dem achten, daß wir die Wahrheit lieben, und den Menschen, wenn er auch sehlen sollte. Diese fasset in sich Mitteiden und Bescheis denheit ben der Zeurcheilung unsers Nächsten.

Mach

Mach dem neunten und zehnten, daß wir allen bosen Gedanken und Begierden steuren, weil sie den Grund alles Uebels in sich enthalten. Dahin gehoren Ueberlegung, Prufung der Ge-danken und Begierden, so in uns sind, Verläugnung unserer selbst und unsers eigenen scheinbaren Vortheils.

Wer nun so Gott und seinen Nachsten liebet, wer sich besteißiget so die Liebe gegen Gott und den Nachsten zu beweisen, der liebet sich selbst. Es kann nicht fehlen, er wird den Gott und seinen Nachsten wieder geliebet. Die Versicherung, die Erfahrung desen ist seine Glückseligkeit, und ist dies der einzige wahre Grund menschlicher Wohlfahrt. I Cor. 13, 13.

Entzunde bu mein Berg, mit beiner mabren liebe!

Diese Gebote Gottes, diese Liebe Gottes und des Nächsten, diese Tugenden hängen so genau an einander, daß hierin Menschen nichts trennen können. Joh. 4, 20. 21. Jac. 2, 10.

Gott hat Menschen nicht allein dies Geses ins Herze geschrieben, eine Achtung gegen Tugend eingepflanzet, die sich auch ben dem allerschlechtesten Menschen, wenigstens in einem oder andern wahrnehmen lässet;

C 2

sondern es auch in seinem Wort noch deutslicher geoffenbahret, weil Menschen die Stimmene des Gewissens leicht unterdrücken, und ohne Gottes Wort von aller Vernunft bald abkommen wurden. Rom. 2, 15.

Durch das geoffenbahrte Gesetz, wird die Erkenntnis des guten und des bosen, der Wahrheit und der Lügen, der Tugenden und der Laster, und überhaupt des pflichtmäßigen Verhaltens der Menschen ben den mannigfaltigen Umständen dieses Lebens noch mehr befördert. Köm. 7,7.

Der Mensch der sündlich und mangelhaft ist, mußnicht allein wissen worin er geschlet hat, und worin er leicht sehlet, sondern diese seine Erstenntniß muß auch wahr und gegründet senn.

Seine Sünden, oder das, was in seinem Herzen, Gedanken und Leben wieder Gottes Geset, und also wieder sein Wohl und Seligkeit ist, erkennen, und doch gering achten, sich nichts daraus machen, oder sich doch entschuldigen wollen, ist wiedersprechend. Gott suchet eine wahre und gegründete Erkenntniß zu befördern,

Durch Drohungen und Berheiffungen 14). Durch

<sup>14)</sup> Der Born Gottes fann nicht anders als ben bochs ften und vollkommenften Gigenschaften gemäß, als eine

Durch wurkliche wiedrige und betrübte Folgen, die mit den Uebertretungen verbunden sind, durch göttliche Strafe. Spr. Sal. 14,34. Gal. 6, 7-8.

Wir sehen allenthalben so weit wir sehen, Diese Ordnung und Einrichtung Gottes: Auf Berschwendung, auf Nachläßigkeit fol= get Armuth. Hochmuth kommt vor dem Fall. Unbedachtfamfeit bringet Gefahr und Roth : Unmäßigkeit raft viele Menschen weg --- Das ift vor unsern Augen wahr, und es wird auch da wahr senn, wo es un= fer schwaches Ange nicht mehr erreichen und übersehen fann. Was Wahrheit ift, wird in alle Ewigfeit Wahrheit bleiben. Rein Unglück bes Tugendhaften, fein scheinbares Gluck ber Lafter, fann Die Wahrheit gernich= ten, bie bas ftarffte ift, was wir haben, und bie auch da bestehet, wo man sie nicht achtet und boret. Wie vielmehr ba, wo man fie ehret und liebet! 15) Rom. 2, 7-9.

C 3 (F)

eine Wirkung ber Liebe , Gute und Gerechtigkeit Gottes, als die hochste Abneigung Gottes fur alles, was bose und bem menschlichen Geschlechte zum Berberben gereicht, erklaret werden.

<sup>&</sup>quot;5) Ich weiß also auf das allergemissete, daß ich nicht irren kann, wenn ich fest sete, so wie ich mich verhalte, so wird es mir gehen, die Sande bringt den Fluch — die Gottseligkeit und Tugend den Segen. Wenn alles hinfallt, so ist dies ein Grundsatz der ewig hleibet,

Es ift also bem Menschen unumgänglich nothig, ja gut und heilsam, daß er eine Richtschur seiner Gedanken, Worte und Werke hat. Ohne derselben bliebe er zu den unvernünftigen Thieren erniedriget, und seine Triebe und Begierden würden ihm das schädlichste und schändlichste Gesetz werden. Jud. v. 10.

Alber ihm ist ben den allen noch nicht geholsen. Denn die Erkenntniß dessen, was wieder Gottes Geset, d. i. was in seinem Herzen und Leben wieder sein wahres Wohl, Seligkeit und den guten Willen Gottes ist, die Erfahrung und Empfindung davon betrüben ihm. Wer nur einigermassen fähig ist, nachzudenken, wie viel durch Gottseligkeit und Tugend in der Welt erbauet, und gegentheils durch Laster nieder gerissen worden ist, und noch wird, wer vollends mit diesen Nachdenken zu sich selbst kömmt, der muß dadurch gerühret und recht gerühret werden 16). Nom. 4, 15. 3, 13.

Soll

Der Mensch kann nicht sagen, ich thue was ich kann — was mir möglich ist — so bestimmt, so zuversichtlich von sich selbst denken und reden, zeigt einen großen Mangel des Berstandes, der Ueberlegung, der Prüfung seiner selbst an. Das ist die
eigne Gerechtigkeit, wofür die heil, Schrift warnet

Soll der Mensch erhalten, bernhiget und selig werden, so muß Hilfe und Rettung da seyn. Er muß den Weg wissen, wie er von Sünden fren, an Herzen und Leben geändert, gebessert und selig werden könne, damit er denselben gehe. Gal. 3, 24.

Wir bedürfen um deswillen ben den bestrübten Folgen der Sunde, der darauf hafstenden Strafe Gottes, auch in Absücht auf den leiblichen Tod, der uns gewiß und die Stunde ungewiß ist, der göttlichen Hulfe und des göttlichen Trostes. Nom. 6, 23.

Das helf uns Christus unser Trost, ber uns burch sein Blut hat erlöst, von Teufels Gewalt und ewiger Pein, ihm sey Lob Preis und Ehr allein.

Bon der Erlöfung Jeste Christi, oder von der Barmherzigkeit Gottes gegen sündliche Menschen durch Jesum Christum.

Die Lehre von der Liebe und Barmherzigfeit Gottes gegen arme Menschen und arme Sunder, ist dem Menschen so willkommen, den Begriffen die wir von dem aller-E 4 boch-

die aller Gerechtigkeit vor Gott so grade entgegen stebet, als erwas berselben entgegen steben kann. Diese unglückliche Einbildung von sich selbst, die leider sehr gemein ist, gehet über die Menschlichskeit. So weit werden Menschen nie kommen, Luc. 17, 10.

höchsten Wesen haben, und dem menschlichen Zustande so gemäß, daß die Menschen nicht gerne daran zweiseln. Die ganze Natur preiset sie. Sie noch weitläuftig beweisen wollen, wäre so viel als sie verdunkeln. Sie nicht zugeben, hiesse kein Gutes mehr erkennen. Ps. 140, 24.

Alles Ding mabrt feine Zeit, Gottes Lieb in Emigfeit.

Da aber keine Gute ohne Guten, keine Barmherzigkeit ohne Weisheit und Ordnung, oder auf eine wiedersprechende Art statt finden kann, so gehet Gottes Gute und Erbarmen dahin, daß ich der ich ein sündlicher Mensch din von Sünden erlöset, und in Noth ja selbsten in Sterben getröstet werde. Hesek. 18, 23.

Diese Barmherzigkeit Gottes ist besonbers durch unsern Herrn und Heiland Jesum Christum Menschen geoffenbaret, erworben und bezeuget worden, wie und in welcher Ordnung wir uns der göttlichen Barmherzigkeit allenthalben gegen Sünde, Noth und Tod zu erfreuen und zu getrösten haben. Dies ist überhaupt die Erlösung Jesu Christi. 1 Pet. 1, 18, 19.

Dieser

Dieser Jesus ist eine Gabe Gottes, ein Geschenk das über alles gehet. Joh. 3, 16. Hebr. 1, 1. Rom. 8, 32.

Derfelbe von Gott geschenket, und in der von Gott bestimmten Zeit gebohren, ist wahrhaftig göttlicher Natur, wahrer Gott. Denn wäre er nur ein blosser mit Sünden behafteter Mensch, wie alle andere, so hätte er das Werk der Ersbsung nicht bewürfen mögen. Ein Blinder kann den andern nicht leiten. — Ein Verlohrner den andern nicht helsen. Ps. 49, 8. 9. Nöm 8, 3. 2 Cor. 5, 19.

Ware er nur Gott gewesen, so hatte er zu Menschen sich nicht herablassen, und unster ihnen leben, lehren, leiden und sterben können, welches alles doch die Noth erforderte. Hebr. 2, 14. 1 Tim. 3, 16.

Der Gott bessen Gute und Treue alle Morgen neu ist, ber noch ben allen zeitlichen Bedurfnissen der Menschen so oft, so wunderbar Rath geschaffet und noch schaffet, und je mehr Menschen
sind, desto mehr Mittel giebt, daß sich Menschen
erhalten, sollte derselbe Gott uns in der größten
Noth, in der Seelennoth, in der Gewissensnoth,
(oder soll ich feine Gewissensnoth haben, feine
Sunde, o schrecklicher Gedanke! achten?) in der
Todesnoth, (oder soll ich hier weiter keinen Trost
suchen und verzweiseln) ohne Weisung und ohne Trost
sussens o Gottheit, saß mich diese deine wunder-

volle Offenbarung von deiner Gnade und liebe zu meinem Besten mit Dank annehmen. Laß mich doch von dristlichen Wahrheiten immer völliger überzeuget, und immer kräftiger gerühret werden. Laß uns nicht Meister suchen mehr, den Jesum Christum in wahren Glauben, und ihm aus ganzer Macht vertrauen!

Jesus Christus hat Menschen erlöset, d. i. er hat Menschen in der größten Noth, in der Seelennoth geholfen, durch seine Menschwerdung, durch seine tiefe Herablassung zu den Menschen, durch seine treue Lehren, durch sein tugendhaftes Fürbild, durch sein bitters Leiden und Sterben. Luc. 19, 10. 1 Pet. 1, 18.

Seine Lehren sind die deutlichsten, nachdrücklichsten, nothigsten und heilsamsten, und rechtsertigen sich also an dem Herzen und Gewissen eines jeden Menschen, der seine wahre Wohlfahrt und seinen Gott ernstlich wiedersucht! Joh. 7, 17.

Marc. 1, 15. Thut Buffe (fommt fünbliche Menschen zur bessern Besinnung) und glaubet an das Evangelium (an die Predigt von der Gnade Gotetes) 17). Matth. 5, 48. Joh. 13, 34. Matth. 6, 33. Luc. 11, 13.

Job.

<sup>27)</sup> Die Buffe, die beffere Besinnung eines fehlenden Menschen, die Jesus lehret, ist allein der Grund der Uebung wahrer Tugend. Man darf sich also über

Joh. 7, 46. Es hat nie ein Mensch also ge-

Jesu Leben war das mühseligste, wenn wir aufs Acusserliche und Leibliche sehen. Denn je mehr ein Mensch von Sünden sich entfernet, und wahre Tugend liebt, desto weniger wird er sein Glück in der Welk, zusmahl unter und ben ungesitteren und verderbeten Menschen sinden. Marth. 8, 20. Joh. 15, 20.

Jesu Leiben, die empfindlichsten, und sein Tod der schmählichste der seyn konnte. Je besser, je gottseliger ein Mensch ist, desto mehr empfindet er die Noth der Sunde—und Ebr. 7, 26. Luc. 22, 44.

Je größer das Verderben und die Blindheit der Menschen, desto mehr Noth und Verfolgung hat auch der zu befürchten, der Menschen helsen und bessern will 18).

Mus

über ben Sat ber Gottesgelehrten nicht wundern, daß ohne Glauben an Christum keine wahre Tuzgend sen. Sie kann ja wenigstens nicht mit Berzachtung und Hintenansegung dessen, was am erzsten bazu leitet, statt finden. Act. 4, 12. Es ift in keinem andern das Heil, und kein ander Nahme ben Menschen gegeben, darinnen wir sollen selig werben.

<sup>18)</sup> Die mahre Meisheit und Tugend finden alle Zeit Weiederstand, haß und Plagen, Sie finden das alles

Aus allem dem lassen sich die erhabensten und gottlichen Eigenschaften Jesu schliessen und im Leben, Lehren, Leiden und Sterben hat er uns das erbaulichste Beyspiel gelassen, daß wir ihm nachfolgen. —

Tausend, tausendmahl sen dir, Liebster Jesu!

Es lasset sich auch hieraus erkennen, daß Jesus genug gethan für sündliche und sterblische Menschen, und daß sein Verdienst (Bemühung um der Menschen willen, und das damit verknüpfte Leiden) sein Gebet, seines Herzens Wunsch und Fürbitte dem großen Gott

alles um befto mehr, je mehr fie an ber Befferung und ber Boblfahrt ber Menschen arbeiten. Die meiften Menfchen lieben ihr Berberben, b. i. ibre falfche Mennungen, ihre Begierben und Lafter fo febr , daß fie diejenigen bor ihre Feinde aufeben, Die fie bavon ernitlich abziehen wollen. Gebr rich= tig bat einer ber großten Weltweisen unter ben Bei= ben geschrieben , wenn sich Gott bes menschlichen Gefchlechts erbarmen, und jemand fenden murde, ber es aus feinem Berberben berausreiffen , und gur mahren Beisheit und Tugend führen follte, fo wurde berfelbe ber allerverachtefte fenn, und fo febr gehaffet und verfolget werden , daß er endlich elen= Diglich fterben murbe , u. f. w. - Giebe Erneffi Predigt von ber Berlichfeit 3. C. in der Riedrig= feit. Es mag biefe fcone Stelle auch bier Raum baben. Bir haben Urfache und ernftlich gu bemuben, Menfchen por ben Mergernif bes Rreutes Jefu zu bemahren.

Gott angenehm gewesen ist, und in alle Ewigkeit bleiben wird.

Hebr. 2, 9. Er fonnte von sich mit recht be-

Eben daher können wir begreifen, daß Jesu Werk und Leiden ein der Gottheit wohlsgefälliges Opfer für die Menschen ist. Denn je mehr Fleiß, Mühe, Verleugnung, Kampf und Leiden der Mensch um die Vesörderung der Wahrheit und Tugend übernimmt, und zu übernehmen bestimmt und berufen ist, des sto höher wird er in Gottes und der Menschen Augen zu achten seyn 19). Ephes. 5,2.

19) Jesus konnte sich bem Leiben nicht entziehen, ohne Machtheil der Wahrheit und ber guten Gache - Men= fchen hatten bem weniger und gar nicht geglaubt, ber fich ihnen entzogen, der fich mit der bochften 2Babr= beit furchtsam verborgen. Daber fann nicht gefa= get werben , baß Jejus in biefem Stude unrecht und fich felbft zu nahe gethan habe, eben fo menig als ein tugendhafter und gottfeliger Menfch unrecht thut, wenn er Tugend und Gottfeligkeit gu befordern fucht, und daben feine Alrbeit, Noth und Gefahr fcbeus et. Was thun nicht Menichen ofters um bes zeitlichen Guten willen ! 3ch fcblieffe von dem geringern, auf bas größere und Sochfte, Joh. 10, 18. 3ch habe Macht mein Leben zu laffen und wieder zu nehmen, fonnte alfo Jefus fagen. Darum mußte auch Petrus ber Jefu einreden wollte, den harten Berweiß bos ren. Matth. 15, 23. Der Petrus der durch dies fe Liebe fo gewonnen wurde, daß er felbft bas Benge niß von Jeju mit feinem Blute verfiegelte,

Joh. 1, 29. — Siehe, da ist Gottes kamm, welches der Welt Sunde trägt — Alles das hatt ich verschulder, und du hast aus großer Huld — Pein und Straf für mich erduldet —

Es war also das Leiden, der Tod Jesu, dieses Gottmenschen, dieses Mittlers zwischen Gott und den Menschen, dieses Opfer nothewendig, nicht um der Unverschnlichkeit und Strafbegierde des Höchsten, sondern nach seiner Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, und wegen des großen Verderbens der Menschen.

Gottes Liebe und Barmherzigkeit forderste dies Opfer, weil Gott dem Menschen, der elend und ohne Licht und Trost war, helsen wollte. 1 Tim. 2, 4.

Gottes Gerechtigkeit — weil Gott Menschen in Sunden und mit Sunden und Lastern nicht kann selig machen, weil dies wieder alle Einrichtung Gottes, wieder alle Geschichte, wieder allen Augenschein ist.

Gerechtigkeit erhöhet ein Volk — Pf. 97, 2. Der Menschen Blindheit und Bosheit. Joh. 19, 15.

So laß mich, o Gott! durch diese lehre von Jesu dem Heilande aller Menschen, mein tiefes Berderben, deine Gerechtigkeit und Erbarmung immer völliger einsehen. Laß diese Beweise der Liebe meines Jesu mich bewegen, deine Liebe du ums umfassen, damit diese Erlösung, dies Werk beiner Fürsehung zu der Menschen Heil auch mir zu gute komme! Ach laß deine Todespein, an mir ja nicht verlohren senn!

Es führet unser Heiland Jesus Christus zu unserer Erlösung, zu unserm Wohl ein dreyfaches Umt. Er ist ein Prophet, ein göttlicher Lehrer der Menschen, der uns die Wahrheit verkündiget, die uns so wohl in Albsicht auf die gegenwärtige Zeit, als auch auf die Zukunft und Ewigkeit zu bedenken, zu wissen und zu glauben nüß und selig ist 20). Deut. 18, 18. coll. Joh. 6, 14. Luc. 24, 19.

Seine Grundlehren in Absicht auf die Zeit — Thut Busse und glaubet an das Evangelium.

Der

<sup>20) 3</sup>ch muß als ein vernünftiger Menich, Lehren bor gottlich halten, (ja ich mußte fie noch hober halten, wenn etwas bobers zu gebenfen moglich mare) bie ihrem 3med fo gemaß find, die meinen leiblichen und geiftlichen Buftand nicht verschlimmern, fondern verbeffern ; und diefe Lehren Jefu geben, mie alle übrige, fo baraus flieffen, auf Befferung bes Men= fchen, auf Troft und hofnung. - In Diefem Leben fann ich ale ein Menich nichts weiter verlangen. Wer bem Borte Gottes, ber bochften und beffen Wahrheit die Rraft nicht zuglaubt, und zuglau= ben will, Menschen gu rubren, gu erleuchten, und gu beffern , muß ein febr finfteres und verderbtes Berge haben, DBer bem erften nicht glaubt, mag immer das lettere von fich glauben und an fich be= bauren.

Der Inbegriff seiner Lehren in Absicht auf die Zukunft — Wachet — Marc. 13, 37. — Ich lebe und ihr sollt auch leben. Joh. 14, 19. Berwundert euch des nicht — Joh. 5, 28.

Er ist ein Hoherpriester, der sich selbst im unser Sünde willen, und für und Gott geopfert, (der um Gottes Ehre zu befördern, und den Grund zur Seligkeit der Menschen zu legen, gelitten hat, und gestorben ist.) Dessen Verdienst, um die Menschen, dessen herzlicher und brünstiger Wunsch und Fürsbitte sin sie dem Gott der Gerechtigkeit, Wahrsheit und Güte ewiglich liebet, in Ewigkeit angenehm und erhörlich bleiben wird. Hebr. 4, 15. 1 Joh. 2, 1, 2.

Er ist aber auch ein König, der in der Wahrheit und durch die Wahrheit regieret, und unter dessen Regierung, weil sie die Wahrheit zum Grunde hat, der stärkste Schuß, der Friede der Seelen, der Friede Gottes der höher ist denn alle Vernunft, die höchste Slückseligkeit ist, der noch seine Kirche erhält und in Ewigkeit erhalten wird 21).

1 Pet. 1, 25, Joh. 18, 37.

Leite

<sup>21)</sup> Mo das Mort ift, das mein Heil und Seligkeit befordert, wo ich das habe, und mich daran halte, so bin ich auch erhalten und beschützet — 1 Pet. 3.

Leite mich Herr! in beiner Wahrheit, lehre mich! laß Wahrheit in mir senn, in mir statt finben; gib Einstimmung, Aufrichtigkeit und Redlichkeit des Herzens, damit ich die göttliche Wahrheit, die in Jesu ist, erkenne, und derselben gehorche!

Welcher Mensch Jesum als einen göttlichen Lehrer der Menschen erkennet, und also nach seinem Wort, seine Sünden, d. i. das was dem Willen Gottes, seinem Beruf auf Erden, seiner Besserung mithin seiner und aller Menschen Wohlfahrt und Seligkeit in und ausser ihm entgegen ist, zu Herzen nimmt und aussichtig bedauret, der kann auch dem Evangelio glauben. Wer an Jesum als eisnen großen Propheten glaubt, glaubt auch an ihn als seinen Hohenpriester, der ihn mit Gott versähnet und vereiniget, er ehret ihn als seinen Herrn und König, der ihn ershält und schüger — und dem er Gehorsam und Nachfolge schuldig ist.

Thut Busse und glaubt an das Evangelium, stehet in Gottes Wort benfammen. Wir dursen es nicht trennen. Es stehe demnach auch in unserm Herzen bensammen. Ps. 51, 19. Jes. 61, 1. Tesus

13. 14. Wer ift ber euch schaben konnte — — — — in Pfeiler und Grundfeste ber Wahrheit —

Jesus spricht felbst — fommt die ihr mubselig — Matth. 11, 28. Wer begehret sonst Gnabe, und wer hat sonst Recht zu berselben?

Wer nun in diesen Gesinnungen steht, dem kommt das Verdienst J. C., d. i. alles was er um der Menschen willen und für die Menschen gethan und gelitten, würklich zu gut, und er hat die Gerechtigkeit vor Gott, Verschung und Vereinigung mit Gott, Verzgebung der Sünden, und wo Vergebung der Sünde ist, da ist wie Lutherus sagt, Lesben und Seligkeit 22).

Glaube an den Herrn Jesum — Act. 16', 31'. Siehe das Gleichniß vom verlohrnen Sohn— kuc. 15. v. 21. Vater ich habe gesündiget — v. 22. die gerade und weit zuvorkommende Antwort: Bringet das beste Kleid — —

Wir

22) Es ift viel daß uns sterbliche und sündliche Men schen zu gewissen Stunden bewegen will, zu densken, was sollte Gott nach uns fragen. — Darum hat uns Gottes Fürsehung auf das stärkte von seiner Liebe und Achtung überzeugen wollen. Es war dies zu unsern Heil nothwendig. — Bon der göttlichen Liebe mußte auch der Beweis göttlich senn. Röm, 8, 32. können wir solchen Schluß mit dem Apostel machen. — Bie groß würde unste Zufriesedenheit ist Gottes Liebe, und ich kann nur alsdenn zufrieden senn, wenn ich weiß und hoffen darf, daß Gott mit mir zufrieden ist, oder an mir ein Wohlsgesallen hat. Kann ich es wissen und boffen, wenn ich mein Heil und Seilgkeit nicht achte?

Wir können von Jesu keine zu hohe Begriffe und Gedanken haben, und seelig ist der,
so die Hoheit und Gottheit Jesu von Herzen
erkennet, denn er wird um so viel kräftigere Triebe zum guten in sich spüren, und Jesus
ist es, der ihn zu der größten und seligsten
Berehrung Gottes leitet —

Glaubet ihr an Gott - Joh. 14, 1.

Also ist Jesum im Glauben und in der Liebe folgen, das sicherste und gottgefälligste Bekenntniß seiner Gottheit — und ein Bestenntniß ohne Gehorsam und Nachfolge ist nur wiedersprechend. Matth. 7,21. Jac. 2,18.

Hierinnen offenbaret sich nun die Liebe Gottes in Christo Jesu einem jeden redlichen und nachdenkenden Gemuthe, so daß wir von der Erlösung bekennen mussen; das hat Gott gethan!

Denn auf der einen Seite kommen wir zu einnem rechten Begrif von der Größe und Erhebliche feit des fündlichen Berderbens, den wir sonst nicht haben wurden, und

auf der andern Seite zu der erhabensten Erstenntniß der göttlichen Gnade, die uns zu retten bemühet ist, und können also wohl sagen. — Ich hielte mich nicht — 23). I Cor. 2, 2.

D 2 3118=

<sup>23)</sup> Das find die benden Enden, die ber gefallene Sunder ergreifen muß, wenn ihm foll geholfen wers

Insbesondere muß die Auferstehung Jesu Christi und die darauf erfolgte Himmelfahrt einem jeden sündlichen Menschen, der darnach fräget zum Troste gereichen. — Sie erhellet aus dem gütigen Worte Gottes, worin wir bisher unterrichtet sind, und das nicht triegen kann, weil es uns aufs beste zum Besten führet.

Siehe die von allen Evangelisten und Boten Jesu von allen Gläubigen der Zeit bestätigte Geschichte der Auferstehung und des Lebens Jesu, als welche alle dahin einstimmen — 1 Joh. 1, 1.

Jesus Christus hat unter den göttlichesten und würdigsten Gesünnungen ein göttliches Leben geführet 24); Menschen können Got=

werden. Das hat er zu wissen nothig, wenn es besser mit ihm werden soll. Er muß nicht frech und dreist in Sunden werden und bleiben. Er muß so tief er auch gefallen seyn mag, nicht an Gottes Hulfe verzweiseln, als wenns nicht besser mit Mensschen in Absicht auf sein Herz und Gewissen werden könnte. Er nuß Empfindung von seinem schlechzten Geelenzustande haben, daß er nicht dreisst dars innen fortgebe, und das Uebel ärger werde — und den Trost der Barmherzigseit Gottes, damit er standhaft im guten bleibe. — Gehe nun hin Spotzter! und verachte Jesu Evangelium, wenns ohne Wiederspruch des Gewissens geschehen mag!

24) Das ware wohl eine handgreifliche Unbesonnen= heit sich eine Abbildung so erhabener Gate als Jefus Gottes Gute, Allmacht und Weisheit in ausnehmender Belohnung ausnehmender Verdienste nicht leugnen, und sie können es am wenigsten in Absicht auf Jesum thun, ohne das Größte und Beste, ohne sein gütiges und wahres Wort zu verleugnen. Mich, der ich so weit ich sehen kann, eine Uebereinstimmung des nachfolgenden mit dem vorhergehenden, der Ursache mit ihren Wirkungen sinde, mich kann und muß die höchste Belohnung der größten Liebe auf Erden nicht besremden. Phil. 2, 9, Ps. 16, 10.

Daher, daß J. C. auferwecket worden von den Toden erkennet ein Chrift zu seinem Trosste, daß die Erlösung vollendet sen, und Chrisskus hat auch Kraft seiner Auferstehung und Lebens, die herlichsten Werheissungen den Seinen gegeben 25). Joh. 14, 19. Joh. 17, 24.

sus im Lehren, Leben, Leiden und Sterben bewiesen hat, ohne einen Original zu gedenken! Wäre solche Abbildung zu der Zeit, und unter den damasligen Umständen des judischen Bolks möglich gewesen. Finsterniß bedeckte das Erdreich. Genug, das Wort, die höchste Weisheit wohnete unter und Isch. 1. Und nun können wir viel gutes von Resligion und Tugend schreiben. Nimm Jesum weg, wo ist denn ben und die Quelle?

<sup>25)</sup> Glaubt ber Mensch Jesu von herzen bis gur Auferstehung ; glaubt er ihm in ber Lehre von ber wahren

Man treib und spanne noch so hoch, Sarg, Grab und Tod, so bleibet boch, Gott mein Er-

Es ist ein köstlich Ding, daß das Herz fest werde, welches geschiehet durch die Gnade, Ebr. 13, 9. und durch die Gnade Gottes haben wir noch andere augenscheinliche Beweise von der Wahrheit Jesu 26).

O Gott! wie viel thuft du an uns, um uns vor der Sunde und allem bosen so daher entstehet zu bewahren, oder um uns zu trösten, wenn wir die Noth, tast und Folgen der Sunde fühlen. Du thust mehr um uns von dem Wege zur Seligfeit

wahren und so nothigen Buffe, wo so viel Grund ift zu glauben, so wird er auch munschen, daß die Auferstehung Jesu seinem Herzen nicht zweiselhaft bleibe. Er wird Gott darum bitten, und sicherlich nicht unerhöret bitten.

26) Der Mensch könnte sich in der That damit bes gnügen und wäre darum schon zum Glauben an Christum verbunden, weil derselbe die nöthigste und beste Besinnung eines sündlichen Menschen in sich enthält, die für einen seden höchstwünschenswürzdig ist. Da aber Gott nach seiner Borsorge für die Menschen so gütig ist, so müssen wirs mit Dank erkennen. Wer in Nedlichkeit des Herzens Jesu in der Hauptsache, nämlich in dem Puncte der wahren Busse, Necht giebt, und sernen nachzudenken Fähigkeit und Beruf hat, wird hier immer die angenehmste Weide, und vieles zur Erhaltung und Stärkung seines Glaubens sinden. Siehe Les Beweis von der Wahrheit der christlichen Religion,

ligkeit zu überzeugen als wir bitten und verstehen! Denn

ba find die göttlichen Weissagungen des alten und neuen Bundes. Künftige Schicksfale der Zeiten vorher zu wissen, und zu sasgen, ist nicht das Werk eines blossen Mensschen. 2 Pet. 1, 21.

Die Vorherverkündigungen zukunftiger Begebenheiten sind durch ihre Erfüllung, als sonderbar und göttlich bewähret und bestätztiget worden. 2 Pet. 1, 19.

Besonders sind merkwurdig die Weissagungen von Christo im alten, und Christi Weissagungen im neuen Bunde, als da sind,

bie allgemeinen Verheisfungen einer náshern und größern göttlichen Offenbahrung der Wahrheiten so Menschen zu wissen und zu bedenken so nothig und heilsam sind. Jes. 60, 1, cfr. Joh. 1, 14.

Die Weissagungen von Jesu Christo, bem Heilande und Erloser ber Menschen.

Bon feiner Geburt und Befchlecht Jef. 11, 1.

Bon bem Inhalt feiner lehren - Jef. 61, 1.

Von seinem Leiden, Sterben und Auferstehen. Jes. 53.

2 4

Die

Die Weissagung Christi selbst', die vor unsern Augen erfüllet worden sind, und noch erfüllet werden —

Won feinem bevorftehenben leiben. Luc. 18, 31.

Von der Zerstöhrung Jerusalems und Zersstreuung des judischen Bolks unter alle Völker. Matth. 24. Luc. 21. Marc. 13. Ein Beweis der Wahrheit Jesu, der sehr in die Augen fällt.

Bon den Schickfalen seiner Junger - Joh.

Von ber Ausbreitung und Dauer seines Worts und seines Reichs. — Matth. 24, 14. 35.

Die Weissagungen und Berheissungen, beren Erfüllung noch zu erwarten ist.

Won ber Auferstehung ber Menschen. Joh. 5, 28.

Bon feiner Zufunft jum Gericht. - Matth. 25, 31.

Jesus der mir bisher, so weit mein Ausge sehen können Wort gehalten, der wirds auch künftig thun, da, wo ich es noch nicht absehen kann, sondern erwarten muß. So viel glauben wir einem jeden ehrlichen Mann, wie vielmehr dir, du aufrichtigster Freund der Menschenkinder! 1 Cor. 1, 20. Hab. 2, 3.

Wir können unsere Schöpfung, Daseyn und Leben nicht leugnen, ohne alle Vernunft und und Empfindung aufzugeben; wie viel wes niger mag und die Auferstehung befremden, die noch nicht ein so großes Wunder ist. Ich kann Gott nicht absterben, ich bin so wie lebend und sterbend, also auch verwes send in seiner Hand \*) Apost. Gesch. 26, 8. Nom. 14, 8.

Wir sind auch Jesu Dank schuldig, daß er uns das Elend, die Strafen, die schrecklischen Folgen einer herschenden Ruchlosigkeit so wichtig macht, denn dies ist es, was uns in diesem Leben, weil es das betrübteste ist, was sich gedenken lässet, nie zu nachdrücklich und zu herzlich mag vorgestellet werden — daß er uns die Belohnungen und Folgen des Glaubens und der Tugend so erfreulich darsstellet — denn dies ist immer das erfreulichsselet 27). Matth. 25. v. 46. — 34—41.

D 5 Wird

<sup>\*)</sup> Man zeige der Jugend das Bild der Natur, die sich jährlich erneuet. — Joh. 12, 24. Sollte der Gottesacker geringer seyn, denn der, so die Mensschen bauen?

<sup>27)</sup> Wir haben kaum einen Begriff von ber Zeit, und konnen noch viel weniger die Ewigkeit ermessen. Wir thun am besten, wenn wir das nahere dem überlassen, in dem wir leben und sind, und der niemand zu nahe und unrecht thut, und dem niemand etwas zuvor gegeben, daß ihm wieder verzgolten werde.

Wird Jesu Zukunst von seinen Jüngern als eine bald zu erwartende vorgestellet, so erkenne ich, daß es aus Liebe gegen mich und einen jeden Menschen, der in der Zeit lebet, geschehen ist und geschiehet, und daß sonsten tausend Jahr vor dem Herrn sind, wie der Tag, so gestern vergangen ist. Ich weiß noch mehr. Ich weiß daß meine Tage schnell versliessen, ich wünsche, glaube und hosse in der Zukunst und Ewigkeit alles völliger zu erkennen. Mein Wunsch kann meinem Gott und Vater nicht missallig seyn. Mein Glaube ist seine Verehrung. 1 Cor. 13, 9, 10–12.

Offenb. Joh. 22, 10. Ja ich fomme balb.

Umen. Ja fomm herr Jefu!

Da sind die Wunder die Jesus und durch ihn seine Bothen gethan. Luc. 24, 19. Nom. 1, 4. Marc. 16, 20.

Durch welchen Gott große Dinge auf Erden thun will, dem verleihet er auch große, ausserordentliche und besondere Gaben. Durch etwas, das dem ersten Ansehen nach ein geringes ist, wird ein großes bewirket. Das sehen wir an Jesu und an seinen Jüngern aufs vorzüglichste. Matth. 21, 42.

Wahre und göttliche Wunder erkenne ich am zuverläßigsten aus dem Endzweck. —

Ich sehe, daß der, der sie thut, mehr kann und mehr thut und mehr weiß als ich. Das muß mich aufmerksam und geneigt machen, alles wohl zu überlegen, und ihm in dem, was er mir zu meinem wahren Besten sagt, aufmerksamer zu hören und völliger zu glauben. Die Unwendung ist leicht zu machen. Siehe nach wie sich Jesus darüber erklätet 28). Joh. 10, 38. Joh. 15, 24.

Die Glaubwurdigfeit ber Bothen Jefu

ift die größte, Die sich gedenken laffet.

Sie

28) Munder find Begebenheiten, die über ben uns bekannten gewohnlichen Lauf ber Natur hinausges ben, oder die uns bekannten Rrafte übertreffen.

Durch die Natur im allgemeinen verstehe ich den Zusammenhang und die eigentliche Beschaffens beit aller Dinge zusammen genommen; durch die Natur insbesondere, den Zustand, oder die Beschaffens heit einzelner Dinge. Sie ist Gottes Ordnung der nichts wiedersprechen kann. Sie ist uns aber im allgemeinen ein unbegreissiches Buch. — Wir mußeten mehr senn, als wir sind, wenn wir sehr viel, und alles darin verstehen wollten. Mich deucht, wenn Menschen dieses bedächten, so konnten sie sich nicht gegen die wunderbaren Wege Gottes empharen, und ihren Unglauben alle historische Wahrsbeit ausophern. Es war eine Zeit, da Menschen Wunder sorderten, da die Wahrheit so weit weg war, daß Menschen derer bedurften.

Es ift eine Zeit, da fie Menschen für unnbthig halten. Go verandern fich die Zeiten, aber die Wahrheit bleibet immer dieselbe, und wir muffen Gott banken, menn er und dieselbe wichtig werden

laffet, auf welche Weise es auch geschiehet.

Sie konnen nicht betrogen fenn, weil fie bie bochfte Weisheit lehren, b. i. zur Erkenntniß ber besten Mittel ben schonsten Zweck, die Seeligkeit ber Seelen zu erlangen, die beste Anweisung geben.

Sie haben nicht betriegen wollen, weil sie allenthalben die größte Ehrlichkeit an den Tag lesgen, nicht zeitliche Ehre und Bolluft, sondern nur der Menschen Seligkeit suchen.

So ist auch endlich die christliche Religion auf eine solche Art ausgebreitet, die nur der Wahrheit eigen ist.

Alle andere gottesdienstliche Anstalten, sind durch Gewalt und Zwang, durch Bersolgung und Unterdrückung des entgegenstehenden entstanden, und fortgepflanzet, diese in und unter der Bersolgung 29).

Man

29) Man muß leiber wohl zugeben , baß Chriften auch verfolget haben. Bu der Zeit mar es fcon Die berschende Rirche. Eben Diefes bat bas mabre Chriftenthum lange gehindert, und hindert es auch noch. Es hat fich eben daber in jenen truben Bei= ten mubfelig erhalten. Frenheit des Gemiffens muß bem Menfchen bleiben, und ein Chrift fann fie ibm am wenigften nehmen. Man fürchte nicht baf bas Chriftenthum baruber untergebe. Je mehr Menichen ihm zuwieder find, befto eher beweifet fich feine Gute und Wahrheit. Je weiter fich ein Menfch von feinen chriftlichen Glauben entfernet, bestomehr findet er fich noch oft im Gemiffen ge= brungen umgufehren. In Liebe, Demuth und Sanftmuth fann bas Chriftenthum nur beforbert und unter Menschen allgemeiner werden.

Man sehe die Geschichte der ersten Christensbeit und die erlittene Drangsalen der ersten Bestenner Jesu unter den römischen Kansern. Man betrachte die menschliche Natur, wie schwer sie an Uenderung, Besserung und Verleugnung gehet. Was fostet es nicht oft Menschen von einer einzigen dosen Gewohnheit zurück zu bringen? Aber dies ist die Kraft der höchsten und nötsigsten Wahrheit. Sie dringet durch alles, und erhels let endlich aus allem. Sie kann aufgehalten, aber nicht aufgehoben werden. Sie wird den Schein nach unterdrückt, und kommt in der That deston mehr empor.

Herr! Laß mir boch einen jeden Beweis von der mir so unentbehrlichen Wahrheit lieb und recht willsommen seyn. Berleihe ihr einen seligen Einsdruck auf mein Herz, daß ich Jesu nachfolge in Glauben und in der Liebe — Gott Vater sende deinnen Geist, den uns dein Sohn erbitten heißt, aus deinen Himmels-Höhen. Wir bitten, wie er uns gelehrt, laß uns doch ja nicht unerhört, von deinnem Throne gehen!

Bon der Gnade, und den Gnadenwirfungen Gottes des werthen und heiligen Geistes an und in den Gemuthern der Menschen.

cher Barmherzigkeit und Gute Menschen von Irthum Sunden und Lastern zu befreyen und ihre Seelen zufrieden, geruhig und

und selig zu machen, gute Gedanken und Besinnungen zur Erkenntniß und Verabsscheuung der Laster und zum Glauben aus Christum — in uns eutstehen; so ist es Gotztes Gnade, so sind es Gnademvirkungen des Geistes Gottes. 2 Cor. 3, 5. Matth. 16, 17.

Der Mensch kann das, was er im seiblichen gutes hat, sich nicht selbsten zueignen,
und der Glaube an Christum und an sein Wort, die dadurch gewirkte Sinnesanderung, ist ohne Zweisel das höchste Gut und die größte Wohlthat der göttlichen Vorsehung. Hierin Gottes Gnade und Wohlthat nicht erkennen, heißt den Urheber seines Lebens und alles guten verleugnen und sein eignes Dasenn nicht mehr recht bedenken. Phil. 2, 13. 1 Cor. 12, 3.

Der größte Haufe der Sterblichen glaubt noch überdies den nöthigsten und heilsamsten Wahrheiten am schwersten, darum muß er eine solche Erkenntniß die sein Herz und Leben in allen Umständen bessert, für die größte Gnade achten, die ihm auf Erden wiederfahren kann 30). Tit. 2, 11.

Ein

<sup>90)</sup> Soher und mardiger kann der Menfch von den Regungen, die ihn gur Buffe, gum Glauben, mithin gu bem

Ein Fünklein dieses Glaubens, ein geringer Anfang, ein Schritt zur Wahrheit, die Herz und Leben bessert, ist schon eine Gnade die wir nie hoch genug schäßen können. Matth. 12, 20.

So wie diese Lehre von der Gnade oder denen Gnadenwirkungen des Geistes Gottes, die lautere Wahrheit ist, so ist sie auch in Absicht auf die Beförderung der menschlichen Wohlfahrt von der größten Wichtigkeit. Wir können sie nicht bestreiten ohne der Wahrheit und den Menschen den größten Nachtheil zuzusügen. 1 Cor. 4, 7. Eph. 2, 8.

Sie steuret dem Hochmuth, insbeson= dere der unerträglichsten Art desselben, dem geistlichen, und befordert die Demuth, die erste gute Eigenschaft eines Menschen, und auch die beste 31). 1 Pet. 5, 5.

Sie

dem Besten, was die Seele beschäftigen kann, leisten, nicht urtheilen, als wenn er sie als ein Werk Gottes preiset. Dein Wort ist eine rechte Lehre, Ps. 93, 5. Darum wird diese Wahrheit, daß Gottes Geist das Gute in uns wirket auch darin aufs nachdrücklichste eingeschärfet, die wir sonsten nirgends sinden. Animum mihi ipse parado. — So gedachte ein Beide.

(1) Es ist ruhrend zu lesen, wie herzlich, wie unabaläßig Jesus zur Demuth ermahnete.

Sie steuret dem verzagten Wesen, das dem Menschen nur gar zu sehr anhänget, der sich gegen das ihm anklebende Laster nicht rühren mag, und dem es als eine Unmög-lichkeit vorkommen will, gläubig an Christum zu werden, und sich der Tugend zu bessleißigen. Je mehr er diese Gnade Gottes, die da und etwas wahres ist, erkennet und fasset, destoweniger mag er verzägt und trostsloß seine Besserung aufgeben 32). Phil. 2, 12, 13.

Marc. 9, 24. Herr ich glaube, hilf meinem Unglauben. Herr! Ich glaube hilf mir Schwachen, laß mich ja verzagen nicht. Du, bu kanst mich starker machen, wenn mich Sund und Noth

anficht -

Sie wehret auch dem unzeitigen Nichten und Verdammen, da Menschen den Grad der Verschuldung ihres Nebenmenschen der Gott bestimmen wollen, und befordert das so nottige Mitseiden auch mit dem schlechtesten Menschen. Euc. 6, 37. Jac. 5, 19.

Gesten wir uns in Gedanten an die Stelle bes größten Miffethaters, unter den namlichen

Um.

<sup>3 2)</sup> Einen jeben Gebanken ber barauf hinausgehet, als könne es mit meinem Herzen und Leben nicht besser werden, muß ich als meinem Heil höchst un= zuträglich, aufrichtig verabscheuen, und ich kann ihn nicht zu weit aus meinem Gemuthe entsernen, weil er sich immer mehr denn zu sehr nahet,

Umstånden und Versuchungen ——— was würs ben wir benn sepn? Das ist der Vorzug der christelichen Lehre, deß uns darin alles, alles zur Des muth und Erniedrigung leitet. — Matth. 11, 28.

Das Mittel, wodurch Gottes Geist wirstet, ist das gutige Wort Gottes. Dies Wort, die Wahrheit, den höchsten Trieb zut dem, was wahrhaftig mein und aller Menschen Wohlfahrt und Seligkeit ist, anders aufnehmen, das ware so viel als das Höchste gering achten. Joh. 17, 17.

Beilige fie in beiner Bahrheit -

Denn dem Menschen der so sinnlich, thdericht, und unbedachtsam seine Wege gehet, und sich nur gar zu leicht von Gott und allen guten Rückgedanken entfernet, kann nicht anders geholfen werden, als durch ein Wort, das er höret, das ihm wichtig wird, und durch einen Zuruf, der da machet, daß er stille stehet und sich besinnet; wo bist du! was machst du! wie ist ists mit deinem Gemüthe, mit deinem Leben.\*)! Selig ist dereinige

<sup>\*)</sup> Das Gesicht soll schon dem Menschen zur bessern Erkenntnis und Besinnung eine Anleitung geben. Nöm. 1, 20. Doch lehret uns der menschliche Zusstand und die tägliche Erfahrung, daß dieser Sinn nicht hinlänglich ist. Darum müssen wir auch lesen und horen, was uns beilsam ist. Röm. 10, 12

jenige der solch ein Wort, so bald ers höret, als einen göttlichen Gnadenruf auf sich selbsten deutet, so wie er in der That alle Mensichen, und auch ihn mit angehet. 2 Tim. 1,9. 1 Thest. 4,7.

Insbesondere hat uns Gott in dem Worte der Wahrheit zur gläubigen, aufrichtigen, und herzlichen Aufnahme Jesu Christi, seiner Lehre und seines Verdienstes für und um die Menschen berufen, weil eben dies der Grund und Inbegriff aller seligmachenden Wahrheit ist. 2 Cor. 13, 5.

Gottes Wort gehet überhaupt auf das, was in allen so mannigfaltigen und verschiezdenen Rücksichten, Umständen und Verhältznissen für uns das Beste und seligste ist, und wir werden auch in und mit demselben außstärkste und kräftigste gerufen, so, daß nichts weiter hinzu zudenken ist, und wir daraus wohl erkennen konnen, das Gott redet. Hebr. 4, 12.

Ermahnet Jesus zur Liebe und Barmherzigfeit, so will er, wir sollen bedenken, daß wir also
unserm Gott selbst Liebe beweisen, und da Wiedervergeltung zu erwarten haben, und so umgekehret. Matth. 25, 40-45.

Es ift betrübt, wenns so ausfällt; mit sehenden 2111gen sehen sie nicht, und mit horenden Ohren horen fie nicht. — Werden wir zum tugendhaften, gottseligen und heiligen Leben angeführet und ermahnet, so sollen wir uns, wenn wir der Stimme Gottes gehorchen, als Tempel und Wohnungen Gottes betrachten, und so umgekehret. 1 Cor. 3, 16. Joh. 14, 23.

Ein jeder nachdenkender Mensch wird gar bald das Wort Gottes und den göttlichen Ruf in demasselben als so etwas sinden, das über alles gehet, und das in sich fasset, was am stärksten treibet und dringet, das Gute von dem Bosen, das Wahre von dem Falschen sorgfältig zu unterscheisden, vom bosen abzulassen und dem guten nachzusjagen, als woran allen Menschen überhaupt, und einem jeden insbesondere am meisten gelegen sehn muß.

Weil aber der Mensch, austatt auf das wichtigste und beste, auf den guten oder schlechten Zustand seiner Seele, seines Gesmüths und seines Herzens, am ausmerksamssten zu seyn, gemeiniglich am weitesten mit seinen Gedanken davon entfernet ist; so kommen nach der Beschaffenheit dieses irdischen Lebens, und nach der weisen Regierung des allerhöchsten Gottes, Wohlthaten, Züchtisgungen und Strafen hinzu, um den Mensschen zum Nachdenken zu erwecken 33).

E 2 Das

<sup>33)</sup> Es irren also diejenigen nicht, sondern find viels mehr recht wohl baran, die alle Beränderungen Dieses

Das sind die besten Menschen, die durch Bemerfung und Empfindung der unverdienten gottlichen Wohlthaten von Herzen gerühret, die Stimme Gottes, und nach derselben ihren Beruf und
hohere Bestimmung vor Gott forgfältiger bedenken.
2 Sam. 7, 18. 1 Buch Mos. 32, 10.

Das sind die schlechtesten unter den Menschenkindern, die nicht allein der verliehenen Wohlthat und Freude uneingedenk, sondern ben denen auch alle Züchtigungen und zeitliche Strafen vergebens angewandt sind. Jes. 1, 3. Jer. 5, 3.

Mit beinem Wort haft bu gar oft an mein Berg angeschlagen!

Dieser Ruf Gottes ist uns, die wir so leicht irren können, weitzuvor gekommen, und kömmt uns noch täglich zuvor, so daß in der Christenheit niemand mag gefunden werden, der da fren und ohne Beschämung seines Gewissens sagen könnte, er sen ihm undekannt und verborgen geblieben. 5 Buch Mos. 30, 11. 14. Ehe wir beten und erhörlich beten, sorget Gott.

Wenn wir ben dem Ruf des Geistes Gottes, der uns so weit zuvor kommt, nicht unbe-

biefes Lebens, Glad und Unglad — als einen Wink Gottes aufnehmen feinen Gnabenruf in Chrisfto Jesu zu horen. Wir arme Menschen konnen bie Zufälle bieses zeitlichen Lebens nicht heilfamer betrachten und nicht erbaulicher anwenden.

unbedachtsam und gleichgultig bleiben, son= bern auf das, was uns Gottes Wort, und nach demfelben unfer eigenes Gewissen fagt, ernstlich und sorgsam achten: so kann es nicht fehlen, wir fommen zur Erkenntniß unsere ausserst mangelhaften und sündlichen Bustandes. Es fann nicht fehlen, wir winschen und Gottes Gnade und Jesu Erlösung. Rury, Gottes Ruf an Die Herzen der Menschen, und die nothige Belehrung in bem, was Gott will, daß ich thun foll, diese benbe Stücke find so nahe ben einander, baß nichts naber fenn kann. Der Gott, Der mich ruft, weiset mich auch zurecht. Ephes. 4, 1. - Apostelgesch. 2, 37.

Erlangen wir durch Gottes Wort, und durch die Lehren Jesu und feiner Boten, ober burch einen Theil beffelben, eine Ruh= rung, Erkenntniß und Heberzeugung, Die auf das Herz einen solchen Eindruck macht, und auf das Leben und ganze Verhalten eis nen folchen Einfluß hat, so daß uns Lugen, Sunde, und Unrecht wahrhaftig leid und zu= wieder, und Wahrheit, Gute und Gerech= tigkeit wahrhaftig lieb wird, so entstehet die Erleuchtung in einem recht erwünschten und eigentlichsten Berstande. Gin einziger Musspruch des göttlichen Worts kann hier nach den Umstånden und der Beschaffenheit unssers Gemuthszustandes, so wie es darauf zutrift, mannigsaltigen Segen bringen. 1 Pet. 2, 9, 10. Spr. Sal. 25, 11.

Alsbenn wird der Mensch geheiliget durch den Glauben an Christum, d. i. Gott vergibt ihm die Sünde, ändert das Herz, bessert das Leben, giebt Beruhigung und Trost: Alsdenn ist ihm von Gott das Verdienst Jesu geschenket; und er ist ein Bekehrter und Wiedergebohrner 34). 1 Cor. 6, 11.

So gute und heilsame Regungen und Gesinnungen mussen ühren wahren Ansang und ihren unverrückten Fortgang haben. Bendes ist in Ansehung unser von großer Wichtigkeit. Der Ansang wenn er redlich ben dem Menschen ist, heisset die erste, und der Fortgang die tägliche Busse. Offenb. 3, 19. Phil. 3, 12.

30

<sup>34)</sup> Jesus hat sich um die Menschen mit seinem heiligen Leben, theuren Lehren und schweren Leiden verzdient gemacht; er hat von Gottes Gnaden für alle den Tod geschmecket. Alles das, was nun der Herr Jesus nach Gottes Nath und Vorsehung dem menschlichen Geschlechte zu gute gethan und ausgestanden hat, kommt uns würklich alsdenn zu gute, wenn wir durch ihn, durch sein Wort, durch seinen Geist, weise und verständig werden, und der Heiligung nachjagen.

Ich habe nun den Grund gefunden, der meinen Unter ewig halt, wo anders, denn in Jesu Wunden, da lag er vor der Zeit der Welt, ein Grund der unbeweglich steht, wenn Erd und himmel untergeht. — Es ist das ewige Erbarmen. —

Es ist leicht zu erachten, daß auf einem so guten Wege in einer bosen West, unter Menschen, die so leicht und mannigsaltig irren und sehlen, sich manche Hindernisse und Wiedersprüche innerlich und äusserlich sinden. Unser Heiland vergleicht es also einer engen Pforte und schmahlen Wege. Matth. 7. – Doch der das Gute in uns angesangen, will es auch vollenden. Hebr. 12, 1, 1 Joh. 5, 4.

Je mehr dies Bertrauen auf Gott, das so gegründet, gerecht und eine wahre Berehrung Gottes ist, zunimmt; destomehr Kraft und Stärke erlanget der Christ in allen einmal in ihm gewirkten guten Gesinnungen, und zu allen Tugenden und guten Wersken, wozu er sich ein vor allemal entschlossen und bestimmet hat 35). Phil. 4, 13,

E 4 Und

<sup>5)</sup> Ein Ackersmann setzt sein Bertrauen auf Gottes Fürsorge, und auf die Ordnung, so Gott im Reiche der Natur gemacht, Kraft welcher Saamen und Erndte nicht aufhören soll. Darauf legt er die Hand an, die ihm Gott verliehen, und es golingt ihm, denn mehr, denn weniger. Sollten wir

Und endlich, Chrift! sey unverzagt Wenn dirs nicht immer glücket, Wenn dich, so viel dein Herz auch wagt, Stets neue Schwachheit drücket, Gott sieht nicht auf die That allein: Gott sieht auf deinen Willen, Ein göttliches Verdienst ist dein, Dies muß dein Herze stillen. Gellerr.

Fromme und gottselige Christen, welsche im besten Verstande die christliche Kirche, nämlich die unsichtbare ausmachen, haben dies aus eigener Erfahrung. 1 Cor. 15, 10. Phil. 1, 9.

Sie spuren es insbesondere ben den Trieben des Geistes Gottes zur fleißigen Ausübung christlicher Tugenden, der Liebe, der Demuth, Sanftmuth, Gedult, Mäßigkeit, Arbeitsamkeit, Keuschheit, u. s. w. Nom. 8,14. Gal. 5, 22.

Sie haben nicht allein im allgemeinen eine Erkenntniß von dem Werth der christlischen Tugenden, und eine wahre Hochachstung

wir in der besten Sache, ben der schönsten Ordnung Gottes im Neiche der Gnaden, wenns darauf anskömmt, daß Leib und Seele soll erhalten werden, nach allen Beweisen der göttlichen Erbarmung wezwiger Jutrauen haben! Siehe ein Ackersmann ist gedultig. Jac. 5, 7. Wenn aber Muth und Verstrauen hinfallt, so sinkt alles, Das ist jedem beskönnt.

tung gegen dieselbe, sondern sie bemerken es auch ben den verschiedenen Verhältnissen und Umständen dieses Lebens gerne und sleißig, wo sie sich versehen haben, und leicht versehen, und suchen in Ausübung des guten völzliger und gewisser zu werden. Sie wehren dem Laster das sich einschleichen und am meissen nähern will, sie denken und jagen der Tugend nach, die ihnen noch am meisten sehelet. Diese Gesinnungen, diese öftere Rückzgedanken sind ihnen ein Beweis ihres Gnadenstandes, und das Gottes Geist sein Werk in ihnen hat. Dies ist die Wachsamkeit, wozu Jesus so herzlich und wiederholt ermahnet. Luc. 12, 37. Ps. 119, 109. 36).

E 5 Inda

<sup>3 °)</sup> Es ift nothig und heilsam der Jugend je eher je lieber von einer jeden Tugend, von einem jeden Lasser, von dem Umfange und ausgebreiteten glücklichen oder unglücklichen Folgen derselben, einen Besgrif zu geben, und zu zeigen, wie alles als eine Kette an einander hänget, wie eins dem andern gleichsam die Hand bietet, und ihr also die Uedung, die Wiederholung des guten und löblichen zu erleichstern und wichtig zu machen. Wohl uns, wenn es auf eine Art geschiehet, die der Hocheit der Sache gemäß ist. Verdichet, die der Hocheit der Sache gend, z. E. die Mäßigkeit u. s. w. eine ganze Predigt? Oder kennen sie die Menschen genugsam von selbst; oder wird sie unmittelbar dem Menschen gegeben? Um des Hausstandes willen, worauf so viel beruhet, sollten wir uns öfter und ausführlis

Insbesondere ist es Gottes Gnade, wenn der Mensch der Seelen Unsterblichkeit, die Auferstehung, das gerechteste Gericht, den unendlichen Schaden und Verlust, so die Untugenden und Laster unter Menschen im kleinen und großen anrichten, den unaußsprechlichen Segen, den Glauben, Gottseligskeit und Tugend auf Zeit und Ewisseit bringen, wohl erkennen, sleißig bedenken, und ernstlich uns vor Augen stellen. – 2 Thess. 1, 5, 12.

Und es giebt dem sonst leicht zerrütteten Gemüthe die sansteste Bernhigung, durch Jesum Christum die größten Gedanken, und das erhabenste Zutrauen zu dem Gott zu haben, der der größeste, erhabenste und gerechteste ist, und auf ewig bleiben wird. Dies ist der Friede Gottes, der höher ist denn alle Verstungt,

cher herablassen. Die Menschen fassen nicht alles mit einmal, und sie besinnen sich nicht immer, von allgemeinen die Anwendung auf besondere Falle zu machen. Wenn wir es treu und ehrlich meynen und recht verstehen, so werden wir daben nie den Grund unsers ganzen Christenthums aus den Ausgen seigen können. Wir werden das Christenthum alsdenn erst recht erheben, wenn wir und zu den menschlichen Bedürsnissen herablassen. Wir haben Jesum und seine Boren zu Vorgängern. Wenn wir im kleinen und täglichen micht Tugend sernen, wie werden wir sie in großen und unvermutheten haben?

nunft, die erfreuliche Wirkung seines Geisstes, die erwünschte und erfreuliche Erfahrung der Kinder Gottes. Joh. 14, 27. Phil. 4, 7.

21ch! baf ich bich fo fpat erkennet! Gib uns beinen Frieden, o Jefu!

Gottlose Menschen, benen Gottseligkeit und Tugend nie ein Ernst gewesen, können ebenfals diese Gnadenwirkungen des Geistes Gotres, diese Macht der göttlichen Wahrsheit nicht gut leugnen. Sie haben dieselbe mit Mühe unrerdrucken müssen. Sie sich len sich unruhig, unzufrieden, und zur Zeit der Noth und Ansechtung ohne Trost und Hohnung. Sie müssen es endlich wohl gestehen, daß der beste und höchste Antrieb zur Uebung des Guten, und zur Erkenntnis und Vermeidung des Bosen in ihnen sehle 37). Apostelgesch. 7, 51. Ies. 48, 22.

Damit

Benn auch Menschen mit Hintenansetzung und Geringschätzung des Geistes Gottes, und der größeten Bewegungsgründe tugendhaft zu leben, noch Borzüge, Einsichten, Güte des Herzens au sich haben, oder an sich zu haben scheinen, wie gemeinmützt, wie erhaben würden nicht iese Eigenschaften werden, wenn eine wahre Berehrung Gottes, und so erfreulicher göttlicher Wahrheiten und Lebren noch hinzu käme. Dies sehlet dem Glücke der Menschen. Die, denen Gott am meisten Ehre und Anschen

Damit nun die Kirche, die Gemeine Jesu in diesen so guten Gesumungen bestünzde, damit der Christ vom Ansang seines Lesbens dis zum Ende dahin und darauf zurückegesühret und in der erkannten Wahrheit, die zum Leben und christlichen Wandel dienet, möchte gestärket und bekräftiget werden; so hat Jesus noch zwen Denkmahle und Pfänder seiner brünstigen Liebe zu der Wahrheit, und zu den Menschen hinterlassen, welche uneigentlich Sacramente pflegen genennet zu werden, zwo äusserliche, dem Ansehen nach geringe Stiftungen, die auf etwas recht groses gehen, die Taufe, und das heilige Abendemahl. Matth. 28, 19.

Wir werden durch die heilige Taufe der christlichen Gemeine und Gesellschaft übergeben und einwerleibet und erlangen dadurch um so viel mehr ein Recht und Antheil an allen dem Guten, so uns Jesus erworben, und uns Gott nach seiner gnädigen Fürsehung durch Jesum Christum mittheilen und geben will. Tit. 3, 5.

Wir

feben gegeben hat, verkennen oft feine Wahrheit am ersten. Dies hindert gewaltig den Fortgang der Tugend, die man sonsten von dem Christenthum erwarten und hoffen konnte. 1 Cor. 1, 26. Richt viel weise — Wir werden durch die heilige Taufe in den Gnadenbund mit Gott auf und angenommen, d. i. wir werden aufs feperlichste von denen, unter deren Aufsicht und Fürsorge wir nach dem Rath und Willen des Höchssten stehen, mit Gebet und Fürbitte, zu dem was das Beste und Fürnehmste ist, verpflichtet. Wo das nicht Gottes Werk, und eine heilige, gottgefällige Handlung ist, was wolsten wir sonsten dassür halten. 1 Pet. 3, 21.

Es stehet demnächst nicht in unser Willkühr unbedachtsamer Weise diese Verpflichtung, die wir als in der christlichen Kirche
erzeuget und gebohren, von Kindheit an auf
uns haben, aus den Augen zu seigen, oder
wohl gar unüberlegt zu verachten, und ben
einer stillen und reislichen Ueberlegung, ben
welcher die Lüste schweigen, wirds nicht möglich seyn. Wir können nicht zu frühe zu dem,
was Glückseligkeit ist, verpflichtet werden.
Marc. 10, 14. 38).

Det

<sup>3 8)</sup> Als Bater kann ich mein Kind zu etwas bestimmen und verbindlich machen, was meiner besten Einsicht nach Glück und Segen ist. Aus väterlischer Liebe und Treue muß ich das letzere herzlich wünschen, und so viel an mir ist, gerne besorgen. Kein Kind nuß diese Berpflichtung ohne Uebersegung und Sewissen verwerfen. Auch von dieser Seite

Der fromme Gedanke, das gottselige Zutrauen, daß der große Gott mich auch hiedurch in Jesu zu seinem Kinde angenommen, als mein treuer Vater in mir alles Gute, was die Verbindung mit Gott in sich fasset, zu meiner Seelen Heil in mir wirken könne und wolle, und Gedet und christliche Fürbitte erhöre, ist dem Worte und den Versheisfungen Gottes gemäß, dem Christen aber anständig und heilsam. Gal. 3, 27.

Ich habe Jesum angezogen, schon langst in meiner heiligen Tauf, du bist mir auch daher gewogen, hast mich zum Kind genommen auf!

Menschen die ohne Andacht, ohne Ershebung des Herzens zu Gott, und ohne Ersneurung ihres Taufbundes dieser heiligen Handlung benwohnen, verstehen den Inhalt, Zweck und Segen derselben nicht. Sie verssündigen sich an dem Kinde, das sie zur Taufe bringen, und an sich selbsten.

Das heilige Abendmahl ist eine Stiftung und Gedachtniß Jesu Christi, der sich selbst für uns gegeben, und der uns gerne alles giebet. Matth. 26, 26. Marc. 14, 22. Luc. 22, 19. 1 Cor. 2, 23, 25.

Seite muß dem Kinde in der Folge feine Taufe lieb, theuer und werth bleiben, wo es nicht undankbar, alle vaterliche Liebe Gottes, und die mitleidige Furs forge und Furbitte der Menschen verachten will, Wer nun Jesum und sein Wort liebet und ehret, so wie ihn Gottesfurcht und die Wahrheit dazu verbindet, der wird sich auch in seinem Gewissen gedrungen sinden, das Gedächtniß der größten Liebe, die Jesus den Menschen erwiesen, auf diese Weise wie er selbst befohlen, diffentlich und seversich zu wiederholen, und muthin auch seinen Taufbund zu erneuren,

Solches thut , fo oft ihrs thut , ju meinem Gebachtnif.

Je fester ich mich hierin gerade zu an Jester Wort und Verheissung halte und zu halten suche und wünsche: je stärker ich mir, nach der von Gottes Geist in mir gewirkten Ueberzeugung und Sinnesänderung das ganze Verdienst Jesu um und für die Menschen zueignen kann und mag, oder zuzueignen und zu meinem Heil anzuwenden herzlich wünsche und suche, desto gesegneter und erbaulicher wird diese heilige Handlung in Ansehung meisner sen 39).

Nehmet hin und esset, das ist mein leib— Nehmet hin und trinket, das ist mein Blut— Bor allen Dingen muß ich, da ich also auch durch das, was dor Augen ist, an die

<sup>99)</sup> Das Wort, für euch, erfordert eitel glaubige Derzen.

unendliche Liebe Gottes in Jesu erinnert werde, mich auch an mich selbst und den Zusstand meines Gemuths vor Gott, gerne erinnern und erinnern lassen, mich selbst immer näher und besser zu erkennen und darum besten. I Cor. 11, 28. 29.

Erforsche mich, mein Gott! und erfahre mein Herz, prufe mich und erfahre mich, wie ichs menne, und siehe ob ich auf bosen Wegen bin, und leite mich auf ewigen Wegen. Ps. 139,23.24.

So sehr es Christenpflicht und Schuldigkeit ist, also Jesu Gedächtniß in der Gemeine andächtig zu begehen; so sehr ist es
auch seine Pflicht dahin zu sehen, daß er es
auf eine gottgefällige, ihm selbst erbauliche Weise thue. Darum hat Jesus dazu keine Zeit bestimmet, sondern es der Prüfung, Andacht und Liebe eines jeden Christen überlassen wollen, und nur so viel gesagt:

Solches thut, fo oft ihrs thut, zu meinem Gebachtniß.

Der fromme Gedanke, das gottselige Zutrauen, daß Gottes Geist durch diese heis lige Handlung, durch dies Andenken Jesu, seiner Leiden und deren Ursache, durch dies Gedächtniß Jesu, des größten Freundes der Menschen, viel gutes an meiner Seele, zur Bevestigung in der erkannten Wahrheit und genoms genommenen guten Entschliessung thue, die Hofnung, Bemerkung, und Erfahrung defen, ist einem Christen hochstanstandig und heilsam.

Merke was ich sage; ber Herr aber wird bir in allen Dingen Verstand geben. Halt im Bebachtniß Jesum Christum. — 2 Tim. 2, 6. 7. 8.

Es ist Gottes guter und gnädiger Wille, daß dies dem Menschen so unentbehrliche Wort, und diese so heilsame Ordnung und Stiftung Jesu in der sichtbaren Kirche bleiste, und daß die Wahrheit immer besser einz gesehen, gefasset und genüßet werde. Jesus hat darum das Lehramt eingesetzt und bisher erhalten. Es ist eine große Gnade und Weisheit Gottes, daß sich noch Menschen unter Menschen geneigt, bestimmt und berusen glauben, so göttliche und allgesmeine Wahrheiten zu verkündigen. Jesus hats seinen Jüngern und allen, die durch ihr Wort an ihn glauben, gesagt; prediget das Evangelium. Apostelg. 20, 28. Nom. 10, 15.

Es ist nicht unrecht gedacht, wenn ein jeder Mensch, er mag senn wer er will, seinen Beruf, der dem Worte Gottes und dem Wohl der menschlichen Gesellschaft nicht entzgegen ist, und den er einmal erwählet, als ihm von Gott beschieden ansiehet, und also

F

zu verwalten bemühet ist. Wie vielmehr ist ein Prediger der christlichen Wahrheit, wodurch Gott so viel gutes wirket, verbunzen; seine Sache so und nicht anders zu bestrachten. Darauf beruhet die so nothige Aufmunterung zur gewissenhaften Besorgung seines Berufs, die Stärke seines Geistes und der größeste Trost ben seiner oft sehr verzehlich scheinenden Mühe und Arbeit. Ephes. 6, 5. 8. Joh. 20, 21. Jes. 49, 4.

Es erhellet hieraus, daß ein Lehrer um so viel weniger ein Recht habe, sich vor andern einen Borzug anzumassen, als ihn vielmehr Amt und Lehre selbst zur Demuth leizten, und dies die erste Tugend ist, die er zu lehren hat, und die er also selbst lernen muß.

Man lese doch die Bedeutung, die der liebste Heiland seinen Jungern, und allen denen, so in der Welt etwas seyn wollen, darüber giebt. Marc, 10, 43. 44.

Aber es ist auch offenbar, daß er sich vor allen Dingen vorsezen und besteißigen muß, nach Gottes Wort nur das dem Mensschen, seinen Brüdern, treu und ehrlich zu sagen, was am nöthigsten, und am meisten vermögend ist, sie an Herz und Leben zu besern, zustrieden und selig zu machen; und also

also recht zu theilen das Wort der Wahrheit. 2 Tim. 2, 15. Matth. 9, 38.

Genbe treue Arbeiter in beine Erndte!

Glückselig ist der Zuhörer, der nicht so wohl auf die Gaben, Geschicklichkeit, einsnehmende Wesen, und andere gute oder schlechte Eigenschaften, dieses oder jenen, der als ein Lehrer der Menschen sich darstellet, siehet, als vielmehr mit stiller und gotteskürchtiger Ueberlegung das Wort der Wahrheit selbssten, den Zweck und Inhalt desselben sich vor Augen stellet, und um Regierung des Geistes Gottes bitter, damit das Wort seinem Gemüthe alsdenn gegenwärtig werde und bleibe, wenn er es am nothigsten hat. 2 Cor. 4, 7. Matth. 10, 20.

1

e

Ü

Ein jeder Zuhdrer, ein jedes Glied der Gemeine mag sich huten, das Amt, das die Verschnung prediget, gering zu schäßen, das es das köstlichste mit ist, das ein Mensch unzter Menschen führen mag. 1 Tim. 3, 9. 2 Cor. 5, 19. 20. Luc. 10, 16.

Wir thun wohl, wenn wir ben dem Schluß dieser Lehre von den Gnadenwirkungen des Geistes Gottes, noch folgendes in der Furcht Gottes, die der Weisheit Ansfang ist, wohl bedenken.

F 2

Wir mussen uns von Herzen betrüben, wenn die Macht der Wahrheit, die so heils sam ist, und der stärkste Vortrag derselben, nicht die gehörige gute Wirkung auf unser Herz hat, da wir sie auch wenn sie im versorgenen wäre, unermüdet suchen sollten. Wir haben gewiß Ursache zu sürchten, wenn wir nicht lernen, und uns gewöhnen, die höchsten und besten Verrachtungen, wozu uns der Herr in seinem Wort so reichlich und so träftig Unweisung giebt, den niederträchtigsten Begierden und schlechtesten Benspieslen standhaft entgegen zu sesen. Ephes. 4,30.

Je höher und wichtiger solche heilsame Erkenntnisse und Bemerkungen des Gemuths zur aufrichtigen Prüfung unser selbst, zur richtigen und reuigen Erkenntniß unsers sündlichen und höchst unvollkommenen Zustandes hier auf Erden, zum Glauben an Jesu, an seine Lehre und Berheissung — uns werden, destomehr bewahren und behalten wir dieselbe, und bleiben denn auch selbsten bewahret und wohlbehalten. Phil. 3, 8.

Je geringer so gute Gedanken, so schäßbare Besinnungen dem menschlichen Herzen werden, je seichrsinniger und unbedachtsamer man damit umgehet, desto eher und desto weiter weiter verlieren sie sich, und wir verlieren mit denselben mehr als wir mit Worten aussprechen mögen. Rom. 1, 28.

Im erstgemeldeten erwünschten Fall erslangt der Mensch immer mehr und mehr gusteß, denn ähnliches bringt ähnliches herfür. Luc. 19, 26. 2 Pet. 1, 3. Joh. 1, 16.

Wiederum werden in dem andern unglücklichen Fall die guten Negungen des Geistes Gottes, und die Bewegungen zur Busse immer geringer, dis endlich der Mensch wenig mehr davon empfindet, und gleichsam, wie die Schrift sagt, todt ist in Sunden. Luc. 19, 26. Matth. 13, 12.

Wer das geringere Gute, so zu reben verschmähet, wird das größere nicht erlangen, und wo
nicht einmal ein rechter Unfang ist, da ist auch
noch viel weniger ein guter Fortgang, und am
allerwenigsten ein gutes und glückliches Ende zu
gedenken möglich. Dies ist eine allgemeine und
höchstwichtige Wahrheit, die allenthalben zutrift.
Möchten wir sie doch auch allenthalben, und insbesondere wenn es unsre Seelen Seligkeit betrift,
recht bedenken!

Die guten Erkenntnisse und Regungen zur wahren Sinnesanderung, zum Glauben an die göttliche Wahrheit – zur Versicherung der Vergebung der Sünden, zur täg-F 3 lichen Busse und Erneuerung, zu einem tufgendhaften und frommen Leben — als gerade zu, und wenn ichs sägen soll, als unmittelbar von Gottes Geust gewirket und geschenkt, erkennen, empfinden und innigst verehren, ist die höchste Stusse der Andacht, die wir zu erreichen suchen mussen. Nom. 8, 16, 1 Thess. 2, 13. \*).

Je aufrichtiger, sorgfältiger, täglicher und fleißiger wir nach Gottes Wort in allen Gedanken und Geschäften, das wahre von dem Falschen, das Gute von dem Bosen — zu unterscheiden suchen, und in allen den Geist Gottes ehren, desto höher sind wir auch in Gottes Augen. 1 Sam. 2,30. Nom. 8,14.

Besser kann es folglich nicht mit uns stehen, als es alsdenn mit uns würklich ist, wenn wir die Triebe und Regungen zum Glauben, Gottseligkeit und Tugend, und zu allen den Wahrheiten, die dahin führen, in allen Umständen, im Leben und Sterben, für das höchste und göttlichste halten, was uns

Die benden Menschen, davon-ber eine behauptet; Sott hat es mir selbst in meinem Bergen durch sein Wort geoffendaret; der andere aber spricht: Ich nehme das Wort an, und verehre es, als wenn der Berr es selbst unmittelbar zu mir redete, durs fen sich nicht mehr streiten, wenn sie die Wahrheit fagen und die Wahrheit lieben.

uns wiederfahren kann, und sie also von Herzen gerne annehmen und behalten. Das ist der hochste Punct, den Menschen nach Gottes Wort in Verchrung der christlichen und besten Erkenntnisse erreichen können, und woben sie stille stehen und mit heiliger Bewunderung ausrufen mussen; Was ist der Mensch daß du sein gedenkest! Ps. 8, 5. Ps. 51, 12. Schaff in mir Gott ein reines Herz

Für solche Einfalle, Fragen, Urtheile und Streitigkeiten, die nicht zur Erbauung dienen, sondern sie hindern, mussen wir uns hüten \*). 1 Tim. 4, 7. Tit. 3, 9. 2 Tim. 2, 16. verglichen mit i Tim. 1, 13. 14.

Von dem Gebet, wozuschon die menscheliche Natur, und insbesondere und aufs beste Gotetes Geist und Wort leitet, als dem Anfang und Vortgang des wahren Christenthums, und den ersten und lesten Empfindungen eines Christen.

bem Gebet handeln, dessen wir immer gedacht haben, und das in allen Umständen und Schicksalen dieses veränderlichen Lebens F 4 billig

<sup>\*)</sup> Es entschuldiget und rechtsertiget unser frafbares, Berhalten nicht, wenn Gottes Fürsehung alles jum Besten wendet. Rom. 3, 8.

billig die erste, lette, und beste Beschäftigung der menschlichen, sonst gewiß ganz verlohrnen Seele ist. Luc. 18, 1. 2. 1 Thest. 5, 17.

Man ist noch glücklich, wenn etwas mangelt und verlohren ist, wenn man es mit Grund und Hofnung suchen und darum bitten kann. Es ist dies endlich die einzige Ausstucht, die übrig ist, da wir hier mit Noth und Manzgel umgeben sind, und ehe wir völlig überzwinden, die ausserste Noth, den Tod vermuthen. Wer recht suchet und bittet, sindet und erlanget noch immer etwas, und hier, wie wir bald sehen werden, alles. Jesus verbindet Suchen, Bitten und anklopfen. Matth. 7, 7.

Wenn dem Menschen ein zeitliches Gut in der Welt gezeiget wird, dessen er bedarf, und das zu erlangen, nicht unmöglich ist; so entstehet in seinem Gemuthe, wie ein jeder weiß, darnach ein Verlangen. Die Güter der Seelen, Weißheit, Warheit, Glaube, Gottseligkeit, Tugend – sind von einem unsendlich höhern Werth, und um so vielmehr muß ben genugsamer Erkenntniß, darnach ein Verlangen entstehen, wenn es der Seesten einmal wohlgehen soll. Matth. 6, 20. C. 16 – 26.

Es ist ein großer Vorzug des Menschen, daß er zu einer solchen Erkenntniß der größten Güter, und zu solchen Verlangen nach denselben kommen kann. Es sür unmöglich halten, daß solche Erkenntniß und wahres Verlangen, das ein Vitten und Suchen in sich sasset, in uns entstehe und bleibe; das hiesse sich mit dem Viehe in einer Neihe stellen, von dem uns doch der Schöpfer untersschieden; das hiesse so viel, als sich selbst der empfangenen Vorzüge und des ewigen Lebens unwerth achten. Apost. Gesch. 13, 46.

Mochte boch ein jeder Gedanke, der darauf hinausgehet uns immer verabscheuungswürdiger vorkommen! Je kleiner und geringer der Mensch sich macht, desto geringer ist er. Obgleich der Herr will, daß wir uns demüthigen, so will er es doch nur um uns zu erhöhen, um unfrer Glückskeligkeit willen. Indem Gott Demuth besiehlet, kann es nicht sein Wille sen, daß ich von ihm und von mir selber die schlechtesten Gedanken habe und mich denenselben überlasse 42).

F 5 Dies

<sup>40)</sup> Die so große Tugend ber Demuth muß, indem wir sie predigen, von Niederträchtigkeit wohl unsterschieden werden. Die wahre Demuth die Gott verlanget, die Jesus lehret, besiehet eben darin, daß wir und schämen lernen, schlechte und niedrige Gedanken von Gott, von Gottes Eigenschaften, von Gottes Willen — von und, von unserm Bezus

Dies wahre, aufrichtige und ernstliche Werlangen, in so ferne es auf das hochste Gut gehet, und zu Gott dem Urheber und Erhalter aller Dinge gerichtet ist (und wo sollen wir uns sonsten hinwenden, um uns aus dem Staube zu erheben und das größte Verderben zu fliehen) heist die Bitte oder das Gebet im eigentlichsten Verstande 41). Jac. 1, 5.

Um

ruf und Bestimmung auf Erben - zu haben, und bas zu ber Beit, ba wir beffere haben fonnen, und burch die gutige Furfehung Gottes fo offentlich und nachbrudlich dazu aufgefordert merden. Chriftli= che Gefinnungen und hofnung find nicht Soch= muth, wie einige es auslegen wollen. Es ift be= trubt, daß Menfchen die Betrachtung der Mannia= faltigfeit in ben Werfen Gottes , ber Berfchieden= beit in den Gattungen der Menschen, in Denfunges art , Gewohnheit und Gottesbienft , babin misbrauchen, baß fie anfangen von Gott - von fich felbft auf eine niedrige Urt zu benten, anftatt baß fie eben diefe Erfenntniß gur bantbaren Berebrung Gottes leiten follte. Go ftoft fich ber Menfch auch an die Erlofung, an den beften Grund, an ben Edftein, welcher ift Chriffus, wird niebertrachtig und verlieret die beste Befinnung eines irrenden. fehlenden und leicht fallenden Menschen.

41) Man siehet es endlich wohl ein, daß es Blinds heit, und also das größte Elend der menschlichen Seele ist, in der Lehre von der Gnade und dem Gebet einen Eirkel, d. i. weder Ansang noch Ende zu finden. Gesetzt es ware auch dem also, weil doch in der Welt, in der ganzen Schöpfung so viel cirkelmäßiges ist, so konnte doch dies den Menschen nicht

Um so ein schönes Verlangen, und um eine so edelmuthige Begierde nach den besten Gaben, um den Geist der Gnaden und des Gebets mussen wir unsern Gott und Later demü-

nicht hindern, wenn ihm nur belieben mochte, ben bem Punct ftille gu fteben, mo er etwas gutes und für fich und bem gangen menschlichen Geschlechte recht guträgliches funde. Man muß aber ben bem letten und aufferften Ginmurf gegen biefe Lebre pon ber Gnade und bem Gebet vorausfegen. - 3ch wünsche, ich wollte wohl aber - - Entweder es ift biefe Boraussetzung und diefer Ginmurf, ben man oft im gemeinen leben ba boren muß, wo man ibn am wenigsten bermuthen fenn follte, aufrichs tig und ebrlich, oder nicht. Ift das legte, fo wiederspricht fich ber Mensch fcon felbit, und wir haben nicht viel Muge ihm zu wiederfprechen. Ift bas erfte gewiß und mabr, fo laffet es ber Berr ben aufrichtigen wohlgelingen, und bas Wollen ift schon Gnade und Gebet. Das ift eben die Stars te und Fürtreflichkeit der Lehre Jesu und die Macht ber Mabrheit, bas ber aufferfte Ginmurf und Bu= flucht ben Menschen aufs ftartite bringt, feine Thor= beit zu erkennen und nur fich felbft anguflagen. Dies lettere , biefe bemuthige Erfenntniß feiner Thorbeit und Gundlichkeit, ift und bleibet ja im= mer ber Punct, ba wir anfangen tonnen; ber Punct, wo wir alle querft hintommen und bis qu= lett bleiben muffen, wenn wir weise und driftlich gefinnet fenn und handeln wollen. Die aufferfte Entschuldigung und Ausflucht des fundlichen Men= fchen, ber nicht in fich schlagen und umfehren mag. ift Bieberfpruch und Ungereimtheit. 2Bo eine fo Schredliche Lugen, bem Menschen recht fichtbar wird, da gehet das Licht des Evangelii auf, da fangt fich die Wahrheit an.

demuthig und herzlich bitten und anrufen. Luc. 11, 1.

Wenn nicht einmal ein solches Verlangen, ein solcher Wunsch im Herzen Naum hat, so wird es, da es doch nicht leer und ohne Gedanken und Neigungen seyn kann, mit lauter eiteln, schlechten, irdischen und sünd-lichen Vorstellungen ganz erfüllet, mit bösen Begierden überhäuft und elendiglich herumzgetrieben. Es sindet kein drittes statt. Jes. 57, 20. Matth. 6, 24.

Unsere Bitte und Gebet muß im Nahmen Jesu zu Gott gerichtet werden, das ist, auf sein Wort, Verdienst, Verheissung weil wir ohne Jesu und sein Licht von solchen guten Erkenntnissen und Empfindungen, als das Gebet in sich fasset und voraußseizet, weit, weit entsernet senn würden, und weil mit Verachtung dessen, den Gott welcher den Menschen zum Lichte und zur Erlösung gegeben, kein Gebet senn, und gottgefällig senn kann. Joh. 16, 23. Luc. 10, 16.

Gottes Wort lehret uns auch das Gesbet, das also zu Gott gerichtet ist, als eine Wirkung des Geistes Gottes betrachten, das mit wir die Uebung desselben desto höher schästen und desto lieber haben, desto weniger zweiseln,

zweifeln, und besto weniger unsern Zweifel entschuldigen. Rom. 8, 26.

Bitte und Gebet, so dem lieben Gott wohlgefällig seyn soll, kommt vielmehr auf Wahrheit und Nebereinstimmung, als auf Häufung von unverständlichen und erzwungenen Wörtern und Redensarten an. Joh. 4, 24. Matth. 6, 7.

Indessen ists und bleibts immer erbaulich und rührend, mit eigenen Worten seine Nothdurft und sein Verlangen vor dem Allwissenden zu entdecken, weil der gute Eindruck des Gebets, dadurch erhöhet und gestärket, und die immer heilsame Beschäftigung des Gemüths mit Gott, mit seiner Liebe, Erbarmung — Verheissung — länger und tröstlicher unterhalten wird. Eph. 5, 19.

Indem wir suchen und ein christliches Gebetbuch zu nuße zu machen, dadurch unser Zum Ger Ferz zu Gott zu erheben, und zum guten zu erwecken und in Gottes Wort zu bezuchigen; so mussen wir und auch selbst prüsen, ob Herz und Anliegen mit dem, was wir da lesen, übereinstimmet, und sernen unse eigene Noth die und auf dem Halse lieget zu erkennen, zu empfinden, und als vor Gott zu bekennen. Matth. 12, 35.

Ichus

Jesus Christus, dem nichts mehr am Herzen lag, als die Zurechtbringung und Glückseligkeit der Menschen, hat seine Jünger und dadurch uns beten gelehret. Hier ist eine Gebets-Formul, die alles aufs kürzeste und doch aufs vollkommenste in sich sasset, was Menschen zu wünschen und zu suchen haben — Unser Vater, der du bist im Himmel ———— Vorrede, Vitten, Beschluß, alles ist hochst merkwürdig. Luc. 11, 1.—

Also sollen wir uns dem allerhochsten Gott in dem wir leben weben und sind, mit unserm Gemuthe in Liebe und Vertrauen nahen, das wir den theuren Vaternahmen ihm beplegen: also sollen wir uns im Gebet mit unserm Gemuthe zu dem Gott erheben, der sich in Christo Iesu so liebreich und mitleidig zu uns herabgelassen, daß er unser treuer und verschnter Vater in Zeit und Ewigkeit seyn will. Vist du doch unser Vater. — Jes. 63, 16. Gal. 3, 26, 27.

Geheiliget werde dein Nahme. Nun das muß ja wohl immer das erste senn, war= um uns zu thun ist. Gottes Wort, Got= tes Eigenschaften mussen und immer das theureste und wichtigste werden und bleiben. Wie kann es jemals gut im Herzen und Ge= muthe stehen, wenn in demselben das Beste

ver=

vergessen und verachtet wird? Es ist ja nichts Gottes Wort, wo es nicht gut und heilssam ist, und es ist ja nichts gut und heilssam, wo es nicht Gottes Wort ist. Niemand ist gut als der einige Gott. ———Matth. 19, 17. Jac. 1, 17.

Bu komme dein Reich, denn kann und nichts mangeln, wenn wir in allen und ben allen, dem Rath Gottes von unserer Seligkeit, der Regierung des heiligen Geistes, dem Unterricht und Trost des göttlichen Worts gerne Raum lassen, und also den edelsten Leitungen und Erinnerungen folgen, und wenn es in uns selbst wohl stehet, und so umgekehret. Luc. 17, 21. Kom. 14, 17.

Dein Wille geschehe — Es gehe mir wie es gehe, so stehts doch alsdenn am besten mit mir, wenn ich mir die besten Benspiele vorhalte, die mir Gott in seinem Borte vor Augen stellet; wenn Gottes Wille und Wohlzgefallen, auch mein Wille und Verlangen ist, und wenn ich ben allen Geschäften, Umsständen und Begegnissen, die besten Gesinzungen, Wege und Mittel liebe, such erwähle. Ps. 143, 10. Herr lehre mich thun nach deinem Willen und Wohlgefallen. —

Unfer

Unfer täglich Brod gib uns heute. Den Unterhalt memes zeitlichen Lebens muß ich nach Gottes Ordnung in Arbeitsamkeit, Sparsamkeit, Genügsamkeit, Dankbarkeit und Vertrauen von Gott bitten und erwarten 42). 2 Thess. 3, 12.

Bergib

\*2) Es ift die vierte Bitte recht bebenklich die mittels fte, mit gleichviel bobern Bitten umgeben, gur tag= lichen Erinnerung ben allen irdischen Geschäften und Albhaltungen, daß die Gorge fur die Geele, bas Erfte und Lette, und folglich bas Furnehmfte fenn muffe. Zaglich follen wir unfern Gingang und Ausgang, unfere gange Geschäftigfeit mit fols chen Buniche und Gorgen gleichsam umschlieffen. Gebe ich nach meinem Brod aus, fange ich mein Werf an, fo habe ich ja mohl Urfache zu bitten; bein DBort, o Gott! bleibe mir beilig, theuer und werth. Es ift das befte und wird febr gering geachtet. Re= giere und leite mich, daß jederzeit in meinem Ges muth Wahrheit und Dronung fen, benn fo fann ich nur gut fortkommen, laß mich, ich fen auch wo ich fen, beinen guten Willen erfennen. Romme ich zu Saufe, fammle ich in ber Ruheftunde meine Gedanken; fo merbe ich es ben Ueberlegung und Machdenken schon inne werden, wie nothig es ift, Bu bitten : Bergib mir meine Schuld, benn ich habe es bier und ba in Gedanken, Worten und Werfen verfeben : Fubre mich nicht in Bersuchung tief binein, benn ich habe es erfahren, mie es Men= fchen barin gehet : Erlofe mich von allen Uebel, und gib mir die Glucffeligfeit, die ich von ber Welt nicht habe, die fie mir auch nicht nehmen, und die ich allein von dir bitten , hoffen und er= warten fann.

Vergib uns unsre Schuld — Wir müssen so wohl um die genugsame Erkentniß der Erheblichkeit unserer Sünde, als um Verzgebung bitten, wenn wir überhaupt tugendshaft und fromm, und insbesondere mitleidig und versöhnlich gegen den Nächsten, der sich an uns versündiget, werden wollen. Unssere Bitte muß es seyn, daß uns unsre Sünde leid und Gottes Gnade lieb, recht lieb werde 43). Luc. 6, 37. Vergebet, so wird euch vergeben.

Führe uns nicht in Versuchung. Wir sind in der Welt, da es an Sünden und Noth nicht fehlet, in steter Gefahr zu sündisgen. Wir habens wahrlich hohe Ursache, die Sünde zu fürchten und sorgsam zu seyn. Nur Gottes Benstand, und unste Zuflucht und Hofmung zu demselben, kann und stärken und erhalten, daß wir kämpfen den guten Kampf des Glaubens. Nur die Wassen, die

<sup>43)</sup> Wir find freylich nicht im Stande ben gangen Umfang unferer Bergehungen, die völlige Größe unfrer Schuld zu übersehen. Wir würden es auch nicht ertragen können. Wir haben aber Gott zu bitten, daß er uns doch so viel davon offenbar wers den lassen wolle, daß wir bußfertig, gläubig, mits leidig und barmherzig werden.

vie Gott gegeben, muß niemand zaghaft wegwerfen. Gott ist getreu — 1 Cor. 10, 13.

Erlöse uns von dem Uebel. Eine Bitte die im kurzen alles in sich kasset. Ich würde höchstunverständig seyn, wenn ich das nicht wünschen, und gottlos, wenn ich es nicht von meinem Gott und Vater hoffen wollte 44). 2 Cor. 1, 10.

Denn dein ist das Reich — Dies ist der Grund meines Vertrauens auf Gott, der Grund, der nie wanken kann, sondern immer und ewiglich bleibet. Es sollen Verge hinweichen. Jes. 54, 10. Ps. 90, 2. 3. Herr!

44) 3ch fann bon einem mahren Freunde, ben ich als einen folden fenne, liebe, und ehre, nicht fagen : Er wird mir wohl helfen, aber in der großten Roth wird er, ob er gleich fonnte, gurud bleiben und fich meiner nicht weiter annehmen. 2Bo mare benn meine Liebe, meine Erfenntnif Gottes, mein Bu= trauen zu meinem Bater, zu meinem beffen Freund, wenn ich in der großten Doth muthlos verzweifeln follte! Go nabe find bie Gedanten, Die ber chrift= lichen Erwartung und Soffnung entgegen find, ber Berleugnung Gottes, und follte ich nicht viel lie= ber alles Denten fahren laffen, um nur biefen troft= reichen Gedanken , Diefe alles überwiegende Sof= nung zu behalten, Die Jefus mit ben Worten ausbrudet; Sch lebe und ihr follt auch leben. wurden uns viele Beiden beschämen, wenn wir an= bers gefinnet waren, und bas nur aus bem fchlech= ten Grunde ben Laftern fren gu bienen!

herr! vor dir ift alle meine Begierbe, und mein Seufzen ift bir nicht verborgen!

Wer nun erbaulich und andächtig dies Vater Unser, welches uns der Herr Jesus gelehret, beten will, muß jede Vitte recht verstehen lernen, und sich bedenken, ob es auch würklich seine eigene Vitte, und das wahre Verlangen seines Herzens ist. Matth. 20, 22. Jac. 4, 3.

Je aufrichtiger und ernstlicher das Verslangen nach den besten und größten Gütern, nach der so notthigen Erkenntniß der Wahrsheit, nach einer gläubigen Aufnahme derselsben, nach Busse und Besserung — endslich nach Leben und Seligkeit, in der Seele eines Menschen ist, desto gewisser ist auch seine Erhörung. Matth. 7, 7. 11.

Ja ein aufrichtiges und anhaltendes Gebet ist in der That schon selbst Erhörung und Seligkeit. 1 Joh. 5, 14. 15.

So ist es gewiß, wenn wir uns selbsten sollten hinstellen, und so zu reden, dem Urheber unsers Lebens sollten vorschreiben, wie und auf was Weise er uns sollte selig machen; so könnten wirs nicht anders fassen als so; mache uns, o Gott selig wenn wir wollen. Gib Willen, Mittel, Kraft und Start!

6 2

Das

Das Gebet im allgemeinen Verstande begreift eine jede Beschäftigung der Seele mit Gott und göttlichen Dingen, eine jede Ueberlegung der Wahrheit, die mit Gottessfurcht geschiehet, und denn auch die Fürbitte für Menschen, und den Dank in sich, den wir Gott und unserm Erlöser schuldig sind. I Tim. 2, 1.

Die tägliche und fleißige Betrachtung bes göttlichen Worts, der göttlichen Wohlsthaten und unser Wege, gibt der Seelen Nahrung, Stärke und Trost; erhält und vermehret das Verlangen nach Gott und seiner Gnade in Christo Jesu. Der Tag musse uns betrübt und verlohren senn, an welchen wir seiner nicht gedenken. Ps. 63, 7.

Die Fürbitte für den Nächsten, der Wunsch vor Gott, daß es unserm Nebenmenschen wohlgehe, ist eine Frucht und Wirkung der Liebe des Nächsten, welche dem Gott, der selbst die Liebe ist, und die Liebe des Nächsten so ernstlich geboten hat, angenehm und wohlgefällig, und also auch ohne allen Zweisel erhörlich ist. 130h. 5,15. Matth. 5,44.

Es ist eine große Unbesonnenheit und die schnödeste Undankbarkeit, des Herrn Wohlthaten und Errettungen im leiblichen und irdischen dischen nicht erkennen, und noch viel weniger kann da Verstand und Dankbarkeit seyn, wo die Gaben des Geistes Gottes, die besten Triebe und Regungen, ihr Einstuß und Wirzkung auf unser Gemüche nicht bemerket, und zum Lobe Gottes, und zur Befestigung im guten bemerket werden 45). 5 Buch Mos. 32, 6.

Insbesondere haben wir hohe Ursache dem Herren zu danken, wenn sein Wort, seine liebreiche Ermahnungen, seine sanste Trostungen, seine erhabene Verheissungen—unsern völligen Benfall erhalten, und mit aller Zuversicht des Herzens von uns angenommen und angewendet werden, wenn dies eben das Ziel unserr Wünsche und unsers Herzens ist. 1 Pet. 1, 3, 4. Ephes. 1, 3.

Es mag uns ben dem allen nie zu beschwerlich und zu unleidlich vorkommen, ben den oft unvermeidlichen Unordnungen, Unruhen und Zerstreuungen dieses Lebens, uns G 3 selbst

<sup>45)</sup> Man kann ben unachtsamen Menschen nie zu sehr erinnern; bemerke und beachte Gottes Wohlsthat und Erbarmung, und vor allen Dingen, die so der Seelen wiederfahret, und thue es mit innigsten Dank. Bemerke auch gerne Zeit, Tag und Stunde, denn die Wohlthaten, so der Seele wiederfahren, verdienen es für allen, daß wir sie hochstchäfen,

selbst einen Zwang an zuthun, um zu einer edlern und nothigern Beschäftigung unser auch selbst abgeneigtes Gemuthe von Zeit zu Zeit zu erheben. Gerne und willig beten ist Seligkeit und Freude. Gott helse uns dazu durch Jesum Christum! Matth. 11, 12. Ps. 63, 6.

Weicht nichtige Gedanken hin, wo ihr habt euren lauf, ich baue jest in meinem Sinn, Gott einen Tempel auf!

Es bleibt also die Lehre vom Gebet immer der größte und augenscheinlichste Besweis von der Hoheit, Göttlichkeit und Wahrsheit der Lehre Jesu, und ein jeder wird es seiner Empfindung und Erfahrung nach gar bald also befinden. Er wird sich durchs Gesbet erhalten, und ohne Gebet verlohren geshen. Es ist nichts anders zu gedenken möglich. Ps. 109, 7. Er wollte den Fluch haben, der wird ihm auch kommen; er wollste des Segens nicht, so wird er auch ferne von ihm bleiben.

Phil. 1, 9. 10. Und baselbst um bete ich, baß eure liebe je mehr und mehr reich werde an Erfenntniß und Erfahrung, auf daß ihr prüsen moget, welches das Beste sey —



Da ist nun im kurzen ein Bericht vom Christenthum; da sind Lehren, Gebanken, Gesinnungen, Entschliessungen, Bestrebungen, Trostungen, Empfindungen – die noch nie einem Menschen, so lange die Welt gestanden hat, gereuet haben, und nie so lange sie noch so stehen wird, gereuen werden, woben sich die menschliche Gesellsschaft überhaupt, und jedes Mitglied derselbigen noch immer wohl befunden. Das entzgegenstehende macht und vergrössert nur die Noth des menschlichen Geschlechts auf Zeit und Ewigkeit.

Unglückliche Menschen, so diese Lehren nicht wissen! Unglückselige, so sie verachten!

So gehe hin, o Mensch, lerne, weil du Zeit und Gedanken hast, das Wahre und Gute kennen, richte Herz und Leben zu demselben, und traue der göttlichen Barmsberzigkeit, wie Jesus und seine Jünger geslehret haben. Je gewisser du ben dir selbst des ersten bist, desto gewisser wird dir auch das andere werden sehn und bleiben.



## Verbefferungen.

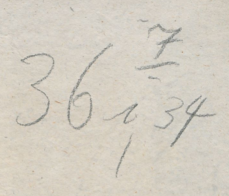
Seite 22. Nota \* Beile 2. lies er fatt es.

- 27. 3. 6. lies wir statt wie.

- 30. 3. 18. lies wird fatt wir.

- 65. 3. 3. lies daß statt deß.

- - 3. 21, wird ift weggelaffen.



**ULB Halle** 3 007 370 857

