





## moralischen Wissenschaften.

Ein Lehrbuch

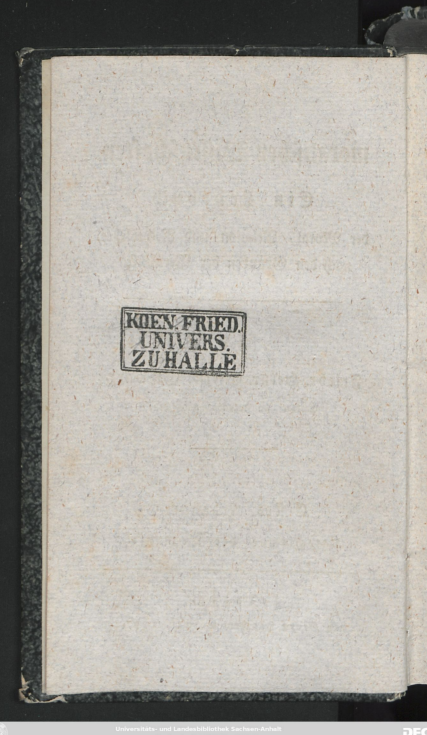
der Moral, Religion und Rechtslehre, nach den Gründen der Vernunft.

Bon

Friedr. Heinr. Chrift. Schwarz,
prediger im Heffendarmfiadtischen.

Erstes Lehrbuch, Ratedismus der Vernunft.

Leipzig, ben Georg Joachim Gofchen. 1797.



Dem

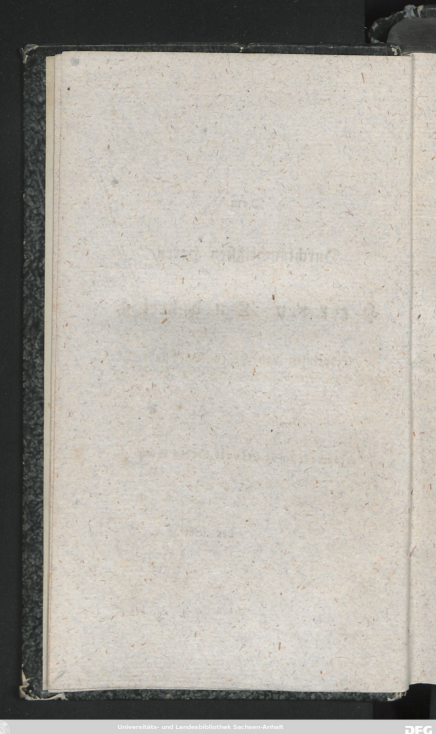
Durchlauchtigften Beren,

## Herrn Lubwig,

Erbprinzen von Seffen = Darmftadt

widmet ehrfurchtsvoll diefes Buch

ber Berfaffer.



## Borrebe.

Der Zweck dieses lehrbuchs der moralischen Wiffenschaften ift eine Unleitung zur Kenntniß beffen, was jedem Menfchen beilig fenn foll, fowohl fur Burger = und Gelehrtenschulen als überhaupt für Menschen, welche Unterricht von ihrer Bestimmung suchen ohne gerade Gelehrte ju fenn. Die Berausgabe eines folchen Buchs hat an fich felbft schon so viel moralisches Interesse, daß der Berfaffer bes gegenwartigen baben genau mit feinem Bewiffen ju Rathe geben mußte. Gine ziemlich lebhafte Meigung Gutes ju ftiften kann er fich nicht absprechen. Gie beforderte die erfte Berausgabe diefes lebrbuchs, das als eine Fortsehung des von F. G. Sorenz 9 3

forenz angefangenen Lefebuchs für Die Jugend ber Burger und Sandwerfer 1793. unter der freundschaftlichen Unleitung des herrn Prof. C. Chr. E. Schmid erschien; und es gewährte ihm ein nicht geringes Bergnugen, als die zwente Auflage erfordert ward. Denn in diefer wunschte ber Berf.manche einzelne Stelle zu berichtigen, und dem Gangen eine zwechmäßigere Ginrichtung ju geben. Die lefture unfrer wichtigften Schriftsteller in diefem Fache, offentliche und Privatbeurtheis lungen biefer Schrift, Umgang mit einsichtsvollen Freunden, eignes Unterrichten und noch mancherlen Erfahrungen belebten und berichtigten diefe Idee einer Berbefferung : aber fie entbecften ihm auch mehrere Schwierigfeiten in der Sache. Daber bat ihn wirflich diefe Umarbeitung weit mehr Dtube und Beit getoftet, ale bie erfte Ausarbeitung. Bielleicht bat dadurch das Gange nur an gewiffenhafterer Bestimmung ber Gage gewonnen allein es fen! mag boch lieber etwas an ber

Darftellung, als an der Wahrheit fo wichtiger lebren verlobren geben. Go viel fann er fagen, daß fich ein Ideal eines folchen lehr= und lefebuchs in feiner Geele gebilbet bat, beffen Sauptzuge Grundlichkeit, Bollftandigfeit, Pracifion, Gedrangtheit und zugleich Popularitat find, und welches zu erreichen alle feine Rrafte gespannt waren. Es ift naturlich, daß er diese Krafte dadurch in ihrer Schwäche fennen lernte. Rein Gefühl der Urt fann ftårfer fenn, als die Hengstlichkeit, womit er jest bas Buch anfieht, deffen Bollfommenbeit er fo ernstlich wunscht. Daben ift frenlich ber Gedanke, daß etwas Vollendetes ber Urt auszuarbeiten febst dem geschickteften Meister jest noch schwer fallen durfte, da die Materialien noch nicht alle gang im Reinen find, einigermaßen fur ben berubigend, ber ein folches Werk unternahm, weil es doch immer beffer ift, einem ber erften geiftigen Bedurfniffe unfrer Zeit fo gut man fann abzuhelfen, als gar nichts daben zu thun.

a 4

Durch

Durch den Gebrauch, beffen bas Publikum Diefes Buch bin und wieder gewürdiget bat, und durch eignes fortgesehtes Unterrichten barüber ben verschiedenartigen gehrlingen, ift ber Werf. überzeugt worden, baß es in zwen Curfus mußte abgetheilt werden, wenn es feine Bestimmung als Schulbuch fur bobere und niedere Rlaffen und zugleich als lefebuch jur Gelbfibelehrung erreichen follte. Die erfte Entwicklung ber sittlichen Begriffe ift eine Sache des gelegentlichen Ginfluffes der Eltern und Erzieher auf das Berg ber Rinder; auch der erfte eigentliche Unterricht zu ber Zeit, wo weder Kopf noch Berg ichon des softematischen fabig find, muß mehr ftudweise als zusammenhangend fenn; Lehrbucher, welche man hierzu vorzüglich geeignet findet, find Rochows Kinderfreund, Salzmanns Elementarbuch, Campens Sittenbuchlein, (auch andre Schriften Diefer Manner,) Beißens Rinderfreund, und andre mehr, und gang befonders für Gou-

len

len Gutmann ober ber fåchfifche Rin-Derfreund von Thieme. Unfer fleiner lehrling mag nun etwa diefes lehtere Buch mit feinem lebrer burchlefen haben, wenn biefer ben erften Curfus biefes lebrbuchs ber moralischen Wiffenschaften mit ihm anfangt. Der Berf. fuchte baber nun zu einer jufammenbangenben Renntnig, Die jedoch jenem Alter angemeffen ware, zu verhelfen. Das Ziel, welches er daben befonbers vor Augen batte, war: erstlich fo viel als moglich feinen Begriff jugulaffen, ber nicht aus bem porbergebenden vermittelft ge-Schickter Ratechisation berbengeführt, wenigftens verftanden merben fonnte; fur bas andre aus dem Unschaulichen bas Allgemeinere abzuleiten, weswegen g. B. in ber Pflichtenlehre alles mehr in Benfpielen beftebt. Er suchte hierben zwar feine katecheti= ichen Erfahrungen zu benuben: aber es mard ibm schwer, bestimmt und zugleich dem Alter wie es in ben oberften Rlaffen unfrer niederen

Schulen zu senn pflegt, dem Alter von etwa 10 bis 14 Jahren doch auch faßlich, — kurz, und für die Sphäre eben dieses Alters wie auch für die Grundlage des weiteren Unterrichts zugleich vollständig zu senn. Er hofft also auf die gütige Nachsicht und Nachhülse der lehrer, welche dieses Buch ihres Gebrauchs würdigen. Sie werden übrigens sinden, daß es nicht sowohl ein Auszug aus dem zwenten Eursus (den aber doch der lehrer als Handbuch daben gebrauchen kann,) als vielmehr eine Vorbereitung dazu senn soll; und daß, an die Vollendung des ersten Eursus der Anfang des zwenten ganz zweckmäßig anschließt.

Der zwente Eursus, welcher etwa für die gebildeteren Schüler in Bürgerschulen, für Gymnasien, und zugleich für die Erwachseneren aus der sogenannten unstudierten Klasse gebräuchlich senn dürste, \*) sollte die mora-

<sup>\*)</sup> Daß bisher auch gebildete Frauengimmer und Prediger in den moralischen Biffenschaften Unterhaltung gefun-

moralischen Wiffenschaften in ihrem gangen Umfange, aus ihren ewigfeften Grunden, nach ihrer vollftandigften Musführung, und das alles ohne die Formeln ber gelehrten Schulen (außer ba mo fie leicht verstanden werden konnen und gur Berffandlichkeit bes Gangen bentragen) darftellen : fo daß, wer nun luft und Beruf batte, tiefer in das Wiffenschaftliche einzudringen, unmittelbar hierauf bas eigentlich gelehrte Spften ftudieren mußte. Wenn ber erfte Curfus mit ber fatechetischen Methode angefangen und burchgeführt worden, fo follte der lehrer in bem zwenten feinen Schuler immer mehr gum afroamatischen annabern. — Welche schwere Mufaabe!

Der Verf. fublt es genug, wie weit seine Arbeit von der besten Austosung dieser Aufgabe

gefunden haben, darf ber Berf. bem gitigen Zeugniffe von manchen berfetben nachfagen; er hofft fich folder Lefer in diefer Ausgabe nicht unwurdiger gemacht bu haben.

gabe absteht. Er wunschte fich Darftellungsgabe um dem freundschaftlichen lefer die Unbehaglichkeit zu schildern, Die er oft empfand, wenn er bas Babre in feiner Reinheit auffuchte, wenn ihn bas Ineinandergreifen ber verschiednen Theile ber Wiffenschaften vers wirrte, wenn es ihm an dem glucklichen Ausbrucke fehlte, wenn - - Doch Diefe Aufjahlung der Schwierigkeiten foll ben Renner in feinem Urtheile feineswegs bestechen. Die Pflicht einer icharfen Rritit der lehren und bes Bortrage in ben moralischen Biffenschaften ift größer als Die Pflicht gegen Die Person ihres Berf. welcher baben auch nichts weiter für fich anführen will, als daß er fein Rachbenten gefpart, feine Quelle, Die in feiner Gewalt war, unbenutt gelaffen, und durchaus feine Ueberzeugungen unverhohlen bingefchrieben hat. Denn bavon fonnte und durfte ihn nichts abhalten; und er murde diefes Buch troftvoll gen Simmel halten, wenn er Unannehmlichkeiten - worauf doch einmal der Wahrheitslehrer überall gefaßt seyn muß — deswegen zu erleiden hatte. Wer ihm nur zutraut, daß er aus seiner innersten Neberzeugung die Lehrsäße §§. 7. 11. 20. der Pflichtenlehre niedergeschrieben, welche unter das Wenige gehören, das er nicht ganz vorgearbeitet fand, \*) der wird auch so viel Achtung für die Menschheit haben, um ihm in dem Uebrigen Gewissenhaftigkeit zuzutrauen. Zu einer Zeit, wo ein sondersbares Gemisch von religiös-politischem Aberglauben und Unglauben die gebildeteren Stände zunächst zu verderben, und eine geschisse

<sup>\*)</sup> Eben als die Schrift zum Abdrucke abgeschickt werden sollte, erhielt der Bersasser das eben herausgestommene Werk: Kants methaphysische Anfangsgründe der Nechtslehre. Hier fand er die Bestimmungen genauer von denjenigen Aunkten, die ihm noch die schwiedrigsten gewesen, freute sich, daß er es im Wesentlichen getroffen, muste aber dennoch verschiedenes abandern und besonders die Nechtslehre ganz umarbeiten. Wie wiel Dank sind die Moratisten noch für dieses Buch dem unsterblichen Verfasser schuldig.

wife Inhumanitat von ben Gelehrten ausjugeben beginnt, ift es doppelte Pflicht bes Sehrers ber moralischen Wiffenschaften beren Lehren recht vorzutragen, und niemand gu fcheuen. Die Zeitumftande, welche die ausbruckliche Bestimmung mancher Gage nothwendig machten, binderte nicht des Berfaffers Babrheitsliebe. Mochten fie nur fo wenig im Stande gewefen fenn, ber Darftellung ju Schaden! Uber wenn z. B. mahrend ber Berf. an der Rechtslehre arbeitet, fein Schreibtifch und fein Ber; von Kanonendonner und Bebflagen der Menschheit erschuttert wird; wenn Schmerzen von mancherlen Urt, besonders über Immoralitaten, die er um fich ber empfinden muß, feine Arbeit mit Geufgern unterbrechen; wenn eine daraus entstandene Rrantbeit ihn auf langere Zeit davon abruft, als er eben das Gebot von Erhaltung des lebens abfaffen wollte; fo find das frenlich Umftande, welche eine glückliche Ausarbeitung nicht begunftigen. Indeffen erwecken doch eben diefe Umstån=

Umftande auf der andern Geite einen großern Gifer in ibm; und ben ben bauslichen und freundschaftlichen Aufmunterungen, Die fein Beift der Borfebung verdantt, befonders auch ben der edlen Freundschaft bes Berrn Berlegers, muß er fich doppelt aufgefordert fühlen, fein Möglichstes ju thun. Deffentlichen Dank muß er aber hierben den Beifen feines Baterlandes von einem Gellert an bis auf die lebrer unfrer Beit gurufen. Er wollte fie, und barunter manche feiner Freunde, deren Unterhaltung ihm Ideen gab und berichtigte, bier mit Ramen anfuhren, wenn er feinem Gedachtniffe fo gang trauen konnte, daß er nicht vielleicht einen wurdigen Ramen überginge, welches dann als Undank erscheinen mußte; der Renner wird es ohnehin den Gagen, quweilen auch den Worten, anseben, wem fie der Berf. verdankt. Gollte Diefes Buch das Reich bes Guten befordern, fo ift bas bauptfachlich Guer Wert, Ihr Eblen, und bas Benige was der Berf. Gignes baran bat, weißt

weiht Euch ebenfalls diefes Herz, das sich glücklich schäft von Guch gebildet zu senn.

Mun noch etwas von bem Buche felbft. Bermoge ber gewiffenhaften Richtung mußte manches in diefer neuen Auflage wegfallen, was in der erften fand; aber vermoge der Fortschritte, Die feit ber erften gemacht morben, mußte es auch manche Bufage erhalten. Mach bem Bunsche des Verf. sowohl als bes Berlegers follte fie aber doch wo moglich im Ganzen furger ausfallen. Sierzu gab es nun . fein andres Mittel als nach befter Einsicht diejenigen Ausdrucke und beren Bufammenftellungen zu mablen, worein die meiften Gedanken fonnten gelegt werden. Daber waren manche Runftausdrucke (3. B. Perfonlichfeit) und ichwerere Gage, worauf andre gegrundet werden mußten, wenn fie ihre gehörige Bestimmtheit haben follten (f. B. von bebingten und unbedingten Pflichten und S. 2. Der Moral ic.) wohl unvermeiblich. Diefe Durf-

burften auch im zwenten Curfus um fo füglither eine Stelle erhalten, da der erfte fur die Unfånger vorausgegangen, und da der zwente zur völligen Aufhellung ber Wahrheiten, die jeder Berftand in bellem lichte feben foll, und ber gefunde gemeine Menschenverstand, gewiß beffer als andre gehren, die man ihm boch auch vorträgt ( . B. Mathematik, Raturlebre) einsehen fann, unmittelbar binguführen bestimmt ift. Ueberdas lehrt ja bie Erfahrung, daß felbst schwerere Runftausbrucke, wenn fie nur gehorig eingeführt werben, fogar im Unterricht ber Jugend und bes Bolks die Ginficht des Gangen befordern. Man verstehe also die Popularitat hier auch recht; man bedenke, daß fie in den moragischen Wiffenschaften unmöglich in oberflachlicher Unficht bestehen barf, und vergleiche bie Dote ju S. 67. ber Moral. Darum mußten auch die §S. 1. 2. 3. der Moral nothwendig etwas ausführlicher ausfallen.

6

Die Gintheilung ber Pflichten \*) in Diefer neuen Ausgabe ift systematischer als in ber erften, weil dadurch die Grundlichkeit, Ge drangtheit und felbft die Popularitat gewinnt. Die Musbrucke ber Gebote find in bem erften Eurfus biefelben wie in bem zwenten, weil Die Unveranderlichkeit und Fenerlichkeit des Inhalts burch die Benbehaltung von einerlen Morten am besten bargelegt wird. Das naturliche Gefühl und beffen Dollmeticher, der Sprachgebrauch - boch nicht blog unfrer in Absicht der moralischen Begriffe noch lange nicht ausgebildeten Muttersprache - mar es, wornach fich ber Berfaffer, befonders in ber Mflichtenlehre orientirte. Allein befto ofter ftieg daben ber Bunfch in feiner Geele auf, baf boch ber lehrer ber moralischen Babrheiten in unfrer Sprache mehr Bestimmtheit 3. B. in ben Worten welche eine Tugend ober ein lafter bezeichnen (man febe etwa bierben

\*) hauptfachlich nach Ammons theol. Moral.

bas Wort Wohlthatigfeit S. 13. und. 14. der Pflichtenlehre nach) vorfinden mochte, um Wiederhohlungen ju vermeiden und die Sache mit leichterer Dube einleuchtend gu machen. Die alten Sprachen, besonders die griechische, konnten viel zu Diefer Bilbung bentragen, wie fie j. B. burch einen Die-Iand unfre deutsche Sprache in andrer Sinficht schon beträchtlich vervollkommneten. Um fo weniger konnte der Berf. der Versuchung widerfieben, bin und wieder schon ausgedruckte bundige Gedanken der Alten anzuführen, Die wegen der Bestimmung des lebrbuchs fast durchaus eine deutsche Hebersetzung erhalten und dadurch verlieren mußten; um fie aber Den, welcher die Alten lieset, in der Schonbeit der Grundsprache lefen zu laffen, ift meistentheils auf die Stellen felbft verwiesen. Wenn die Sentenzen schon barum, weil fie alt find die Wahrheiten in ein ehrwurdigeres Gewand fleiden, fo machen Stellen ber beil. Schriften fie bem Bergen noch beiliger; es

find also hin und wieder welche angeführt, qugleich in der Absicht, um durch dieses lehrbuch unfre geoffenharte Religion in ihrer Beiligfeit erkennen zu febren. - Mannigfaltigkeit ber Benfviele aus ber alten und neuen Welt fo wie fie erforderlich find, um die Allgemeinheit ber moralischen Natur in allen Menschen gu zeigen, und die Uchtung fur alles was Mensch heißt und gur berrlichften Burbe auffteigen fann, ju befordern, wird man nicht vermiffen. Stellen unfrer beften Dichter mochten ba, wo das Berg durch den Unblick der Wahrheiten erhaben worden, immer den Ausdruck Des Lebrtons vertreten; hatte es nur der Raum erlaubt mehrere anzubringen. - Abwechselung des Vortrags und hier und da hinweisen auf nubliche Schriften, beren Inhalt gerade feinem Gebachtniffe am meiften gegenwartig mar, bielt er gleichfalls für nothig. Doch bas Buch mag diefes und mehreres andre felbst zeigen.

Ben dieser Bearbeitung ist dem Verf. aber auch das Bedürfniß einer weiteren Ausfüh-

rung

rung ber Moral febr fublbar geworden; ich meine einer bestimmteren Unwendung ber Pflichtenlehre auf das gemeine leben. Gin Rant und feine benfenden Schuler, C. Chr. E. Schmid und andre baben uns zu ben allgemeingultigen nothwendigen Pringipien der reinen Moral und zugleich zu einem unerschütterlichen Sufteme Diefer Wiffenschaften verholfen. Der populare lehrer ift nun verbunden diese auf die Menschenwelt anzuwenden. Gret ber Berf. ober fann er auf Die Ginftimmung ber Sachfundigen rechnen, wenn er glaubt, daß die Grunde der Unwendung der Moral auf die bestimmtesten Kalle des lebens - Grunde, welche in der Idee einer Menschenwelt wie sie jest ift und werden foll, liegen - noch nicht genug bearbeitet werden? Und fo lange das noch nicht ge= leistet ift, Scheinen die Pflichten auch nicht vor einem willführlichen Dreben und Deuteln des Egoismus hinlanglich gefichert, und mehr eine Sache der Priefter der Moral ju fenn,

6 3

als des Bolks, dem fie doch durchaus gelten. Die bisherigen gelehrten Streitigkeiten über manche fogenannte Collifionen, 3. 3. in Betreff des Wahrheitrebens, rechtfertigen Diefe Beforgniß. Und bedenkt man, daß ben weitem Die meiften Pflichten bedingte find, daß ber Mensch sich in jedem Augenblicke feines lebens \*) von einer Menge Berbaltniffen umgeben fieht, worin eben so viele und noch mehrere Pflichten ibn in Unfpruch nehmen, bedenkt man, daß es nicht nur die geubteffe fittliche Urtheilstraft, fondern auch die beiterfte Gemutherube voraussest, um in diefem Inbrangen fich an die oberfte Pflicht, welche alle burch fie bedingten gernichtet, fest zu halten: fo wird jeder, der die Welt nur einigermaßen fennt, und an ihrer Berbefferung durch lebren ber Moral arbeiten foll, nichts mehr minschen,

Man erimnre fich an den Ausspruch Cicero's: Kein Theil unsers Lebens, wir mogen in offentlichen Geschäften fieben, oder nur unfre Privatsachen treiben, ift ohne irgend eine Pflicht.

fchen, als daß man bem sittlichen Verhalten durch eine moglichst bestimmte Ungabe der je-Desmaligen Pflichten in bergleichen lagen zu Sulfe fommen moge. Der Verf. behålt fich vor feine Idee einer Unwendungslehre ber moral. Wiffenf. welche 3. B. Die Grundlage ber Politif und der Paftoralweis= heit enthielte vielleicht anderwarts auszuführen : um aber jest diefes lehrbuch nublicher ju machen, wird er, wenn anders Beiterkeit dagn über seinem Geifte waltet, in Verbindung mit gelehrten Freunden ein Werf auszuarbeiten fuchen, welches als eine genauere Bestimmung der Pflichtenlehre, folglich als Unbang zu diefem lehrbuche das die Grundfage enthalt, und worauf also beståndig verwiesen wurde, \*) an= Bufeben mare. Die wichtigften und baufigften handlungsfälle des gemeinen lebens mußten darin moralisch beurtheilt werden. Diefes geschabe wohl am füglichsten in ber Form eines

mora=

<sup>\*)</sup> Für bie Befiger ber erften Ausgabe wurden auch die dabin gehörigen &f. berfelbigen angeführt werden.

moralischen Worterbuchs. Bollte man 3. B. wiffen, was die Moral über Progeffe fage, fo durfte man nur diefen Urtifel in dem Borterbuche auffuchen; bier murbe man benn mehrere bestimmtere Berbaltniffe baben g. B. Prozeffe zwifchen Gefchwiftern, Die Bedingungen ihrer moral. Rechtmäßigfeit oder Unrechtmäßigkeit u. f. w. finden. Much brauchte das Gange nicht von fo großem Umfange zu werden, als man vielleicht auf ben erften Unblick beforgt. Daß ein folches Aufftellen ber bedingten Pflichten in den bestimmteften lagen des lebens auch zur gehörigen Burdigung des sittlichen Charafters andrer Menfchen, benen man ohne biefe Renntniß fogat leicht febr großes Unrecht thun fann, unumganglich nothig ift, bedarf nicht erft diefer Erinnerung. Alles was bisher gefagt worden enthalt zugleich eine Bitte um balbige und billige Beurtheilung in gelehrten Journalen.

Geschrieben zu Schzell im Heffendarmstädti-

F. H. C. Schwarz.

Die Mutter saste: "das ist recht Albrecht, was du thust, aber was Fris und Karoline gethan haben, war unrecht." Der Vater, welcher gerade herzu kam, lobte auch den Allebrecht, und saste: wenn du immer so das thust, was recht ist, so bist du gut; die benden andern tadelte er, und versicherte sie, sie wurden bose werden, wenn sie fortsühren unrecht zu thun.

Diese weinten nun sehr, denn sie sahen, wie abscheulich das sen, wenn man bose ift. Sie versprachen nicht mehr unrecht zu thun, sondern

gut zu werden, wie ihr Bruder. Darauf gaben sie diesem die hand und baten ihn, daß er doch nicht mehr ungehalten über sie senn möchte. Der Bater und die Mutter freuten sich über die guten Gesinnungen ihrer Kinder, und sagten: lieben Kinder, wenn ihr gut handelt, so werdet ihr euch lieben, wir werden euch lieben, und jedermann wird euch achten; Gott ist dann mit euch zufrieden, und ihr selbst send zus frieden mit euch.

Unm. Recht heißt was man thun soll: un recht was man nicht thun (unterlassen) soll. Gesssinnung ist die Beschaffenheit des Menschen, wenn er handeln will, — sein Vorsatz wenn er recht oder unrecht thun will. Handeln sogt man von dem Thun des Menschen, weil er daben mit Verstand zu Werke geht, d. h. daz ben denkt und weiß was er thut; ben dem Thiere oder einem thierischen Menschen ist das nicht so. Wir achten jemand, wenn wir seine Gesinnung für gut halten oder billigen; wir lieben ihn aber auch, wenn wir daben geneigt sind ihm Freude zu machen. \*)

5. 2.

\*) Man kann über diesen s. folgende Fragen an den Lehrling thun, wozu man aber, wenn er noch wenige Begriffe gesammelt hat, mehrere einschieben muß: "Wie ist das, was Albrecht u. s. w. that? Was mußten ihre Eltern darüber urtheiten? Was heißt recht? Was war Albrecht für ein Kind? Was heißt gut? und was bose? Was

Vorsatz aller Menschen, welche Achtung verdienen.

Ich will ein guter Mensch senn. Dann bin ich was ich senn foll, und thue was ich thun foll. Es soll mich nichts davon abhalten immer recht zu handeln, und nichts soll mich bewegen, etwas unrechts zu thun, oder wohl gar ein boser Mensch zu werben.

\$+ 3+

Der Vater zeigte seinen Kindern die Ursache, welche sie gereigt hatto unrecht zu handeln. Wir alle haben den Trieb, sagte er, unsern Hunger zu Zeiten zu stillen, aber Karoline hat die Reigung gerne etwas Gutes zu essen. Weil nun Fris die Neigung zum Zorn hat, so entstand ben ihm die Begierde auf seine Schwester loszuschlagen, als in ihr die Begierde nach seinem Kuchen so start geworden war, daß sie darnach griff. So thatet ihr bende unrecht, weil ihr euren Begierden solgtet. Man soll den Begierden, widerstehen, wenn sie zum

Was heißt Gesinnung? Den welchem Geschöpfe heißt das Thun nicht Handeln? und von welchem gebraucht man das Wort? Was versteht man darunter? Wen achten wir? und was heißt achten? Was heißt lieben? Was muß ben der Liebe senn? Was wollen die, welche Achtung verdienen senn?

Unrecht reihen. Es giebt aber anch gute Neisgungen und Begierden, so wie Albrecht geneigt ist gerne mitzutheilen. Diesen soll man folgen. Neberhaupt muß man aber erst beurtheilen, ob das recht oder unrecht ist, worauf die Reigung geht.

Anm. Trieb heißt das Streben nach etwas, das die Natur fordert (Bedürfniß;) der auf gewisse Gegenstände sich gewöhnlich hinzlenkende Trieb heißt Reigung; und die Neußerung einer Neigung (d. i. wenn sie sich ben einem gewissen Gegenstande wirtsam beweiset) ist die Begierde, das Gefühl davon, daß man gereißt wird, heißt Gelüßten. Bon dem Gegenstande, ben welchem die Begierde entsteht, sagt man er reißt; thut man daß, worauf die Begierde geht, so befriedigt man sie oder folgt ihr; thut man es aber nicht, so widersteht man.

5. 4.

Einige Fragen zu §. 3. Wie kommts, daß jemand unrecht handelt? Woher entsieht die Begierde und Meigung? Was heißt nun Trieb? — Neigung? — Begierde? — Neigung? Was foll man machen, wenn man gereißt wird? Wie nennt man das, wenn man das thut, wozu man gereißt wird? und wenn man das nicht thut? Was soll man vorher erst beutteilen, ehe man der Begierde folgt? (Ift es nothig, so muß der Begriff Beurtheilen, d. i. sehen ob etwas mit der Regel übereinstimmt, erst katechetisch entwickelt werden, und dergleichen Begriffe mehr.

Run begriffen die Kinder mas das beiße: der Mensch hat Frenheit; es heißt nemlich: er hat das Bermogen feinen Begierden zu folgen oder ihnen zu widerfieben, oder recht und une recht zu thun, fo wie er nur will. Gie verftans den auch nunmehr beffer den Husdruck: er mill; d. h. er nimmt fich vor, etwas zu thun oder nicht gu thun. Dazu gebort Bernunft oder das Bermogen über etwas nachzudenten. Das, mas man ju thun gedenft, nannte ihnen der Bater 3 weck, und feste bingu: da feht ihr nun Rine der, der Mensch hat Vernunft, Willen, Zwecke, Frenheit, das unvernünftige Thier hat aber nur Willführ, d. h. es wählt wohl, was es thun wird, aber es denft nicht darüber nach, fondern folgt nur blindlings bem Triebe, welchen der Schopfer in feine Matur gelegt bat. Der Menfch foll aber durch feine Bernunft überlegen, mas gut ift, und das foll er thun, er hat frene Willführ. Was nun der Mensch thut, davon ift er felbst Urfache, und bafür wird er von Gott Ihr werdet es alfo auch verfteben, wenn wir funftig davon reden, daß und unfre handlungen und Gefinnungen, bofe fomohl als gute, bon Gott jugerechnet werden.

21 3 5. 5.

9. 4. Bas kann man alfo wenn Begierden entstehen ? Wie nennt man den Zuftand, wenn man kann was uns beliebt ?

6

"Bir wollen gewiß recht gut senn!" — ries sen die Kinder hierben aus. "Ben diesem guten Borsat erhalte euch Gott!" erwiederte freudig der Bater. "Aber daben muß ich euch an etwas erinnern, suhr er sort, das ihr schon ersahren habt. Boriges Jahr konntet ihr noch nicht so gut lesen, laufen, densen ze. wie jest, und das lernt ihr nun mit jedem Tage besser, weil ihr derz gleichen Verrichtungen oft wiederhohlt, d. h. euch darin übt. Auch habt ihr ersahren, daß ihr manchmal unrecht gethan habt, welches ihr nun nicht

beliebt? (Das Mort fren fann noch burch mancherlen Umwege abgelockt werden, z. B. wie ist jest der Bogel, den bu aus beiner hand entließeft? Wie fend ihr, wenn ihr feine Schulftunde habt ? ic. Daben fann auf ben verschiedenen Gebrauch diefes Worts etwa geleitet werben. G. 2. Curfus f. 11.) Bas heißt nun Frenheit? Mas kann ber thun, welcher fren ift? Bas. heißt fren handeln? Bas ift ber Bille? Bie nennt man bas Bermogen gu benten ? (überlegen - nachben= fen?) Die nennt man das, was man zu thun gedenkt? Was muß berjenige für ein Bermogen befigen, ber Brede bat? Bon welchem Gefchopf tann man nicht fagen, daß es 3wede und Willen habe? Bas gebraucht man von dem Thiere fur ein Wort, um gu bezeichnen, daß es wählt was es thut? Wozu foll der Menich feine Bernunft gebrauchen? Rann ein Mensch feine handlungen einem andern jur Schuld legen? Wie muß er also angesehen werden? (Was fagt das Wort ur= fache? G. hierben, Rap. f. diefes Buchs). Deldes Wort gebraucht man bafur? u. f. w.

nicht mehr thun wollt. Wenn ihr euch nun im Rechtthun beständig übt, und euch gewöhnt darzüber nachzudenken, was recht ist: so werdet ihr darin geübter, d. i. ihr erwerbt euch eine Ferstigkeit gut zu handeln und habt ein Bestreben immer bester zu werden. Diese Fertigkeit, oder dieses Bestreben nennt man Tugend. Sie ist das Edelste was der Mensch haben kann und wozu er bestimmt ist. Wollt ihr also tugende haft senn ihr Kinder?

Durch Tugend steigen wir jum gottlichen Geschlechte,

Und ohne sie find Konige nur Anechte.

\$. 6.

Die guten Kinder waren fest entschlossen tugend, haft zu senn. Sie hatten zwar erfahren, daß es an genehm sen oder Lust erwecke seinen Reizgungen zu folgen, aber sie hielten es für edel diese Lust nichts zu achten, d. i. sie zu bestiegen, um nur das zu thun was recht ist. Wenn sie ihre Sinnlichseit, d. i. alle Urten der Lust und Begierzden auch noch so sehr reizte, daß es ihnen schwer würde recht zu thun, d. i. daß sie dagegen zu U.

§. 5. Wie habt ihr es gemacht, daß ihr nun bester geben w. könnt? Was heißt sich üben? Wie wollt ihr es nun machen, um recht gut zu werden? Was erwerbt ihr ench durch Hebung? Was heißt nun Tugend? Was ist die Tugend ben dem, welcher noch nicht Fertigkeit genug im Rechthandeln hat? u. s. w.

fåmpfen håtten: so wollten sie dennoch ben der Tugend bleiben. Sie sahen ein, daß der sinne siche Mensch sich dem Thiere gleich sete, der tugendhafte dagegen Gott ähnlich werde, und einen unendlichen Werth, dem sonst nichts in der Welt gleich fame, oder vorzügliche Würde sich verschaffe. Sie wünschten nun zu lernen, wie man es am besten ansinge um tugendhaft zu senn. Der Bater versprach sie hierzu, oder wie er sich mit einem Worte ausdrückte, zur Weisch eit hinzusühren. Jest sang er solgenden Versaus dem schonen Gellertischen Liede: "Oft klagt dein Herz, mie schwer es sen ze."

Sott fürchten, das ist Weisheit nur; Und Frenheit ists, sie wählen. Ein Thier folgt Fesseln der Natur: Ein Mensch dem Licht der Seelen.

Was

S. 6. Wie ist dir die Befriedigung beiner Begierde? Warum wünscht man seine Begierde zu befriedigen? Was fühlen wir, wenn sie nicht befriedigt wird? Wie wird uns eine Sache, wenn ihre Aussuhrung mit Unlust verknüpft ist? Was soll man aber dennoch thun? Mit welchem Worte bezeichnen wir das, daß uns das Nechtthun schwer wird? und daß wir dennoch nicht der Begierde folgen? Wir fühlen durch den Sinn: wie nennt man daher den Menschen der nur immer das Angenehme sühlen will, am besten? Wem macht sich der sinnliche Mensch gleich? Wie nennt man den Werth, welchen der Mensch besist? Wer besist ihn in vorzüglichem Grade?

9

Was ist des Geistes Eigenthum? Was sein Beruf auf Erden? Die Tugend!—Wasihr Lohn? ihr Ruhm? Gott ewig ähnlich werden?

#### S. 7.

hierben muffen wir aber noch etwas bedenken, fagte der Bater, ehe ich euch weiter fuhre. Die Menfchen freben allerdings nach Luft, und nach einem fortdauernden Buffande von angenehmen Empfindungen, d. h. nach Gluckfeligkeit. Diese bangt aber größten Theils vom Gluck ab, d. h. von ermunschten Begebenheiten, welche nicht in unfrer Gewalt ffeben. Das Gegentheil davon nennen wir Ungluck, und einen anhale tenden Zuffand davon Ungluckfeligkeit, oder wenn er mit fehr unangenehmen Empfindungen verknupft ift, Elend. Die Tugend fieht dages gen gang in der Gewalt des Menschen. Wenn ich euch nun an das Benfpiel Jesu erinnere, der fo tugendhaft war und fich doch so viel Elend mußte gefallen laffen, fo werdet ihr einfehen, was ench die Erfahrung in eurem funftigen geben noch genug beffatigen wird, daß der Tugendhafte in dieser Welt nicht immer glückfelig, manchmal fogar febr unglücklich ift. - Was wollt ihr nun? wollt ihr nun doch tugendhaft fenn? -

"Das wollen wir, war die allgemeine Stimme, das wollen wir, und wenn wir auch Elend aus zustehen hatten.

Ring

Kinder, ein edler Vorsat, des Menschen wurdig! Ihr fühlt also die höchste Bestimmung des Menschen, daß wir zuerft nach Tugend streben und ihr alles andre nachsegen sollen.

Göttlich zu leben

Ift das einige Größte.

Gr. v. Stollberg.

Daben erinnert euch auch an den Ausspruch Jesu, Matth. 6, 33.

\$. 8.

Allein die Tugend führt ein Hauptstück der wahren, Glückseligkeit mit sich — Zu frieden; heit mit sich selbst. Das Bewustsenn Su; tes gethan zu haben, und immer besser zu werden, ist, wie ihr wohl schon empfunden habt, etwas gar Süßes. Das empfindet der am stärtsten, der am meisten tugendhaft ist, und am meisten ist es der, welcher vor allen andern am liehsten das thut was recht ist, sollte er auch gleich Unglück daben erleiden. Wer um seiner Lust willen, oder um deswillen, wovon er sich Lust verspricht, sum seines Vortheils willen) handelt, der beweiset eine eigennützige oder selbstsüchtige

§. 7. Was will das Bort Glucfeligkeit fagen? und Glucf? und das Gegentheil? Was wollen alfo die Mensichen gern? Wornach streben wir alle? Wornach sollen wir streben? Und was sieht allein in unfrer Gewalt? Was muß sich der Tugendhafte oft gefallen lassen?

Gesinnung: dagegen darum recht handeln, weil es recht ist, darum gut senn, weil man das Gute über alles liebt, das ist reine Tugend. Wollt ihr recht tugendhaft senn, ihr Kinder, dann müßt ihr nach reiner Tugend streben, und das was recht ist, blos darum thun, weil ihr es thun sollt, d. i. weil ihr es als eure Pflicht oder weil ihr euch verbunden dazu extennet; aus keinem andern Beweggrund.

Anm. Pflicht ist das, was man thun foll, weit es recht ist; wir erkennen uns zu etwas vers bunden, wenn wir es als unste Pflicht eins sehen. Der Grund, woraus wir die Pflicht erkennen ist der Verbindungsgrund; dasjenige was uns darum zu einer handlung antreibt, weil wir uns Lust oder Vortheile das von versprechen, nennen wir Beweggrund.

S. 9.

§. 8. Welches Angenehme hat indessen der Tugendbafte gewiß zu genießen? Wer empfindet das am meisten? Was heißt um seines Vortheits willen handeln? Was sucht der, welcher nur seiner Luft nachgehr? Für wen sucht er Nußen? Wie kann man daher eine solche Gesinnung nennen? Was soll man aber ben seinen Handlungen wollen (suchen?) Wovon ist dann die Gesinnung rein. Wie ist die Tugend, wenn sie recht ist? (ingl. §. 5.) Warum wollt ihr nun tugendhaft sens? Was thut man einem Thiere, wenn man besorgt es liese weg? (Diese Frage um das Wort and ind en abzutocken kann nach den Umständen auf mancherlen Art ausfallen.) Was macht, daß der Mensch nicht seinen Reigungen nachgeht? Ist das aber ein Andinden

Sobald ihr nun hort: das ist Pflicht, so muß es euch über alles gehen das zu thun. Und das ben bedenkt, daß nur die Handlung verdient gut genannt zu werden, welche man darum d. i. aus der Absicht thut, weil sie Pflicht ist. Wenn du, Albrecht, deine Geschwister aus der Absicht zurecht gewiesen hättest, um von mir gelobt zu werden, war deine Handlung dann wirklich gut? Du siehst nun ein, daß sie nur dann gut war, wenn du daben die gute Gesinnung hattest, deine Pflicht zu thun. Bemerkt also, ihr Kinder, daß ben

wie ben bem Thiere, wenn man einfieht bag man foll? Meldes Bort wurde fchicflicher fenn (um das gu finden, mache man etwa aufmertfam auf ben Sprachgebrauch. wenn uns jemand Bohlthaten erzeigt, und daß man ba nicht anbinden fondern verbinden fage.) Bie nennt man bas, mas uns verbindet mit einem Borte? (Das Bort Mflicht laft fich auch abloden, wenn man Kalle anführt, woben es im gemeinen Leben gebraucht wird.) Was fühlt man alfo, wenn man etwas als Dflicht erkennt? Das beift ein Berbindungsgrund? Bas ein Bewegungsgrund? (Es ift auch hier fehr gut, wenn man durch die Entwicklung der Begriffe: bewogen, gu Reigungen bewegen; diefes Bort berben führt. ) Welche Gefinnung ift gut (f. 1.)? Allfo welche Sandlung? Worauf fommt es ben einer guten Sandlung an? (Daf Bort Abficht muß ebenfalls herbengeführt werden. ) Borauf fieht Gott? Wen macht Gott gufs pollfommenfte gludfelig? und wie heißt diefes mit einem Borte? (Diefe benden lettern Fragen find indeffen nicht wefentlich hierher gehörig.)

allem was wir thun, es auf die Absicht anz komme, und daß Gott das Herz ansieht. Selig sind also die reines Herzens sind, denn sie haben sich des Wohlgefallens Gottes zu erz freuen.

Unm. Gelig heißt aufs vollkommenfte gluckfelig.

S. 10.

Da es euch fo ernftlich darum zu thun iff, tugendhaft und weise zu werden, fo werdet ihr vor allen Dingen wunschen, eure Pflichten fens nen gu fernen, und daber fragen, wer fie euch denn lebre. Ihr glaubt, ich lebre fie euch und ihr habt recht: allein im Grunde ift es die Bers nunft, welche fie jeden Menschen lehrt. Denn Da Gott will, daß jeder Bernunftige nach Pflicht handeln foll, fo hat er auch jedem das Bermogen gegeben, fie einzusehen. Jeder Bernunftige ift sich bewußt, daß er recht handeln foll, oder wie wir furger fagen konnen, jeder ift fich eines Gefetes bewußt; benn Gefet heißt ein Auss druck von dem, was jeder thun foll, und dem fich niemand entziehen darf. Weil wir alle unfre Gefinnungen und Sandlungen nach diesem in unfre Bernunft gelegten Gefete einrichten follen, fo nennen wir es fürglich das Sittengefet. Alles was diefem Gefete gemäß und daben aus der Abficht geschieht, um es ju befolgen, beißt fittlichgut; das Gegentheil nennen wir une fittlich und bofe.

Unters

Unterscheiden wir hierben die verschiedenen Bedeutungen des Wortes gut; man versteht nemlich darunter

- 1) angenehm und nütlich (irgend wozu gut) 3. B. ein gutes Pferd. So ist die Gesundheit zc. ein Gut;
- 2) gutig (wohlmeinend), gutherzig (natürliche Neigung des Wohlwollens) — 3. B. ein guter Junge, die guten Bergbes wohner;
- 3) an sich gut, sittlich; dieses ift nur von den Menschen oder dem Willen, der aus Pflicht handelt.

So ift auch bofe und übel von einander verschieden, da alles das, was uns Unannehm: lichkeit bringt ein Uebel heißt. Eigentlich bose ist nur der Wille welcher wider das Sittenge; ses handelt. Statt sittlich sagen wir auch oft moralisch.

S. II.

h. 10. Was heißt fehren? Wer kann uns lehren? Wer weiß die Pflichten? Wem fagt sie die Vernunft? Was fagt die Vernunft einem jeden? (Was sieht jeder durch seine Vernunft ein?) Wie nennt man einen Ausdruck dessen, was man thun soll? Was gebietet das Gesez der Vernunft? Wie heißt es daher? Wem gebietet es? Wie nennt man nun zum Anterschied das, was eigentlich (an sich) gut ist? u. s. w.

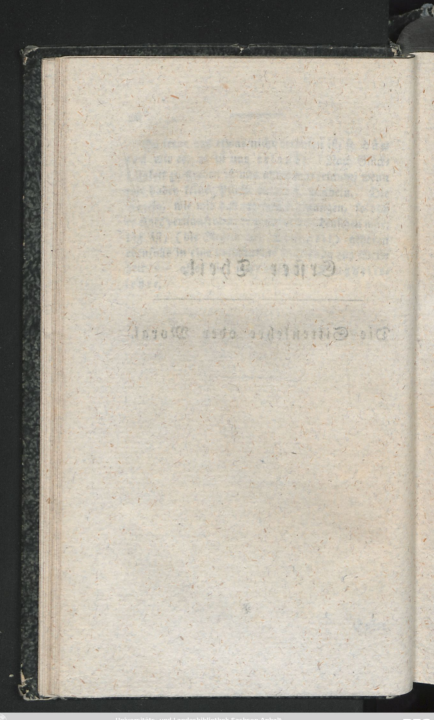
Ich werde euch nun Anleitung geben, das Sittengefet auf Die Sandlungen, wie fie in uns ferm leben porfommen, anzuwenden, um zu feben, was es uns in jedem Falle ju thun oder ju laffen aufgiebt. Indem wir uns fo die vornehmffen Gebote und Berbote auffiellen, lernen wir nach und nach alle einzelnen Pflichten oder, wie wir fie wegen der Absicht, um welche wir fie ausüben follen, auch nennen, Die einzelnen Eugenden fennen. Daben bemerfen mir denn auch die entgegengefesten Fehler, Berfuns digungen, Lafter. Ueberdas wollen wir dann über die Beschaffenheit der menschlichen Gefinnungen (ben Charafter) und die beffe Artes in der Tugend recht weit ju bringen, nach: Denfen. Der Unterricht in allen diefem heißt die Sittenlehre oder Moral.

Hieran schließt sich der Unterricht von dem, was der Tugendhaste glaubt und hofft — von Gott, dessen Verehrung, und der Unsterbelichseit — oder die moralische Religionsdehre.

Ferner ist mit der Sittenlehre genau verbung den die Kenntnis dessen, was die Menschen von einander zu fordern haben, und wie sie diese Forderungen am besten unter einander gelten d machen — die Rechtslehre. So ferne uns etwas nicht verboten ist, so durz fen wir es, es ist uns erlaubt. Nach Glück seligkeit zu streben ist uns allerdings erlaubt, wenn wir daben keiner Pflicht entgegen handeln. Die Regeln, wie wir das am besten ansangen, so daß es eines vernünftigen, tugendhaften Menschen würz dig ist, (die Regeln der Klugheit) gehören ebenfalls in eine vollständige Anleitung zur Beischeit — also die moralische Klugheitselehre.

Erfter

Erster Theil. Die Sittenlehre ober Moral.





nie nebatel Americaby Sander Bares, 4 in dat Bereite Cours was with Sold leder berand date

the early day verified and expert areas separed to the early beauty to the early and another towns are early that the early the early that the early the early that the early th

# Pflichtenlieheren

And the contract of the execution and described with the contract of the contr

Der Bater gab nun seinen Kindern Anleifung über ihre Pflichten nachzudenken. Sie mußten vor allen Dingen das Sittengesch deutlich kennen. Das lernten sie auf folgende Art. Was alle Menschen durch die Bernunft einsehen daß man thun soll, das ist das Sittengeseh, welches ihnen Gott gegeben hat. Man bedenke also ben jedem Falle: Was würde jeder Vernünstige, der es recht einsieht, was würde Gott selbst sagen, daß man da thun solle? Das ist denn in dem Falle recht; das Segentheil ist unrecht. Handelt daher jederzeit so, wie ihr wollt daß jedermann in soll chen Fällen handeln soll.

25 2

2011

Du nahmst deinem Bruder den Auchen: glaubst du wohl, daß vernünftige Menschen, daß Gott wollen könne, daß man andern etwas nehmen solle, wenn man Begierde dazu hat? Rannst du wollen, daß dein Bruder ihn in solchem Falle dir nehme? Wenn er aber Hunger hatte, und du hattest Speise: was wurde dir jeder vernünftige Mensch sagen, daß du thun sollst? Oder was wolltest du wohl, daß jeder andere in solchem Falle thun soll? \*)

#### S. 13.

Run fennet ihr die Art, wie das Sittengeses spricht. Aber ich will es euch noch genauer zeiz gen, wie ihr es anwenden sollt. Jeder Mensch kann und soll gut handeln, und hierzu trägt er das Sittengeses in seiner Vernunft. Da wir dieses nun über alles achten, so müssen wir auch geschehen lassen, daß jeder Mensch darnach handelt. Darum achten wir den Menschen und jedes vernünstige Wesen mehr als alles andre, was keine Vernunft hat. Ihn dürsen wir nicht zu unsern Absichten gebrauchen wollen, wenn es den Gesehen seiner Vernunft zuwider ist, d. h. wir dürsen niem anden blos als Mittel behandeln, so wie wir Thiere und leblose Dinge

<sup>\*)</sup> hierben ware vielleicht zu wiederhohlen, mas im 2. Theil des fachfischen Kinderfreundes R. 2. steht.

Dinge wohl behandeln durfen, welche man daher Sachen nennt, gum Unterschied von dem vernunftigen Befen, das auch Perfon beißt. Ferner: wenn wir das Gittengesets über alles achten, fo find wir jeder Perfon zu ihren guten und erlaubten Zwecken auch behulflich. Wir find alfo verbunden jede als ein Wefen zu behandelnft das unendlich mehr werth ift, als alle Sachen, und um beffenwillen man alles thun foll, was gu feiner Beffimmung bient, De Beffimmung heißt nemlich die Absicht (der Endzweck) wogu etwas da ift. Run ift des Menfchen Beffime mung, daß er vorerft tugendhaft dann aber auch so viel als möglich glückselig werde. Also seht ihr, Kinder, was allen Menfchen das Gittengefet befiehlt.

Sie sollen die Person über alles achten und einander zur Tugend und Glückseligkeit beförderlich senn. Kürzer: Sie sollen sich achten und lieben.

# months established Superiorenesses

Da habt ihr nun schon zwen Hauptgebote, und daben zwen Hauptverbote.

Erstes Hauptgebot. Du follst (fagt das Sittengesetz allen Menschen) jedermann als Person achten, d. i. ihm dasjenige B 3 laffen, was einem vernünftigen Befen gufommt. Rurger: Gen gerecht.

Entgegengesettes Berbot. Du darfft nicht irgend eine Person als blosses Mittel behandeln-oder: Sen nicht ungerecht.

Zwentes Hauptgebot. Du follst jedem mann zu seiner Bestimmung gerechter Weise beförderlich senn. Kürzer: Sen gutig.

Berbot. Du darfft nichts versäumen, was du gerechter Weise zum Besten einer Person thun kannst. — Sen nicht lieblos.

Sier nun einige Benfpiete.

Kain schlug seinen Bruder Abel todt.

Der Pring Leopold von Braunschweig suchte Unglückliche aus den Wellen zu retten mit Aufs opferung seines eignen Lebens.

Die Erzählung Jesu von dem hulfeleistenden. Samariter, Luc. 10, 27, f.

Kann es recht senn: Jemanden sein Eigenthum nehmen oder verderben? — Boses wünschen oder gönnen? — belügen und hintergehen? — sein Bersprechen nicht halten? — unthätig und träge senn? — den Eltern ungehorsam oder bes leidigend senn? — die Lehrer nicht achten? — überhaupt jemanden franken? — Aber was sagt die Bernunft eines jeden, der richtig urtheilt, daß dagegen recht sen? —

§. 15.

Daben bemerken wir noch, daß ungerecht zu fenn schlechterdings das Sittengesetz verbietet. Gute zu äußern verbieten aber manchmal die Umsstände. Bir können zwar immer gerecht senn, aber nicht immer gerechter Weise gütig. Weil man es aber doch wohl gern senn möchte, so ist man darum noch nicht lieblos, wenn man es nicht kann. Daher darf man schlechterdings nicht ungerecht senn, und auch der handelt gegen das Sittengeset, welcher ungerecht ist, um gütig zu senn. Daß er ungerecht ist, das ist nemlich seine Schuld: wäre er aber nicht gütig gewesen, weil er es nicht konnte, so war das seine Schuld nicht.

Benspiele.

Man erzählt von einem gewissen Erifpin, der das leder siahl und den Armen die Schuhe umsonft gab; verdient er nun heilig genannt zu werden?

Pilatus fah wohl ein, daß Jesus ungerechter Beise zum Tode geführt murde; dennoch ließ er es als Nichter geschehen, um den Volke dadurch einen Gefallen zu thun.

Als der Kanser Le opold II. im Jahr 1791 mit den Türken Frieden eingieng, so hatte er Gestegenheit gehabt sein Gebiet zu erweitern, und man sagte, daß er es hatte thun sollen, da er dadurch so viele Menschen mehr glücklich hatte

25 4 machen

machen fonnen. Wie handelte er nun, daß er es nicht that?

Wenn du Schulden zu bezahlen haft, darfit du das dazu bestimmte Geld einem Armen geben, und deinem Glaubiger sein Geld vorenthalten?

#### of spilling \$. 16.

Bir haben Pflichten gegen alle Menschen zu bevbachten, gegen einen wie gegen den ans dern; denn sie sind alle vernünftige Wesen. Ich bin davin nicht mehr wie der andre, und der ans dre nicht mehr wie ich. Indessen kann ich doch in manchen Stücken anders auf mich wirken, als auf andre. Wir unterscheiden darum die Pflichten gegen sich selbst, und die Pflichten gegen Andre. Zuerst lernen wir nun, wie sich jeder Mensch gegen sich selbst, und dann wie er sich gegen andre Menschen zu betragen habe. In der Folge bemerken wir auch, was uns für Pflichten gegen Gott und überhaupt gegen seine Selchöpse obliegen.

Wir stellen uns nun die hauptsächlichsten Gebote auf, zeigen die Anwendung davon auf mehrere Fälle und die daraus entstehenden Ingenden, so wie die entgegengesetzten Versündigungen mit den Reitzungen dazu; überdas noch manche Beweg; gründe, und einige Anleitung, wie man sie am besten befolgen kann.

Erfte .

## Erfte Abtheilung.

## Pflichten gegen fich felbft.

§. 17.

Erffes Gebot.

Erhalte deine Burde. Berbot. Entehre bich nicht felbft.

Berbindungsgrund. Sittlich gut zu handeln ift ja unfer Entschluß (§. 5.) und darin besteht unfre Burde. Wer seine Burde nichts achtet, ist ein höchst verachtungswürdiger Mensch, der das Sittengesetz gar nicht achtet.

Rabere Unwendung des Gebots.

Jesus bewies eine solche Beherrschung seines Willens durch die Vernunft, daß er alle Versuschungen überwand, überall den Willen Gottes that, und die höchste Würde im Leben und Tode behauptete.

Judas ließ sich durch Neigung zum Gelde hinz reißen, ihn seinen grausamen Feinden in die Hande zu liesern; welche Niederträchtigs keit!

Melanchthon hatte nach feiner Gemuthe art viel Reigung jum Born, er hatte fich aber

bon Jugend auf gewohnt, fich zu beherrschen; badurch mar er ber fanfteste, wurdevolleste Mann.

Fris hatte in feinem gehnten Jahre fchon fo viel Gewalt über fich, daß er feine bofe Begierde in fich auffommen ließ, und es war ihm feine großere Freude, als wenn er das Seinige gethan hatte. Er fublte feine Bestimmung, welche ihm einen eblen Stolk oder mahre Gelbfts fchatung einfloffte. Daben bachte er aber auch zugleich mit Beschamung an feine Fehler, und ftrebte defto eifriger nach Bervollfomninung; hieran lernet die mabre Demuth fennen. Run war ben feinen Pflegeeltern ein Bedienter, mel cher allerlen Bofes an fich hatte, und daben fich doch felbft gefiel - das war Eigendunkel. Als eines Tages die Pflegeeltern verreifet mas ren, brachte der Bediente Frigen hitiges Getrante, um ihn zu beraufchen, und dann defto beffer feine Schelmerenen verüben gu fonnen. Fris ließ fich aber durch feine Reigung dazu bewegen, und weil er fich an Achtfamfeit gewohnt hatte, fo mertte er, daß der Bediente heimlich Geld meg: nabm. Er fragte ibn gang bebergt, ob er bas thun durfe; und als ihm der Bediente erft eine foottifche Antwort gab, dann mit Schlagen drobte: fo mard Frit noch beherzter, denn er dachte, es fen feine Pflicht, das nicht zu leiden. Er fah den Bedienten mit Burde an, ergriff ihn ben ber hand und fagte: "Johann, was ihr thut, ift nicht recht; ich bitte euch um alles, thut das nicht."

nicht." Dem Bedienten fiel das so aufs herz, daß er bon dem Augenblicke an Besserung versprach, und auch Wort hielt.

Als Joseph zur Unkenschheit sollte verleitet werden, floh er mit den Worten: "wie sollte ich ein so großes lebel thun, und wider den Herrn meinem Gott fündigen.

Flieht por der Gunde wie por dem Mergften. Freut Euch, daß ihr ingendhaft fend.

Wenn Ihr etwas Gutes gethan habt, so beei) fert Euch das mehr zu thun.

Pruft wohl jede Eurer Reigungen, folgt Euren erfahrnen Führern; widersteht augenblicklich der Begierde wenn es die Pflicht erfordert.

Sort ihr von Ausschweifungen, besonders von Unmäßigkeit und Unkeuschheit, so mögt ihr dafür zurückschaudern. Ach, wenn Ihr, 3. B. in Abssicht der Unkeuschheit gleichgültig werdet, so send ihr in großer Gefahr in Riederträchtigkeiten zu versinken.

Die sinnlichen Reigungen sind die Veranlass fung, daß so mancher Mensch seine Burde wegwirft. Merkt Euch das.

Denkt aber, je mehr Ihr dieses Gebot befolgt aus dem Bestreben Eure sittliche Bestimmung zu, crfüllen, um desto reiner ist Eure Tugend, (§. 9.) und um desto höher steigt Eure Würde. Manche, befolgen es wohl aus sinnlichen Neigungen — ist das wohl ächte Tugend?

Daben

Daben stärkt Euch dadurch, wenn Ihr von den unglückfeligen Folgen hort, welche niedersträchtige Menschen gemeiniglich erfahren mussen; und wie dagegen der Lugendhafte sich des Bensfalls Gottes, der Ehre ben den Vernünftigen, eines frohen Ginnes, mancherlen Freuden, und der herrlichsten Aussichten in die Zukunft zu ersfreuen hat.

#### Total wait \$. 18. home of most

#### 3 mentes Gebot.

Erhalte dein Leben in dieser Welt durch die dazu erforderlichen erlaubten Mittel. Berbot. Versäume kein erlaubtes Mittek zur Erhaltung deines Lebens; sen aber auch nicht feige.

Berbindungsgrund. Gott hat uns dies seine Leben gegeben, um uns in der Tugend zu üben, es darin recht weit zu bringen, und recht viel Gutes zu thun. Wer sich nun um sein Leben oder seine Gesundheit bringt, der ist selbst Schuld daran, daß er weniger tugendhaft wird, und daß er weniger Gutes thut. Was er noch hatte thun und werden können, das hat er alles ben Gott schwer zu verantworten; er begeht große Versunz digungen. Daher sollen wir uns aber auch die Mittel, welche zu unser Erhaltung dienen, zu verschaffen suchen.

Wenn

Wenn wir so das leben nach seinem Zwecke recht schäsen, so werden wir auch einsehen, daß wir dann Leben und Sesundheit ausopfern sollen, wenn es die Erhaltung unsver Würde erfordert. Daher dursen wir auch nur erlaubte Mittel, d. i. solche gebrauchen; woben wir keine Pflicht verlegen. Feige heißt man, wenn man sein Leben der Pflicht es zu wagen oder aufzuopfern vorzieht.

Rabere Unwendung des Gebots.

Je sus erhielt sein Leben so lange bis es seine Pflicht erforderte es aufzuopfern.

Judas bringt sich selbst um das Leben; eine Folge davon, weiler niederträchtig geworden war. Ein Selbst morder ift ein Bosewicht, er mag nun seine Absicht aussühren oder sie nicht ausssühren. Wer leichtsinnig sich um Gesundheit und früher zum Tode bringt, ist ihm ähnlich.

Ein Jüngling reisete mit einem andern. Sie wurden von einem Straßenrauber angegriffen, gegen welchen sich bende wohl hätten vertheidiz gen können. Aber als er den einen anpackte, lief der andre weg; war das nicht feige? war es nicht schändlich?

Johann huß ließ sich eher auf eine marter, volle Urt verbrennen, als zur Berläugnung der Wahrheit bewegen. Das war nicht feige.

Der Cardinal Solis starb in einem Alter pon 110 Jahren. Er behielt alle Seelenfrafte

bis an fein Ende. Allein er hatfe ein nuchternes baben aber doch nicht trauriges leben geführt. Ben seiner Gute war er sparfam gewesen. Er hatte sich täglich Bewegung gemacht. Seine gefunde Secle und sein ruhiges Semissen gaben ihm beständige heiterkeit, welche den Korper ftarkte.

Der König Enrus hatte sich schon in seiner Jugend daran gewöhnt, sich der einfachsten Les bensmittel mäßig zu bedienen, und der kostbaren zu enthalten. Dadurch stärkte er sich zu dem thättigen Leben, welches er nachher ben guter Gesundsheit führte.

Sofrates führte einen feiner Freunde, wel ther über die Theurung des Weins und Honigs flagte, auf den Korn: und Gemufemarkt, und fagte: diese Dinge muffen wohl die besten Lebense mittel senn, weil sie die wohlfeilsten sind.

Eben dieser Beise fagte einst. Biele Menschen leben um zu effen und zu trinken, ich aber effe und trinke um zu leben.

Wir muffen um des Lebens und der Gefunde heit willen Rahrungsmittel, Wohnung, Meidung und andre Bedurfnisse, daher auch Geld haben; dieses mird durch Arbeiten und gehöriges Sparen erworben.

Sophie, herzogin von Pommern, war ben ihren andern großen Lugenden ein Muster der Arbeitsamkeit. In ihrem höchsten Alter verserz tigte sie noch allerled Frauenzimmerarbeiten, und fagte den jungen ben ihr sitenden Personen:

Nicht

Nicht beten, gern spazieren gehn, Bor'm Fenster und dem Spiegel stehn, Biel gered't und wenig gethan, Mein Kind da ist nichts Gutes an.

Kleinjogg zu Wermerschweil im Canton Zürch übernahm sein väterliches Sut sehr versschuldet. Durch seinen wohlgeordneten Fleiß und ein wohleingerichtetes Hauswesen brachte er es zu einem ansehnlichen Vermögen; und weil er daben immer genügsam, ehrlich und so rechtschaffen war, daß er nirgends ein unerlaubtes Erwerb; mittel gebrauchte, so erhielt er die Achtung von Hohen und Riedrigen.

D. J. G. Knapp, der als Aufseher des Bayssenhauses in Halle sich besonders verdient gemacht hat, studierte in Jena. Er war daselbst sehr steißig und eingezogen, und verschwendete so wenig seine Zeit als sein Geld. Als ihm einmahl das letztere ausblieb, genoß er so lange bis er es ers hielt nur Basser und Brod, um nur keine Schulz den zu machen.

Meidet aber den Geit, oder die Begierde und Anhänglichkeit an irdischen Gütern, woben man sie nicht zu ihren Zwecken gebraucht, und in tausend Neitzungen geräth sich zu versündigen. \*) Der natürliche Lebenstrieb, oder auch Muthlosse, keit, Verwöhnung in der Jugend, Trägheit,

\*) I Tim. 6, 9. f.

herrschaft der Leidenschaften, sind die vornehmesten Ursachen der mannigsaltigen Verfündigungen gegen dieses Gebot. Dagegen waffnet euch also durch richtige Schäfung des Lebens und seines Zwecks. Stärkt euch daben durch die Gedanken an die Freuden, welche Gesundheit, Arbeitsamskeit, wohlerwordnes Vermögen und dergleichen mit sich führen.

Aber die reinste Tugend beweiset ihr in Ausübung dieser Pflichten, wenn ihr sie um eure Bestimmung zu erfüllen, oder aus Liebe zu Gott beobachtet.

§. 19.

Drittes Gebot.

Beredle oder vervollkommne dich so viel du kannft.

Berbot. Vernachlässige nichts, was zu beiner Beredlung bient.

Berbindungsgrund. Wir sollen suchen in der Tugend immer weiter zu kommen. Bodurch werden wir aber besser und weiser und können mehr Gutes thun? Gewiß nur durch Einsichten, Geschicklichkeiten und dergleichen, und wenn wir gunstige Lagen und Gelegenheiten haben. Dieses alles nennen wir daher Bollkommen, heiten, weil sie Mittel sind, uns vollkommner, d. i. besser, weiser, im Guten thatiger zu machen. Wer tugendhaft ist, fühlt sich also verbunden nach Bollkommenheiten zu streben, und wer nicht mit allen Kräften darnach strebt, ist wenig oder gar nicht tugendhaft. \*)

#### Unwendung des Gebots.

Der berühmte Spener, ein Mann deffen Name wegen seiner vorzüglichen Gute und wegen des großen Außens, den er in seinem ansehnlischen Wirkungskreise geleistet hat, in den Jahrs büchern mit der größten Achtung genannt wird, brachte schon seine Jugend in einer so ernstlischen Frömmigkeit zu, als man selten ben jungen Leuten sindet. Er vermied sorgfältig die jugende lichen Lüste, Thorheiten und Ausschweifungen. Schon frühe suchte er was Gutes zu sernen, übte sich daben mit unermüdetem Fleise im Guten, richtete seine Sedanken auf Gott; und so ward er einer der trefflichsten Männer.

Doddridge, ebenfalls ein berühmter Mann, welcher der Welt wiel Nußen geleistet hat, war frühzeitig ein nach Beredlung strebender Knabe. Im vierzehnten Jahre fing er an ein Tagebuch zu halten, worein er schrieb, was ihm Gott Gutes geschenkt hatte, welche gute Lehren ihm gegeben waren, welche gute Entschließungen er gefaßt, und was er zu seiner Vesserung gerhan hatte. Auch bewies er in seiner Jugend Menschenliebe,

<sup>\*)</sup> Phil. 3, 12. Gal. 6, 9.

that den Armen Gutes, und ermunterte feine Mitschuler gur Frommigfeit.

Cuflides, ein Gelehrter des alten Griechens lands, schlich sich ben der Nacht mit Lebensgefahr nach Athen, um den Sofrates zu horen.

Diogenes, ebenfalls ein griechischer Weiser, ließ sich von seinem Lehrer Antisthenes lieber schlas gen, als er seinen Unterricht verlieren wollte.

Plato einer der weisesten Manner Griechen: lands, verstand sich dazu, nach Sprakus zum Könige Dionnstus zu gehen, unerachtet er eine beschwerliche und gefährliche Lage mit einer bes quemen vertauschte, blos um mehr Gutes zu fliften.

Joseph fam durch seine Borzüge, besonders durch sein tugendhaftes Betragen daben, ju großen Ehren, und in eine solche Lage, daß er der Retter und Versorger nicht nur seiner Famis lie, sondern auch eines großen Landes ward.

Ein Knabe lernte nicht nur allerlen Kenntnisse sehr gerne, sondern auch Zeichnen, Musik und dergleichen Geschicklichkeiten. Als Jüngling zeiche nete er sich durch seine Bollkommenheiten vor ans dern aus, erwarb sich überall Achtung und edle Freunde. Durch diese Mittel kam er in eine Lage, die für ihn glücklich war, und worin er sehr viel Gutes stiftete.

Ein Madchen übte sich in allen weiblichen Bollfommenheiten, und gelangte dadurch in einen sehr glücklichen Birkungskreis.

Lerne

Levne alfo, was du levnen fannst. Uebe dich in jeglichem Guten.

Bemuhe dich den Menschen nüglich zu werden. Aber alles gus liebe zur Tugend und Weisheit, und um Gott zu verehren, damit es reine Tugend sep. Wie wirst du das nun anfangen? Sagen dir das nicht die angeführten Benspiele?

Hute dich also vor der Trägheit; aber auch vor dem Stolze, wenn du Borzüge bestisch, und dem Neide, wenn du sie an Andern siehest; das sind große Unvollsommenheiten, welche dir Mismuth, Verachtung und allerlen schlimme Folzsen zuziehen. Denke:

"Wer etwas weiß, den halt man werth, Des Ungeschickten niemand begehrt,"

# to the or evening the machandrating a com-

## Viertes Gebot.

Suche auf alle erlaubte Urt dein Wohlsenn zu befordern.

Verbot. Bernachläffige nicht beine Gluck-

Berbindungsgrund. Es ist unfre Bestims mung glückselig zu senn, wenn wir nur vor allen Dingen tugendhaft sind, d. i. unfre Pflichten treulich erfüllen. Da wir uns nun selbst achten, gerecht und gutig gegen uns felbst sen, so E 2 mussen,

mussen wir suchen, unfre Bestimmung gang zu erreichen. Wir sollen also unfre Glückseligkeit befördern, aber darüber keine andre Pflicht vers legen. Wer diese Pflicht gegen sich selbst nicht befolgt, achtet den Menschen und das Sittenger seh nicht wie er soll.

Anwendung des Gebots.

Wenn du gerne murrifch und leicht unzufries den bift, machst du dich dadurch glucklich?

Wenn du etwas Gutes gelernet, oder dir sonft Bollfommenheiten erworben hast, was empfindest du da? Und wenn du dann dadurch den Deinis gen Freude machst, diese dich lieben, und du ben jedermann Ehre haft, steigt dann dein Bergnügen?

Burdest du ein solches vergnügtes leben, wel ches ununterbrochen und dauerhaft ist, weil es aus stillern edleren Freuden besteht, den Ergotz-lichteiten, welche zwar sehr vergnügen, aber nicht lange dauern und eine gewisse Unbehagliche feit zurücklassen, nicht vorziehen?

Durft ihr aber nicht auch folche Ergeglichfeis ten, welche die Sinne ftart beschäftigen, genießen, wenn ihr mäßig daben send, und feine Pflichten verlegt? Und wenn' ihr euch daben wohl befindet, ift's recht, wenn ihr euch ihnen gang entgieht?

Durfen wir aber überhaupt eine Pflicht ver; legen, fo daß wir uns oder Andern Schaden thun, um uns glücklich zu machen?

3eigt

Zeigt es nicht ein edles Gemuth an, welches die Vergnügungen, die dem Geiste oder Körper zurräglich find, und wodurch man zugleich Andern Freude macht, am meisten liebt?

Kann man ohne Tugend mit sich felbst zufries den, und ohne Selbstzufriedenheit glücklich senn? Kann also jemand ohne Tugend zur wahren Glücks seligkeit gelangen?

Wie wollt ihr es also anfangen, um recht glucklich zu werden?

Aber bedenkt auch, daß es daben auf Umstande ankommt, die nicht in eurer Gewalt siehen, und daß es die Borfehung manchmal zu eurem wahren funftigen Besten und eurer Beredlung besser sinz det, euch statt des gewünschten Glück, Leiden zustoßen zu lassen \*)

Suchet nur auch hier reines herzens zu fenn, und strebet immer mehr darnach, diese Pflichten nicht aus bloßem Naturtriebe, nicht aus Eigene nuß, oder Eigenliebe, \*\*) sondern weil es

\*) Darum benke ber Tugendhafte: "Bas ich habe will ich nügen, Fernen Gram nicht scheun; Und sollt ich ein Gluck besitzen, Dieses Glucks mich freun."

Eigenliebe ift, ein Streben nach Wohlsenn aus bloßem Naturriebe, woben man bloß an sich benkt, und sich andern Menschen und den Pflichten gegen andre vorzieht; Eigennus, wenn man alles bloß um seines eignen Vortheils willen thut.

ber Wille Gottes iff, aus pflichtmäßigem Gehor; fam gegen das Sittengefen auszuüben.

Aufgabe, ben dem Schlusse der Lehre von den Selbstpflichten von den Lehrlingen zu beants worten.

Wie wollt ihr es anfangen, um recht gute, und möglichstiglückliche Denschen zu werden.

#### Die Pflichten gegen Undere.

10.194 mail 102 \$. 1021. 1 1010 8

Erftes Gebot.

Uchte in einem jeden Andern die Menschenwurde.

Verbot. Vermeide alles, was die Burbe Anderer herabseht.

Berbindungsgrund. Aus dem §§. 13. und 14. ist bekannt, daß wir jeden Menschen achten, d. h. ihm das zu erhalten suchen sollen, was zu seiner fittlichen Bestimmung, d. i. zu seiner Würde dient. Wir sollen also ernstlich wollen, daß jeder tugendhaft senn könne, und es wirklich sen, d. h. wir sollen in jedem Menschen seine Würde achten. So gebietet das Sittens geses. Wer also nicht alles zu vermeiden sucht,

was die Wurde Undrer herabsest, ochtet das Sitz tengesetz selbst nicht, und handelt doppelt bose, weil er auch Andre zum Bosen verleitet.

#### Unwendung des Gebots.

Den jungen Dion verleiteten die Feinde seines Basers zu solchen Lassern, daß er an Leib und Seele zerrüttet ward, und als er endlich zur Einssicht kam, sich aus Verzweislung zum Fenster herab fürzte; wer war nun davon zugleich Ursache? Wenn du einen Andern etwas Boses thun sabest, und du könntest ihn davon abhalten, und thätest es nicht, wie handeltest du da? Oder wenn du ihm gar dazu behülstich wärest? jemanden durch ein böses Benspiel oder sonst auf eine Art dazu verleitetest?

Jesus war unaushörlich zur Verbesserung der Menschen bemüht. Aber bedenkt auch, durch seine Lehre und sein Benspiel was er ausgerichtet hat. Tausende seiner Zeitgenossen wurden das durch gebessert, und das Gute, welches er gestistet hat, dauert fore und wird ins Unendliche verwielfältigt. Er gab daher vorzüglich folgende Lehren:

"Liebt alle Menschen, auch eure Feinde.

Wehe dem Menschen, durch welchen Aergers niß (d. i. Verführung zum Bosen) kommt!

laffet euer Licht leuchten vor den Leuten, daß fie eure gute Werke sehen und euren Vater im E 4 Dimmel himmel preisen, (d. i. macht, daß durch eure Tugend auch Andre tugendhaft werden).

Berdammet niemanden.

Selig find die Barmbergigen. "

Sollte sich nicht auch durch euch das Gute dies fer und mehrerer Lehren (z. B. Matth. 18, 15. und 12, 26.) vervielfältigen? — Dann befolgt ihr auch die weitere Anwendung dieser Lehren, wie sie seine Schüler zeigen, z. B.

"Lasset keine verführerischen Reden aus eurem Munde gehen, sondern was nüßlich zur Besserung ist, da es Noth thut, daß es aber zugleich anger nehm vorgebracht werde.

Ihr Lieben, wenn etwa jemand von einem Jehe fer übereilt murde, so helfet ihm wieder mit fanfte muthigem Geiste zurecht.

Ermahnet euch unter einander, und beffert Einer den Andern.

Laffet uns unter einander gehörige Uchtfams feit anwenden, daß wir zur Liebe und guten Wersten auch Andre erwecken.

(So auch 1 Kor. 15, 33. 2 Kor. 9, 2. 6, 3. Ephf. 5, 3. 4. 6. 1 Theffal. 5, 14. 2 Theffal. 3, 14, 15. Róm. 14, 13—21.)

Ihr Lieben, so jemand von dem Guten sich verirren wurde, und es führte ihn jemand wies der zurecht, so kann dieser versichert senn, daß er durch die Besserung jenes Sünders, den er zurecht geführt hat, eine Seele vom Tode errets ret, und daben eine Menge Gunden ungeschehen gemacht hat.

Wirst du der Retter einer Geele fenn, Wie wird dich einst das Gluck erfreun.

Einer fomme dem Andern mit Chrerbictung

Was haltet ihr also von den Groben, welche im Neugern dem Menschen keine Achtung beweissen? Oder welche vielleicht gar Andre verspotten, schimpsen, oder sonst beleidigen? — Gewöhnet euch also frühzeitig an eine seine Lebensart, send gegen jedermann höslich; und wenn es der unan ansehnlichste Mensch wäre, der euch vorkommt, so müsse euch der Sedanse mit Achtung gegen ihn durchdringen: es ist ein Mensch, ein Seist, gleich euch zur ewigen Würde und Seligseit von Gott, dem Bater aller Seister, bestimmt.

#### S. 22.

3mentes Gebot.

Erhalte so viel du kannst leben und Gesundbeit Andrer, und sen ihnen zu den Mitteln dazu behülstich.

Berbot. Bermeide so viel du kannst alles was ihnen daran schadet.

Verbindungsgr. Wir sollen jeden Mensschen als Selbstzweck achten (S. 18.), folglich ernstz

ernstlich wollen, daß er bestehen kann. Mfo sind wir verbunden, sein leben, seine Gesundheit, und alles was dazu dient, daß er in der Welt bestehen kann (seine Bedürsnisse) ihm zu lassen und zu erhalten, so viel es nur in unsern Kräften steht, und es die Pslicht unsre Würde zu erhalten ers laubt. Wer diese Gesinnung nicht achtet, fragt nichts nach dem Sittengesetze, welches jeden Mensschen zum Selbstzwecke macht; er handelt also bose,

#### Unwendung des Gebots.

Jesus half vielen Menschen zur Erhaltung des Lebens; er sorgte auch für die Sicherheit seiner Jünger als er gefangen genommen ward. S. das Benspiel von Boltemade zwenter Eurs. 6. 18.

Ben einem Brande in Zittau gerieth auch das Haus eines Kaufmanns in Flammen, worin noch ein eilfjähriger Anabe sich im Schlaszimmer bezfand. Sein Bruder, ein Jüngling von sechzehn Jahren, sprang eiligst die schon brennenden Trepz pen hinan, riß die glühenden Schlösser auf, nahm seinen schlasenden Bruder auf den Rücken, und eilte mit ihm durch die Flamme zurück. Sie wurz den bende beschädigt; sie nahmen also ihre Zuzstucht zur Apotheke, wo der ältere bat, man möge sich nur seines Bruders annehmen, denn mit ihm sep es doch bald aus.

Bu huningen im Elsaß biß 1772 — 1773 ein toller Wolf viele Menschen. Schonemann, eines Raus

Kaufmanns Sohn, wurde auch von ihm ange; fallen; ünerscheocken ergriff er ihn, und hielt ihn, bis ihn die am Thore stehende Wache todtschießen kounte. Er fiarb nun zwar wie alle die von dem Wolfe gebissen waren, an der Buth; aber er sprach: "ich sterbe freudig, denn ich habe mein Baterland von einer sürchterlichen Plage befrent.

Man hat Mittel, Ertrunkne, Erkrorne u. s. w. wieder ins keben zu bringen, wenn man nicht zu lange wartet. Ein Knabe war in der Schule ausmerksam, als dieses den Kindern aus dem Nothzund Hulfebüchlein gezeigt wurde; nach; her war er so glücklich durch diese Kenntnisse einen für todt gehaltenen Erkrornen wirklich wieder zu; recht zu bringen.

Als die Franzosen in dem Herbste 1796 ben ihrem Mückzuge in der Wetterau mehrere Orte aller Lebensmittel beraubt hatten, so eilten des andern Tages die Orte, welche glücklich verschont geblieben waren, mit Lebensmitteln aller Art den Geplünderten zu Hülfe, die sonst hätten verhungern müssen.

Brich dem Hungrigen dein Brod, die im Elende find führe ins Haus, kleide die Nackenden — kurz hilf den Bedürsnissen die zum nothwendigen Unterhalt Andrer dienen durch deinen Uebersins ab. Jes. 58, 5.

Ein Kind hatte schon seine Freude daran, Suh; ner und dergleichen Thiere, welche den Garten seines Nachbars beschädigten, heraus in jagen. Ein ehrlicher Handwerker erhielt von einem Kaufmanne, der ben ihm einzukehren pflegte, eine große Summe Geldes, um sie einige Tage auszubewahren. Der Kaufmann reisete weiter, hatte aber das Unglück unterwegs durch einen Sturz von dem Pferde das Leben zu verlieren. Als der Handwerksmann solches hörte, meldete er es sozgleich den Berwandten des Kaufmanns, und gab ihnen das anvertrante Geld, wovon aber nies mand etwas gewußt hatte.

Gott kob, es giebt auch viele schöne Benspiele von der Zurückgabe gesundener Sachen. Mehrere hierher einschlagende Geschichten in Nochows und in Weißens Kinderfreund, in Salzmans Elementarbuch, in Campens Sitztenbüchlein und andern Schriften, in Gellerts Fabeln und Erzählungen, in Gutzmanns fächsischen Kinders. u. s. w.

Mord — der gröbere sowohl, wenn man die Absicht hat, jemanden um das Leben zu bringen: als der seinere, wenn man durch Unvorsichtigkeit, oder Kränkung, oder Schlagen, oder dergleichen, ihn an seinem Leben, Leibe oder gefunden wohlbehalt: nen Zustand des Körpers beschädigt — ist große Sünde. — Rur ist zu merken, daß es ben der Rothwehr oder auf obrigkeitlichen Besehl, oder in der Erziehung doch sogar Pflicht senn kann, wie in dem zwenten Eursus bestimmter gelehrt wird.

Rauk

fomme

Raub - Diebffahl - jede Art des Bes trugs und der Beschädigungen an dem Gute Un: drer ist ebenfalls etwas hochst straffiches. (1 Thess. 4, 6. Tit. 2, 9 - 10. 3, 1 - 3. Rom, 1, 29. 32. 3, 13. f. Jer. 22, 13. Esech. 33, 14-15.

Durch Leben, Gefundheit und Eigenthum fann

nur allein der Mensch bestehen.

e

Unite tin

Bur Ausübung Diefer Pflichten fonnen uns Die Ehre, die wir dadurch gemeiniglich erhalten, der Dank Andrer, und andre Bortheile aufmuntern. Wir follen es aber dahin zu bringen fuchen, daß und Leben , Dafenn und Wohlsenn der Menschen ohne Ructficht auf eigne Bortbeile beilig fen. the else of the fellow flat of the forment of the

#### \$. 23.

# Drittes Gebot.

Beredle jeden Menschen so viel du fannft. Berbot. Bernachläffige nichts zu feiner Bervollkommnung.

Berbindungsgr. Alle Krafte des Men: fchen, Leibes; und Seelenfrafte, follen im Dienfte des Sittengesetzes fo viel nur möglich wirksam fenn; darin bestehet die inn ere Bolltommens beit des Menschen (f. 17.); dazu soll aber auch die Lage des Menschen geschieft senn, um diese Birffamfeit erhalten und fie beweifen ju tonnen; die außere Bolltommenheit. Wir follen alfo jeden Menschen innerlich und außerlich zu vervoll:

fommnen, d. i. zu veredeln suchen; wer dieses vernachläßigt, achtet nicht das Sittengesetz so, daß ihm an der Ausbreitung der Herrschaft desselben gelegen ist — er handelt bose.

Unwendung des Gebots.

Jesus war beståndig auf die weiseste Art thatig, um das ganze menschliche Geschlecht zu veredeln.

Erzinger, ein Schneidergeselle übernahnt zu Unspach, als sein Meister starb, die Werkstätte, und arbeitete mit solcher Treue, daß die Wittwe bald im Stande war, ihre Schulden zu bezahlen, und noch einen Gesellen halten zu können, da er doch anfangs weder kohn noch hinlängliche Nahrrung ben ihr bekommen konnte. Auch nahm er sich sehr treulich des kranken Kindes an und verband seine Geschwüre.

Lord Baltimore, welcher einige Zeit in der schönen Gegend um kindan an dem Bodenses zu wohnen wunschte, mahlte dazu ein Gut das armen Wansen gehörte, banete ein Haus darauf, fauste die Guter wieder dazu, die vorher ver; außert waren, und übergab ben seinem Abzuge das ganze Gut den Wansen unentgeldlich.

Nougtwed ein arbeitsamer Bauer in Now wegen, welcher in einigen unfruchtbaren Jahren viel Korn geerntet hatte und große Summen das für hatte erhalten konnen, verkaufte es nur an die Durftigsten und zwar in wohlfeilem Preise. In der Theurung 1771 und 1772 gaben verschiedne Kinder in Sachsen die von ihren Eltern empfangenen Weihnachtsgeschenke ihren Lehrern, um dafür Nothleidenden Grod zu kaufen.

Ein Englander nahm alle Jahre einige arme Kinder zu fich um fie zu erziehen. In seinem Alter bat er einen Freund, daß er dieses Gessschäfte fortsegen mochte.

Der herr von Kochow in Nefahn hat sich nebst seiner Gemahlin mit großen Ausopserungen um das Erziehungswesen sehr verdient gemacht.

Von den Persern ruhmen die alten Geschichts schreiber, daß sie die Kinder ganz besonders zur Wahrheit gewöhnten und die Lügen als etwas Schändliches verabschenen lehrten. Möchte das auch ben den niedern Ständen in Teutschland mehr der Fall senn!

Margarethe Riemans, welche lange als Magd gedient hatte, verließ auch ihre bisherige gute Gebieterin nicht in der Armuth, da fie doch feinen Lohn mehr von ihr erhalten konnte.

Suchet überalt Gutes zu befördern, Gal. 6, 10. Machet euch, so viel ihr könnet, an der Seele Undrer verdient; sucht gute Kenntnisse und derz gleichen mitzutheilen; send wahrhaftig und offensherzig, aber auch bedachtsam und zu rechter Zeit verschwiegen.

Berabscheuer die Lügen, Eph. 4, 25.

Helfet gerne dem Nothleidenden. Rom. 12, 15. 1 Petr. 3, 8. Luc. 6, 36. Matth. 25, 35 — 40. Cend überall diensifertig, verträglich, billig. 1 Petr. 4, 10.

Diese Tugenden sohnen mit manchen Freuden und mit Ehre vor den Menschen. Durch diese Betrachtung starke man sich dazu, und durch eigne Vervollkommnung mache man sich geschickt. Aber man bemühe sich auch diese Pflichten ohne Rücksicht auf eignen Vortheil aus reiner Uchtung gegen die Menschen auszuüben.

#### Mbin, 9 10516 310 1 \$4 24.

#### Biertes Gebot.

Suche die Menschen möglichst zu beglücken. Verbot. Vernachlässige nicht die Glückseligfeit Undrer.

Berbindungsgr. Die Menschen sind auch dazu bestimmt, daß sie nach Glückseligkeit streben, so ferne es nur auf erlaubte Art geschieht. Hierzu sollen wir jedem nach unsern Kräften behülslich senn. Suchen wir aber nicht so das Glück eines Menschen zu befördern, so achten wir nicht seine Bestimmung, und begehen also Sünde.

Anwendung des Gebots.

William Penn erhielt einen unbebauten Erdstrich in Nordamerika, der nun nach ihm Penne

Pennsplvanien benannt ist, zum Geschenk. Hier zog er nun fremde Unpflanzer hin, und verwanz delte Büstenepen in herrliche Fluren. So bes teicherte er nicht nur seine Familie, und veranz laßte den Wohlstand von vielen Tausenden, die dieses Land bewohnen.

Attitus, ein sehr reicher Römer begab sich, als er zu Marins und Syllas Zeiten nicht mehr als ein rechtschaffner Mann zu Kom leben konnt te, in die ruhige gesittete Stadt Athen, und brachte ihr einen wahren Segen mit. Durch seine Einsichten konnte er manchen heilsamen Rath ertheilen, durch seinen redliehen Charakter verz mochte sein Ansehen viel, durch seine Gelder half er die nüslichsten Plane aussühren, durch seine Freundschaft beglückte er viele Menschen, und auch an dem Staate machte er sich sehr verdient. Mit Recht begleitete die ganze Stadt den Abzug ihres großen Wohlthäters mit Thränen des Danks und der Wehmuth.

So viel Menschenwohl kann sehon ein Kapita; list, der nur als Privatmann lebt, bewirfen; und wie vieles steht nicht in der Macht eines Staatsmannes, eines Gelehrten, eines Jandels; mannes, Fabrikanten, Handwerkers, Künstlers, Gutsbesitzers, Lehrers u. s. w.!

Wenn Kinder gerne an Geburtstagen ihrer Eltern, Geschwister, Freunde zc. diesen eine Freude machen; wenn sie gerne da wo sie dursen Andere mit Spielen, mit guter Bewirthung u. d. g.

angenehm unterhalten; wenn sie gerne Gefällig; feiten erweisen — was haltet ihr von solchen Kindern? —

Ferne sen von euch alles, was Andern wehe thun konnte; so auch alles wilde, unartige, grobe Wesen. Eph. 4, 31.

Send gegen jedermaun freundlich und leutses lig; beweiset einem jeden, daß ihr ihm gut send. Gal. 2, 22.

Sorgt dafür, daß ihr euer ganzes leben hin: durch Andern recht viel Bortheile und Freude verschaffen fonnet.

Denkt, daß euch diese Tugenden der Gutthäs tigkeit vorzüglich liebenswürdig machen. Aber übt sie auch aus, ohne daben gerade auf euren Bortheil zu sehen, aus reiner Menschenliebe.

Pflichten in befondern Berbaltniffen.

S. 25.

Von dieser Art sind:

1) Die Pflichten zwischen Eltern und Rindern. Die Eltern sollen ihre Kinder gut erziehen; darum sollen die Kinder Folgsamsteit, Gehorsam, Liebe, Zutrauen und thätige Dankbarkeit ihren Eltern, und denen

denen die an Eltern Statt find, beweisen. Eph. 6, 1—4. I Tim. 5, 4.

2) Die Pflichten zwischen Erziehern und Zöglingen. Da sich jene die Erziehung sollen eifrigst angelegen senn lassen, so sind diese schuldig, sich erziehen zu lassen, aufmerksam, sleißig, zutrauensvoll und thätig dankbar zu senn. Bon der Art sind auch die Pflichten gegen Lehrer. Ebr. 13, 17.

3) Die Pflichten zwischen Obrigkeiten und Unterthanen. Die lettern find zum Gehorsam gegen die Obrigkeit, so wie diese zur Beschützung und Beglückung der Unterthanen verbunden. Nom. 13, 1—7. 1 Petr. 2, 13—14.

4) Die Pflichten zwischen herrschaften und Diensiboten. Sie sollen sich das gengenseitig leisten, was sie einander versprochen haben. Die Diensiboten sollen auf alle erlaubte Urt das Wohl ihrer herrschaften befördern und fleißig senn. Man soll sie aber auch gütig und dankbar behandeln; besonders ist das auch die Pflicht der Kinder gegen das Gesinde ihrer Ettern.

5) Die Pflichten zwischen Geschwistern, Freunden, Unperwandten zc. Sie sols len sich vorzüglich gerne mit ihren Diensten bensstehen, dankbar und gefällig senn, und einander gerne Freude machen. Mehrere Pflichten der besondern Berhältnisse sind in dem vollständiges ren Lehrbuche angegeben, weil sie doch erst ben

dem weiteren Unterrichte besser konnen verstanden werden. Die Pflichten gegen Wohlthater, Feinde, Sulfsbedurftige kommen unter den vorigen Geboten vor, die weitere Ausfuhltung aber ebenfalls im zten Cursus.

#### Benspiele.

Doddridge (in England) erzog feine Kinder fehr gut, und behandelte fein Gefinde fehr liebe reich. Er suchte seine Dienstidten durch Liebe dahin zu bringen, daß sie ihre Schuldigkeit thaten.

Ein Postmeister in der Pfalz hatte einen Post, fnecht, der in dem Winter 1783 die Füße erfror, so daß die Zehen mußten abgenommen werden. Als es gefährlich mit dem Anechte aussah ließ er, da sein Anecht resormirt er selbst aber katholisch war, einen resormirten Geistlichen aus dem ber nachbarten Lande hohlen, welches damals dort noch eine unerhörte Sache war. Nach der Gesnesung des armen Anechts bewirkte er ihm auch einen jährlichen Snadengehalt.

Elisabeth Cazotte rettete im Septemb. 1792 in Paris ihren Bater aus den Hånden der Blutmenschen dadurch, daß sie sich ihm, als er ermordet werden sollte, an den Hals hieng, und den Mördern zurief: "Erst mußt ihr mir das herz durchbohren, ehe ihr meinen Vater mordet." Darauf hielt man ein, und die Marseiller riesen Snade.

Der

Der Dichter Pyra schiefte seinen armen Ele tern von der Universität sein Stipendium zu ihrem Unterhalte und litt lieber Hunger.

Der junge Cimon (ein Grieche in dem alten Athen) gieng zu den Nichtern, welche seinen Bater zum Tode verurtheilt hatten, und bat sie ihn an seines Baters Stelle, hinzurichten. — Eben dies that ein junger 15jähriger Chinese, Riefun, und erhielt dafür von dem gerührten Kaiser das Leben seines Baters zum Geschenke.

Die Ctabt Calais mußte fich einft nach einer langen Belagerung an Eduard III. Konig von England ergeben. Er machte ihr aber aus Rache wegen des langen Widerstandes die Bedingung, daß fie 6 der Bornehmsten jum Tode auslies fern follte, wenn sie nicht alle Granel der Plunderung erfahren wollte. Der Befehlichas ber Saint Pierre fragte hierauf, weil er es der guten Gefinnung der Burger gutraute, daß fie niemand zwingen wurden, wer fich uns ter ihnen zeigte, dem Die Tugend lieber fen als das leben, und fich mit ihm fur das Daz terland aufopfern wollte? "Wer folgt?" rief "Ihr Cohn!" rief ein junger Menfch. "Mch mein Kind, rief Pierre, ich foll alfo zwenmal geopfert werden? Doch wer als Schlachtopfer der Tugend, wer fur feine Mit burger flirbt, der hat das befte Biel feines Lebens erreicht. Wer fommt nun, meine Freunde? Dieg ift die helbenftunde." - "Ihr D 3

Better!" rief Jean d'Apre. — "Ihr Bluts; freund!" rief Jak. Vissant. — "Ihr Bers wandter!" rief Peter Vissant. Das sechste Schlachtopfer sehlte noch, und man mußte es durchs Lovs aus der Menge mahlen, die sich zu der Ehre drängten. — Diese sechle Männer wurden nun zum Tode geführt, aber zur allgemeinen Freude durch Vermittlung der Königin begnadigt.

Statt mehrerer Benfpiele nur noch folgens des aus der Bekanntschaft des Verfassers.

Ein Gelehrter, welcher auf einem einsamen Ort ein Umt zu verwalten bat, Ramens ?. ift Bater von einer gablreichen Familie, Die er mit feiner treuen hanslichen Gattin febr aut ergieht. Dafür genießt er auch bas Gluck aute und geschickte Rinder gu haben, die ihre groffte Freude darin fegen, ihren Eltern Freus De ju machen. Jedes bon ihnen bildet feine Rabigfeit aus; fie werden in allen unterrich: tet, was jedem Weltburger nothig ift: auch lernen die Gohne mancherlen Sandwers fe, unerachtet mehrere wegen ihrer porzualis chen Geiffengaben in den Stand der Gelehrten getreten find. Wenn etwa der Geburtstag eines ihrer Eltern ift, dann vereinigen fich die guten Kinder von dem alteften bis jum jung ften, ju einer schonen Fener, womit fie Die Eltern überraschen; jedes fucht dann mit ir: gend einem Berfe feiner Geschicklichfeit ju ers freuen-

freuen. Go finnen fie beständig darauf den Eltern ihre Danfbarfeit und findliche Ehrers bietung ju beweifen. - Diejenigen von ihnen, deren Rrafte fcon berangereift find, erleiche tern die treuen Elfern in ihren Geschaften, die Tochter in hauslichen, und die Gohne bes fonders in Erziehungsgeschäften. Als einer der altesten Gohne, welchen feine Renntniffe und fein gutes Betragen in eine fehr gute Lage ben einem graflichen Sofe, jur Beforgung eines anfehnlichen Gefchafts verfett hatten, horte, daß feine jungern Geschwifter jest einen Lehrer bedürfen, indem der eine Bruder, ihr bisheriger Lehrer, Die Universität bezog, und einige andre Bruder auswarts die handlung erlernten: fo jog er die Pflichten gegen Eltern und Geschwifter allem andern vor, und eilte aus der Fremde von dem Glanze der Welt guruck in bas fille elterliche Sans, um bier durch das Geschäfte der Erziehung gu nugen. Seine jungeren Gefchwifter und einige andre Rinder verdanfen ihm jest die Unleitung gu einem guten, nuglichen und glucklichen Leben. Auf ahnliche Uct wächst jedes Kind heran den wurdigen Eltern gur Freude und Unterftugung, und die gange edle Familie giebt ben ihrer fugendhaften Thatigfeit und ihren fillen Freus den das schönste Bild hauslicher Glückseligfeit.

there is a benchman Timer ben in and Bon ber sittlichen Beschaffenheit bes Menschen.

#### 6. 26.

Der Menfch ift ein vernünftiges Befen (ein Geift,) mit einem thierifchen Ropper (dem Leibe) verbunden. Diefe Berbindung beffeht Darin, daß der Geift (die Geele) in Diefem Leibe lebt und wirft, durch ihn Borftellungen empfangt thromby his to yet the an arran und handelt.

S. 27. Der Geift hat ein Bermogen Borftellungen durch Gindrucke von Dingen ju empfangen, und ein Bermogen Diefe Borftellungen felbftebatig gu bilden nach den in ihm liegenden Gefeten. Er: fferes heißt die Sinnlichfeit überhaupt, bas andere der Berffand oder die Bernunft überhaupt.

#### 28.

Die Ginnlichkeit und der Berftand Dienen gur Borffellung von Gegenftanden, aber auch jum Empfinden und Begehren oder gum Sandeln. Gie machen machen alfo durch ihre Berbindung das Bor: fiellungs; das Gefühl; und das Begeh: rungsvermögen.

# all was reed it, and wern fie and thre Pfichi

ele soft winners . 29 or versit of that Die Ginnlichkeit enthalt den Grund von Tries ben, Reigungen, Begierden, Leidenschaften; (§. 3.) - Die Bernunft von dem Bollen (§. 4.) oder dem handeln (S. 1.) und dem Bewußtseyn des Sittengefeges (S. 10.)

#### 30.

Es ift dem Menschen angenehmer bas ju thun, was ihm Luft macht, und Unluft von ihm ents fernt; oder der Ginnlichfeit ju folgen (S. 4. 6.) ift ihm angenehmer als der Bernunft, dem Gits tengefete, der Pflicht zu gehorchen.

#### S. 31.

Die sittliche Natur (Beschaffenheit) des Mens fchen besteht darin, daß er Bernunft und Ginne lichfeit jum Sandeln befigt, um entweder dem Sittengefete oder ber letteren gu folgen, D. b. gut oder bofe zu handeln. (S. 10.) Wer den Meigungen der letteren folgt heißt daher ein finnlicher Mensch.

#### 32.

Die Menfchen folgen aber lieber der Ginnlich feit. Schon von Kindheit auf liegt in ihnen eine Richtung ihres Willens lieber der Sinnlichs feit als dem Sittengesete zu folgen, oder fich erft darnach umzuseben, mas ihnen angenehmer als was recht ift, und wenn fie auch ihre Pflicht thun, fich lieber durch Bewegungsgrunde als ben Berbindungsgrund (6. 8.) dagu antreiben gu

## (25-1) no lattle en diagna il frun

Diefer Sang gum Bofen ift von jedem Mens schen felbst verschuldet; denn jede Richtung des Willens bangt von feiner frenen Sandlung ab. (6. 4.) Ein jeder Menfch ift alfo bon Ratue bofe, und das wird ihm zugerechnet. (S. 4. 10.)

#### See 34. winden ber mile in

Defto mehr follen wir diefem bofen Sange widerstehen, und ihn zu überminden fuchen. (6. 3. 6.) Das fonnen wir, wenn wir nur wollen; (S. 4.) wir fonnen es in diefer Heber; windung immer weiter bringen; wenn uns gleich ber Sang gur Gunde immer anhangt, fo foll er fich doch immer vermindern.

#### \$. 35.

Ber ibn gu überwinden fucht, ift tugende haft, (6. 5.) wir nennen ihn einen guten Den: fchen, und den, der das nicht fucht, einen bos fen. Go wie feiner im Anfange fogleich gang gut ift, fo wird auch einer nach und nach schlime mer.

mer. Die Beschaffenheit des herzens, daß es entweder gut oder bose ift, heißt sein Charakteter; der Charakter ist entweder gut oder bose.

#### 5. 36.

Wenn die Begierde sich verstärkt, so wird sie Leidenschaft, woben das Nachdenken und die Achtung für das Sittengeset verlohren geht. 3. B. der Zorn. Der leidenschaftliche begeht daher unbefonnene Handlungen, welche er bezreuen muß, wenn er zu besseren Besinnung kommt. Geseht aber, die begienge er auch nicht, so ist der leidenschaftliche Zustand schon an sich sittlich bose (§. 10.)

#### S. 37.

Wenn die Begierde oft kommt, weil sie nicht unter der Herrschaft der Vernunft sieht, so wird sie zu einer bosen Gewohnheit, z. B. das Recken, die Reigung zum Trunk. Es giebt aber auch gute Gewohnheiten durch die Uebung einzelner guten Handlungen, z. B. die Dienstsertigskeit, die regelmäßige Lebensordnung (Diat.)

#### \$. 38.

Eine gute Gewohnheit heißt eine Tugend, eine bose ein Laster, die Gewohnheit bose zu handeln überhaupt — Lasterhastigkeit, gerrade das Gegentheil von der Tugend. (§. 5.)\*)

\$. 39.

Dgl. Gutm. fachf. Kinderfr. II. 5. 6.

Eine pflichtwidrige Handlung aus Uebereilung, Unbesonnenheit, Schmäche ift ein Fohler, eine Schwäche; wenn aber das Bewustsenn, daß diese Handlung bose ift, der Vorsatz sie desunz geachtet zu begehen, oder gar die Bosheit, sie dem Sesetz zum Trope zu thun, daben ist; so ist es ein Laster, ein Berbrechen. Der Tugendhafte ist davon durchaus fren, wenn er gleich immer noch Jehler und Schwächen genug in sich findet.

#### \$. 40.

Erst begeht der Mensch Fehler, ein Fehler zieht den andern nach sich; \*) daraus werden leicht Laster, (S. 37.) und diese führen bald zur Bosheit und Lasterhaftigseit, wovon das die tiesste Stuse ist, wenn man gar nichts Sustes mehr will hören, und daben sich dennoch bemäht, mit sich selbst zufrieden zu senn — der Zustand der Berstockung und heus chelen.

#### S. 41.

Wir durfen also keinen Fehler zu klein ach; ten; denn widerstehen wir dem Bosen nicht im Ansange, so wird die Begierde leicht zur Leidenschaft, (§. 35.) die Schwäche zum Laster

\*) Gutm. II. 78.

ster (5. 39.) ein kaster zieht dann mehrere nach sich z. B. das Stehlen macht leicht zum Lügener u. s. w. und so ist man auf dem gefährzlichsten Wege zum tiessten Abgrunde der kaster haftigkeit. Wie mancher, der in seiner Jusgend kleine Fehltritte begieng, hätte es wohl nicht geglaubt, daß er dadurch in seinen ältern Jahren ein Bösewicht werden würde.

#### S. 42.

Die erften Jehler ber Rindheit find Erag; beit, Eigenfinn und Leckerhaftigfeit. Werden diefe erfien Menferungen des Sanges jum Bofen (S. 32.) nicht fruhzeitig verdrängt, fo gehen daraus Leidenschaften und Lafter mit der Zeit hervor. Die Tragbeit, d. i. das Nachgeben gegen die Gefühle und Begierden, ohne fich die Dube ju geben die mit dem Bis derfiehen verbunden ift, wird in fpateren Beis ten Pflichtvergeffenbeit (Gewiffenlofigfeit) überhaupt; der Eigenfinn, als das Beharren auf feiner Begierde den Grunden der Bernunft jum Trope wird allmählig Bosheit; (5. 38.) überhaupt die Gewohnung die finnlichen Triebe farf werden zu laffen und fie gu befriedigen, welche fich zuerst in der Begierde nach Speise und deren angenehmen Geschmacke deutlich und fark außert, wird dann in andern Lastern als Lafterhaftigfeit überhaupt, fichtbar, wenn die Triebe dagu erwachen, g. B. in der Unfeusch:

heit. Sind nun gar diese dren Grundsehler vereinigt, so bilden sie einen durchaus bosen Charafter. (§. 39.)

#### S. 43.

Ju jeder Zeit kann sich aber der bose Chas rakter in einen guten umändern, d. h. sich bessern. \*) Die Besserung des Menschen besteht also in einer Uendrung der Gesinnung (S. i.) und der Handlungen, so daß sie nun gut und immer besser werden. Je später der Uebergang zur Tugend geschieht, desto mehr sind die Laster eingewurzelt und desto schwerer ist er. Wie übel thun daher diesenigen, wels che ihre Besserung verschieben!

#### 5. 44.

Wer sich wahrhaftig bessert, ist 1) ungut frieden über sich selbst weil er bose ist, d. h. er empsindet Reue; aber 2) er will auch nicht mehr bose senn, er sucht also das gethane Bose so viel möglich wieder wegzuthun und gut zu machen. Daraus folgt, daß man wiedererstatten, um Berzeihung sich bemühen, Genugthung leisten ze. muß, aber, daß man sich selbst auch nicht schont, und den Borsat besser zu senn, damit

<sup>\*)</sup> Gutm. II. 41. bgl. auch die Gefchichte, welche Lut. 15, 11 fgg. ergahlt wird.

fogleich auszuführen anfängt, daß man sich willig der Strafe und den Besserungsmitzteln unterwirft. Das seht ihr wohl schon manchmal an gutgearteten Kindern. Wer das nicht thut, dem ist es mit der Besserung kein Ernst.

#### S. 45.

Je früher das Kind anfängt, den Hang zum Bösen zu überwinden, desto leichter wer, den die weiteren Fortschritte in der Tugend. Wenn der Anfang so frühe geschehen ist, daß sich das Bewußtsenn davon in der Kindheit verlieret, so erscheint die Tugend als angeboh; ren, unerachtet sie wirklich durch Frenheit des Willens entstanden (selbsterworben.) ist (§. 4.) Wie weit kann dieser Charakter es nicht in der Tugend bringen.

#### 9. 46.

Die erste Aeußerung des tugendhaften Charrafters in der Kindheit ist Folgsamfeit, d. i. die Reigung sich Gesetzen zu unterwerz sen. Denn da das Kind sich noch nicht selbst Gesetze geben kann, so folgt es gerne andern (den Eltern,) wenn es gerne recht handelt. Was in reiseren Jahren Achtung der Menschenwürde überhaupt ist, das liegt in dem Gesähle der Folgsamseit des Kindes. Daher entwickelt sich daraus Liebe, Unterwerfung

die Bucht, Dankbarkeit, Gefälligkeit, Dienste, fertigkeit, Ehrbegierde, Fleiß u. f. w.

#### \$ 47.

Es giebt verschiedene Stufen der Tugend.
1) Benn man ben einem guten Borfat doch

1) Wenn man ben einem guten Vorsatz doch oft den Reigungen folgt — schwache Tur gend.

2) Wenn man seine Pflicht zwar gewöhnlich thut, aber mehr aus Bewegungsgründen (§. 8. sinnlichen Triebfedern) — unlaus tere T.

3) Wenn man immer ftarker im Rampfe wird und nicht bloß das Verbotne unterläßt sonz dern auch mehr Uebung befommt, selbst mit Ueberwindung aller Reigungen das Gebotene auszuüben, wenn man so beständig strebt, aus reiner Pflicht zu handeln — manns liche E.

4) Wenn alle Handlungen mit den Geboten übereinstimmen, und alle aus lauterer Acht tung für die Pflicht geschehen — vollens dete Lugend. Von dieser stellt uns Jesus in sich ein Muster auf. (S. m. W. 2ten E. Einl. C. 8.)

#### §. 48.

Wir beurtheilen unfre handlungen und uns fern Chavakter; diese Anlage heißt das Ges wiffen. Finden wir die handlung die wir begans

den

begangen haben der Pflicht gemäß, fo erheitert uns ein gutes Gewiffen, finden wir sie aber der Pflicht juwider, fo beunrubigt uns ein bo fes Urtheilen wir jedesmal erft, ob auch das was wir thun erlaubt oder recht fen, weil wir nicht unrecht handeln wollen, fo find wir ges wiffenhaft: vernachläffigen wir aber diefes Urtheilen, fo find wir gewiffenlos.

Ingentification of

Daben haben wir ein Gefühl der Uchtung gegen das Sittengefet, welches uns mit der unanges nehmen Empfindung unfrer Unwürdigfeit qualt, wenn wir bofe handeln, hingegen eine gang be: fondre Luft gemahrt, weim wir gut handeln: diefes heißt das moralische Gefühl. im Ceanbe'iff Nadregn richten, d. i. ven Werth

ebres Marafreys und Die eftergeleung barter gu Das Gewiffen und das moralifche Gefühl find uns jum moralisch Guthandeln überaus wichtig. Bor der That treibt es zun Pflicht, mahrend der That farft es in der Pflicht, oder erschwert die pflichtwidrige Sandlung; nach der That bewirft es entweder Gelbstzufriedenheit oder Reue als Mittel jum Fortschritt in der Eugend. and gal

#### S. 51.

Das Gemiffen urtheilt, daß ber Gute Boblo fenn, der Bofe Uebel verdiene, d. i. daß jedem seine Handlungen zugerechnet (§. 4.) wer? note

ben muffen entweder jur Belohnung oder gur Bestrafung.

Schiffen. Artheitegebie Bocenal erff. an onch

Gott nur allein kennt den Charafter (das Herz) des Menschen und weiß genau zu bestimmmen, was er verdient; auch ist er allein im Stande zu vergelten (d. i. zu belohnen und zu bestrafen, Rel. § 30.), Der Tugendhafte überläßt sich also gerne der göttlichen Gerechtigs feit, und schon aus diesem Grunde führt die Tuzgend zur wahren Gottesverehrung.

towns wir before the state of the same bear formers, and same formers, and agree of the bear of the be

Der Tugendhafte bescheidet sich, daß er nicht im Stande ist Andre zu richten, d. i. den Werth ihres Charafters und die Vergeltung dasur zu bestimmen. Aber er ist desto wachfamer und aus richtiger in Rücksicht seines eignen herzens; und wenn er gleich mit seinem tugendhaften Bestrebent überhaupt zusrieden ist, so fühlt er sich doch noch nie was er senn soll. Er sucht sich kennen zu sernen, beständig zu veredeln, und sinnt auf die besten Mittel wodurch er es kann.

Charles Committee and the committee of the confidence of the confi

Von

Von den Mitteln zur Uebung der Tugend.

# the and root handless contributed from

ted suffered statements and appropriate

Unste Natur ist so beschaffen, daß wir durch Uebung, d. i. durch mehrmalige Wiederholung einer Handlung sie leichter thun, sie zur Gewohns heit machen, oder eine Fertigkeit darin ers langen können. So entstehen körperliche und geistige Fertigkeiten.

## 12 : 15 m of \$5. 55. m The old

Die Tugend soll zur vollkommensten Fertigkeit, mithin ganz natürlich (zur andern Natur) ben uns werden. Sie muß also vor allen Dingen geübt werden. Ze früher man mit dieser llebung anfängt, und je mehr Anstreugung man darauf verwendet, desto weiter bringt man es darin.

### 10.000 0338.0 36.0 00

Es giebt Erleichterungsmittel zur Bestörderung der Tugend, indem man von dem leichteren zum schwereren fortschreitet, auf ähnliche Art wie in Erlernung der Sprachen, der Runfte zc.

#### 5. 57.

Diese find 1) gewisse Gefühte, 2) Gedanken, 3) Gesinnungen, 4) handlungen.

#### §. 58.

Solche Gefühle find alle Zustände der Luft ben guten handlungen und der Unluft schon ben dem Gedanken an pflichtwidrige handlungen, 3. B. Freude am Bohlthun, an der Arbeit, Berdruff über Streit.

#### \$. 59.

Gerner gehoren zu diefen die Tugend begunftis genden Gefühlen:

1) die naturliche Liebe gu den Els tern ic. als Mittel der Folgfamfeit; 2) Dant; barfeit, welche uns auffordert die Menfchen ju achten und ju lieben; 3) der Erieb geach tet und geliebt ju fenn (ju gefallen,) welcher und zu einem guten und liebreichen Be: tragen verhilft; 4) Schambaftigfeit, um von bofen Gedanken und handlungen das unver: dorbne Berg entfernt gu halten; 5) der Ginn fur das Schone und Erhabne, welcher Das Berg den reinften Tugendfreuden, der Uneis gennüßigfeit und der Ueberwindung aller finnlis chen Triebfedern eroffnet; und eine Folge Des lets tern 6) eine Luft an feiner eignen Rraft, wenn man fich in dem Ingendfampfe über alles erhebt. erhebt. Diefe Sefühle muß man fuchen ju unters halten, zu beleben, zu üben.

## Deliberto Set 60. 12 june do ce hix

Die Gedanken, welche zur Tugendubung hauptfachlich dienen, find gemiffe Begriffe, welche Die Bernunft denft, um uns bas Beffreben nach Pflicht ju handeln, wichtig ju machen. Bon der Urt find: 1) Die Borffellung von der Befchafe fenheit und Wichtigkeit der Pflichten und der Eugend an fich; 2) die Vorstellung von den wichtigen Folgen; und damit find verbuns den 3) alle Gedanken an Gott, unfer ewiges Dasenn — an die Religions mabrheiten überhaupt. Diefe Gedanten muß fen wir fo uben, daß fie uns ju rechter Zeit mit gehöriger Starte vorschweben; die lettern muß fen aber fenerlich bleiben, d. B. fie durfen nicht durch allzuhäufige Erweckung ihren farken Eindruck verlieren.

#### S. 61.

Die Gestinnungen (§. 2.) sind hier solche Borsage, wodurch das Rechthandeln befördert wird, nemlich 1) überhaupt der Borsaß ims mer besser zu werden; 2) Haß gegen das Böse; 3) Liebe gegen alse Mensschen; 4) Muth, Entschlossenheit, Aussharren, Enthaltsamseit, Mäßigkeit\*) alles auf das psichtmäßige Verhalten angewandt.

€ 3 % 62.

Dergl. Gutm. II. 82. 83. 93.

### entere Diele Geliche 1 62 1 1900 delle adelle

Zu den hier gemeinten Handlungen gehösten 1) überhaupt alle pflicht mäßige Handlungen weil sie die Fertigkeit im Rechthandeln vermehren; insbesondre aber die, wodurch die schon bemerkten Mittel (S. 56.) hervorgebracht werden. Diese sind 2) die Andacht, 3) das Sebet, 4) gewisse Unstalten.

# 5. 63. etalia c

Die Andacht ist eine Richtung der Aufmerke samkeit auf Religionswahrheiten, so daß ein lebs haftes Sefahl damit verknüpft ist. Sie kann nur zu Zeiten Statt finden (§. 59.) und zwar danu, wenn wir dazu fähig, d. i. gestimmt sind, inz dem die Borstellungen, welche zur Erweckung dest felben bentragen, rege sind.

## §. 64.

Das Gebet ift eine Andacht, woben man Gott die Gefühle, Gedanken, Gefinnungen seines herzens vorträgt. Es ift entweder Bitte, oder Dankgebet oder Lob; legteres ein Ausdruck der Gefühle und Gedanken über Gottes Eigens schaften.

#### §. 65.

Das Gebet muß aber andächtig und der Verehrung Gottes angemessen sent. Man braucht es also nicht gerade durch die Sprache Sprache auszudrucken; man muß daben vorzüg! lich Glauben an Gottes Beiligfeit, Gerechtigfeit, Gute, Beisheit und Allwiffenheit beweisen; es muß alfo in einer Demuthigung des hers gens vor Gott beffeben. Wenn man Gebete nachbetet, so muß man daben nachdenken, um die Worte zu verstehen.

13) of motion to Das Gebet des Tugendhaften wird erhorete D. h. Gott gewährt ihm feine Bunfche, wenn es ihm gut ift; und weil der Tugendhafte das nicht anders verlangt, fo ift er auf jeden Kall daben beruhigt. Auch ffarft es in der Tugend gar febr, und wird die Bitte um Tugendfraft fogleich erfülleten nicht eine auber Gent gegeben Bertalte

#### 5. 67.

Wir fonnen überall und ju jeder Zeit beten. Allein das Gebet fann nur dann andache tig fenn, wenn es zu Zeiten und an Orten geschieht, wo wir fren von Zerftreuungen gehorig dazu ges stimmt sind (§. 63.).

#### and the property of the party of the property of the property and the property of the property Super dup water \$+ 68.

Die Unftalten, welche dazu dienen uns theils zur Andacht zu ffimmen, theils Gedanken und Gefinnungen, welche Tugendmittel find, gu erwecken, beißen Erbauungsanftalten. Sie find unferm Bergen febr nuglich, wenn fie eine zweckmäßige (fenerliche) Einrichtung haben: es mögen nun häusliche (Privats) oder deffentliche Erbauungsanstalten fenn.

#### 100 to 000 \$.00 69.0 1100 100 500 500

Es ist gut, daß zu den öffentlichen Erbauungs, anstalten gewisse Tage — Feyertage — vers ordnet sind, damit unste Geschäfte weder darunster leiden noch auch die zu Zeiten so nöthige Ersbauung stören. Man soll diese Feyertage zu ihrem Zwecke benusen, die obrigkeitlichen Versordnungen in Absicht der Feyer befolgen, die gotstesdienstlichen Versammlungen besuchen, die Relisgionsgebräuche beobachten — kurz, die Feyertage heiligen, damit man durch dieses Mittel zu seiner eignen und andrer Menschen Veredlung wirke.

#### 

Allein kein Tugendmittel darf mit Berlehung einer michtigeren Pflicht gebraucht werden; es wäre ja alsdann nur ein Mittel jum Bösesthun. Daher mussen wir unser Andachtsübungen mit den Berufsgeschäften, unser Beten mit Arbeiten ju verbinden suchen. Daher darf man auch gegen obrigseitliches Gebot keine Feyertage halten; und Werke die zur Erhaltung von Menschenleben nothwendig sind, mussen auch an diesen Tagen gesschehen. Ein Theil dieser Tage kann auch zu ers laubten Bergnügungen angewandt werden. Uebers haupt

haupt kommt ben der Feper solcher Tage das meiste auf obrigkeitliche Verordnungen an.

pie menter inm in file biffate, word angenen nie

Damit nicht eine wichtigere Pflicht durch den Gebrauch der Tugendmittel leide, so bediene man sich des Rathes weiser Menschen. Kinder, Jüngs linge und Mädchen sind glücklich; wenn ihre Erzzieher sie darin weislich leiten.

und da spifest, in die Kelision univeriedies wurde. Is chipsee et eine gedie Geruchigung datur ruenst er doeder, das Sose ihm das skebel aufder

leger haire, 'n 10 ee geneiß wohl mit ihm maste. Gois gidrelich ruhler fich PF bebe Wedochen, weine es lor celude i beeneigen voor une exception een

Kluges Berhalten der Tugendhaften.

produced the man bearing the feet of a cheer comments

Die fleine Henriette machte durch ihr frehlisches Wesen ihren Eltern viel Freude. Der altere Bruder Karl war zwar auch eben so folgsam und liebte das Gute: allein der gute Knabe mußte von Kindheit auf viel Schmerzen an seinem Augens übel erleiden und manche schöne Freude entbehren. Wenn er dann zuweilen so verdrießlich vor sich dahin saß, so kam die heitere Henriette gessprungen, liebkosete ihn, suchte ihm eine Freude

zu madren indem fie ihm etwas Unterhaltendes porlas, oder ihn mit einem Geschenk übervaschte. Much erinnerte fie ihn manchmal baran, mas Die Rutter ihm zu fagen pflegte, "die Menschen, welche fich den unangenehmen Empfindungen überließen, und fich nicht auf vernunftige Urt er: laubte Freuden zu verschaffen suchten, waren Thoren: -- er mare fo gut; er folle doch auch flug fenn, und fur fein eignes Wohlbefinden gehörig forgen. " Rarl fabe auch felbft ein, daß Durch Geduld die Schmerzen gelindert murden; und da er jest in der Religion unterrichtet wurde, fo fublte er eine große Beruhigung daben. menn er dachte, daß Gott ihm das Uebel aufers legt hatte, und es gewiß wohl mit ihm mache. Wie glucklich fühlte fich bas liebe Madchen, wenn es ihr gelang ihren Bruder aufzuheitern! Die Eltern faben mit inniger Luft den un fch ul Digen Bergugungen ber guten Rinder gu, und wo fie nur fonnten waren fie ihnen dagu behulflich. Bald halfen fie ibnen an ihren Ratus ralienfamimlungen, bald waren ce angenehme Gartenarbeiten, bald muntere Spiele, moben der Rorver und die Geele fich mohl fublte, bald Ges fellschaften guter Rinder, und dergleichen mehr, wodurch fie die Kindheit der ihrigen froh machten. Daben bachten fie aber auch darauf ihren Rindern gu einem dauerhaften Lebensgluck gu verhels fen. Gie gewohnten fie daber an eine gefunde Diat, an wenige Bedurfniffe, an Drde nung nung in allem und an regelmäßige Arbeits famfeit; aber auch daran, daß fie manchen Wunfch aufgeben mußten, und fruhzeitig empfanden, wie es in der Belt nicht im mer nach Bunsch gehe. Und weil die Kinder tugendhaft und religios waren, fo lernten fie ihre gaune beherrschen und verwahrten fich frube Beitig gegen jene Ungufriedenbeit mit der Welt, welche manche Menschen so unglücklich macht. Die Geschicklichkeiten und Renntniffe, welche diefe Kinder erhielten, gaben manche anges nehme Stunde und daben frohe Aussichten auf Die Bufunft. Benriette 3. B. zeichnete und flicfte recht artig. Rarl machte gute Fortschritte in Der Mufit; oft fangen bende fchone Lieder gufammen; furg, fie lernten viel, und alles was fie lernten, machte ihnen Freude. Das Madchen lernte bes fonders gerne das, was zur Bestimmung des weiblichen Gefichlechts dient: und Rarl nahm ju in Kenneniffen und Geschicklichkeiten, wie fie der mannliche Beruf erfordert; ohne daß et jedoch fich jest noch zu einem Geschafte bestimmen fonnte, wodurch er einmal in der Welt fich nugs lich machen wollte, denn das fonnte er jest noch nicht beurtheilen. Auf jeden Sall mar es den Eltern febr lieb, daß er allmablig fein finftres Wefen in einen gewiffen Ernft übergeben ließ, der sich jest lieber als sonst mit jugendlicher Muns terfeit verband. Der Krobfinn des Madchensblieb ju gutem Gluck fur daffelbe und feine funftige Ber ftime

stimmung auch felbst ben beschwerlichen Seschäften, Denen es sich mit der Zeit unterzog, in seiner Seele so herrschend, daß ihm die Arbeit unter beständiger Lust gleichsam von den Sanden floß.

ridely sid then only wedge defined from were Die benden Rinder famen nun nach und nach in manche Gefellschaft: aber ihre Eltern liegen fie boch in feine andre, als die von wohlgefits teten Menfchen fommen, damit fie nicht etwa schlechte Sitten lernten. Go aber war es nicht anders zu erwarten, als daß fie febr leicht ein außeres Betragen annahmen, woraus ihre guten Gefinnungen bervorleuchteten. Gie wußten 3. B. nicht genug ihre Dienftfertigfeit, Gefal ligfeit und Ehrerbietung einem jeden gu bes meifen. Sier fonnte man feben, daß frube Eugend den Jungling und bas Madchen mit einer Unmuth verschönert, Die fich im gangen Betras gen, in jeder Bewegung ihres Korpers, in ihrem Reden, in allem, darlegte. Dhne gerade gefale Ien zu wollen, gefielen fie uberall. Diefe Unmuth zeigte fich am liebenswurdigften in der edlen Schambaftigfeit henriettens und in Raris Bescheidenheit. Auch in der Beobache tung der hergebrachten Zeichen der Achtung, welche man den Menschen schuldig ift, & B. in den Begrußungen, Berbeugungen und deraleichen, welche fie unter der hand lerne ten, zeigten fie Diefes gefallige Befen. Es war ihnen alles naturlich, alles wie einer reinen

reinen Seele entfloffen. Ihre Rleidung mar ge: fallig und reinlich, ihren Rorper trugen fie regelmäßig und daben ungezwungen, ihre Glieder bewegten fich fren. Tedermann hatte diese Rinder gerne, und wenn ihnen auch jemand nicht gut batte fenn wollen (auch den besten Kindern fann das begegnen, ) fo nothigte Die herzensgute, welche aus ihrer naturlichen Freundlichfeit hervor blicfte, dagu, daß man ihnen gut fenn mußte. Auf folche Urt waren ihre außern Sitten durchaus gebildet, und durch ihren guten inneren Charafter belebt, mit einem Borte, fie befagen mabre Artigfeit. Bald brachten fie es dahin, daß fie mit allerlen Mens schen umgehen fonnten, und da fie uberall leutselig waren, das Gute an Andern gerne bemerften, fein Bergnugen in fchlech: ter Gefellschaft fanden, fich am liebften gu den guten Kindern ihres Alters hielten: fo verschafften fie fich dadurch manche Freuden und Bortheile. Gie fanden auch unter ihres Gleichen liebe gleichgeffimmte Geelen, Deren Freundschaft ihnen den Frubling ihres lebens verschönerte und veredelte. In ihrer haus: lichen Gefellschaft, ben ihren Eltern, fuhle ten fie die Bonne, welche da empfunden wird, wo man Gin Berg und Gine Geele ift. Much das Gefinde befand fich wohl ben ihnen, und fie fich daher auch ben ihrem guten Betragen ge? gen das Gefinde. Ueberhaupt mar es die großte / Buft Diefer Rinder Undern Frende in machen. Luft war ihnen alfo die Mus; abung jeder Pflicht, und ihr Benfpiel bes mies, daß tugendhafte Rinder den ficherften Weg zur mabren Glückseligfeit geben, der Bild grod

ieniano nichi que parte fent mouth (culti cen

boffen kindeen farm one begenreu. fe norde ge pre servene mies, aveide aus inner mantel beir Released to the between bildies dated bat in the three desired Witten Died Las debitbers und belieb them clared innotes Courages believe mis chant Modern for the first transmit of the State o by school he to Cabling bay no mic alleries Michael febrier ansacten founten, and ba ne secraf. lenistella carent, bas Ence an eliperit saidal as meridines Puder Weller and de orien ne a state in a fill the property the ball the state of the land t ben and the Cartest of the Period and the Cartest Cartest not be a substant free bod with the national of und Bon Cole, Cite fonden und language on Street and the work bear inches Sedent bear Reclinations there are dented there being personne une percontie. In theer and appression elden Gereiten att, ben ibren Etrem en in ten die bil admine notice od empfunden unio. the man, Cold soft and Char Swell land Chart over Chart belond fire week of there can he fice bolies and ben force trainer Britanice acc orse one giernos. Morelland rums es ole a contra 3wenter

Zwenter Theil. Die moralische Religionslehre. gewöhreite, wollt boch biebe ver senes fane e radig 1888. Din aurisis, prises his trans in heis Bergen fen Betreftsenter Banning. "Ten: It is now with you self so manage things gale, welly but the origin aloge market fangigen, bind auch andre Menfichen nicht. Ge mo, bon ne win manches Gute aben, bas at the entirestioner, and took and there martigen, englangen. Milletin prouse ubis the state uniter, more we been 260, the tines is is a in personnen batten? daß matches replicate factors make the conthe me the tender, and of water, make

到这是这些事情的 翻 有 选择的 Zwenter Theil. Die mobilische Religionolehre, Erfter Curfus der Religionslehre.

#### S. I.

Wilhelm hatte frühzeitig schon allerlen Naturkenntnisse; er dachte gerne nach, und fragte gewöhnlich, woher doch dieses oder jenes kame? Daben liebte er seine Eltern, war ihnen folgesam, und Dankbarkeit gegen sie ward in seiznem Herzen die herrrschende Gesinnung.

### S. 2.

Jest sah er nun wohl ein, daß es manche Dinge gabe, welche die Eltern nicht machen konnten, und auch andre Menschen nicht. Er sah, daß sie ihm manches Gute gaben, das sie auch erst anderswoher, und doch nicht von Menschen empstengen. Wilhelm wollte nun d. B. gerne wissen, wem sie das Obst, die Blumen u. d. g. zu verdanken hätten? daß sie manches gepflanzt hatten wußte er wohl, aber wie das komme, daß es wachse, wollte

er gerne wiffen, oder vielmehr: wer die Ges wachse so mache?

### S. 3.

Der Bater sagte ihm, daß das frenlich jes mand sen, der das so mache. Und daß er es sehr gut menne, da er so vieles Gute und Schone mache, bemerkte Wilhelm selbst daben. Sein herz konnte es kaum aushalten, bis es dem guten Geber dankte. Rührend war es die Aeußerungen dieses guten Knaben zu horen. Er wünschte mehr von ihm zu horen und zu wissen, wo er sep.

### 5. 4.

Ausführlich konnte ihm der Vater jest noch nicht die Fragen alle beantworten: aber er führte seinen Wilhelm darauf, daß er von selbst von dem unbekannten Wohlthäter mansches begriff. Wilhelm bewunderte nemlich die künstliche Einrichtung der Gewächse, und urstheilte, daß der gütige Unbekannte doch nicht wenig Verstand besissen musse; und da er das so gemacht, wie er es ausgedacht, so hätte er einen Willen, der viel ausriche ten könne.

### S. 5.

Wilhelm verglich diesen Wohlthater mit seis nem Bater, der auch so vieles machen konnte, und und so viel Verstand hatte, und es so gut meynte. Was war also natürlicher, als daß Wilhelm ähnliche Gestinnungen gegen ihn wie gegen seinen Vater fühlte. Er dachte von Anfang nur mit Dankbarkeit an ihn, jest aber auch mit sehr großer Achtung.

### S. 6.

Dieses Nachdenken wurde ben gelegner Zeit weiter fortgesett. Während dem vermehrten sich Wilhelms Naturkenntnisse merklich; auch lernte er manches von der menschlichen Seele. Da sah er immer mehr ein, wie groß die Sute jenes Wohlthäters sep, wie er überalt alles auf das beste gemacht habe, oder mit einem Worte (das Wilhelm nun hatte gebraus chen lernen,) wie er so weise und wie groß seine Macht sep. Seine Bewundrung, Uchstung, Liebe und Dankbarkeit gegen ihn wuchz sen täglich.

### S. 7.

Wilhelm begriff nun leicht unter der Anleistung seines Baters, daß jener Unbekannte machtiger, gutiger, weiser sen, als irgend ein Mensch, den er kenne; selbst als sein Bater; er musse also mehr als ein Mensch senn. Wir können es uns nun auch erklaren, war rum er die Benennung: der wohlthätige Geist lest am schicklichsten fand.

F 2

Diese Benennung diente zugleich dazu, daß Wilhelm einsah, es sen ben diesem Geiste vieles anders als ben Menschen; man musse sich also nicht vorstellen, daß es mit ihm so sen als mit Menschen. Daher könne man auch nicht begreisen, wo dieses Wesen her kame, wie es überall in der Welt wirksam senu könne; darum könnte man ihn auch nicht sehen.

### 5. 9.

Es dauerte indessen einige Zeit bis diese Gestanken hinlanglich entwickelt waren. Runlenkte sich aber Bilhelms Nachdenken mehr auf den Berstand und Willen dieses Geistes. Er sah aus dessen vielen durchaus vortresslich eingericht teten Werken, daß er überaus viel wisse, und das alles sehr genau wisse,

### §. 10.

Unmöglich konnte sich es B. anders denken, als daß der gutige Geist wolle, die Menschen sollten recht gut senn; \*) daß ihm die Tusgendhaften nur gefielen und er die sen vorzüglich Gutes thun werde. "Aber weiß er auch, wie ich es menne?" fragte daben B. seinen Bater.

§. II.

<sup>\*)</sup> Bergl. hierben Allgem. Einl. Iften E. 5. 2.

#### S. II.

"Du fiehft, mein Rind - war die Antwort wie er alles, was er gemacht hat, genau fennen muß: und uns hat er ja auch gemacht. weiß fogar mas du denfeft, wenn du es gleich nicht fagft. " - Das war schon fur das Berg des guten Knaben genug, das fcon langft wunschte, feine liebevollen bantbaren Gefinnuns gen dem gutigen Geifte fagen gu fonnen. - //D rief 2B. boll Freude jest aus - Gutiger, fo weißt du ja, wie lieb ich dich habe! ich will auch nun recht gut werden, daß du und meine Eltern Freus de an mir habt — ach, ich war bisher noch nicht vecht gut!" - Mit Thranen der innigsten Rube rung in den Augen vereinigte der Bater fein Ges bet mit dieser herzensergießung seines edlen Wilhelms.

### S. 12.

Runmehr lag ben dem glücklichen Bater alles daran, ben seinem Sohne diese Sesinnungen ges gen Gott (wie er von jest an den erhabnen Seisk nannte) zu verstärken, und das ward ben B. Herzen nicht schwer. Dankbarkeit, Liebe, Folgs samkeit, Ehrfurcht, und ben begangnen Fehlern Demüthigung gegen Sott waren in diesem Herzen schon innigst zusammen verstoffen; diese Tusgenden wurden nun von Tage zu Tage stärker und lebendiger. B. dachte oft daran, wie er

Gott wohlgefällig handeln wolle. Er lernte, daß man es nur dadurch könne, wenn man seine Pflichten eifrig thue. Leichter ward es ihm nun die Reihungen der Sunde zu besiegen, leichter übte er seine Tugenden auß; er war jest tus gendhaft und gottverehrend zugleich. So pflanzte der weise Bater in seines Sohnes Herz frühzeitig Religion.

### §. 13.

Indessen wurde der Wunsch des Knaben, Gott naher kennen zu lernen, doch immer stärker, unz erachtet er begriff, daß er aushören müßte Mensch zu senn, wenn er sich jenen erhabnen Geist nicht mehr menschlich sondern seiner würdiger vorstellen wollte. Ben Gelegenheit eines Todesfalls siel ihm der Gedanke: Aushören Mensch zu senn, ungewöhnlich stark aus. Der Bater bez nußte diesen Augenblick und fragte ihn: "Wie wenn nun der Geist des Menschen dann forts lebte? —" Wäre es nicht möglich, daß nur der Leib stürbe, und der Tod diesen von dem Geiste trenne?"

### 5. 14.

Dieses mußte dem Knaben sehr auffallen, ihn aber auch sogleich auf die Gedanken bringen, daß der entbundne Geist Gott wohl naher kame, und ihm ahnlicher werde. Da nun jest wieder seine Ausmerksamkeit auf die Gute, Weisheit und Macht Macht Gottes gelenkt wurde, und er gewohnt war in ihm die Ursache \*) alles Guten zu verehren: so war nichts natürlicher als von Gott zu erwarten, daß er den Geist des Menschen werde fortleben lassen, das mit er immmer tugendhafter und ihm ähnlicher werde. W. fonnte sich's nun gar nicht mehr denken, daß Gott einen Geist werde zu Grunde gehn lassen, wenn er erst anssenge das recht zu werden, was er werden sollte; und daß er den Menschen nicht serner glücklich machen werde.

# S. 15.

So wie B. Begriffe von der Erhabenheit der Tugend deutlicher wurden, so wie er den Bunsch beständig glückselig zu sepn mehr gez wahr wurde, und wie er mehr über Gott nachdachte: so konnte er sich immer weniger ein Auskören des menschlichen Geistes denken. Er ward also überzeugt, daß er nach dem Tode noch fortdenke, fühle, sich des Bergangnen erinnre — kurz, daß der Geist des Menschen nie aushöre — daß er unsterblich sep.

8 4 9. 16.

<sup>\*)</sup> Urfache heißt bas, was macht, baf etwas wirklich wirb.

### §. 16.

Diese großen Gedanken erregten freylich mans cherlen Fragen: 3. B. wo man denn nach dem Tode hinkomme? ob man die Seinis gen wieder finde 2c. woben ihn aber der Vater auf die Zeit verwies, wenn sein Bersstand würde reiser geworden senn. Indessen suchte er die Vorstellungen in der Seele seis nes Sohnes zu heben, daß man nach dem Tode Gott näher kennen lerne, daß man ihm ähnlicher werde, daß er uns dann recht glückselig mache; daß aber das alles nur der, welcher hier als Mensch tugend; haft ist, zu gewarten habe. Den Bösen wers de Gott nach dem Tode bestrafen.

### §. 17.

So lernte Wilhelm die große Wahrheit bens ten und fuhlen:

Sott ist der Vater aller Menschen, die Menschen sollen ihn verehren, und durch diese Verehrung unaufs hörlich selig werden.

3wenter Cursus des Religions. Unterrichts.

§. I.

Wilhelm hatte nun einen ziemlich deutlichen Begriff von dem Weltgangen, d. i. von dem Bufammenhange der Dinge in der Belt; bon ber Zweckmäßigfeit im Gangen und in ben einzelnen fleinften Theilen erhalten; er hatte in bem Pflangen, in dem Infekte, wie in der Gins richtung bes Menschen und im abgemeffenen Laufe der Conne u. f. m. die weife Ordnung fcon oft bewundert. Da er nun wußte, daß mo 3mecfe find auch eine Bille und Bernunft gedacht werden muffe; (Sittenl. S. 4.) da fcon j. B. der, welcher mennte, der Bers, den er irgendmo geschrieben findet, fen von felbft fo geworden, ben gefunden Menschenverstand muffe verloren haben; und da die Welt unendlich mehr 3meck; maßigfeit zeigte: fo erfannte er in der gangen Belt die Bollkommenheit des Geiftes, bon welchem das alles herkommt.

"Ihn predigt Sonnenschein und Sturm, Ihn preist der Sand am Meere. Bringt, ruft auch der geringste Wurm, Bringt meinem Schöpfer Ehre!

Mich

Mich, ruft der Baum in seiner Pracht, Mich, ruft die Saat, hat Sott gemacht: Bringt unserm Schöpfer Stre! — "

#### §. 2.

Hieraus erweiterten sich seine schon fruher ers haltenen Kenntnisse von den Eigenschaften Gottes, d. i. von dem, wie wir uns Gott vors ftellen mussen:

1) Der Berstand Gottes muß größer senn, wie wir uns vorstellen können. Ueberall die bes wundernswürdigste Zweckmäßigkeit; folglich über, all die tiefste und ausgebreiteteste Einsicht; und wer würde mit Aufzählung jener Zweckmäßigkeit zu Ende kommen. Gott weiß also unbes greiflich viel, und weiß das alles sehr genau.

2) Sein Wille hat alles gut ausgeführt; nichts muß ihm daben im Bege gewesen sepn, sonst ware diese herrliche Einrichtung der Belt nicht zu Stande gesommen. Er hat alles hers vorgebracht: seine Kraft ist folglich größer, als alle Kräfte in der Belt; alles ist ihr untersworsen; sie übertrifft alle unsre Begriffe von Macht (d. i. von überlegner Kraft.) Gott ist über aus mächtig.

3) Er hat ungahlig viele Arten von Leben; digen hervorgebracht, und in jeder Art leben ungahlige Thiere. Ungahlig viele Arten von Boble

Wohlsenn, in der Menge der Lebendigen bis in's Unendliche vervielfältigt! Gottes Gute vers breitet sich ins Unendliche. — Man ber nuße hierben das befannte Lied von Gellert; "Wie groß ift des Allmächt'gen Gute! 2c. "

- 4) Diefe Gute hat er durch feinen großen Verstand aufs beste geleitet. Heberall find feine Abfichten die beften; alles ift jum Rugen der Lebendigen eingerichtet. Go finden wir überall fo paffende Mittel zur Erreichung jener Abfichten, daß wir uns nicht genug vermun: bern fonnen. Frenlich sehen wir noch nicht alles ein, es scheint uns sogar manches schad: lich: allein wir fonnen nicht das Gange beur: theilen, und dem bochftverftandigen gutigett Gott muffen wir überall, auch wo wir nicht hinfeben fonnen, das Beffe gutrauen; jumahl da wir schon oft nachher das nuglich fanden, was uns vorher als unangenehm und schadlich vorfam. Gott ift weise.
- 5) Je mehr man die Welt betrachtet, desto mehr findet man ein Sanzes, desto sichtbarer wird uns der Zusammenhang aller Theile. Wer das eine Ding gemacht hat, muß nothwendig auf das andre Rücksicht genommen haben; und konnte er eins machen, so brauchte er auch zu dem andern nicht fremder Hüsse. Die weise Einrichtung des Ganzen verfündigt also, daß nur Ein Gott ist.

6) Unfrer

6) Unfrer Vernunft ist ein Gesetz einger prägt: wir sollen das Sute lieben, das Uns recht verabscheuen. (Isten Eurs. §. 10.) Dieses höchste Gesetz kommt von Gott, der Ursache alles Guten, welcher die höchste Vernunft hat. Es ist das vornehmste unter allem, was mir Gott gab. Er ist also unser Gesetzgeber und will daß wir sittlich gut seyn sollen. Das Bose ist sein nem Willen zuwider. Er als die höchste Verzuunft will auch selbst das höchste Gesetz durchaus herrschen lassen. Er ist heilig. \*)

7) Gott wird daher einem jeden geben, was er verdient, weil das die sittliche Gesetzgebung erfordert, und weil er den Menschen genau kennt, und auch die größte Macht besitzt. Er

ift gerecht.

### §. 3.

Ein tieferer Blick in die sittliche Natur des Menschen eröffnete unserm Wilhelm die grund; lichsten Ueberzeugungen von den Eigenschaften Gottes. Seine Betrachtung war diese: dem Sittengesetz gebührt von allen vernünftigen Wessen die höchste Uchtung. Daß es durchaus in der Welt darnach gehe ist der stärkste Wunsch aller Guten. Bor allen Eigenschaften Gottes sind

<sup>\*)</sup> Den vollständigen Begriff ber Seiligkeit in dem vollständigen Lehrbuch der mor. 2B.

find uns also wichtig seine Heiligkeit und Gestechtigkeit. Darum sollen wir ihn über alles verehren.

#### 5. 4.

Der Tugendhafte verehrt Gott über alles. Er glaubt alfo, daß das Wefen, welches in seinen Werken jene alle Begriffe übersteigende Weisheit, Gute und Macht ausgedrückt hat, alles nach feinen heiligen und gerechten Absichten durchaus einrichte. Run erscheinen dem Tugendhaften die göttlichen Eigenschaften erst in ihrem herrlichsten Glanze.

Gott hat überall die besten Absichten und erreicht diese durchaus durch die besten Mittel. Gott ist allweise.

"Und obgleich unfre Augen Das große Gute zu durchschaun, hier unten nimmer taugen: Soll ihm doch unser herz vertraun."

(Karoline Rudolphi.)

Wer das ist, muß alles mögliche wissen, um das Beste auszuwählen; er muß wissen, was jedes moralische Wesen berdient, und muß also das Herz eines jeden (Gesinnungen, Gefühle, Gedanken, Absichten, Handlungen) aufs genaueste kennen. Auch muß er wissen, wie alles alles in der Welt erfolgt. Wir bewunderten schon vorher den überaus großen Berstand Gotztes: aber jest heißt uns der Glaube des tuzgendhaften Herzens in dem heiligen, gerechten Gott den verehren, welcher alles Mögliche und Wirsliche weiß; welcher weiß: alles was war, ist, senn wird, senn könnte, alles in der Ordnung wie es erfolgt, und welcher den Charafter und die Handlungen eines jeden morazlischen Wesens auß genaueste erkennt.

### Gott ift allwiffend.

Könnte etwas die Absichten Sottes hindern, dachte B. weiter, so könnte er nicht die Welt durchaus weise einrichten. Da ich nun von jener weisen Einrichtung vollkommen überzeugt bin, so glaube ich auch, daß jene Macht Gotztes, welche ich schon längst bewunderte, ganz unumschränkt sen. Ich glaube, daß Gott als Ies kann, was er nur will, daß er also seine Absichten ganz anders aussühre, als solsche Wesen, welche Hindernisse vor sich haben, und erst Mittel und Werkzeuge bedürsen; der Wille Gottes ist That.

Gott ift allmächtig.

"Gott, granzenlos, Undenkbar groß, Der Urquell aller Macht ift Deine Starke.

Schon

Cramer.

Schon sehn wir hier So viel von ihr: Doch sehn wir kaum den Anfang ihrer Werke.

Sott will überall in der Welt das Beste bewirken. Dazu gehört aber auch das Wohl der Lebendigen. Er will also, daß alle verzuünstige Wesen glückselig sepen, so weit sie es verdienen; er will, daß sie sich des höch; sten Grades von Glückseligkeit würdig machen; er will aber auch, daß es den Unvernünstigen so wohl ergehe, als es mit der Bestimmung der Vernünstigen bestehen kann.

Gott ift allgutig.

,, Wie groß ist des Allmacht'gen Gute!
Ift der ein Mensch, den sie nicht rührt?
Der mit verhartetem Gemuthe
Den Dank erstickt, der ihr gebührt?
Nein, seine Liebe zu ermessen,
Sen ewig meine größte Pflicht.
Der herr hat mein noch nie vergessen;
Bergiß, mein herz, auch seiner nicht.

Gellert.

Gottes

Gottes frener Wille ift es, daß er vernünftisge Wesen mit Anlagen zur Zugend hervors brachte. Ihm haben wir diese Anlagen, die Möglichkeit der Glückseligkeit würdig zu wers den, und die Glückseligkeit die wir erhalten, zu verdanken. Diese frenen Geschenke von ihm zu fordern haben wir um so weniger ein Recht, da wir sündhaftige Menschen sind. Er, unser Derr, behandelt uns auf solche Art gütig, ohne daß wir den mindesten Anspruch darauf machen können.

Gott ift gnadig.

### S. 5.

Mit der Heiligkeit, Allwissenheit, Allmachtec. könnten sinnliche Borstellungen und Triebsedern nicht bestehen. Gott ist also bloß Geist ohne Körper; wir dürsen uns schlechterdings kein Bild von ihm machen, auch in der Einz bildungskraft nicht, er ist un sicht bar. Er ist der allervollkommenste Geist — unz endlich, unermessich, unveränderlich. Grobe Unwissenheit verräth es, die Gottheit als etz was Körperliches zu verehren. Nur nach dem höchsten Gesetz der Geisterwelt (dem Moralges.) können wir Gott verehren. (Joh. 4, 4.)

"Gang ift Gott Geift, der hochste Geift; Selftthatigkeit und Kraft;

Gang

Sanz Frenheit, Weisheit, Leben.
D laßt uns ihn erheben,
Daß er auch Geister schafft.
Du meine Seele, preiß ihn auch,
Du, seines Odems Hauch;
Im Geist und in der Wahrheit bet ihn an!

#### \$. .6.

Gott richtet die Welt auf das Beste ein, daran kann ihn nichts hindern, und dazu bedarf er keiznes Andern Kraft (§. 4.). Neben ihm kann also kein Gott bestehen; — denn ein Wesen, welches diese Einrichtung entweder nicht machen will oder nicht machen kann, könnten wir nicht Gott nennen; und alle Wesen sind dem Allmächztigen zur Aussührung seiner heiligen Absüchten unterworfen. Ich glaube also, was mich schon das Weltganze sehrt (§. 2, 5.):

Es ift nur Gin Gott.

"Der herr ift Gott! der herr ift Gott! Der Sunder Gogen macht zu Spott! Gebt unserm Gott die Ehre!"

### S. 7.

Sott macht in der Welt alles durchaus gut. Hierzu hat er alle Dinge ganz so wie er wollte eine

eingerichtet; er hat ihnen also das Wesen gegeben und sie hervorgebracht:

Gott bat alles (die gange Welt) erschaffen.

Er macht alles gut. Biergu lagt er die Dinge in der Belt fo lange fortdauern als er will; er lagt die Gefete der Natur (Die feine Beisheit gemacht hat) bestehen:

Gott erhålt alles.

Er macht alles gut. hierzu ordnet und lenkt er alles in der Welt; es muß alles nach feinem beiligen Willen geben:

Gott regieret alles.

Unm. I. Gott lagt nichts in der Welt aus der Acht, und auf jedes Geschöpf Bedacht zu neb: men - alles zu verforgen macht ihm feine Mube; der fleinfte Umftand ift im Gangen immer febr bedeutend.

Anm. 2. Die moralischen Wefen muffen ihren frenen Willen (Sittenl. S. 4.) haben; und Da es die Beiligkeit Gottes erforderte, folche Befen hervorzubringen (§. 2, 6.) : fo lagt er ihnen auch die Babl zwischen dem Guten und Bofen. Bablen fie das erftere, fo gefchieht bas allerdings nach dem Willen Gottes: mab! len fie aber das Bofe, fo lenft Gott den Erfolg Der ftrafwurdigen Sandlungen jum Beffen; und wenn gleich diese Sandlungen feinem beis ligen Millen guwider find, fo geschieht er doch darin, daß alle frene Wahl haben.

Allmacht darf also die Frenheit, mithin das Sundigen nicht hindern.

Anm. 3. Der Endzweck, wozu Gott alles auf der Erde lenkt, ist die Lugend der Menschen zu befördern, damit sie einer ewigen Glückses ligkeit würdig werden.

"Denn Gott liebt feinen Zwang, die Welt mit ihren Mangeln

Ift besser als ein Reich von willenlosen Engeln. Gott halt fur ungethan, was man gezwungen thut,

Der Tugend liebung selbst wird durch die Wahl erst gut.

Sott wollte, daß wir ihn aus Kenntniß sollten lieben,

Und nicht aus blinder Kraft von ungewählten Trieben:

Er gonnte dem Geschopf den unschabbaren Rubm,

Aus Wahl ihm hold zu fenn, und nicht als Eigenthum.

Der Thaten Unterschied wird durch den Zwang gehoben;

Wir loben Gott nicht mehr, wenn er uns zwingt zu loben.

6 2

Gerech:

Serechtigkeit und huld, der Gottheit Arme, ruhn,

So bald Gott alles wirkt, und wir nichts fels ber thun.

Nicht Unrecht noch Versehn kann vom Allweis fen kommen,

Er ist an Macht, an Gnad, an Weisheit ja vollkommen."

Haller.

\$. 8.

Da Gott alles erschaffen hat, erhålt und regies ret, so muß er vor allen Dingen da gewesen senn, und er selbst keinen Ansang und kein Ende haben. Er ist ewig. Und da er allenthalben wirkt, so ist seine Kraft, d. i. er selbst, allgegen wär; tig. Bendes ist aber für uns unbegreislich.

"Nie bist du, Sochster, von uns fern; Du wirkst an allen Enden. Wo ich nur bin, herr aller herrn, Bin ich in deinen handen. Durch dich nur leb' und athme ich; Denn deine Nechte schützet mich."

S. 9.

Je mehr ich über die Gottheit nachdenke, desto unbegreisticher finde ich sie, aber desto hoher steigt auch auch meine Bewunderung. Und was bedarf ich auch mehr von ihm zu wissen, als was wir eins sehen können? daß wir nemlich in ihm zu vereheren haben:

- 1) den Urheber und Berforger der ganzen lebenvollen Welt;
- 2) den hochsten Gesetzgeber der moras lischen Wesen;
- 3) den Richter Diefer Geschöpfe.

#### §. 10.

Ihm gebührt Dank, Liebe, Gehorsam, Unters werfung, Vertrauen, Ehrfurcht über alles — mit einem Worte Anbetung — von allen Weld ten in Ewigkeit.

"Dein, Gott, ist Majeståt und Macht, Dir werde Dank und Ruhm gebracht! Und alles ist dir unterthan; — Fallt nieder, Geister, betet an."

### §. II.

Dieses alles lehrt uns die Bernunft von Gott, nach ihren Gesehen der Wahrheit, und mein herz, das die Tugend liebt, empfängt bez gierig diese Lehren, und betet den Unendlichen an.

Ich glaube an Gott.

6 3

§. 12.

#### S. 12.

"Bas wird es mit uns?" — diese Frage erneuert sich immer ernsthafter, je reiser unser Nachdenken über uns selbst wird. Die Antwort ist dem, der an Gott glaubt, nicht schwer: auch ich foll meine Bestimmung erreichen.

#### §. 13.

Unfre Bestimmung ift zur sittlichen Bollsoms menheit aufzusteigen, (Sittenlehre S. 7.); mit andern Worten: unfre Tugend soll der Heiligs feit Gottes immer ähnlicher werden. Daran hat sie aber unendlich lange zu thun; in feinem Zeits punkte unsers Daschns ist dieses Ziel erreicht. Also hätte kein moralisches Wesen seine Bestimmung erreicht, wenn es aufhörte da zu sehn. Unsre Bestimmung ist folglich: unaufhörlich in der Tugend zu wachsen.

### S. 14.

So viel an Gott ist tragt er zur Erreichung dieser Bestimmung ben. Er, von dessen Willen alles Dasenn und Aushören abhängt, giebt also den Seistern ewiges Leben. Den Gebrauch dieses Lebens überläßt er ihrer Frenheit.

### §. 15.

Die Menschen sterben. Das kann aber unmöge lich ein Aufhören des Geistes senn (§, 14.). Also sollte man sagen: der Körper stirbt. Der Geist Geiff firbt nie; er lebt ewig (§. 14.). Wir find unsterblich. (S. erster Eursus der Relis gionslehre §. 14.).

Dieses Weltall kann zu Trümmern sinken, Und vernichten kann ein Allmachtswinken Aller Schöpfungswunder Harmonie; Aber du, die mehr als jede Sonne, Die dort leuchtet, ihres Dasepns Wonne Fühlt und denkt — du stirbst o Scele, nie.

Der Tod wird mir also, dachte Wilhelm, nichts anders senn, als ein Uebergang in ein ans dres leben, wo ich erst recht lebe, weil ich dann vollkommen senn werde. Was sollte ich denn nun den Tod fürchten?"

Sanfter Tod, die edle Tugend Schreckt dein Eilen nicht; Mit dem kächeln frommer Jugend köschest du ihr Licht; Und mit kindlichem Vertrauen Volgt sie dir in Sdens Auen, Wo sie schön're Rosen bricht, Als der Erdenlenz verspricht.

Gelmar.

#### S. 16.

So wird die Heiligkeit und Gerechtigkeit Got; tes ihren Endzweck erreichen, indem eine Zeit kommt, wo sie den Tugendhaften belohnt und den, der beharrlich bose ift, bestraft.

#### S. 17.

Diese Zeit ist nicht das Erdenleben, wie schon die Erfahrung sehrt; denn hier leidet oft die Tuzgend, und oft triumphiret das kaster. Hier ift nur die Zeit, wo sich die Tugend übt und der Charafter sich entscheidet.

### §. 18.

Rach dem Tode ift alfo der Zustand Der Bergeltung, wo sich Gott als der ges rechteste Richter offenbart.

# §. 19.

Die Tugendhaften werden dann nach dem Grade ihrer sittlichen Gute belohnt (Sittens. §. 50. und 51.), und eben so die Bosen bestraft. Sollten die Bosen immer so bleiben, oder sich wohl gar verschlimmern, so stünde ihnen ewiges, und im letzteren Falle zunehmendes Strafübel (Berzdammis) bevor. Dagegen haben die Tugendshaften, wenn sie von der Daner ihrer Tugend sich überzeugen, sich der Aussicht in eine unendelich wachsende Glückseligkeit, d. i. in eine ewige Seligkeit, zu erfreuen.

\$. 20.

6. 20.

So wird der Durst nach Gluckfeligkeit, welchen der Schöpfer dem Menschen in die Brust gelegt, befriedigt; und überhaupt wird die heiligkeit, Gerechtigkeit, Beisheit und Gute Gottes durch die Bestimmung des Menschen (wenn er nemlich tugendhaft ist) zur ewigen Seligkeit vollkommen gerechtserigt.

"Ein beffer Leben fommt, dann werden wir begreifen,

Was hier der Weisheit Misklang schien.
Sott! dann wird jede That zum Nichteraus:
spruch reisen,

Umsonst ihr Thater dir entfliehn. "

Gelmar.

§. 21.

Worin die Strafübel der Bösen, und worin die Freuden der Seligkeit besiehen, können wir zwar nicht weiter wissen, als was sich aus der Matur unsers Gewissens (§: 22.) schließen läßt: allein mit der größten Wahrscheinlichkeit ist zu vermuthen, daß beydes durch Gesellschaft haupt; sächlich bewirft wird. Denn darauf beziehen sich hier alle unser Pflichten, und der gute Mensch nimmt die liebevollen, so wie der bose die liebs losen und ungerechten Gesinnungen mit in jenes Leben. Wie könnte jener ohne Gesellschaft, und dieser in der Gesellschaft, die er verdient, glückslich

lich senn? Jeder Geist wird also höchst wahr; scheinlich in Gesellschaft mit denen leben, welche mit ihm gleiche Hauptmaxime haben. So dens ken wir uns einen himmel und eine Hölle.

#### S. 22.

Der Tugendhafte nimmt seine Bewegungs; grunde weder von dem himmel noch von der hölle, (Sittenl. §. 8.). Die Verdammnis schreckt ihn nicht; aber die hoffnung der Seligkeit stärkt ihn.

#### 5. 23.

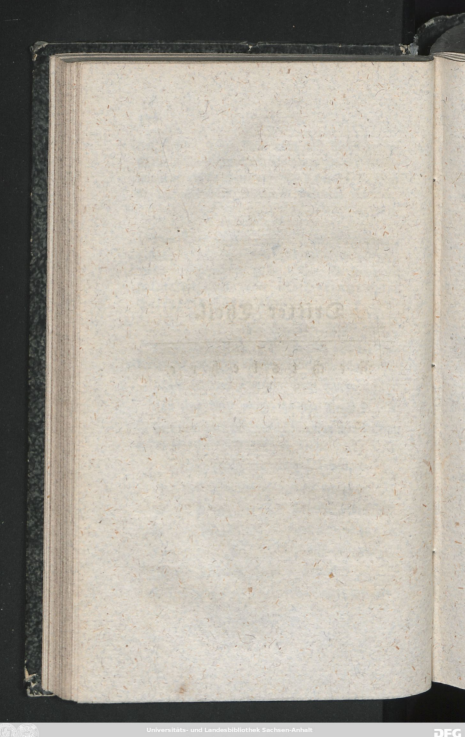
Diefes Erdenleben ift der Anfang und die Bor, bereitung zu unfrer funftigen Bestimmung.

"hier ubt die Tugend ihren Fleiß; Und jene Welt reicht ihr den Preiß." hier will auch ich gang meiner fittlichen Bestims mung gemäß zu leben fuchen, denn

Ich hoffe ein ewiges Leben.

"Ach Unsterblichkeit und ewges Leben,
Welche Worte! — Die Gebeine beben "
Freudig vor der Gruft dem Erdensohn!
Auch in mir, der sich als Nichts empfindet,
Ift ein himmelsfunken angezündet,
Der einst Flamme wird vor Gottes Thron!

Dritter Theil. Rechtslehre.





# Etwas aus ber Rechtslehre.

### §. I.

Die Menschen leben unter einander in Gesellsschaft. Jeder soll gut handeln; jeder soll also fren handeln können, doch so daß er nicht Andern dieses Frenhandeln versagt.

### 5. 2.

Das Vermögen nach frenem Willen etwas zu thun oder zu lassen, ohne daß es ein Andrer verz wehren dars, heißt ein Necht. Jeder Mensch hat gewisse Nechte, die einem wie dem andern zukommen mussen; diese heißen Mensch enz rechte. Es giebt aber auch Nechte, die mancher durch besondre Umstände erhält. Ein Necht auf etwas besteht darin, daß man damit thun kann, was man will, ohne daß es jemand wehren dars, d. B. das Necht auf meinen Baum. Worauf ich

ich ein Necht habe, das nenne ich mein oder mein Eigenthum. So entsteht das Mein, Dein, Sein.

#### \$ 3.

Jeder Mensch ift verbunden dem Andern seine Rechte zu lassen (wenn er sie nicht selbst abgiebt); und dazu kann jeder mit Gewalt angehalten, ges zwung en werden. Aber die Sittenlehre macht es uns zur Pflicht, daß wir auch gerne (ohne Zwang) einem jeden das Seinige lassen, d. h. gerecht sen sollen.

### 5. 4.

Die vornehmsten Rechte eines jeden sind nach folgender Stufenfolge zu bemerken:

- 1) das Recht zu handeln überhaupt;
- 2) das Recht auf seine Person seinen Leib und sein Leben;
- 3) das Recht auf seine außerliche Frenheit;
- 4) das Necht auf sein Eigenthum, auf alles was er besitet. Das, was man besiten kann, heißt Sache. Kein Mensch darf als Sache behandelt werden; er ist und soll bleiben eine Person (Sittenl.)

### S. 5.

Man kann auch Nechte abtreten, z. B. durch Versprechen und Vertrag (gegenseitiges Versprechen,) von welchem letztern der Tausch, Vers Berkauf, das Vermiethen von Sachen (z. B. von einem Hause) oder von Diensten der Personen (z. B. ben dem Gesinde,) bes sondre Arten sind. Das Schenken ist eine frenzwillige Ueberlassung des Eigenthums an einen Anz dern, ohne etwas dagegen zu nehmen; das Hans deln ist ein Tausch von Waaren, welches gemeisniglich vermittelst des Geldes geschieht.

#### S. 6.

So kann man auch Rechte erhalten auf rechts mäßige Urt, d. i. entweder mit Bewilligung desjenigen der es vorher hatte, z. B. durch Kausfen, oder da, wo niemand es besaß, wo noch kein Derr dazu war, z. B. die Besignehmung eines Landes, das noch niemanden gehört.

S. 7.

Wenn man jemanden sein Recht frankt, d. h. es nicht gelten lassen will. — ihm es entreißen will, so heißt diese Handlung ein Verbrechen. Jeder hat das Recht, sich gegen den Verbrecher, der ihm sein Necht krankt, zu vertheidigen und, wenn es nicht anders senn kann durch Answendung seiner Gewalt sich zu wehren.

S. 8.

Die hauptfächlichsten Verbrechen sind folgende: (6. 4 und 5.)

1) Beraubung des Lebens - Mord;

2) Angriff auf Leib und Leben — Attentat;

- 3) Veraubung der äußerlichen Frenheit einen zum Sklaven machen; der soges nannte Seelenverkauf ist eine Art hiervon.
- 4) Ungriff auf den wohlbehaltnen Zustand des Körpers Schlagen;
- 5) Beraubung der Ehre Berlaumdug;
- 6) Angriff auf die Ehre Schimpf;
- 7) Gewaltsames Entreißen des Eigenthums,
   Raub, wovon der Straßenraub
  und die Mordbrenneren zu den straß
  lichsten Arten gehären.
- 8) heimliches Entwenden des Eigenthums Diebffahl;
- 9) Entwenden des Eigenthums unter einem guten Schein Betrug.
- 10) Zuruckbehalten des Eigenthums, z. B. deffen was man anvertraut bekommen, oder gefunden';
- 11) Betrug in Absicht der Wahrheit, wo sie der Andre fordern kann — Falschheit, Lügen, falsches Zeugniß;
- 12) Nichterfüllung eines Bertrags oder Berts
  sprechens Bortbrüchigkeit, Treus
  losigkeit;
- 13) Etwas bersprechen, daß man nicht vers
  sprechen darf, oder nicht halten kann, 3. B.
  zu siehlen oder eine die Kräfte übersteigende Arbeit zu thun — leicht sinniges Bers
  sprechen.

5. 9.

### \$. 9.

Daß diese Verbrechen nicht geschehen, dazu hat jeder das Necht Undre zu zwingen, d. i. allenfalls mit Sewalt anzuhalten. (§. 7.)

#### §. 10.

Beil aber die Verbrechen nicht anders fonnen abgehalten werden, als durch die obrigfeite liche Verfassung (burgerliche Gefelk Schaft;) weil im Gegentheile fein Recht Des Menschen mehr sicher ware, und die Menschens welt durchaus verwildern wo nicht gar fich auf: reiben murde: fo ift jeder verpflichtet fo daß er bon den Undern dagu fann gezwungen werden, fich unter obrigfeitliche Gefete ga fugen, in burs gerliche Gefellschaft - in einem Staate (5. 9.) ju leben. Der Staat hat nemlich den 3weck die Rechte ju schuben und das was zur Bestimmung des Menschen dient, ju befordern. Diejenigen, welche in diefer Gefellschaft vereinigt find, beis fen Burger oder Unterthanen; und die Perfonen, welche machen, daß Gefete gelten, heißen Obrigfeiten. Die Unterthanen fons nen also gezwungen werden der Obrigfeit zu ges horthen. \*>

die die gebon bun aleighed Sicil.

<sup>\*)</sup> Hier und ben bem folgenden vergleiche man Rom. 13.

# S. II.

Es ist als ein großes Glück anzusehen, daß wir unter einer obrigkeitlichen Verkassung gesboren sind. Wer sich von uns ohne obrigkeitliche Erlaubniß davon fren machen wollte, muß sich gefallen lassen, daß man ihn als Feind—als Nuhestörer— behandelt, besonders wenn er sich mit Gewalt gegen die Obrigkeit auslehnte, d. i. rebellirte. Die Nebellion ist also ein großes Verbrechen.

# 1 12 \$ 12

Die Obrigkeit hat die Pflicht die Unterthas nen ben ihren Rechten zu schüßen: unterdrückt sie aber gar diese Rechte, dann ist sie tyranz nisch oder despotisch. Aber auch in dies sem Falle ist die Rebellion ein Berbrechen, weil man dadurch sich widerrechtlich zur Obrigs keit der Obrigkeit macht, und eine Revolus tion d. i. einen Umsturz aller Rechte und aller Sicherheit anfängt.

### §. 13.

Die Obrigkeit muß Macht, Geld und obrigkeitliche Personen haben, wodurch sie die Geseige handhaben kann. Dazu muß sen die Unterthanen bentragen. Abgaben. Dienste.

Dienfte. Ehrerbietung. Gehorfam. Coldaten.

#### S. 14.

Gegen den Verbrecher ist man verbunden ben der Obrigfeit sein Recht, seine Vertheis digung, zu suchen; es sep denn, daß man sie nicht erreichen könne, so daß Nothwehr eintritt, z. B. wenn man von Straßenräubern angegriffen wird.

### S. 15.

Die Obrigseit setzt ju dem Ende Richter, d. h. Personen, welche es untersuchen oder beurtheilen mussen, wenn jemand irgend eine Kräntung seiner Rechte (Beleidigung) angiebt, d. i. klagt. Aber sie gebraucht auch Zwangss mittel gegen den Verbrecher d. i. sie straft. Und daben sucht sie durch Aussicht und andre Ausstalten Verbrechen zu verhüten und Wohls stand zu befördern; sie giebt also Polizens gesese macht mancherlen Verordnungen. Diese soll man kennen lernen.

### \$. 16.

Daher wird frenlich die Frenheit eines jeden in dem Staate eingeschränft, aber dafür 3 2 genießt

genießt er auch manches Gute; wenigstens ift das das einzige Mittel zur Sicherheit. Das rum gehort auch zu einem blühenden Staate Mannigfaltigkeit der Stande und Gewerbe.

### \$ 17.

Die obrigseitlichen Verfassungen bekommen verschiedene Ramen, je nachdem die Regierung (Verwaltung der Gesetze) in den handen einer oder mehrerer Personen oder des ganzen Volksist — Monarchie (Monokratie) — Aristoffratie — Demokratie.

### §. 18.

Wenn ein Staat von einem andern anges griffen wird, und Macht genug hat sich zu wehren, so ist es seine Pflicht, weil er die Rechte und die Verfassung seiner Bürger schüßen soll. Der Zustand offenbarer Feindsseligkeiten, wo ein Staat Gewalt gegen den andern gebraucht (nemlich durch Angriff der Unterthanen auf Leib, Leben, Eigenthum) heißt Krieg. So giebt es rechtmäßige und unrechtmäßige Kriege.

## \$. 19.

Bu munichen ift es, daß endlich dies fer traurigfte Zustand in der Menschenwelt, das Kriegführen einmal völlig aufhöre. Da die Beplegung der Feindfeligkeiten durch einen Bertrag der friegführenden Mächte Friede heißt; so soll aller Krieg nur um des Frieddens willen geführt werden, und die Mensschen und Staaten sollen daran arbeiten, daß einmal ein ewiger Friede den Erdsfreis beglücke. Dazu giebt es aber keinen andern Weg als Verbessferung der Mensschen.

#### §. 20.

Die Sittenlehre gebietet durchaus gerecht gu fenn (Sittenl. S. 14.) aber doch manchmal von feinem Rechte abzustehn, 3. B. gegen den ars men Schuldner in gewiffen Fallen Nachficht du gebrauchen, und überhaupt oft die Bil ligfeit dem ftrengen Rechte vorzuziehen. (Gittenl. 6. 21.) Die Obrigfeit fann das aber weniger, weil fie jedem ju feinem Rechte gu berhelfen aufs ftrengfte verpflichtet ift. Befons ders foll man auch billig gegen die Obrigfeit fenn, da die Bermaltung der Gefete durch Menschen auch immer mit menschlichen Schwas chen verbunden fenn wird. Ein jeder thue das Seinige, fürchte Gott, ehre die Dbrigkeit, verbeffre zuerst an sich felbst und daben an Andern so viel er fann; so wird er redlich Dagu

Fg 5346

ND18

**ULB Halle** 3 005 895 723

