



Die

#### Gelehrtenwelt.

Sapere aude.

N. 11.

#### Inhalt.

#### N. I.

- 1. Ankündigung der Archimetrie.
- 2. Uebersicht.
- 3. Programm zum neuen Jahrhundert, von dem Heidenthum der Gelehrten.

#### N. II.

- 1. Ueber das Weltmaass, an HERDER.
- 2. Die Welt der Eleganz. S. 13.
- 3. Orpheus, oder die Panharmonie. 20.
- 4. Die Verrückung, oder das Orakelspiel. 26.
- 5. Ueber Kritik, wider die Sophisten. 50.
- 6. Universalfatuität der Theorieen. 76.
- 7. Stil. 83.
- 8. Grundriss des Staates, nach der Archimetrie. 88.
- 9. Erläuterung. 96. Und die Hauptidee der Archimetrie, 107.

N. III. wird enthalten: Systema seu ratio
Totius: mit folgenden Illustrationen:
1. Religio aeterna, 2. Pulcritudo
universalis, 3. de Majestate, 4. de
Humanitate, 5. vita Naturae.

Ueber das

## Weltmaass,

dodynalinalishavall nanjanjan stail walal

#### HERDER.

Großer und Guter!

A LEBLICK nenne ich den Blick vom Mindes fien bis zum Mehrsten in jedem Gesichtskreis, das ist, in jedem Weltchen: und daher giebt dieser Blick ein lebendiges Weltmaass. Immer ins Feinere sind zwar Momente unterscheidbar für die Archimetrie, aber das Archimetron zum Weltgebrauch ist mir die Merkung der Totalgrade: minimum, medium, maximum.

Nun vergleiche man mit diesem Alblick jeden Anblick: und merke, wie slächtig dieser sey: hineilend auf jedes möglich Scheinbare an sich: in allem Zauber des Irrthums.

A

Dennoch kann der Seher nicht Nichts sehen. Nicht nichts: wäre es auch nur das ewige Minder. Etwas sieht er: aber wieviel? Oft ein Minimum, als Maximum. Z. B. Schein für Seyn: Wort des Mannes für Sache Gottes: bis zum höchsten Weltwahn, das am mehrsten zu glauben, was man am wenigsten weis.

Ueberdiese Roheit von Unverhältnisserhob sich nie der Schultraum der Philosophen. Ein denkbares Minimunr von Wesen ist ihnen Geist: ein denkbares Minimum von Kraft ist ihnen Freyheit: ein denkbares Minimum von Verhältniss ist ihnen höchstes Gesetz. Weit richtiger sah der Wilde die Allmacht im Donnerstrahl.

Etwas ist es: aber WIEVIEL? Aus dieser Frage leuchtet immer klarer hervor die Archimetrie der Welt.

Und doch quält sich ewig die Schule im Traumchaos ihrer Denkerey, unter dem Alpdruck des Obergeistes für jede Epoche. Warum? Weil sie kein Minimum und Maximum unterscheidet; so nimmt sie wirklich das Gaukelreich der Schatten für das Himmelreich des Lebens.

VERNUNFT, schreyt sie: o wüste man nur, was Vernunst sey. Denn Vernunst ist ihr blos die Schattensorm der höchsten Vernehmung: und weil sie nur diese Schattenform siehet, so merkt sie darin Alles und Nichts.

RECHT, schreyt sie: o wüsste man nur, was Recht sey. Denn Recht ist ihr blos die Schattenform des richtigen Verhältnisses; und weil sie nur diese Schattenform siehet, so ordnet sie darin Alles und Nichts.

Dies wunderbare Alles und Nichts macht eben ihr erhabenes Staunen über das Wesen des Wissens. Denn weil sie nie den Allblick wagte, so merkt sie nicht, wie alles Minimum der Ansicht, der oberstächlichen Bezeichnung, der Totität fürs Totum, das ist, wie alle Schattenform — natürlich nur ein solches Alles und Nichts giebt: mithin eine Kenntnifs, so leer als rein, so hohl als hoch.

Der Allblick aber durchdringt sogleich jenes Mysterium magnum des Wissens. Nämlich: vom höchsten bis zum tiesten. Das Minimum der Vernehmung ist Etwas—und das Maximum der Vernehmung Dies. Dies, oder bestimmt ein So, erhelt allein durch die Genauigkeit der Vernehmung oder die Vernunst: und das Urbild des Genauen, das Urmaas der Allbestimmung, das Wesen der Vernunst, ist Tantum. Es ist der Begriff aller Begriffe, und die Form aller Formen: das All in Einem: zugleich das

Centrum und die Peripherie des Universums.

— Dena kurz. Es giebt kein Nichts. Wesen ist alles. Immer ein So: aber nur soweit.

Nun ist alle Vernehmung Seele: und unsere ganze Vernehmung ist daher unsere ganze Seele. Allein, da diese Vernehmung offenbar nicht in unserer Macht steht, hingegen erweckt wird, wie Funke, Blitz und Lichtstrahl, oder wie das Leben; so ist auch die Seele ein unaufhörliches Phänomen der höheren Macht, und ein Spiel der Gottheit.

Ja, diese Gottheit ist eben das Ich, schreyt entzückt die Schule: und zeigt erhaben auf die hohle Hülle. Denn wo hast du deine Seele, Soph? In dir. In dir? also bist ja du, oder dein Ich, die Hülle deiner Seele: und nur wie eine kleinere Leibwelt in der größeren Körperwelt: obgleich dies Leibweltchen, so wie die große, unendlich in Feinbeit und Dauer seyn könne. Das Ich deines Ich's ist daher eben die Vernehmung, eben das klarere Gesühl: und da nichts sich selbst erschafft, Vernehmung also eine Wirkung ist der höheren Macht, so bist du ein Spiel der Gottheit und nicht die Gottheit ein Spiel deines Ich's.

Hier aber denke man das Allschöpfungsspiel. Wie die Farben des Lichts, so die Welten Gottes. Dennoch giebt es eine

Mathefis des Lichts und des Spiels: und für den Allblick ist alles ebenso ermesslich, als unermesslich. Allein, eben bey diesem ewigen Allschöpfungsspiel, in jedem Augenblick neu und lebendig, ist die Schule allertranscendentest. Sie sucht das On des Phainomenon: das Object des Objects und das Ding des Dinges. Denn in ihrer Abstraction vergifst fie, dass alles Wirkung fey, Wirkung aber nie der Urfache ähnlich. Denn Urfache mus höhere Macht seyn: bis zur höchsten. Daher ift alles ein Ding an fich : alles ganz Urbild: und iedes Weltmoment ein neues Werde! Ja in ewigkeit wird weder Seraph noch Gott ein anderes Ding erkennen als des lebendigen Augenblickes Dies. - Dies aber, Dies, als das wahre Allobject, ist offenbar nur Modus einer Potenz, bis zum Modus des Modus: wie jene dreytausend Nüanzen im Grünen, das ist, dreytausend Begriffe in einem Begriff: ja, ward nicht der Modus fogar das Schöne im Schönen? Auch das Quid ist ein Quale: auch die Materie ist eine Form: auch die Substanz ist ein Modus. Oder: alle Form ift Erscheinung der Materie: und alle Materie ist Erscheinung der Essenz. Diese macht die Weltsynthesis von Allem und Jedem. Und nicht die Schattirung der Form, fondern die Essenz ist das wahrhaft

Transcendentale: sie allein enthält die primitive Nothwendigkeit. So sliesset das Universum in Eines: in ein So, dessen Minimum Medium Maximum man Gegenstand, Erkenntnis, Bewusstseyn, oder lebhafter, Ding, Wissen, Ith, oder am lebhaftesten, Natur, Sinn, Gefühl nennet. Und diese Nennerey ändert sie die Einheit der göttlichen Kraft, die Einheit der lebendigen Vernehmung?

Uns ist das Eine Erste im Erkennen wirklich Universum oder Alles: aber als ewige Schöpfung. Das mindeste der Vernehmung ist schon Ding: darauf folgt die immer innigere Vernehmung: und die innigste Vernehmung ist die Seele der Seele.

Freylich erhebt man das Minimum der Ansicht zur Regel aller Regeln, und schreyt uns vor das allverrückende Zauberwort: an sich! an sich! Sonst gienge, meynt man, der Rückblick ins Unendliche. 'Ja: ohne Welt und Weltmass. Aber das Archimetron vollendet alles.

Macht: höhere Macht: höchste Macht.

Welt: Natur: Gott.

Muss; Soll: Werde!

und diese letzte Ordnung darum, weil der Mensch wirklich so die Nothwendigkeit des harmonischen Alls fühlt, einsieht, will: durch jede Kraft der Sinnung, jede Klarheit der Belinnung, jede Größe der Gelinnung, in Einem Sinn.

O HERDER! so merkt der Allblick nur das lebendige So: und — dieselbe Vernehmung ist auf einmal Seele und Natur, auf einmal die tiesste Ichheit und die höchste Gottheit.

Entdeckt dies der Allblick fogleich; was follte er nicht entdecken? was nicht? durch die Einheit der göttlichen Weltsluxion und die Unterscheidung der göttlichen Weltmomente.

1. Die Archimetrie also kennt nichts und misst nichts, als das lehendige So. Sie ist eigentlich nur das Rationale an allem. Und ihr ist es daher gleich, ob man die Welt realisit oder idealisit: denn man muss doch alles in allen Momenten vernehmen, vom Minimum bis zum Maximum. Wesentlich practisch merkt sie scharf, dass alle Demonstration nur ein Spiel mit der Evidenz ist; und dass man nie Mehr in der Theorie beweisen kann als in der Praxis weisen.

2. Auch jede Seelenkraft einet der Allblick: weil er alles merkt, vom spielendsten Schein bis zum ewigen Seyn. Dem Gedächtniss ist er ein Lichtstrahl über alle denkbare Momente hin; und der Phanes ist nie ohne Phantasie: und der Weltmesser urtheilt im Ganzen. Ja nur weil er alles, alles merkt, unterschied er die Totalgrade der ersten Ansicht: Schattenbild, Scheinbild, Schaubild, oder Idea, Idos, Idolon: gegen die Totalgrade der Prüfung, nämlich Physikon, Technikon, Harmonikon, und endlich im Harmonikon selbst, Theomelos, Theonomos, Theobios.

3. Sogar im Ausdruck lehrt uns jener Allblick, alle Momente der Sache und alle Momente der Sprache genau zu vergleichen, um zu wissen, was zu Wenig oder zu Viel fey. Z. B. diese Bildung:

Der Transcendentalphilosoph — ist wie ein Riesengeist, der den einen Fuss tief in den Erdgrund stösst und mit dem andern nach der Oberwelt hinsteigt, indem die rechte Hand höchst erhoben seyerlich greift seinen eigenen hohlen Griff.

Zerrbild: oder Naturbild? Ob vermessen, das muss man ermessen.

Also vergleiche man in jener Philosophie mit einander die rohe Materialität ihrer Sprache und die hohe Formalität ihrer Sache: das Wichtige im Wort und das Nichtige im Wesen, Denn es geht ihr gerade so wie der Theologie der alten Orthodoxen, wo man hundert orientalische Gestalten mit Schauder anstaunte, die zulezt alle nur etwas ανθεωποπαθωs gedachtes waren, und also nur Gleichniss. Freylich war auch das giganteske Schattenspiel der Metaphysik allezeit nur die Hoheit der Roheit: aber selten gerade über das Feinste in uns, die Vernehmung, die doch unendlich einfacher ist als Licht und Leben. Und nun betrachte man die Seele KANT's, ein wimmelndes Regensburg aller Formen und Normen: das fich fetzende Setzen der That - That FICHTE's: die Bildung Schelling's eine erstarrte Succession. Würde man nicht vermuthen, dass diese Lehre uns herkam von Sommonakodom selbst über Calcutta aus dem tiefsten Hindostan? Und sie gehört doch so hohen Geistern: deren Schicksal aber es ist, das Augenscheinlichste in der Welt nicht zu fehen, dies nämlich, dass alle Transcendenz eben die Höhe, eben die Krifis, jeder Barbarey war, der ältesten, der mittleren, der neuen. Denn wie offenbar ist es nicht: dass abstracte Form und Potenz die ganze Dämonie des Heidenthums und aller Vision machten: das Unterscheiden Sinn fey, Abscheiden aber Unfinn: dass in der Abscheidung es gelte, Je geistiger desto geiftloser, bis zur Nekromantie der Darstellung: und dass gerade wie (chemisch) Spiritus, Essenz

und to Desov, so auch Geist, Wesen und das Göttliche, nicht in einer Höhe der Schattirung, sondern in der Innigkeit der Natur, gesucht werden müssen. Ja ich frage für jede Zeit: was kann unwissender seyn, als überhaupt ein Denken, woher aller Weltwahn: und was wilder, als überhaupt ein Sollen, woher alle Weltwath?

Hächst oberslächlich war daher schon die erste Ansicht vom Transcendentalen. Diese nämlich. Sinnzeigt uns nichts nothwendiges: Dennoch urtheilen wir ganz nothwendig: Alfo liegt das Nothwendige in einer Synthesis a priori. Und wie leicht war doch diefer Blick. Vom Ding ift alles Urtheil: Am Ding ift das Wefentliche ganz nothwendig: Im Ding liegt also das Nothwendige wesentlich. Wollte man aber im Seher das Wesen des Gesehenen sehen; so hätte man auch sehen follen, dass der Formalist sogleich ein Idealist und der Idealist sogleich ein Realist werden müsse. Damit wäre im erlten Augenblick der transcendentale Alptanz vollendet. Denn das Wesen ist das Eine in allem: das Wesen ist die lebendige Synthesis a priori. Allein es gab nie ein Weltwahn, der nicht fo, rein und hoch, von einem Schatten anfing.

Nun wie heisst denn die Regel aller Regeln? Gewiss nicht an sich! an sich! dies Geboth der Allverrückung, fondern der höchste Gegensatz davon: ZUM GANZEN. Denn das Ganze ist eben das reale Ideal in jedem Weltgrad: und wirklich nur jedes Dies, klar verstanden in der Einheit seines Alls.

Zum ganzen aber fagt man in der Transcendentalphilosophie nichts durch das Wort Subjectiv: denn dadurch wird nur alle Kenntnis unfer, und ist doch nicht weniger das Universum minimum medium maximum, oder allebendigst, Welt, Natur, Gott.

Zum ganzen fagt man auch nichts durch das Wort Act: denn welches Naturmoment ist das nicht: und der Act aller Acte bleibt doch jener Wink der Allmacht in Allem.

Alfo vom ganzen und zum ganzen: von Gott und zu Gott: schwebt harmqnisch der Allblick.

Und nil nisi harmonicum! wird bald nil nisi divinum! Ift wahr das Licht, so ist wohl das Leben, des Alls. Wohl aber steigt vom Minimum zum Maximum: von der Monade bis zu Gott: vom Augenblick bis zur Ewigkeit. Und was denn, mit diesem Allblick, kann man wollen? nur was Gott will, salus omnium omnis, alles Wohl aller, nach diesem Ideal: jeder Weltkreis ein Himmel.

\* \* Was man über das Obige klar fragt wird der Autor klar beantworten. Merken aber muss man erstlich, welche die Frage aller Fragen in der Philosophie fey: nämlich, die NATUREINHEIT. Und wer daher irgend eine Tremung vorausfezt, der fängt fogleich die höchste Philosophie an mit der tiefsten Unphilosophie. Dies muss der erste Gedanke seyn: wie finde ich Eines in Allem und Alles in Einem? - Sonft hat man immer eine Kluft von Nichts zwischen Phantomen von Etwas. Und doch was ift offenbarer, als dass alles in der Seele gleich seelisch sey, alles in der Vernehmung gleich innig und finnig: was offenbarer, als die Einheit des Gefühls in allem? Erkennbares, Erkanntes, Erkenntnifs: Noscendum, Notum, Notio: Daseyn, Soleyn, Bewulstfeyn: ist es nicht Moment einer Potenz, Hauch einer Allmacht?

Marie and march, of which the

man tother me man to the way of the cate

# Welt der Eleganz.

An den Ordner

der

Zeitung für die elegante Welt.

Mein Herr!

Nicht alle die reizenden Bagatellen des Tages, vermischt mit den noch reizendern Scandalen der Nacht, suchen sie für die losen Geister des Flatterns. Denn an eine Welt denken sie, und suchen daher auch für den Norden einen Nordmann, von dem sie vermuthen, er habe einen Weltblick.

Aber nicht blos einen, sondern seinen, Blick hat er: und diesen müssen sie ihm, so wie jedem Seher, lassen. Sonst wird die Welt nicht entdeckt. Sonst fänden sie für ihre Zeitung keinen freyen Mann seiner Scele; sondern nur einen gut ausstellbaren Kerl der Uniform. Und so hätten wir blos die knechtische Eleganz einer Mode.

Nun, der Blick ihres Nordmanns ist hoch verwöhnt: ans Erhabene seiner Alpen, ans Kühne der Felsen und ihrer Wasserfälle, ans Dunkle der Wälder, ans Tiese der Thäler. Nicht die kleinliche Eleganz der Welt liebt er; sondern die Weit der Eleganz.

Und welche ist denn diese?

Das entdeckt uns nicht der leichte Anblick, fondern der Allblick — des Minimum, Medium, Maximum.

Nach diesem Alblick hat die Welt der Eleganz solgende Regionen: ELEGANZ, HUMANITÄT, SUBLIMITÄT. Oder: Harmonie des Bildes, Harmonie des Lehens, Harmonie der Welt.

Dies in der Extension. Und in der Intension zeigt sich diese Triade des Ganzen: Moment, Proportion. Harmonie.

In beyden Hinsichten entsteht der Geschmack — eines Assens, eines Menschen, eines Gottes.

Wunder aber über Wunder ist es, wie wenig man in der That jene bunte Maschinerey der Mode, oder höchstens das mannigfaltige Moment des Bilderspiels, annoch überstiegen hat. Wilden Sprung der Phantasie: bis zur allmöglichen Transcendenz. Aber nie durch die harmonische Progression der Eleganz: bis zur allwirklichen Ascendenz oder Göttlichkeit in That und Freude.

Eleganz ist also der Gegensatz von Transcendenz: sowie Wahl und Wohl — von Wille und Wildheit. Transcendenz ist die Hoheit der Roheit: Eleganz ist die Höhe der Bildung.

Eleganz nannte man vom lateinischen:

Und Wahl ist möglich nur allein durch den Blick des Moments, oder des Mehr und Minder: wovon? von Wohl. Je mehr Wohl; desto höhere Wahl. Und das Beste—ist das Ziel der Eleganz und die Wahl Gottes.

Nun aber, welches ist denn dies Beste? offenbar das, was in sich das mehrste Wohl vereint. Und was für ein Wesen thut das? die Harmonie. Und wie macht man Harmonie im Streit der Elemente? durch Mehr und Minder von jeder nöthigen Eigenschaft.

Alfo da wo die Wahl der Eleganz anfängt; da winkt schon Er, der Gott des Himmels.

Also die Eleganz ist lauter Naturreligion: mit Klarheit des Moments, Heiligkeit der Wahl, Wonne im BESTEN. Denn welche Seele kann das Kleinliche des Bildes Beben, fobald sie nur das innig Große des Lebens fühlt, und den Himmel des Allwohls anblickt?

Und also giebt es nur Eine Eleganz: vom ersten klaren Moment an, bis zur Weltharmonie.

Wie? in dieser Einen Eleganz, und auf diesem Weg zum Himmel in der Natur, wärensto der erste Grad wirklich: AFFEN-GESCHMACK?

Ja wirklich: Spiel mit dem Bilde. Und das Hohe und Feine der Afferey macht nur einen Genius dieser Region, oder einen Affen - Engel, süsslächelnd, süssweinend, wunderfein, empfindsam, romantisch.

Im zweiten Grad aber fucht der Mensch die Harmonie des Lebens. Schon an der Brust der himmlischen Mutter, der ihm menschlich erscheinenden Natur: schon da saugt er die Wonne des Mitgefühls ein. Im stillen Seelenschlummer lernt er das Lallen des Himmels: du wir! ich dir!

Denn kein Verhältnis im Weltall ist durch ewige Nothwendigkeit heiliger bestimmt, als die Gegenwirkung: so unsichtbar, so leise, diese auch seyn mag. Schon bey dem mindesten Drücken drückt sich der Drücker felbst nieder: der Zwingende fühlt, den Zwang, und beugt sich hin zum Gebeugten.

Der zittert heimlich vor manchem, vor dem mancher heimlich zittert: fagt jener alte-Römer.

Man lebt nur durch das Leben: und die Belebung ist jener göttliche Hauch des Wesens, der Macht und der Freude,

Verfinstere deinen Blick; und fogleich wird vor dir alles finster. Gott fagt: verhüllt fich die Sonne der Seele, so werder werde Nacht und Abgrund!

Und einfach ist doch die Harmonie des Lebens. 1. Liebe für Liebe: und lieblich durch lieblich. 2. Was einem geschieht, das kann jedem geschehen. Jenes alte Weib war ein blühendes Mädchen: und in diesem Bettler siehst du die Vorfahren von Königen und vielleicht bald Dich und die Deinigen. 5. Schlägt man uns kühn den Hut ab; bald auch das Haupt. Spielt man frech mit Ehre; bald auch mit Leben. Folglich: nichts leiden und alles mitleiden: dies ist das Hohe und das Tiefe der Menschlichkeit.

Im dritten Grad ist der Kenner weder spielendes Kind noch fühlender Jüngling; fondern groß wie seine Mutter, die Natur; Gedanken: von B w. F. T. und endlich ein Vater wie Gott. Er nennt das Licht sein: das Weltleben sein. Die Sonne ist wie sein Augenstern: die Allgüte ist die Seele seiner Seele. Nun hat er auch Geschmack wie Gott: und seine beliebte Eleganz ist die Herrlichkeit des ewigen Wohls. Wohl, im slimmernden Stäubchen: und in der Sonne der Sonnen. Wohl, im Thautropfen des Rosenblattes: und im Lichte der ewigen Weisheit.

So wird dem Kenner in der Welt der Eleganz, das ist, der Harmonie, alles zulezt Ein Melos: mit brüllenden Dissonanzen, aber göttlich zerschmelzend: und mit Moriendo der ewigen Nacht, aus deren heiligem Dunkel wieder anbricht ein ewiges

Leben.

Siehe da die Welt der Eleganz, in der man ein Allkenner wird: durch jedes Moment des Bildes: durch jede Proportion des Lebens: durch alle Harmonie der Natur.

Berichtigung oder Ausbildung obiger Ideen erbittet fich der Autor — von KLOPSTOCK, dem Seraph des Gefühls und des Gedanken: von JEAN PAUL, idem Naturzauberer: von Hölderlin Hyperion: von Jacobi, dem allsehenden Nichtsseher: von Reinhold, dem Engel der Verständigung: und von jedem Virtuoso der Menschheit.

Die Artikel, welche ich Ihrer Zeitung schon zugedacht habe, sind:

- 1. GUSTAF III: ein Augustus der Schweder.
- 2. Bellman: in unseren Tagen ein Skalde der Urwelt.
- 3. EHRENSVÄRD: der Weltblicker.
- 4. STOCKENSTRAND: der Allordner.
- 5. LINNE: der bekannteste Unbekannte.
- 6. RUDBECK: oder, die Wahrheit der Fabel.
- 7. STJERNHJELM: der mächtige Homeride.
- 8. CARL XII: ein Hercules Musagetes.
- 9. CHRISTINA: die Göttin der Genieen.

Und ich schreibe keine Geschichte anders, als harmonisch zu der ganzen Welteleganz.

Aber — gehört wohl sowas in Ihre Zeitung?

### Orpheus

oder die

Panharmonie.

Wild ist annoch die Menschheit: und hat keinen Orpheus. Lass uns jene uralte Kalligonie Griechenlandes erneuern. Wohlan, HERDER! erster Priester der Christenheit und also der Welt! kein Mönch der Nacht, sondern Engel des himmlischen Tages!

Erschiene nur dem Wilden die Tugend; so würde er sie lieben. Hörte er nur das Melos des Wohls; so würde er weinen und lächeln.

Und dies Melos, im Kreise der Seelen, stimme du an. Verkündige den Verein der höheren — und dies Blatt: Orpheus oder die Panharmonie: worin jede himmlische IDEE sinden soll ihre Heiligung und ihre Ehre.

Also ein Ehrenblatt; eine Ehrenzeitung.
— Denn jezt verliert sich alles in die Schande der Schänder. Und jene Göttin Fama oder Insama, geboren aus der Nacht, zieht nur alle Blicke der Sterblichen hinauf zum alten Fürsten der Luft, Ephes. 11.2, jenem unsichtbar frohgrinsenden Vater der Lüge.

Hätte man ein Ehrenblatt, eine Ehrenzeitung, für das Wahre und Schöne, für
das Liebliche und Göttliche; fo würde man,
in diesem Lichte des Himmels, klar sehen
alle Dämonen der Schande. Man würde
merken, wie jener geistige Kutscher peitscht
nach deinem hohen Genius: und wie dieser
Kobold lautlachend wirft dem Schöpfer
tausend schöner Worte ein Wort vor.

Aber nun ist alles ein Taumelgeschrey der Göttin Fama- Infama.

Dies also verkündige. "Merket auf, ihr höheren Seelen. Hier ist der Tempel des Lichts: und hier der Altar der Ehre. Nicht Bücher des Handgewerks; sondern IDEEN des Wahren, des Guten, des Schönen opsert man hier der Gottheit. Und der Priester des Tempels ruset aus: dies opserte jener edle dem Gott des Allwohls und so ehrte er das Göttliche der Menschheit."

Nämlich, eben wie bey allem Tempelopfer: loben das Viele und nicht schmähen das Wenige. Wäre aber irgend eine nähere Vernehmung nöthig; dann hier, hier nicht finstrer Tadel, sondern helle Frage.

Die Kunst zu lieben und zu ehren: die Kunst der Liebe und der Ehre: müssen wir so lernen, so, durch Anschauung aller menschlichen Schönheit. Ein Cultus muss alles wieder werden: aber ein Cultus der himmlischen Ideen, der Schönheiten und Seeligkeiten, des bis zu Gott aufsteigenden. Wohls. Oder ganz einfach: Ansangen muss man das hohe Studium aller Harmonie.

Ueber Germanien regnet es Blument tausend Lichtengel eilen vom Himmel herab, allein hierhin und dorthin. Die Dämonen der Nacht und der Schande rauschen dazwischen, und versinstern alles. Siehe nur, wie kämpfen in der Lust der Worte tausend gute und tausend böse Geister, und wehen unaushörlich das Licht der Wahrheit auf und aus. Das also gehört den schönen Geistern Gottes, sich zu vereinen, um das Höllenreich zu scheuchen und zu zerblitzen.

Anfangen muss man eine öffentliche Aufftellung und Ausstellung solcher verirrten oder neuerschaffenen IDEEN, deren Licht oder Feuer, Lieblichkeit oder Größe, die Menschheit rühren und erhöhen könne. Wie elegant oder human oder sublim eine Idee

wäre: das Wichtige in ihrem Inhalt und das Richtige in ihrer Darstellung: muste man anschaulich machen, vorzüglich aber achten auf das Verhältniss einer kleinen Idee zu einer großen, und allervorzüglichst auf die Einigung der contrastirenden: zur Universalconciliation.

it

ie

ir

er

[s

èr

id

n

ſs

1:

b,

m

i-

ie

te

f-

IS.

18,

zu

If-

en

bt

ie.

Studirt man einmal die Harmonie, die Einstimmung zum Wohl, wie eine musicalische Composition aller Ideen; studirt man die Panharmonie, diese Philosophie des Himmels, diese Metaphysik Gottes; so wird man in unserer Schattenwelt bald Licht und Leben sinden und in der inneren Schönheit die innere Freude. Selbst die Regierung wird bald nicht den Staats-Körper, sondern die Staats-Seele denken.

Aber aus diesem Grundton muss das Melos des Tempels emporsteigen: "jedes Wesen will das Beste, jede Seele meynt eine Panharmonie." Denn wenigstens klimpert sie auf dem Clavier der Dinge: auf dem Fortepiano der Welt.

Lieblicher Priester! ein Hierophant der Natur! lehre uns diese lebendige Musik studiren. Musik war das erste schöne Studium der Menschheit: war die erste schöne Erziehung der Griechen: war die Kalligonie.

Eigentlich werden wir blos von der SCHÖNHEIT gerührt und gebildet. Wer nichts liebte, der hat nichts Liebliches. Die Barbarey kann daher himmelhoch schreyen; aber nie lächeln. Ebenso die Schulwuth. Bey dem Schönen blickt sie nur wild hin wo es aufhört, und höhnt nur grinsend über dessen Minus. So ist ihr alles das Göttliche verloren : so Licht und Lieblichkeit nichtig: Und so liegt annoch die Höhe aller Philosophie und Poësie, aller menschlichen Wahrheit. und Schönheit tief vergessen in dem himmlischen Traum HELMONT's des Vaters : III, 13. ,Dem Feuer hatte ich dies Buch fest bestimmt: aber ein Seelengebild verbot es mir Ich sah vor mir, hoch bis zum Himmel, einen wunderschönen Baum mit unzählichen Blumen, wohlriechend und von den lieblichsten lichten Farben, jede Blume mit grünglänzender Knospe der Frucht. Eine Blume, von so vielen taufenden, brach ich mir ab: und siehe, Geruch, · Farbe , Anmuth waren sogleich dahin. In dem Augenblick ward mir der Verstand

gegeben, dass so seven alle Gottes Gaben, wie diese Blumen: im innigen Verein lebendig, und jede für sich todt." -O ADELUNG: du bist ein großer Gelehrter: schriebst aber auf solche Weltgenieen deine Geschichte der Narrheit, und dachtest nicht an jene erhabenste aller Ironieen von Sanct Paul: ή μωρια τε θεε, die Narrheit Gottes. Diese ist eben die Panharmonie : welche theoretisch den Allverein, und practisch die All-Erhaltung sucht. Umgekehrt die Narrheit der Welt: sie liebt nichts als mögliche Trennung: sie sieht ab und zieht ab, theoretisch bis zur Allnichtigkeit, practisch bis zur Allvernichtung. Den Tag nennt sie blos schön: die Nacht aber erhaben. Die Natur schmähet sie, weil sie so wenig fühlt: Unnatur betet sie an, weil sie so wenig versteht. - Die wahre Philosophie ist Panharmonie: aus deren Theorie die wahre Theologie und aus deren Praxis die wahre Jurisprudenz entstehen wird, als Theomelos und Theonomos, Allverein und All-Erhaltung.

Die

## Verrückung.

oder das

Orakel-Spiel

der

Weltnarrheit

genannt

Weltweisheit.

Nicht wahr, Leser, den Gesichtspunct muss man dir nicht verrücken? Warum aber das nicht? Denn so kannst du nie das Ganze fassen; sondern in deinem Urtheil nur hin und her faseln. Und solglich: insoweit man dir den Gegenstand verrückt, kann man auch hossen, die H zu verrücken.

Wie? so immer, und so nahe, schwebt um uns die größte aller Gefahren? .... Aber welcher ist denn der wahre Gesichtspunct? Erst frage deine Sophen. Sie werden dich fogleich orientiven: nach dem Zenith oder nach dem Nadir hin: dieweil aller Compass fo ungewis ist.

Dann frage die Wahrheit der Natur. Sie antwortet: ächter Gesichtspunct ist Blick des Ganzen.

Nun: wer dir das GANZE verrückt, der kann auch hoffen, DICH ganz zu verrücken. Das verfuchen alle Sophen.

Die allmögliche Verrückung des Ganzen nennen sie Abstraction. Diese besteht darin, so weng zu sehen wie möglich und daher immer das eine ohne das andere. Das hohe Zauberwort dieser Verrückung heisst: an sich! an sich! So ward alles — in der Theorie ein Chaos und in der Praxis ein Orkos.

I. Erste Verrückung.

Ding und Gedanke.

Nadir und Zenith.

n

Nadir scheint dir dunkel, wie der Mittelpunct der ewigen Nacht: Zenith scheint dir
klar, wie der Mittelpunct des ewigen Tages.
Und doch ist der eine nie ohne den anderen:
doch nähern sie sich immer in der nämlichen
Linie, bis zum kleinsten Abstand in deinem
Gehirn, ja bis zum Mittelpunct deiner Seele.
O Geheimnis des Einen in Allem. Was
siehst du denn wirklich?

im
Gefühl und Gedächtniss
nur
Seyn und Schein
desselben
Erkannten.

Zweifelst du; so denke den Blitz, und fühle ihn. Je inniger gefühlt das Ding, desto inniger wird der Gedanke: dennoch aber nur des lebendigen Seyns lebhaster Schein. Auch dieser ist: aber wieweit? Vergleiche das Feuer — glühend im Gedanken, und brennend im Ding. So ist, in allem, Gedanke des Dinges nur Bild der Sache: nur Traum der Welt: ein ideales Minimum gegen das reale Maximum desselben Erkanuten.

II. Zweyte Verrückung.
Sinn und Vernunft.
Wie und Wieweit.

Ein So ist uns alles: vom transcendentesten Schweben der Metaphysik an, bis zum
mathematisch Bestimmten der Physik. Ein
So: von aller Hoheit der Ansicht an, bis zu
aller Größe der Einsicht. Ein So: von der
rohest schauenden Unvernunst jeder oberslächlichen Vernehmung an, bis zur schassgenauesten Vernunst jeder innigen Vernehmung. Ein So, bis zum Soviel der seinsten
Unterscheidung, merkt der Sinn: ermerkt den

Modus, bis zum Modus des Modus: merkt jede Nüanze der lebendigen Qualität, als ein Moment der göttlichen Allmacht. Wie Jedes, so alles in derselben Art, sagt er: und im soweit er Eines in Allem sieht, sieht er auch Alles in Einem. Dies ist seine Synthesis a priori: das Wesentliche des Wesens, als Erstes und Leztes. Ja welcher Sinn beurtheilt nicht bis zum Feinsten? Aber nie kannten die hohen rohen Denker das wahre Feinste des Sinnes, das Göttlichste seiner Beurtheilung oder seine höchste Vernunft: das wieviel in allem.

III. Dritte Verrückung.

LUST und PFLICHT.

Wollen und Sollen.

Kennte nur die Lust das Wie; so würde sie die Göttlichkeit selbst zu ihrer einzigen Pslicht machen. O, das thut sie dennoch: aber irrend und irrig. Gott seyn — ist der einzige Wille in der Natur. Gott seyn — in Macht, in Leben, in Freude. Gott seyn — ist auf einmal die Pslicht aller Pslichten und die Lust aller Lüste. Thier-Lust: Thier-Pslicht. Menschen-Helden-Götter-Lust sindet Menschen-Helden-Götter-Pflicht nothwendig. Und warum nothwendig?

WOHL und RECHT.

Zweck und Bedingung.

Wohl - Thun nennt man Recht. Und Wohl-Seyn? dies ift Mehr als Recht: ift inniger, göttlicher: ist Leben des Lebens. Oft aber ist dennoch sterben mehr recht, als leben. Freylich: denn ift WOHL das Leben des Lebens, fo ist es auch recht, dieses für jenes zu wagen. Also majori minus, Minder für Mehr, oder dem Größeren das Kleinere geopfert, ist das einzige Weltrecht: daher alles Moment der Bewegung und Erwägung. Recht ist Bedingung des WOHLS in allem. Thier - Wohl: Thier - Recht. Menichen -Helden - Götter - Wohl, fordert Menschen -Helden - Görter - RECHT als nothwendig. Denn das Nöthige bestimmt auf ein klares Verhältnis ist das Nothwendige. Das Wohl aller fordert alfo das Recht aller, oder, das Nothwendige zum Wohl eines jeden. wer ein göttliches Wohl will, der folglich foll mit diesem Wohl-Wollen ein göttliches Wohl - Thun vereinen. So ift es Recht: das ift, zum Zweck nothwendig.

V. Fünfte Verräckung.

Zwang und FREXHEIT.

Nein und Ja.

Oft ist dem Geist das Leben Zwang und der Tod Freyheit: er könnte im Himmel verzweiselt da stehen und sich nach dem Abgrund sehnen. Willst du das Nothwendige; so bist du immer frey. Und wie kann man das Nothwendige immer wollen? Durch den Blick des Ganzen. Denn so merkst du die Proportion aller Harmouie: bis zum Moment eines Blitzes. So merkst du das alleinige Weltgesetz: majori minus. So wird dir alles ein Melos. Selbst bey der Vergänglichkeit wirst du denken: "der allmächtige Hauch des Lebens wehet Leben aus und aus, und nur wegen der Melodie sterben die Töne."

VI. Sechste Verrückung.

d

h

8

GUTES und Böses. Mehr und Minder.

Wer auf dieses nicht achtet; dem wird alles in der Welt ein Chaos und alles im Leben ein Orkos. Minus wider Majus missglückt: so geboth das Maximum, jenes Numen der Welt und des Lebens. Minus unter dem Majus fügt sich zu dem göttlichen Willen: erfreut sich des göttlichen Schutzes: ist ein lieblicher Ton in der Melodie Gottes. — Soweit wie harmonisch ist alles recht und wohl, oder so wie es seyn foll. Jedes Minus aber wider ein Majus versucht nur das uralte Himmelstürmen. O titanische Kleinlichkeit.

Lefer, vergifs nicht den röthlichen Apfel Adams gegen die röthliche Hölle. Denn alles Uebel in der Welt ift ein MAJORE MINUS: und alles Bose im Leben ift ein MINORI MAJUS, geopfert.

VII. Siebente Verrückung.

WAHRES und FALSCHES. Moment der Momente.

Auch das Falsche ist also ein Moment des Wirklichen? Offenbar: denn es 181: und nut Ein Seyn giebt es. Nichts aber ift MEHR oder MINDER als es ift. So ift alles: aber Soweit. Folglich schwebt nur das Falsche im Unbestimmten, so lange man noch nicht weis, WIEVIEL daran fev. Hingegen ist das Wesen der Wahrheit die Allbestimmung: nicht alfo das Universalissimum der Metaphysik, fondern das Singurishmum der Mathematik; nicht Transcendenz des Gedankens, sondern Evidenz des Dinges.

Freylich find oft GEDANKE und DING wie Himmel und Erde. Wer aber will, wer kann, diese trennen? Hoch ist der Himmel, mit allen feinen wunderbaren Meteoren: aber doch nur ein atmosphärischer Gesichtskreis der Erde, von der wir leben. Noch höher liegt die Sonne, beyde belebend: das Wesens aller Wesen. O Geheimnis des Einen in Allem.

Eines in allem. Denn

1

1

e

1. Zwischen Ding und Gedanke beyde vereinend liegt der SINN: ohne welchen kein Ding da ist und kein Gedanke verstanden wird. Also Daseyn und Verstand kann nur der Sinn uns geben. Denn was ist Sinn? Bewusstseyn des Gegebenen, oder Erkenntniss des Seyns: sey dies noch so hoch und so innig. Das dem Sinn da Sevende, als ein Maximum des Gegenwärtigen, heisst Ding: als ein Minimum des Abwesenden, heisst Gedanke. Nur wird der mögliche Wiedersinn des Gedachten so leicht ein möglicher Widerfinn: durch die allträumerische Irrung. Und daher ward immer die Gedankenwelt so leicht Allein, auch da erhebt die Narrenwelt. sich intensive die nämliche Kraft der Natur: in Sinnung, Besinnung, Gesinnung: oder, Verstand, Urtheil, Wille.

2. Zwischen Sinn und Vernunft beyde vereinend liegt ein So: vom Schwebenden bis zum Allbestimmten. Die rohesten Unterscheidungen heißen Kategorieen: als Grundzüge der Weltform. Aus Relatio entsteht die Ratio: aus dem schwebenden Verhältniß das bestimmte: bis zur göttlichen Allrichtigkeit des Allbestandes. Das genaueste So ist das höchst Richtige oder Soviel: ist die

Vollkommenheit der Vernehmung, benannt Vernunft: ist die Kunst, in Theorie und Praxis, das heisst, in Beobachtung und

Beachtung.

3. Zwischen Luft und Pflicht beyde vereinend liegt das Muss: oder, die dunkle Nothwendigkeit. Diese, wie die Gottheit sanft und stark, lehrt auch das Thier zugleich seine Lust und seine Pflicht erkennen. Nahrung wollen und nicht Nahrung suchen: Ruhe wollen und nicht jede Gefahr verhüten: Lust am Kinde ohne Liebe, oder an seinem Garten ohne Wartung: kurz, Lust an irgend etwas, an einer Blume, am Leben, an der Welt, ohne das zu wollen was Gott Selbst will, bis zur erhabensten Pflicht der All-Erhaltung: das ist unmöglich. Lust ist Liebe: kann aber, so wie die Pflicht, annoch irrig und wild seyn. Die Höhe der Lust und Pflicht ist die ALL - ERHALTUNG: und die Kunst des Wohls steigt so hoch wie die Kunst Gottes.

4. Zwischen Wohl und Recht beyde vereinend liegt das VERHÄLTNISS: oder, die klare Nothwendigkeit. Soweit wie harmonisch — ist alles recht.

5. Zwischen Zwang und Freyheit beyde vereinend liegt das KENNEN: dadurch wird jener zu dieser erhoben. Der Kenner will,

was er muss. Und in aller Kunst des Wohlsist Nothwendigkeit und Freyheit nur Ein Gefühl, nur Ein göttlicher Wille.

nt

nd

d

le

le

it

ch

n.

n:

n:

m

ad

er

st

e:

ig

nd

ie

ie

do

er.

io

de

rd

- 6. Zwischen Gutem und Bösem beyde vereinend liegt das Können. Das höchste, was das Böse kann, ist, alles Gute gegen sich. zu vereinen.
- 7. Zwischen Wahrem und Falschem beyde vereinend liegt das: SEYN. Denn alles ist, aber wieweit?

Diese erste Verrückung des Ganzen in zwey Hemisphäre: als —

Himmel und Erde,
Oberes und Unteres,
Äufseres und Inneres,
Schein und Seyn,
Ideales und Reales:

diese Verrückung ist so alt wie die Roheit des Menschenverstandes. Ja den Verstand selbst benannte man von dem was vor-stand. Und sehr natürlich: denn erst mußte man wohl das Merklichste merken. Aber den Vorzug des Scheins machte nicht die reine Vernunft, sondern die reine Unwissenheit. Warum?

1. Je weniger man das Ding sah; desto mehr schaute man es blos im Gedanken,

C 2

2. Je weniger der Sinn die Natur kannte; desto mehr konnte man sich ein So und So vernünftig im denken dichten. Und so wenig man auch das Wie und Wieweit einsah; so war doch überhaupt aus Form und Normsogleich ein wacher Traum möglich.

3. Je weniger die Lust erfahren hatte; desto mehr toll war ihr Soll; desto unsinniger war zugleich ihre Pflicht und ihre Freyheit.

4. Je weniger man das Wohl verstand; desto mehr war alles Recht nur ein Wille der Wildheit.

5. Je weniger man den Zwang der canften Natur, der inneren Gottheit, merkte; desto mehr mußte man sich frey dünken.

6. Je weniger man das höchste Gute des Ganzen einsah; desto mehr dachte man Uebles in der Welt und machte man Böses in dem Leben.

7. Je weniger man wusste, was Wahrheit sey; desto mehr konnte man alles für Wahrheit nehmen, ohne Vernehmen irgend eines wieweit?

So verrückte man schon anfangs das ganze Universum: 13

0

W

d

V

d

n

Welt — und Gott,

Denn uns ist in allem das Maximum Gottheit.

Zwischen jenen Beyden aber liegt die lebendige Natur. — Daher WELT, NATUR, GOTT: als Minimum, Medium, Maximum: in der Theorie. Und in der Praxis: Muss, Soll, WERDE. Archim. §. CXXI.

Dann kam ZOROASTER und dachte dichtend — Tagwelt und Nachtwelt: Himmel und Abgrund: mit Regionen und Legionen.

Dies Hohe und Rohe machte PLATO kleiner und feiner. Endlich war das Universum nichts, als ein Gedachtes des Gedichtes.

Daher Idealismus.

,

0

n

-

er

t.

.

le

32

3

25

n

n

it

ir

ad

38

Und glühte nur das Feuer ohne Brennen; glänzte nur der Blitz ohne Treffen; dann wäre es leicht, ein Idealist zu werden. Jezt kann man zwar alles Dies in ein Das verwandeln: oder, alles in der Welt abstractim ver-dassen: wie das Brennen des Feuers und das Treffen des Blitzes. Allein, dieses Denk-Das des Abwesenden wird ein Sinn-Dies des Gegenwärtigen: und ich, ich werde doch verbrannt und getroffen.

Erhaben war die ideale Weltverrückung der Sophen, aber die reale Kraft des Erhabenen erfuhr man auch bald: Erschütterung.

So erschüttert ward das Gehirn der Gelehrten; und so erschüttert das Gehirn aller Menschen; dass annoch man nichts sieht als das eine ohne das andere. Feind, Feind; bis zum Ideal eines Teufels. Freund, Freund: bis zum Ideal eines Gottes. Und zwischen beyden diesen Gaukelschatten liegt der Mensch ungesehen und verloren: zwischen den Idealformen der Phantasie, der verrückten Schauung, liegt die Realform der Natur, schön und heilig.

Durch dieselbe Erschütterung ward endlich — die Welt ein Chaos und das Leben ein Orkos.

Daher Heiligkeit ohne Heil, und Heil ohne Heiligkeit: Würde ohne Werth, und Werth ohne Würde: Ehre ohne Ehrlichkeit, und Ehrlichkeit ohne Ehre.

Bis ins Tägliche herunter gieng diese Erschütterung.

Zu Hoch, und Zu Niedrig! schreyt am heftigsten Der, welcher zwar über sich Hunderte hat, aber unter sich Millionen: und sieht nicht, dass jedermann zu hoch und jedermann zu niedrig seyn könne, solglich, dass nichts weniger als das Misverhältniss aller gegen alle das Totalobject der ächtrepublikanischen Resorm seyn müsse.

Toleranz und Intoleranz! schreyt man: und sieht nicht zwischen beyden die Genechtigkeit alles vereinend.

er

n

ts

d.

d.

id

gt

en

r-

er

d-

en

eil

it,

efe

m

ch

n:

nd

ch.

58

ler

111

Mein und Dein! schreyt man; und sieht nicht zwischen beyden das Eine für Alle, das Gemeinsame, das göttliche Recht: welches? das Nothwendige zum Wohl eines jeden.

Furni 19933, Jan Allendelphoev to behave it

the least former dender a later and the

Sellogist , jours Toy of reliant that the

War nun so die Antithesis gemacht, so konnte man auch bald die Synthesis verouchen: denn die Thesis, das GANZE, Warmit einer Antithesis undenkbar.

Dies Urbild stelle man sich vor:
Sichtbar und Unsichtbar
vereint

Körper und Geist

vereint were a second

Wesen.

Aber das Verrückte immer näher gerückt wird.
leibhaftes Monstrum. Daher jede schreyende
Welt-Chimäre der Meynung. Und diese
verrückte ward bald verrucht: diese tolle
ward wüthend. Die Hypothesis meiner
Erscheinung, schreyt sie zulezt, ist eine ewige
Synthesis, und schon A Priori hänge ich

zusammen. Dennoch entstand sie aus einer Antithesis: und zwischen ihren Theilen gaffen Abgrunde. Darin verliert sich auch ihr unnatürliches Leben und die hohe Angafferey der Bewunderung. - In Ernst. Erlaubt man dem Welt-Töpfer, dem Sophen, alle Materie woraus, alle Potenz wodurch, alle Form wozu, dem Allmächtigen zu nehmen; so kann freylich, durch das RAD der Syllogistik, jener Tropf seinen Topf einer Hypothese modeln. Nie aber wird aus der Antithesis eine Synthesis: aus der Verrückung ein Ganzes. Denn nur soweit geht der Zusammenhang, als die EINHEIT: tiefer hinein öffnet sich der Abgrund. Daher war immer das dritte Princip der Sophen: Abgrund. Welches der einzige ARISTOTELES kühn genug war, laut zu sagen. Nämlich, durch seine Materia: Forma: und Privatio. das ist, Abgrund. So in der That alle. Körper, Geist: Abgrund. Sinn, Vernunft: Abgrund. Gesetz, Freyheit: Abgrund. Ich, Nicht-ich: Abgrund. Kraft, Gegenkraft: Abgrung. Kurz allenthalben, Dies, Jenes: Abgrund, Und weil nun da, wo der Abgrund liegt, gerade die Erklärung oder das Licht gesucht wird; so ist es offenbar, dass der Soph nichts als Abgründe denkt vor, in und nach seiner Synthese.

Hingegen in der wirklichen Natur liegt da, wo der Soph seinen Abgrund denkt, eben das göttlichste: das Wesen: dessen Moment alles ist, vom Minimum bis zum Maximum. Wesen: diese wahre Natureinheit: dies einzige Reale: dies substantiale Innere und Innerste: dies ewig tiefere Continuum des Seyns.

t

Zum Beyspiel, im STAATE. Allgewalt, und Allwille: dazwischen — liegt ein Abgrund, für Theorie und Praxis: endlich aber, durch den Blick des Ganzen, entdeckt man das Allwohl. Gewaltiger ist nichts über den Willen des Menschen, und nichts will er dennoch freyer. Also dies, dies Allwohl, ist das wirkliche Gemein - Wesen alles vereinend und das Göttliche im Staate.

Allein: über die Menschheit herrschte von jeher, politisch so wie literarisch, die allzu leichte Verrückung. Daher suchte immer der Regent, so wie jeder, Macht für alle und Verstand für niemand. Bald ward alles albern. Endlich entsprang, aus der Tiefe der Indignation, die Freyheit. O Größe! schrie der Edlere: und vergaß, auch er, daß Größe des Geistes wachse — nur mit Größe der Noth.

Hoch aber ist die Wirkung des Hohen. Daher war es dem Helden, ja dem feigsten. allezeit leichter, göttlich zu sterben als menschlich zu leben.

Und bedenkt man hierbey, das nicht blos Einjeder ewig nur das Beste, das höchste Gute, will und sucht, sondern auch das alle Völker in allen Kriegen alles allein für Gott, Freyheit und Ehre wagten; so erscheint endlich der Mensch wirklich nicht wie die Schule lehrt, als ein vernünftiges Thier ohne Tugend, sondern wie die Welt lehrt, als ein tugendhaftes Thier ohne Vernunft.

## 2012

Sehr natürlich aber ist das: da die Welt - Weisheit selbst eben darin immer bestand, theoretisch ALLES und practisch ALLE zu verrücken. Denn die mögliche Ansicht von allem an sich! an sich! war so leicht: und durch diese Ansicht ohne Einsicht, durch diese leichte Speculation der oberstächlichsten Barbarey, ward also bald — alle Theorie nichtig, und alle Praxis vernichtend.

An sich ist jede Ansicht die Welt. An sich ist Geist lauter Kraft, und Materie lauter Trägheit: Seele alles, Körper nichts. An sich ist jeder Feind ein Teufel, und jeder Freund ein Gott. An sich gehört das Meinige blos Mir: und Mein ist alles was ich gesetztich besitze, bis zur Firmamentalität eines

Moguls und Infernalität eines Pabstes. An sich macht Böses Grimm: Gutes Entzückung: Schein Glauben: Macht Schreck. An sich ist alles Endlos: wäre es auch das Mindeste, verglichen in der Weltharmonie.

Mit dieser Vergleichung aber — o welches Licht über dies Chaos: und welche Gotteswelt in diesem Licht! Man erstaunt, wie jemand arm seyn könne mitten in diesem unendlichen Segen, und trostlos mitten in der Menschheit unendlichem Mitgefühl. Man erstaunt, wie zahllose Heere gegen einander heraneilen, für was anderes, als um Brüderschaft zu trinken und ihre Betrüger auszulachen. Man erstaunt, wie die Menschen nicht lauter Feste halten in Arbeit und Fröhlichkeit, nach dem heiligen Naturgesetz Gottes: diesem dier, aber allen alles.

Halt! schreyt hier die hohe Welthexe der metaphysischen Anthropophagie: "An sich ist das Recht unveränderlich." Und — nicht so? dies Recht liegt in dem hohen Rachen des Staatskrokodills? des Leviathans?

Kann eine ehrliche Regierung mit Recht gebiethen: Nichts mit Gewalt! dann wahrlich auch dies: Nichts mit List! Kann sie mit Recht gebiethen: Soviel von Ehre und Soviel von Macht! dann wahrlich auch dies: Soviel von Reichthum! Gebiethet sie mit Recht

über alles Blut, dann gewiss auch über alles Gut: zum Allwohl. Denn vor Gott gehört doch: alles allen. Und nach welchem Maass? nach diesem: Das offenbar Nothwendige zum Wohl eines jeden. Dies ist das Urmaass und daher das Urrecht. In dieser göttlichen All-Erhaltung entstünde nur himmlische Ehre statt koboldischen Reichthums, und Engelfreude statt Thierlechzens. Lechzen: denn weder Lust noch Pauhe giebt es im Zuyiel, dem sein Höllenschatten folgt, Zuwenig.

Jezt aber lacht die Welthexe der Metaphysik, da sie sieht, wie an sich niemand raubt und an sich doch jedermann beraubt wird. Sie lacht und macht auch im Staate nichts als Nichtigkeit und Vernichtung: wäre es auch nur in der schwindligen Circulation des Luxus, dieser Kunst des ewigen Mangels, wodurch Könige Bettler sind und Bettler Könige scheinen.

So gehts in der Allverrückung.

Das göttliche Realideal des inneren GAN-ZEN konnte der hohe rohe Seher nicht sehen. Und das kann die Weltweisheit annoch nicht.

OBJECTIV und SUBJECTIV,

Real und Ideal,
mit dem ungeheuren. Abgrund dazwischen,

ist nur ein Spiel der Verrückung: nur eine Kluft in der Luft. Daher nämlich, weil man Form an sich und Materie an sich denkt, nie aber noch tiefer die Essenz, das Wesen beide innigst durchdringend und vereinend. Und Wesen ist doch so offenbar das einzige Substantiale in allem: das Innere und Innige: wäre es auch rein wie ein Schein, bis zum Schatten, Geist, Etwas. Man mag das Wesen höchst denken oder tiefst empfinden; so hat es doch immer jene göttliche Innigkeit, wodurch es alles vereinigt.

Aber so methodisch ist schon die ecstatische Möncherey geworden und so gemein der Schultraum aller Schattenform, dass man die Naturbedeutung keines einzigen Wortes kennet: und dass gewöhnlich der am lautesten weissagt, der am wenigsten weis was er sagt.

BEZIEHUNG, sagt man mystisch: und weis nicht, dass Beziehung nie Daseyn hat ohne lebendige Einwirkung, ohne innigs Continuität.

Bedingung, sagt man mystisch: und weis nicht, dass Bedingung des Theils ist das Ganze, und Bedingung des Möglichen die Natur, und Bedingung aller Bedingungen die Allmacht. BEGRIFF, sagt man mystisch: und weis nicht, dass Begriff eine so physische Vernehmung ist, dass dreytausend Nüanzen im Grünen sogleich geben — dreytausend Begriffe in einem Begriff: und dass nie ein Etwas weder Seyn noch Art hat anders, als durch sein wirkliches Wirken, oder klarer, weder scheinbar noch scheidbar ist anders, als durch sein inniges und sinniges Quale. Dather war ein So, dieser Modus und Modus des Modus, uns eben das Universum lebendig.

Und so, im Traum, entstanden alle jene
Prädicate außer dem Subject: das ist,

Eigenschaften außer dem Ding.

So, im Traum, geschieht es immer, dass Worte, je geistloser sie sind, desto geistiger scheinen. — Denn geistig muss wohl aller Schatten erscheinen: so wie hoch das Luftige, und rein das Leere. Blos formal, das heißt, blos gestaltig, ist offenbar die erste Ansicht der Welt. Frey und apriorisch wird nothwendig alles ohne den Zusammenhang der Natur. Daher ward jede Barbarey gerade so geistig, als geistlos; so überwissend, als unwissend; so därnonisch, als dumm. Und daher ist auch jedermann annoch in allem so lange metaphysich, idealisch, visionare, als er wenig kennt; wird aber physisch,

realisch, solid, gerade im Verhältnis seiner Kenntnifs. Nach aller Erfahrung ist das Uebernatürliche eben das Fanatische: dessen Synthesis immer aus der Antithesis, oder einer Verrückung a priori, entsprang. Der Idealist aber offenbar spielt nur mit dem Schatten der Dinge: und schaut nur das mögliche Minimum von jedem Maximum. Ihm also wird sehr natürlich die Welt nur eine Schauerey bis zur Ecstase, und seine Urkenntnifs endlich das, was sie erstlich war, seine Unkenntnifs. Ihm ist Substanz und Potenz blos Bedingung und Vermögen, das heifstzwey Bezeichnungen, nach Belieben so unsinnlich und unsinnig als möglich: wie A und B, HELT und KEIT, Hocus und l'ocus. Und eben darum vergafft er sich in die Mathematik: denn da findet er als Materie lauter Schattenspiel der Form, ja beinahe nichts als geistige Nichtigkeit. Und doch. wer macht sich nicht augenblicks diese Vergeistigung aller Dinge: durch jedes Minimum der Ansicht?

So, so im Traum, wie konnte man einsehen: 1. dass alles das metaphysisch Hohe nichts sey als das physisch Rohe: 2. dass Transcendenz eben die Krisis aller Barbarey sey, ehen das Hochwilde im Denken und Wollen, im Glauben und Entschluss

3. dass ohne Metron, ohne Maass der Natur und der Kunst, alle Theorie und Praxis nichts werde als Wahn und Wuth.

So, so war auch die Speculative Philosophie von jeher nur — die tiefste Unwissenheit zu der höchsten Vision erhoben: und offenbar nur eine Weltnarrheit, statt einer Weltweisheit. Lucifer, nach dem Urbild des heiligen Mythus, fing mit der Abstraction an: und sah die höchste Möglichkeit — in jener höchsten Verrückung des einen ohne das andere. So nach ihm jeder Herrschgeist und jeder Partheygeist. Ja es erhellt hieraus, dass Abstraction mache — auf einmal die Urnarrheit und die Urschelmerey: auf einmal Fiction und Faction, als die Welttheorie und die Weltpraxis.

Und durch die Narrenkunst kam man in die Narrennoth: daher die ewige Verlegenheit der Schulfabel. Denn nie verstand man, Unterscheiden und Abscheiden von einander zu scheiden: wovon doch jenes ein Gottesblick, dieses ein Höllenblick, so offenbar ist. — Zwischen seinen Phantomen sieht man daher kein Wesen: nichts als Abgrund. Sehr natürlich: da man über den Strom will, und abstrahirt von der Brücke, die vor der Nase liegt. — In Frankreichward der milde Wahn der endlosen Wortgaukeley zulezt eine

wilde Wuth. Und zwischen Gleichheit und Vorzug, Freiheit und Zwang, lag doch so klar das heilige Naturwesen: recht wohl. Den hohen Schatten sah man: das Wesen aber nie.

18

ts

700

it

n

8-

28

1:

J.

8.

er

S

-

al

d

n

it

1.

E

300

r

ıt

1.

l,

0

In der Praxis also kam jene hohe und rohe Ansicht des An sich nie weiter als bis zum soll - soll: das ist, bis zum Unison ohne Musik. Und dieser Unison hat das Weltgeschrey aller Barbaren gemeinschaftlich mit dem Seufzer der Seligen, gemeinschaftlich mit dem Melos des Himmels.

Ethik ist die Analysis von diesem Melos: ist die Gotteskunst, aus der Welt einen Himmel zu machen. Und wie? So wie es der Blick des Ganzen entdeckt: durch salus omnium omnis, alles Wohl aller.

Aber dies höhere Licht — wünsche dir es nicht, o Leser. Wie ein Engel Gottes wirst du da stehen einsam und allein, mitten in dieser wimmelnden Oede der Menschheit, mitten in dieser herrlichen Wüste des ruhigen Viehes und der reissenden Thiere. Beurtheilen werden dich alle Vögel der Luft: Krähe und Rabe: bis zur Eule der Felsenkluft, als dem Ideal eines Weltkritikers.

Ueber

## Kritik:

wider die

Sophisten,

"Gottlob, eine Kritik haben wir doch."
Nicht einen Schatten davon.

"Wie? und wir kritisirten ja seit einem Jahrhundert?"

Nicht einen Augenblick.

"Wie? von Barle bis auf Kant?"
Ja von Democritus bis auf Kant, und von Protagoras bis auf Fichte, kritisirte man in der Schulwelt keinen Augenblick. Denn wäre dies: "über jede Sage eine Sage sagen, oder über jeden Spruch einen Spruch sprechen": Kritisiren, so würde auch die Kritik einer Kritik wieder eine Kritik seyn in ewig dunklerem Wirbel. Und das, wenn

noch so syllogistisch fortgehend, wird ja höchstens nur als wie in der höheren Luft ein Mitternachts-Tanz der Schulgeister.

Ob dies ein Soviel oder ein Zuviel sey, das wollen wir zusehen. Doch erstlich bedenket, dass jeder Autor, als solcher, eine freye Weltstimme ist: Seelen anredend, und nicht Personen. Die Person aber, weil sie ganz in Respectivität besteht, muss auch ganz respectivt werden. Und ich nehme also gerne an, dass Ihr seyet — die Sieben und Siebentausend Weise Griechenlandes: ich aber nur ein scythischer Anacharsis. Dessen Naturwitz jedoch mitten in Athen so ganz frey war, dass er laut sagen durfte: deine Gesetze, Solon, sind Spinneweben, etc. Mehr ist Germanien nicht, als Griechenland: und Mehr seyd Ihr nicht, als Solone.

\*

em

66

ind

lan

nn

en,

ach

die

yn

nn

Eine Kritik behauptet man: und wieviel ward nicht in der Welt ohne Kopf behauptet?

Kritik, von neutns, bedeutet eine Richterkunst und ein Richten ganz nach Princip und Regeln.

Nun, das Princip des Richtens heisst: Integrität, von integer ganz, was auch die Heiligkeit unserer Vorfahren, vom uralten heil ganz, wesentlich fordert.

D 2

Damit vergleiche man denn diese Allverrückung der beliebigen Abstraction: diese endlose Willkührlichkeit der Ansicht: und diese armselige Stückeley und Lapperey des gelehrten Betriebes.

Weil aber die Integrität, oder nicht blos Ansicht, sondern Allsicht, so schwer war; so fand die ächte Richterkunst der Natur, dass jenes innere Princip vor aller Augen erscheinen müsse, in dieser höchsten Form: Evidenz oder Offenbarheit.

Und auch damit vergleiche man diese allfreye Nebulonie des Recensirens: dies hohle Geschrey aus allen Höhlen: dies finstere Spelunkenregiment der geehrtesten Ehrlosigkeit.

Es ist aber klar, dass hier die Rede sey, nicht von einzelnen Stimmen, sondern von jener feyerlich gespielten *Impostur* eines Tribunals, dem das Volk traut.

Und nun! So wie die jacobinische Terreur aller Tyranney bald ein Terrorismus aller Tyrannen ward; so ist die literäre Terreur aller Dummheit ein Terrorismus aller Dummköpfe geworden.

Denn was für ein grundächter Dummkopf muss der nicht seyn, der nicht einsieht, dass durch die jetzige Recensirkritik jeder Literator nur werden kann — ein geschändeter Schänder: ver-

iese

und

des

blos

war;

dass

hei-

rm:

iese

dies

dies

sten

sey,

von

ines

sche

mus

räre

mus

copf

dass

ator

der:

und dass es ganz dieselbe Hoheit der Hölle sey, wenn ein Londoner Tribunal des Critical Review schreibt dies einzige Wort: contemptible! oder wenn ein Pariser Tribunal des Salut Public schreibt dies einzige Wort: à la Guillorine!

Man denkt, so tief stupide Nebulonen seyen doch nicht jene unsichtbaren, als diese sichtbaren. Aber vor dem heiligen Tageslicht Gottes: ja, sie sind es!

Die Ehre, heisst es, ist theurer als das Leben. Und dennoch richtet man so beliebigst ver - rückt und verrucht, als gehörte weder Wissen noch Gewissen einem Recensenten. Denn ein solcher, durch seine Unsichtbarkeit zum Geist erhobener Dummkopf, kann mit feyerlicher Schmähung fragen: Was denn für eine mystische Trinität das Weltmass durch Minimum Medium Maximum sey? und wird also bald uns fragen, Warum in der wunderbaren Grammatik die Gradus Comparationis eben Drey sind? und endlich, Warum die ganze Welt gerade Zwey Augen sage und doch nur Eine Nase? -Ein solcher, durch seine Unsichtbarkeit zum Geist erhobener Dummkopf, kann (in dem er jedes NAM, Weil, auslässt) mit feyerlicher Schmähung behaupten: dass man ein Maas lieber solle beweisen, als weisen; dass Minimum

Medium Maximum willkührlich seyen: dass man consequenter als Locke sey, und doch nicht systematisch: kurz endlich, dass nichts als Seifenblasen seyen alle Gottes Sonnen und Welten. Und dennoch ist er wirklich zu mild: aber aus mangelnder Einsicht. Stolz und Arroganz, schreibt er: und sieht nicht, der Tropf, dass er mit demselben Federstrich Mord und Brand hätte schreiben können. Denn bey einem Nebulon ist alles das kein Machtspruch: so wie jedes Axioma der Mathematik bey uns andern.

Ja nichts ist diesen stupiden Terroristen heilig. KLOPSTOCK bemerkte einmal gegen den hohen Unverstand des nie Verstandenen, dass ästhetische Urtheilskraft eben so treffend distinguirt wäre wie blumisches Aug: ein Wink won unendlicher Bedeutung. Und sogleich erhob sich wider den heiligen Greis ein Sturm von zischendem Schänden. - Nächst diesem Gott der genialischen Deutschheit, schimmert jener Engel, JEAN PAUL, uns vor: dessen Spiel, so wie ehemals der Ernst Seneca's, mehr von feinen, zärtlichen, wunderschönen Ideen enthält, als beynahe alle andere Bücher zusammengenommen. Dennoch stand in einer sonst weniger terroristischen Zeitung eine förmliche Schmähschrift wider ihn, als ware sein Genie blos der Posaunschall eines Buchhändlers.

dass

och

chts

nen

lich

cht.

elit

ben

ben

lles

ma

ten

gen

en.

end

ink

ich

ein

hst

eit,

ITIS

net

en,

he

en.

ri-

rift

der

Freylich ist alles Toben des Windes wider solche Demantenfelsen der Unsterblichkeit nichtig. Allein, die schwächeren Tausende vergrämen sich unter dem Anzischen des windigen Schändens. — Und geschah das wirklich den hohen Seelen Pope's und Rousseau's, weil sie ebenso zart waren als hoch; geschah das selbst dem Riesengeist Voltaire's; o dann was für eine blinde Wuth, diese Wuth der Schänderey aller wider alle!

"Aber das Schlechte soll doch gerügt werden. " Ja von dem, der es mit Recht thut: von dem Meister, in der öffentlichen Lehre seiner Kunst, in der evidentesten Exemplification der Fehler, in einer Darstellung so allgemein als anschaulich. Oder? muss denn ein Kritiker immer der alte Hund seyn, der bey jeder himmlischen Musik nur heult? Und dennoch zeigt die Erfahrung, dass endlich nichts als ein grosses Beyspiel des Besseren, durch das Göttliche des Eindrucks, durch das Hohe und Liebliche der Rührung, alles in der That bessert. So NEWTON, und so KLOPSTOCK: nicht durch das Meistern, sondern durch das Werk, Nicht Tadel, sondern Lob: nicht Schreck, sondern Freude: nicht Verzweiflung, sondern Hoffnung: belebt alles. Und welche ungeheure Lüge die Schulfuchsenbesserung sey, weiset der ungeheure Zuwachs der Pfuscherey: in welcher eben das allerleichteste ist - jede eigenmächtige Kritik. Daher. schon von der alten finstern Mönchenwuth her, trieb man nichts als die frechste Kritik, durch Wort und Mord. Nur die Recensentenhöhe aller Barbarey kannte man nicht, diese nämlich: dass derselbe Babe auf einmal seyn könne - Kläger, Zeuge, Richter und Henker. Ja der Betrug ist so hoch gebracht, dass, stellte sich wirklich jezt der Betrüger diese Frage: "Wie soll meine Dummheit Orakel und meine Dreistigkeit göttlich, mithin meine Dammdreistigkeit ein göttliches Orakel, werden?" so würde sein, sein Gewissen laut ihm zurufen: werde Recensent!

Mehrere alte und ehrwürdige Schriftsteller Deutschlands lernte ich persönlich kennen: deren Bemühungen in Poësie und Prosa, wenn eben nicht gross, doch nach aller Aesthetik und Ethik, edel waren: und sie seufzten tief unter dem Terrorismus der Freyschänder. Wer die Ehre anderer nicht achtet, hat selbst keine. Und da Gott doch, nach der ewigen Wiedervergeltung, den Schänder eben dereh Schande züchtigt; so ist ja endlich das alles nur der Henkerverstand einer Henkerseche.

ng

te

er,

th

k,

11-

it.

al

nd

it,

er

eit

1,

es

e-

t!

er

n:

a,

er

ie

er

ht

11,

115

50

nd

Das Richteraug hat nie den Scharfrichterblick. Gerade den Schwachen schützt er; wird aber unmild bios gegen den Unmilden, Und was ist denn für ein grösseres Verbrechen an einer unmodischen Theorie, als an einer unmodischen Perrucke? oder an einem unvollkommenen Gedichte, mehr als an einem unvollkommenen Tanze? Gebrechen ist kein Verbrechen. Verdienen so schuldlose Irrungen Schande; was verdient dann ener Nacht-Richten? In eurem Urtheil welche spielende Spitzbuberey, für die alle Ehre ein Spass ist, und statt Sache welche verruchte Verrückung! O was bliebe eure Ehre, schrieb man die Recension eurer Recensionen: das ist, revidirte man die Acta der Terroristen. Daher, so wie es das unbegreislichste in der französischen Revolution war, dass nicht ein Gewitter von Degen um die Terroristenhänpter blitzte; so ist es auch höchst unbegreislich, dass nicht ein Sturm von Stöcken um jeden Herausgeber einer folchen Zeitung schwirrt. - Aber wäret ihr nicht allmählich bis in die tiefste Barbarey heruntergesunken, so würdet ihr von selbst eure hämische Angen gegen den hellen Himmel aufthun können und denken: "was sind wir, wir, wir, dass wir die Söhne Gottes richten?" Und wahrlich: die Söhne Gottes. Denn unter jenen edleren — wer will, wer meynt nicht was Liebliches und Hohes? unter jenen edleren — wer ist nicht göttlich den sympathischen seelen? Das Erhabene liebt der erhabene: aber der einfältige kann ja nur die lieblichste Einfalt lieben? Ja sogar unter den höchst Erleuchteten o welche alberne Theologie, welche alberne Philosophie, welche alberne Ästhetik, in jedem Lande, in jedem Jahrhundert!

Allein, so verrückt ist endlich der Anblick aller Sachen, durch lange Gewohnheit des wilden Unrechts, geworden, dass auch der Gute nicht mehr sieht, wie er durch das impostorische WIR im anonymischen Richterspruch nichts als den ehrlosesten Volksbetrug spielt: er mag tadeln, oder loben. Denn er heiligt damit das Princip, dass jeder seinen eigenen Feind, und jeder seinen eigenen Freund, aus einer Höhle der Nacht, richten Er heiligt das uralte Orakelspiel aller Nebulonen: wo jede schäumende Pythia die Allweisheit vorstellt: wo nach Loos und Traum entschieden wird: und wo das Tempelbuch also wirklich nichts ist als eine höhere Faminfamie oder Freylügezeitung.

Dennoch erhellt es zulezt ganz offenbar, dass, selbst nach dem Ideal, jenes Richten \$35

en

li.

er

ie

er

e

e,

n

k

3

ľ

ein unmögliches Absurdum ist, Kein Sterblicher hat einen solchen Blick. Liebt er das Höhere, so kann er so leicht das Niedere verschmähen: und umgekehrt. Wem, wem kann man also den göttlichen Aliblick zutrauen? Aber, schreyt man, aber er kann ja citiren. Ja so wie Satan die Bibel. Er kann alle Weil z. B. auslassen, und dann frech ohne Beweis uns sagen, es ware kein Beweis da. Und wie macht man's, um die innere Schönheit eines Systems oder eines Poems zu citiren? Erinnert man sich also nicht mehr an jenen Narren des Alterthums, der, um die Vortrefflichkeit seines feilen Hauses zu bewähren, feyerlich auf dem Markt in Athen einen Ziegelstein daraus in die Höhe hielt. Bey uns aber kommmen oft die Kunstrichtermatze heran mit einer Handvoll Schutt oder Kehricht, und rufen; "hier ist eine Probe von dem Pallaste."

Nicht einmal den offenbar grössten und ehrwürdigsten Mann darf man als Absprecher anerkennen, das ist, zum Pabst erheben. Der milde Wahn des Glaubens wird leicht eine wilde Bethörung und ist schon der erste Grad von heidnischer Dummheit. Was kann man also erwarten von jenem Directorium des Volksbetrugs, von den Herren;

HOHLHOCH,
DUMMPUFF, GAUREL,
SCHLAFF, RAFF:

wirklich die einzigen Häupter, auf die man rathen könne. Ja, wollte man doch wenigstens das Verschmitzte und Witzige an den Buben rühmen, so steht vor uns diese Erfahrung: — dumm ist oft ein Buch, aber gewöhnlich die Recension zehnmal dümmer.

Kurz. Es erhellet aus allem ganz

1. dass Recensiren schon längst eine gelehrte Spitzbüberey und ein schändlicher Volksbetrug ward, mit dem sich auch gewöhnlich nur terroristische Schulfüchse abgeben, so frech gaukelnd, dass öfters nicht einmal der Inhalt eines Buches ehrlich, sondern mit der beliebigsten Ver-rückheit, angeführt ist:

2. dass, trotz allem Ansehen von einer Würde, man doch nie wissen kann, ob der Recensent nicht blos ein ehrsamer Betröger sey, ein frommtückischer Mönch seines Papismus, ein andächtigst verhüllter Scharfrichter seines eigenen Feindes:

5. dass folglich der sichere Beurtheilungsgrund eines Buches einzig und allein sey seine Reputation unter den Kennern im Fache. Und diese Kenner wissen bald genug alles: durch ihre Verbindung mit einander: durch den Namen des Verfassers oder die Materie

an

8-

n

se

h,

al

Z

e

er

h

18

t

Ja nie anders, als nach dieser Reputation unter den Kennern im Fache, wird ein Buch gesucht von jedem Gescheideren. Denn sogar am lautesten verschrieen sind oft eben die trefflichsten Bücher: und will auch der Einfältigere dem Geschrey folgen, so hat er ja vor sich - Recension wider Recension im höchsten Widerspruch. Daher ein guter Kopf in London sich einst vornahm, The Harmony of Critics nachmonathlich herauszugeben: wo man durch eine authentische Vergleichung der Urtheile über ein und dasselbe Buch. offenbar sah - erstens das Babel der Marktschreyerkritik, zweytens wie sehr der Bel in diesem Babel, der Volksbetrug, einen Danielskuchen verdiene.

3/5

So schwer, so höchst schwer ist es, in irgend einer Sache, mit Sicherheit, ein gerechtes Urtheil zu sprechen, das wir noch in dieser Stunde, nach tausend Versuchen, über keinen einzigen grossen Mann des Alterthums einen sichern Ausspruch thun können.

Daher im Staate selbst habe ich als eine Universalnorm der Menschlichkeit dies annehmen missen: "Nichts richten was man nicht berichtigen, und nichts gut heissen was man nicht bessern, könne."

Wer das aber nicht hier fühlt, der denke nur an Milton in Sechzig Jahren verkannt, und an Sterne gegen alle die Schandblätter Englands: oder, er denke nur an das ihm Nächste, an Klopstock gegen den tobenden Unverstand so langer Zeiten, und an Kant hier den höchsten Weisen und dort den tiefsten Narren. Sicher wird er dann endlich einsehen, wie leicht es ist, in seinem vorlauten Richterspruch, der Nachwelt nichts als ein verworffener Schulfuchs zu werden.

Ja, um die Höhe dieser Klage ganz zu vernehmen, betrachte man blos recht diese schauderliche Recension Kant's über seine eigene Freunde: worin er feyerlich diese für tölpisch erklärt, Sich aber für ewig und unveränderlich. Und welche Freunde! den ihm allzu reinen Engel der Vorstellung: den ihm allzu nohen Geist der Wissenschaftslehre: den ihm allzu scharfblickenden Mann seines Standpuncts. Freunde, ohne welche das Reich seiner Glorie vielleicht noch nur ein Winkel wäre.

O der Ehrwürdige! ruft man. Allerdings: aber doch nicht ehrwürdiger als Zoroaster, der uns zuerst so viele geistige Welten vordachte, dass wir über die hohe Anschauung davon noch in dieser Stunde die wahre einzige Welt Gottes nicht recht sehen können.

et

n

e

1

n

n

1

1

1

1

KANT'S Theorie nannte ich eine ungeheure Satyre, eine Universalparodie, über die Schulvernunft. Warum? Denn ich kannte ja die uralte Farce der Sophen: "SKEPS und Dox, als der ewige Arlequino und Bajazo des menschlichen Verstandes": darin jener alles was man nicht weis, dieser alles was man weis, so ver-rückt und an sich, wie möglich, herschreyt, indem keiner diese göttliche Stimme der Natur hört: "Beyde wisset ihr Soviel."

Nun, jene Farce legt er ja feyerlichst zum Grunde: und endigt mit dem offenbar burlesken Resultat, dass über die Erfahrung hinaus kennen wir nichts, das ist, dass wir über unser Wissen hinaus nichts wissen, oder dass wir wirklich nichts mehr wissen als was wir wirklich wissen. — Wie weit aber die Erfahrung, oder eine mögliche Anschauung, wirklich gehen könne: das sagt uns kein Kant, sondern nur ein Jehovah.

So höchsthoch aber war in diesem Spass die Erfahrung, das ist, aller Sinn und alle Natur, für den ersten Augenblick; nur allein um sogleich, und für ewig, tiefst verachtet zn werden. Denn das Ihm wahre Wissen liegt doch hoch über alle Erfahrung hinaus, und die höchste Frage wird Ihm doch immer diese: "Wie ist ein Wissen ohne Erfahrung, mithin ein Wissen ohne Wissen, möglich? das heisst: Wie ist das Unmögliche möglich? Eine Urfrage, die dadurch unendlich witzig wird, dass man eine Urlinge, oder eine Linge a priori, als höchstes Factum ohne Erfahrung, annimmt: nämlich diese, dass in derselben Art nicht nothwendig ALLES so wie JEDES nicht nothwendig DASSELBE DASSELBE sey. Vergl. ohen p. 10. 29. 45. etc .-Ein solcher Erzkenner der Schule kannte auch allzu gut den wahren Gebrauch jener uralten Orakelmaxime: , ist es nur Erstaunlich, so erstaunt man, und der Erstaunte gafft, und der Gaffende kann jede Luft schlucken." Thin also darf man nur jedes Nicht - Was Uranschauung, und überhaupt alles Nichtige rein: Unsinnig unsimmlich: Verrückt abstract: Gedicht gedacht: und die wildeste Phantasie höchste Vernunft: nennen. Denn immer nannte man ja so dem Stauner Fabel Religion: und sogar jede Fencheljauche Sonnen - Thau.

198

lle

in

et

en

19,

er

000

3

h?

ig

ge

g,

en

ES

BE

ch

en

SO

nd

1.66

as

ige

ct:

sie

er

m:

au.

(Ros Solis). Stuzt aber der Stauner; so stärkt man ihn augenblicks durch den uralten Kraft-Spuk, genannt Vermögen: denn wirklich gibt es ein Allvermögen, folglich, ein Begehrungs- und Verabschenungs- Vermögen, so wie ein Nies- und Grinsen- Vermögen: und offenbar wird das ganze Staunvermögen selbst künstlich erweckt durch das ganze Gaukelvermögen.

Nicht weniger parodisch war die innere Anlage des Systems. Nämlich: Weil nur Zwey Extreme der höchsten Fatnität möglich sind, das äusserst EINZELNE und das äusserst EINE; so gab er dem Sinn alles Einzelne und der Vernunft alles Eine, damit Sinn lauter Theile ohne Ganzes und Vernnnft lauter Ganzes ohne Theile habe, mithin jene höchste Famität feyerlich in Uns constituirt Nun ist die reine Ganzheit, die reine Totität, natürlich nur eine leere Form. Dennoch, sagt er, erkennen wir ursprünglich alles blos durch diese Form: das ist, durch irgend eine schwebende Gestalt des Ganzen, durch irgend eine rohe Bildung des Gebildeten, durch irgend ein Minimum der Ansicht. Und traun! dies beweiset nicht, sondern weiset uns die Natur: wo jede Form, nicht gedacht, sondern gemacht, erscheint:

wo alles, so wie jedes Wort, einen SINN hat, und durch sein eigenes WESEN construirt wird: ja wo man Raum, Zeit, und Kategorie lebendig mit Angen schaut. — So aber spielt er jene künstlichst affectirte Fatuität: welche dann kühn transcendirt wider alles Transcendiren, und weit über den Sinn hinaus nachsinnt, folglich alles da weis, wo man nichts weis: laut selbsteigener Maxime. Und nun —

I. Wesen des Dinges sey leere Form. — Wesen: dies innigst Reale: dies göttlich Lebendige und göttlich Nothwendige an Allein. Leer: da doch so offenbar alles in der Seele gleich stelisch ist: alles in der ganzen Vernehmung gleich innig und sinnig: alles, bis zum Minimum, Ding oder Nichts. Vergl. oben p. 12. 28. 35. 45. 47.

II. Diese leere Form wird in der höchsten Instanz ein Ideal — und macht jeden Geist, vor Sich Selbst, in der Theorie zum ewigen Affen, in der Praxis zum ewigen Gott: jenes durch transcendente Autodoxie, dieses durch transcendente Autonomie. — Also ganz wie nach Uniform und Reglement einer grosspolnischen Soldaten Disciplin, wo Schau und Schauder: Wahn und Wuth: mit jedem tollen Sollen: fatalest-spontan: durch Möncherey und Tyranney: durch Nichtigkeit

2

d

1

d

i

i

k

(

M

n-

nd

te

rt

er

len

t-

ch

n

in

en

s,

ts.

n

it,

en

t:

es

80

er

0

it

ch

it

und Vernichtung: in Theorie und Praxis herrschte. Doch darf man hierbey nicht den mindesten Verdacht äussern, als wäre so die reine Unvernunft gerade das Wesen der reinen Vernunft und diese in der That nichts als die alte wilde Phantasirung.

HI. Aber als hoher Affe seiner Autodoxie hat der Geist allereigentlichst dies hohe Affen - Spiel in aller Ewigkeit zu spielen: nämlich, in der hohen Luft der Speculation, ganz genau mitten zwischen den zwey Wolken - Spitzen der Antinomie, nicht das Urtheil, sondern den Richter Selbst, jenen alten Draco der Schulvernunft, feyerlich zu suspendiren. Und welchen Draco? Das graue Principium Contradictionis, dessen Gesetz alle Verbiechen gleich achtet in der Absurdität und daher ewig nur dies Eine gebiethet: "auf Nichtigkeit Vernichtung."

Weil nun hierbey jede Voraussetzung so ganz neualt oder ernsidunsisch war, wie es aus der angeführten (Archim. J. CXLVII.) kleinen Transcendentalliteratur erhellt, und er noch dazu in unserer langen Noth der Entwirrung immer schwieg, schwieg, schwieg; so musste ich ja wohl auf die Hypothesis einer Satyre kommen. Doch gestehe ich gern diese klare Consequenz meiner Hypothese: nämlich, wäre jene Vernunftkritik wirklich nicht die Höhe des Lachenden, so folgt, sie sey die Tiefe des Lächerlichen.

Und hier geben sie wohl acht, Meine Herren! Alles das war eine Privatopinion von mir, vielleicht sehr treffend, vielleicht sehr irrig. Hätte ich aber diese nämliche Kritik der Kritik, durch die hohe Impostur eines allgemeinen Vernunft - Tribunals, als das Orakel der höchsten Autorität und Sapienz, in die Welt ausposaunen lassen; was hätten sie dann gehabt? den Spass eines Volksbetrügers. Und eben darum wählte ich dieses höchste Beyspiel, um zu zeigen, wie wunderbar leicht, annoch in der Welt, auch der höchste Trug ist.

en \* charge que sen faun der flequence.

Ganz auffallend ist es daher, wie so viele treffliche Staatsmänner noch immer die Szelewegierung des Staates so leicht übersehen: da doch alle Theorie bald eine freye Impostur wird und alle Praxis bald nur ein hoher Wille der Wildheit. Auffallend auch, dass Er, Der König der Ehrlichkeit mit Eigenem Blick — nicht dem schweigenden Urheber der langen Schulverwirrung anbefahl, jährlich eine juridisch förmliche

he

efe

ne

on

he

ur

nd

n

nes

ch

vie .

ch

ele

lie

n:

ur,

ille

R,

IT

n-

ng

he

Erklärung herauszugeben über Das was er wirklich dachte oder nicht dachte. Denn so ehrlich verfahren alle auch die erhabensten Wissenschaftsakademieen, sogar in der allererhabensten, und doch eben der Ehrlichkeit wegen einzig wahren, Kenntniss der Natur.

Worin besteht diese Ehrlichkeit? in der PROBE, mit heiligster Offenbarheit: und nur eine solche Probe ist Realkritik. Archim. Cap. XII. - Also wenn irgend ein metaphysischer Pansoph denkt, "ich ich setze die Natur;" oder irgend ein politischer Panurg denkt, "ich ich setze die Republik;" so frage ich, Wer weis, ob sie es nicht wirklich thun? Denn überhaupt um etwas zu setzen, braucht man ja überhaupt nur einen Setzer, und diesen Setzer überhaupt setzen wir im gesetzten Wie denn? Nur einzig auf die PROBE kommt es an: Denn merkt man, dass jener Pansoph vor jedem Hauch der Natur, und dieser Panurg vor jedem Wink der Macht, schwindelt und schwindet; so geht alles auch offenbar nach dem Gesetz, nicht des Setzens, sondern des Gesetzten; und jene hochdenkende Thätigkeit wird nur ein tiefgefühltes Leiden. - Freylich bleibt es immer wahr, dass blos das Denkende in uns alles denket: aber eben so wahr, dass blos das Dichtende in uns alles dichtet. Daher gibt

es keine andere Gedichte, als die des Gedachten. Lucifen setzte dies : ich ich setze mich auf den Thron des Himmels. Aber ohne Probe. - So wird aller Satz nur Wort - Orakel einer schwebenden Möglichkeit. Z. B. Freyheit und Gleichheit. Es ist offenbar, dass ohne VERHÄLTNISS nichts Bestand hat. Was aber kann in allem weniger frey seyn, und was in allem weniger gleich, als VERHÄLTNISS? dass ist, als Proportion der Harmonie, Mathematik der Kunst, Richtigkeit des Bestandes. Im Gegentheil: nur der tollste Tyrann dünkt sich ganz frey, und will, dass vor seinem Wink alles, Klein und Gross, Brav und Schlecht, gleich werde.

Aber die Schule der Unnatur sucht nur die Urkenntniss ihrer Unkenntniss in dem Begriff des nicht Begriffenen. Sie zog sich daher immer ab von allen Sachen, so weit wie möglich: und wurde auch richtig ganz abgezogen, ganz abstract in aller Benkverrückung. Mönchisch, μοναχος, bedeutet einsam und einödisch, Schule, σχολη, bedeutet Ruhe. Ruhe macht Schlummer: Schlummer giebt Traum. Gieht: o siehe da jenes Gegebene hoch über allen Sinn, hoch über alle Natur hinaus. Siehe da, siehe o, siehe ganz ohne Augen — jene

des

iels.

üg-

reit.

159

em

ger

als

der

en-

anz

les.

eich

nur

lem

sich

veit

anz

ver-

utet

nno

ner:

iehe

inn.

da,

ene

Welt der reinen Anschauung und allen Raum ohne Platz und alle Zeit ohne Fortgang. -In Schein und Schall webt das Welt-Orakel. Vor diesem Orakel knieete man erst gaffend: guckte dann etwas kühner hinein und fand alles so hohl als hoch: stand endlich auf. um vor einem neuen Schein und Schall des Orakels auf die Kniee zu stürzen. - Sprache hat die Schule: aber keine Sache. Sie antwortet lauter Worte. Und Worte durch Worte oder Zeichen durch Zeichen hoch erklärend bleibt ihre Lehre nur eine ewige ZEICHENDEUTEREY. Hingegen wird alles wirklich klar durch die ehrliche FRAGE: auf jedes Wort. Was ist das? immer wiederholt bis zur höchsten Evidenz: auf jeden Satz, Wie weis man das? immer wiederholt bis zur höchsten Evidenz: anf das ganze Vorgeben, Und nun wieviel? immer wiederholt bis zur höchsten Evidenz. Archim. S. XXX. etc. Wo aber in Wort, Satz, Vorgeben, wäre dieses auch nur was Analoges, die Realevidenz fehlt, da fängt aller Traum und Trug an. Und dann wird man nur feyerlicher betrogen durch die ganze Formalität der Impostur; nämlich, Hypothesis und Synthesis: Position und Composition: bis zur höchsten Monstration und Demonstration: Possibilität und Consequenz: das ist, Lüge und Reimlichkeit. Denn was hilft uns der allerrechteste Regriff des allerschlechtest Begriffenen? was hilft uns ein hoher hohler Begriff, gedacht nach den Spitzfüssen eines Zirhels, und nicht gemacht mit dem Spitzkopf eines Kenners? was hilft uns Wortgaukeley und Denkdichten? Will jemand ehrlich wissen, was Recht, Vernunft, Seele, Gott sey; so muss er ehrlich auf die PROBE merken. Ueber diese hinaus liegt - die Traumnacht der Allmöglichkeit, als der uralte Orakeltempel der Denkdichter und des Weltbetrugs. Nur die Probe macht Probität: nur die Probe macht alle Rede redlich, und alle Ehre ehrlich. Ohne die PROBE abersind auch Democritus und Pyrrho, auch Descartes und Kant, nichts als höhere Jongleurs und Schamanen.

Autorität ist hier nicht die Frage. Aber sollte, unter den Klügeren sogar, jemand von der Kantischen Parodie, welche durch Schein und Schall so offenbar nur gaukelt, noch in dieser Stunde glauben können, sowas wäre wirklich Ernst; so merke er Selbst in Ernst nur Folgendes.

<sup>1.</sup> Gilt nichts als Erfahrung — in der ganzen Theorie, wo doch ein Rathen oft so

iff

lft

ht

52

n?

at,

ch

us

it,

er

ht

de

lie

10,

ere

ler

te,

ler

in

in

ire

ist

ler

80

Vollendung oft so weise, scheint; wie sollte was andres als Erfahrung gelten können — in der ganzen Praxis, wo, auch ohne ein Zielen, alles auf Wohl und Weh, auf Erhaltung und Zerstörung, abzielt?

2. Weiset nicht jede Probe der ächtesten Probität, dass man immer nur sagte -Raum, Zeit und Kategorie in der Schule, für Luft, Bewegung und Anschein in der Welt? obgleich überhaupt, als Weltluft. Weltbewegung, Weltanschein. Luft? schreyt die ecstatische Möncherey der Vision: Luft? Ja eben diese, diese Luft hier vor euch ist eure prerste leere Schauung: ist euer nichtiges Etwas und etwasiges Nichts: ist ener unendliches WORIN. Aber worin ist denn die Luft selbst? Aber worin ist denn eure reine Anschauung? Aber wir denken die Luft weg. Aber ihr liiget. Denn ich trotze euch, irgend einen Weltraum zu denken, der nicht ins Endlose wäre Tag oder Nacht: das ist, eine helle oder finstere Luft. Hinter dieser Luft liegt das liebe NICHTS und lauert auf seine Geliebte die METAPHYSIK. - Eben so unsinnig higt man durch die Sage, dass man Zeit denke ohne Bewegung: oder Kategorie ohne Anschein eines wirklichen Dinges.

Z. Kommt nicht offenbar daraus, dass KANT die gewöhnlichste Schulphilosophie nur übertrieb und gänzlich verrückte, um sie zu parodiren : kommt nicht daraus, dass noch nie eine Theorie weniger original war als die seinige? Archim. (J. CXLVII. Er ist. aus Spass, wörtlich und wirklich ein: CRUSIDUNS. Und den sonnenklaren Kantianimus im alten CRUSIUS kann noch jedermann anschauen und anstaunen : nämlich, Raum und Zeit als Elemente des Denkens. METAPH. S. 48: reine Ideen als geistige Thätigkeiten, J. 443, in dem Wunderbaren des Bewusstseyns und nach allen vorstellenden Grundkräften, S. 444. p. 862: das Afficirtwerden, und die Möglichkeit der äusseren Empfindung durch jene Ideen, §. 463, 464: den Willen als die herrschende Kraft in jedem Geiste, auch über den Verstand, §. 454: das innere Nothwendige der Denkbarkeit als Erstes und Leztes, 6. 15. - Allein schon vom uralten Duns lese ich, unter jenen Neunhundert Wundersätzen des Picus, den allerreinsten Kantianismus, nämlich: 1. den theoretischen. "Actus intelligendi ab objecto et intellectu, tanquam duobus agentibus partialibus, ut quod causatur, et Actus intelligendi nobiliori modo causatur ab intellectu quam ab objecto": 2, den practischen, 899

hie

sie

ass

var

st,

in:

ch,

1250

128

ren

len

rt-

ren

14:

em

54:

als

ion

nen

len

len

cto

bus

tus

ab

en,

"Praxis est operatio alterius potentiae ab intellectu, apta nata conformiter elici Rationi rectae ad hoc ut sit recta." Ja was war bey diesem Duns, diesem Doctor Subtilis, jener hohe transcendentale "Actus entitativus," wodurch alle reine Form ihr reines Daseyn hatte: was anderes, als der Geist des kantischen Geistes?

※ ボ

Sollte jemand, sogar unter den Klügeren, vielleicht meynen, man wäre doch gegen die Marktschreyerkritik der stupiden Terroristen allzu hart; so höre er nur genau zu, was ihre Grossrichter Selbst von Sich Selbst meynen. ,Oberdeutsche Allg. Litteratur-"Zeitung, März 1798, p. 524. Ganz unter-,schreibt Rec. die Bemerkung (BALDINGER's, edes kritischen Veteranen) am Ende der ,Vorrede ! Uebrigens kenne ich nichts "Lächerlicheres, als dictatorischen Bettelstolz eines Kritikers, weil ich so ganz den Umfang der Gelehrsamkeit studire, der uns täglich "erinnert, etc. Von diesem Umfange weiss "freilich der gewöhnliche Tross unsrer "halbwissenden Kritiker nichts: Sie sprechen immer von der Farbe, die sie nie gesehen ,haben: und philosophisch ausgewählte ,Litteratur ist ihnen eine Terra incognita.66 Klar aber ist die Universalität obiger Kritik der Kritik. Sie trifft nicht Descartes oder Kant, sondern jeden Soph: nicht die Richterey in Deutschland, sondern in der Welt: nicht einzelne Opinionen, sondern jene feyerlich gespielte Impostur eines Tribunals, dem das Volk traut.

# Universalfatuität

der

### Theorieen.

Es ist diese: die Wirkung im Denken zu vergeistigen, um daraus eben die Ursache zu machen. Newton warnte und warnte bey der Attraction, dass man ja nicht eine wahre Causalität, sondern blos eine Activität, denken sollte. Es half nichts. Hochträumen heisst in der Schule hochdenken: und wer

er

3 5

ie

er

rn

es

111

he

te

ne

it,

en

er

wollte nicht ein Hochdenker seyn? Also machte und macht man Weltdynamieen und Schuldynastieen: oder, wurde und wird man durch jede Weltpotens in der Erdichtung ein Schulpotentat in der Wirklichkeit. Es geht aber eben so leicht als leichtfertig zu. Nämlich: aus der Wirkung denkt man sich die reine Wirkungigkeit als Transcendentaleffectivität. Aus That denkt man sich Thätigkeit: denkt aber nicht in diesem Denken, dass gerade die Thätigkeit das war, was man erklären sollte. Ja! rief Zoro ASTER: die höchste Gut-heit und die tiefste Bös-heit macht Gutes und Böses in Allem. Ja! rief PLATO: die Form macht alle Formirung, die Gestalt macht alle Gestaltung. Ja! rief DEMOCRITUS: das Bewegende macht das ganze Bewegte, und Atome hängen zusammen durch die Haken, und die Haken hängen zusammen durch den Zusammenhang. Ja! rief CARTESIUS: das ist demonstrativ, und das Denkende macht das Denkbare, und ganz nothwendig verstehe ich das, was ich verstehe, dass ich's verstehe. Ja! rief himmelhoch PARACELSUS: der Spiritus, allein macht das Spirituale in allem: und, setzte HELMONT hinzu, Archaeus, das ist, mein Teufel Tonicus, macht mild den Ton und wild den Unton. So noch immer fort.

Kraft ist die Könnenheit; in aller Art. Vermögen ist: das Können, Facultas: von facere. Actus: von agere. Gerade so hochphilosophisch war das urjüdische Hehih des Jehovah, oder, WERDE des WAR-IST-WIRD's. Aber es war möglich, noch höher in Fatuität zu steigen. Allen Quellen und Bächen und Strömen der Schwierigkeit geboth man in einen einzigen endlosen und grundlosen Ocean hineinzustürzen: das ist, man machte eine Materia Prima zu aller Form: einen unendlichen Gefühl - Stoff, Lebens-Stoff, Bewegungs - Stoff, so wie jezt Wärme -Stoff. Sicherlich giebt es eine feurigätherische! grundallgemeine Seminal - Essenz, sagte Herr Colonne: ja, eine allorganische Weltmaterie, sagte Herr Buffon: ja, ein Fluidum animale des Universums, sagte Herr LE CAT. Und was saget du, Leser? Sicherlich giebt es in der Welt eine topfmachende Grundkraft des Topfes: ja, eine töpfermachende Urform des Töpfers. also ist es wirklich sublim zu sagen: die Uhr gehe durch eine automatische Grundthat. durch einen horologischen Urstoff, durch ein chronometrisches Vermögen? Das ist verdollmetscht: jene paddische Ursage der Brachmanen, dass die Welt ruhe auf einer Weltschildpadde, ist annoch die Höhe der Metaphysik.

t.

n

28

5.

r.

d

h

n

-

9-

Z,

e

n

te

.?

F-

e

id

ır

it.

ch

st

er

er

er

Unbegreislich aber ist es in dieser Begreiflichkeit, dass alle Staatsmänner noch lächelnd zusehen, wie die höchste Fatuität immer von neuem die höchste Fatalität einer oft Jahrhunderte wüthenden Schulimpostur wird. Unbegreislich auch, dass die Schule selbst nicht, durch so viele und so bekannte Epochen des Weltbetrugs, endlich gewitzigt wird: nicht endlich merkt, wie ungeheuer es ist, die ungeheure Ideenmasse eines einzigen Denk - Alps auf einmal zu schlucken: nicht fühlt, dass jeder Anhänger zu seiner Erhöhung wirklich nur angehängt wird, obgleich anfangs blos unter den Armen, so dass er noch ein Pro und Contra schreyen kann: die nächste Generation aber wird man, wie durch ein papales Sacrament, geistlichst stranguliren, um daraus automatische Gespenster der Unnatur zu machen. So ging es immer. Alles, alles ist durch die feyerlich freye Impostur und Stupefaction der Schule möglich. Denn ohne Realkritik eines einzigen Wortes, wie kann man wissen, dass ABSTRACT und ABSOLUT gerade nur das Träumende und das Rasende sey? Daher das grosse Wunder unsrer Tage, dass trotz dem philosophischen Jahrhundert und jenem Goldnenalter der Aufklärung, dennoch in Frankreich das Unsinnigste gemacht und in Deutschland das Ohnsinnigste gedacht ward.

\*

Und welche ist denn die Universalrationalität? Diese offenbare: wissen, wieviel man wisse. Dies ist das innere Gewissen und die Grundehrlichkeit. So wird man nicht ein Minimum des Scheins für ein Maximum des, Seyns nehmen, ohne Vernehmen. So wird man nicht Wortgaukeley und Denkdichten für Weltweisheit anschen, ohne Sehen. So wird man keine Allverrückung als Transcendentalität veneriren, infatuirt von dem himmelhohen Narren-Lobe ohne Probe.

Theorie wird hier betrachtet nicht als Denk - Spiel des Genies, sondern als Trug-Lehre der Schule. Newton und Leibnitz fingirten Vieles, aber als Fiction. Denn offenbar ist ächte Theorie einzig: Wissen mit Gewissen, oder das evidente Maximum aller Kenntniss. Wider das Theorieen-Spiel aber ist die wiederholte Frage allmächtig. Z. B. Aus dem Wasser entstand alles: und — das Wasser woher? Aus Bewegung alles: und — die Bewegung woher? Aus Trieb, Stoff, Kraft, alles:

na-

die

ein

des.

vird

ten

So

en-

em

icht

lern

TON

aber

chte

ssen,

aller.

Spiel

iäch-

tand .

Aus

gung

illes:

und - Trieb, Stoff, Kraft, woher? Durch die Form denken wir alles: und - die Form wodurch? Durch reine Synthesis wird Erkenntniss möglich: und - wodurch wird die Synthesis möglich? Durch sein Vermögen vermag, durch seine Thätigkeit thut, durch sein Wissen weis, der Geist alles: und - eben dies Vermögen, eben diese Thätigkeit, eben dies Wissen wodurch? worin? woher? -Aber gerade darauf rechnet der Taschenspieler, dass man ihm ja nicht in die Tasche gucken wolle. Die Tasche der neuesten Gaukler ist weit und tief wie der Abgrund, und heisst: BEWUSSTSEYN. Darin stecken tausend Welten des Trugs und des Traums. Denn, fürwahr, der Jongleur oder Schaman weis doch dass er weis was er weis. Und zu dieser Weis-heit denkt die gaffende Schule ihr Amen. -Noch leichter aber ist der Trug, wenn er geistiger wird, so dass man gar nichts als ein 71 78, ein etwas von etwas, merkt: nämlich, in dem hohen

F

SCHATTENSPIEL der Möglichkeit. Da schaut man mit Schauder alle Form, alle Gestalt, desto erhabener im Ungeheuren, je weniger vom Licht durchschimmert. Da wird jedes Wort desto höher im Geistigen, je weniger vom Ding! erscheint. Da zeigt sich endlich die ganze Transcendenz der Fatuität, wodurch man mitten im Schauen nicht sieht: dass von allem Inhalt abstrahiren sey - eine mögliche Urlüge, aber eine wirkliche Unmöglichkeit: dass Form sey - nur die oberflächlichste Materialität, und Materie nur die tiefste Formalität, die des wirklichen WIRKENS: dass die Möglichkeit selbst sey offenbar nichts - als Schatten und Schein der Wirklichkeit: dass daher alle Metaphysik ewig nur suche - die Allschöpfung des Traums und des Trugs, die Urbildung der ganzen Weltgaukeley: und wie? durch das Allerleichteste, durch ein Minimum von Ansicht für ein Maximum von Einsicht. Vergl. oben p. 46.

keit.
alle
ener
icht
Vort
iger
eigt
der

llem

iche

nög-

ber-

erie

virk-

lich-

als

lich-

wig

des

lung

vie?

ein

num

## Stil.

Richtet man das Wichtigste nach Dünken, ohne Richtigkeit; wie sollte man nicht über alles Feinere beliebigst dünken.

Wahrheit muss der Stil haben und folglich alles ausdrücken bis zur Lebendigkeit: blos die Natur ist sein Maas: so hoch muss er seyn und so tief, so stark und so leise.

Wer begreift nicht, dass der Donner nicht sanft seyn kann und der Blitzstrahl nicht lieblich: aber der Sünder wird erweckt und die Luft gereinigt von dem schwülen Dunst der niedrigen Betäubung.

ARTIG, sagt man. Wie artig war Luther? wie artig Esaias? wie artig ist Gott, unser Vorbild? Und wie recht ist es denn, durch alle die Kunstwolken unserer Artigkeit das Weltlicht Gottes zu hemmen, nur einzig darum, weil sich der Tag dadurch so schön färbt?

F 2

Was ist es für Kunst, allerliebst zu seyn: dies lernten wir ja alle in der Kinderstube. Aber die Welt-Lüge, woher das Welt-Elend, kann man nicht weg lächeln, so wenig als das Weh verweinen.

Aber dass uns endlich sogar eine transcendirende Bestie von der heiligen Humanität vorschreyt: das macht Indignation. Denn wisset, ihr sinnlosen Gaukler! gerade die tiefste Barmherzigkeit war und ist mein einziger FUROR DIVINUS. Und das kann man so klar im Buche lesen.

Heilig ist die Verläugnung seiner selbst. Lügt aber die Verläugnung, so folgt dies: heilig ist die Lüge!

Zu warm und zu hoch kann man seyn: aber, beym hoben Himmel, noch leichter zu kalt und zu niedrig. Te lukewarm Hearts and claycold Heads! musste ja der Naturgeist Sterne ausrufen.

Bey den so zarten Griechen war doch die yogyorns der Rede geheiligt. Aber eben darum weil sie so zart waren. Denn diese gefühltose Politesse der Barbarey ist nur die Potitur des Eisens, um den Mord schöner zu machen. Es giebt eine Feinheit, welche der Hölle zulächelt. Erst schlug die Keule Herkuls alle Monstra der Urwelt: und dann — kam Orpheus mit der Leyer.

yn:

ibe.

nd.

das

en-

ität

enn

die

nein

ann

bst.

lies:

eyn:

hter

arts

geist

1 die

eben

liese

r die

öner

elche

Ja ganz eigentlich suchte und suche ich, allerhöchst zu erbittern: aber einzig und allein, um aus aller Sinnlosigkeit der Möncherey auf einmal zu erwecken.

Denn welches Ideal, das jetzige der Schulwelt: die Hoheit der Roheit, dargestellt in jedem Grossmönch seines Denkens und Dünkens!

Sogar von dem allerwitzigsten Betrieb in der Schulwelt ist offenbar dies Gleichniss so wahr, als widrig. Wie zum Equilibrist sein Bajazo, so verhält sich zum Autor sein Kritiker: "alles das verstehe ich besser", schreyet er, und macht es wunderdumm. Jener rechnet auf die grossen Kenner: dieser auf den grossen Haufen.

\* \*

Laut rief man immer: gib uns was Neues, was Neues! und siehe, wenn das Neue kam, so rief man noch lauter: das Alte, das Alte!

Freylich erkennt der STIL eine heilige Autorität, aber nach diesem Archimetron:

1. die classische: 2. die technische: 3. die analogische. Und nun ist es bekannt, dass die zehntausend Schulfüchse des superstitiosen Imponirens zwar ihren Cicero erstaunlich studirten, aber nie lasen. Sie glauben daher wirklich, alle Genios der Latinität in den bunten Schlangen und Kröten einer nachschlepperischen Kriecherey zu sehen. Allein, blos ein Drittel von jener alten Kühnheit der Classiker mag man mir zustehen: und ich werde der ganzen Impostur sicherlich Trotz biethen können.

Vielen gefällt die Sprache als eine steife Matrone: miraber als eine tanzende Amazone. Indess fliehe ich zu einem Kenner wie HERDER: dessen Allblick zugleich - das Höchste des Spiels und das Tiefste der Wahrheit merkt. Und in der That betrachte ich die Sprache als eine Musik und die Wörter als Töne: ich componire nach dem lebendigen Sinn und so innigst aufmerksam wie vor Gott, dem Choragus aller Harmonieen, dem wahren Hercules Musagetes. Denn Schöne Kunst ist blos Eine, die des Wohls: von der höchsten Theologie an bis zur niedersten Rhetorik, und in einer Syntaxis von Sonnen oder von Silben. - Offenbar war der erste Sinn der Sprachschöpfung dieser; man solle Geist und Buchstab vereinen.

die

ass

ich

her

len

ch-

in.

der

ind

ich

eife

ne.

ER:

des

als

and em eren enst der sten en en erste olle

Auch ich bin ein Germanier: wenn eben nicht ein Deutscher. Und schreibe ich nicht ganz deutsch, so schreibe ich doch ganz germanisch: das ist, gerade auf die Sache.

O Germanier! es war eine Zeit, wenn eure Vorfahren der windigen Übermuth des kleinlichen Stolzes antworteten: "nur Eine Furcht haben die Germanier, diese, dass ihnen der Himmel zu niedrig werde." Höher als jene Riesen ist noch immer der Geist. Und Ehre ist es für andere Völker, größ zu denken: aber für jeden Germanier unanständig, es nicht zu thun. Daher wundert mich, dass in diesem Lande der Fürsten und der Geister, wo auch richtig jedermann Fürstelt und Geistelt, Klopstock nicht längst eine Colossalstatue hatte.

Allein, das eben ist die Transcendenz: ehne Grösse hoch zu denken.

the beauty of the board and the said

## Grundriss

des

# Staates,

nach der

## Archimetrie.

T.

Staats - Umwälzung ist überhaupt so viel werth, als jede Umwälzung. Staats - Verbesserung ist ganz was andres. Für diese gab die Natur eine Constitution aller Constitutionen, ein Recht aller Rechte. Welches? das Wesen des Staates selbst: der Wohl-Stand Aller.

II.

Das höchste Wohl am höchsten wollen alle. Dies ist der einzige ALLWILLE. Ihn aber hat man nie nöthig zu fragen: denn er sagt ewig nie Mehr und nie Minder.

111.

Das höchste Wohl aber ist nur Ein für alle: nämlich, das höchste WOHLTHUN selbst. Denn seine beste Freude empfindet jederman in seinem besten Thun. Dies Wohlgethane weiset zugleich den Werth des Mannes aus: und nur Werth macht Würde.

#### IV.

Folglich: zum wahren Staate, das ist, zum höchsten Wohl-Stand Aller, hat jeder seinen STAND nach Werth und Würde: aber nur da, wo jeder sein Bestes thun kann. Dies kann nicht der unter sich selbst erniedrigte: und nicht der über, sich selbst erhobene.

Der Stand jedermanns, nach Werth und Würde, oder, nach dem Wohl im Thun, ist also der einzige Stand der Wahrheit und der Natur: sonst aber ist alles nur Unbestand der Wildheit.

viel

oes-

gab

tio-

das

and

llen

Ibn n er Und zu diesem Stand kommt man, nicht durch Zwang, sondern durch eigene Freude, die auch der Künstler und der Krieger, so wie jeder höhere Geist, sogar in der tiefsten Mühe, sogar in der höchsten Gefahr, sucht und findet.

V.

Ist diesemnach der wahre Stand eines jeden die Stelle seines höchsten Wohls im Thun zum höchsten Wohl im Seyn; und ist der Staat selbst ein solcher Wohl-Stand Aller; so giebt es auch keine andere Constitution als die offenbarste Richtigkeit des höchsten Wohls in allem.

Bisher war die Ratio Statûs nur Staats-List: diese List wird erhoben zur Kunst, das ist, zur höchsten Proportion der höchsten Harmonie.

#### VI.

Wie aber erkennt man wirklich das Wohl in allem? Durch das Weh selbst: das ist, durch das heilige Recht der Klage. Ja, selbst die irrige Klage ist ein Weh: und die Beruhigung ein Wohl. Wo man aber nichts zu klagen hat, da muss alles wohl seyn.

Das Klagerecht gehört, erstlich, dem Leidenden: zweytens, allen seines Gleichen: drittens, jeder grossen Seele, die für andere, ja oft für alle, fühlt. Das Klagerecht gehört — auch dem Geringsten gegen den Höchsten. Allein, welche Macht schützt alsdann den Klagenden?

Diese Macht ist die OFFENBARHEIT selbst, als höchstes Princip angenommen. nes

im

ist

er;

on

en

ts -

st.

ch-

hl

st,

ost

hizu

m

n:

re,

ört

en.

en

T

en.

Darf das mindeste nicht offenbar seyn; so kann in diesem Dunkel schon eine Hölle anfangen. Denn augenblicks wer weiswelchen Trug man da anstellt; wieviel Leben man da erstickt: was man wider das Wohl aller da meutet? Jeder Anschein, jedes Wort, Alles im Staate, muss daher eine solche Offenbarheit haben, dass jedermann wisse: was daran sen. Das Dunkle zu offenbaren: das Blendende genau anzugeben: jeden Trug zu enthüllen: alles nach der Wahrheit zu schätzen: folglich, die offenbarste Richtigkeit in allem, muss das einzige Staats - Studium seyn. Die höchste Offenbarheit, als das Recht aller Rechte geheiligt, muss jedes gemachte Dunkel zum tiefsten Verbrechen im Staate machen. Denn Sicherheit ist nichts ohne GEWISSHEIT.

### VII.

Für das PASSIREN, was man nicht IST — war doch allezeit der eigentliche Staatsbetrug. Wahl istunsicher: denn Wille kann wild seyn. Daher ist die einzige ächte Regierungsform eine öffentliche Gradation des Taugens, als der ächten Tugend: eine Realmathematik des Verdienstes: eine militarische Scala von Merit, bis zum ersten Mann des Staates. Wieviel zum ganzen Wohl

macht dieser, oder dieses? von 1 — 10: von 1 — 100. Aber auch dann, wenn man willkührlich irgend einen Regierer bestimmt, muß man zugleich die höchste Weisheit und Heiligkeit im Staate bestimmen, wodurch er für die Regierten weisest denke und heiligst wolle. Sonst wird die Ehre selbst nicht ehrlich.

Und welche denn ist die höchste Weisheit und Heiligkeit im Staate? die KUNST. Denn diese ist aben die offenbarste Richtigkeit: ist die wirkliche Wahrheit bis zur höchsten Probe der höchsten Probität. Darf man öffentlich etwas denken und wollen wider die öffentliche Richtigkeit der Kunst; so steigt bald diese Kühnheit bis zur Frechheit aller Staatspfuscherey; und man fühlt endlich die Norhwendigkeit, das Offenbare zu scheuen, das Ehrlose zu heiligen, und Achtung von dem Veracht aller drohend zu erzwingen.

VIII.

Ist aber die ganze Staatsregierung, zum Wohlstand aller, nach dem Princip der höchsten Offenbarheit, die heiligste Anwendung jeder öffentlichen Kunst; so kann man ebensowenig ein Gesetz machen, als eine Wahrheit machen, und folglich nie

lan

nt,

ind

rch

gst

cht

eis-

T.

ig-

zur

arf

len

st:

ch-

hlt

are

nd

zu

nm

der

ste

80

en.

nie

anders eine Proportion in der Staatsharmonie befehlen, als in irgend einer Kunst. Allès kommt auf die offenbarfte Richtigkeit an. Höchstes RECHT ist höchste Proportion. Hier ist alles von göttlicher Nothwendigkeit. Hier kann man nur so, wie der Richter, die Momente heiligst berechnen.

Im Ganzen aber ist diese Fundamentalproportion der Staatsharmonie klar: "Gehört alles Blut dem Staate, so noch viel mehr alles Gut: und fordert er von allem Wandel den höchsten Gehorsam, so noch viel mehr von allem Handel den höchsten Gewinn." Allbewegung des Wandels und des Handels, die an sich blind ist, muss er leiten: Selbst, und in der That. Der höchste Handelsgewinn muss die einzige und immerwährende Staatseinnahme seyn. Steuerbetteley ist so wenig würdig, als wenig sicher. Und da die offenbarste Richtigkeit, das offenbarste Verhältniss zum höchsten Wohl in allem, das Erste Gesetz ist; wie kann dann der Staat zu reich seyn?

Nachst dieser Fundamentalproportion ist in der Natur diese Totalform der Regierung nicht weniger klar: "Democratie der Guten, Aristocratie der Besseren, Monarchie des Besten." Daher: Volk, Rath, Fürst. Was, im Guten, Besseren, Besten, nicht öffentlich gewiss ist; das, insoweit, ist noch Unregierung, noch Unkunst der Wildhelt. Das höchste Recht der Klage gehört dem Volk: das höchste Recht der Prüfung gehört dem Rath: das höchste Recht der Entscheidung gehört dem Fürsten. Recht aber ist nicht Wille; sondern in allem, die offenbarste Richtigkeit der Kunst.

Weil aber Irren doch so menschlich ist; so darf man auch nie die lezte Universalnerm der Menschheit vergessen. Diese nämlich: "Nichts richten was man nicht berichtigen, und Nichts gut heissen was man nicht bersern, könne." Berichtigung und Besserung: nie vollkommen das Richtigste und Beste: gehört der Menschheit. Daraus aber folgt, dass kein ewiges Gesetz die Berichtigung verbieten, und kein ewiges Urtel die Besserung vernichten müsse; sondern, dass alles Wohl und Weh der Belohnung und Strafe nur Gradation und Degradation im Staate sey, nur Plus und Minus von Macht in einer einzigen klar bestimmten Harmonie.

### IX.

Wenn aber irgend eine schon tyrannische Gewalt anch der offenbarsten Richtigkeit offenbar trozte? Dann ist doch die höchste STAATSGARANTIE noch übrig: die nob

elt.

lk:

em

1900

cht

st:

rm

ch:

en.

cht

se-

ind

ber

iti-

die

ass

nd

im

cht

iie.

che

eit

ste die ERBITTERUNG. Denn Verantwortung vor dem Beleidigten ist ein göttliches Verhängniss in der Natur: nie ausweichlich, nie sogar dem scheinbar nicht-verantwortlichsten Wesen, dem Thier: ja, selbst das Leblose vertilgt der Zorn.

X.

Allein, dass der Mensch nicht ganz erniedrigt endlich die offenbarste Schmach dulde; das verhütet die ächte STAATS-RELIGION, die geheiligte Würde des Menschen. Daher diese ehrliche Ehre. seinen WERTH zu fühlen, und nichts Schlechtes zu leiden: nichts Schlechtes an seiner Person, an seines Gleichen, an seinem Staate. Wer irgend etwas Schlechtes duldet, an Sich, an seines Gleichen, am Staate; wer auch den Schein von Veracht und Elend nicht hasst; der hat schon kein wahres Ehrgefühl. An sich ehrlos ist jede Schlechtheit: an sich ehrlos ist jede falsche Ehre: an sich ehrlos ist jede Verdunkelung im Staate: vir. Heilig dagegen ist das Licht des Wahren: heilig ist alles WOHL. Schlecht ist nie Recht. WOHL, BESSER, BEST: ganz offenbar in allem: das, das ist die göttliche Würde des Menschen.

## Erläuterung.

Schauderlich ist vor allem diese Roheit der Sophen und der Schulen, wodurch sie WILDHELT und NATUR nie unterscheiden. Unbestand der Wildheit ist ihnen eben Stand der Natur. Und doch im Gegentheil ist die Natur so offenbar lauter - Fug und Fügung, lauter Liebe und Lieblichkeit, lauter Einigung ALLER mit ALLEM. So wie es aus jeder, jeder Verwandschaft erhellt. Ja Wildheit ist gerade nur das möglichste Minus von Natur, gerade nur die möglichste Unnatur, so wie Un - vernanft und Un - menschheit: oder, so wie chaotische Rudimente zu einer Welt. Vergl. oben p. 34. Sagte jemand, dass allmöglicher Unton für die Musik ihr Stand der Natur sey; so würde man lachen und augenblicks denken, nichts wäre doch unnatürlicher als der Unton; und daher ward gerade das Widrige seiner Unnatürlichkeit ein göttlicher Zwang zur Harmonie, welcher Zwang selbst barmonisirte mit der göttlichen Lockung des Melos.

Freylich ist es dem Thiermensch NATÜRLICH, dumm, schlau, wild zu seyn: mit Egoisme, Genie, Courage: mönchisch, politisch, militarisch. Aber jeder Denk-Alp hätte doch merken können, dass in der Natur die Zahl Ein ja nicht natürlicher sey als die Zahl Zehn: das heisst, der Anfang wirklich nicht natürlicher als die Vollendung.

heit

sie

len.

and

die

ing,

ung

der,

heit

von

17117

icit:

iner

and,

usik

chen

doch

ward

hkeit

lcher

chen

ensch

seyn:

isch,

-Alp

Natur

Dass aber der Mensch sich allererst, in seinem Urwald, nach den wilden THIEREN bildete: das ist augenscheinlich. Vergl. N. I. Programm z. N. I. p. 3. Von diesen wundermächtigen Dämonen des finstern Urwaldes her - kam Schreckreligion: Heulandacht: Blutopfer: Seherverrückung: Priesterwuth. Denn vor Schreck toll, schreckte man oft wirklich jene Schaudergestalten eben durch sein Geschrey weg : und weil sie Brutliebten, ward es ihnen geopfert. Aber auch daher kamen allmählich die Halbgötter mit Kenle und Löwenhaut, mit Hörnern und Schwanz des geschlagenen Dämons: dann die Nimrode: und zulezt der Bavian, jener Satyrus der Griechen und Arlequino Italiens.

Nichts aber lernte man in dieser Thierwelt vollkommner, als eben das, worin die Menscheit annoch excellirt: nämlich, Möncherey des Schauders, Politik der Schlauheit, und Spiel mit dem Leben, bald heroisch, bald bavianisch.

Dies alles nun heisst dem Denk-Alp Naturstand: was doch allezeit die Staatswelt ausmachte. Heisst ihm aber

G

nur die Wildheit Natur; so müsste ihm auch alle Liebe Staatskniff heissen.

Liebe ist die Natur der Natur, und die Menschheit der Menschen, und der allschöpfrische Hauch Gottes. Selbst der Hass, sagt Swedenborg, ist nur zerstörende Liebe. Denn wirklich wüthet man nicht wider das Gehasste, sondern für das Geliebte: so wie oft der Held nur seinen Himmel der Ehre sucht in jeder Hölle des Würgens.

Anch in jener Thierwelt machte schon die Liehe Verein. Allmählich, so wie die erste Furcht, Noth, Wuth aufhörten, hatte man auch Ruhe genng, um auf das Liehliche in allem zu merken. Und endlich sah man das heilige Bruderbild im Feinde.

Jeder Verein ist ein Versuch zum wahren Staate: und der wahre Staat selbst ist der höchste Wohlstand Aller, wohin aller Wille will, ist also wirklich nur der vollendete Stand der allgütigen Natur.

Daher, wenn im Staate auch nur ein Einziger minder glücklich ist, als er durch die vereinte Weisheit und Macht Aller seyn könnte; es käme sein Leiden vom höheren Missgeschick oder vom niederen Ungeschick her; und man doch den Staat, doch den Wohlstand Aller da lobpreiset; so lügt, lügt man insoweit vor Gott und jedem ehrlichen

hm

die

Eri-

agt

be.

das

wie

hre

hon

die

atte

nan

ren

der

ller

lete

ein

eyn

ren

nck

den

iigt

ien

die /

Manne. Denn ist jedes, jedes Elend des Menschen dem Menschen nicht heilig; so reisset bald wieder die Thierwildheit ein.

Hier aber zeigt sich gerade das Charakteristische des Menschengeschlechts. Nämlich, zwischen Thierwildheit und Vernunft liegt die Lüge: liegt das Halbwahre des Scheins. Wundermachend ist das menschliche Affengenie der Lüge! unendlich mächtig ist die Möglichkeit aller Denkdichtung. Himmelhoch und höllentief begründete sich selhst die Lüge durch Lüge. Und der Urgrand dieser Begründung hiess: GLAUBE. Im Orient vereinte man sogar alle Firmamentalität der Sprache mit aller Bestialiät der Sache! ja, wird uns erzählt, man kauet noch dort die wahre Caca des DALAILAMA als eine wahre Cacao des Paradieses. Die alten schon christlichen Römerkayser biessen zulezt: Ew. Gotteswink, Ew. Allmacht, Ew. Ewigkeit: "Ve. Numen, Omnipotentia, Aeternitas." Und das, was ein Augustus ihn zu nennen verboth als den frechsten Unsinn, das heisst nun durch eine allgeehrte Weltlüge jeder: nämlich, Herr. Welt-Lüge: denn jedermann wirklich dient, und jedermann hat wirklich zu beschlen, in seinem Verhältniss. und Frau sind annoch in der That nur die alten: Vir et Vira.

Nun, dieses Herrthum (Dominatus ac Dominium) war und ist die Weltpolitik der Un - Menschheit. Nicht allein ward dadurch alle tolle Gaukeley der Ehre ohne Ehrlichkeit sanctionirt; sondern ganz wirklich wurden Schwänzer sogar Häupter; und jedes erhabne Affenskelett ward wie ein hohlmächtiger Christen-Tod, der Länder schluckte.

Ein grosser HERR that nichts, ein grosser MANN that alles, für die Menschheit.

Dass aber jemand über sich selbst hinaus etwas seyn könne, ist die offenbarste Lüge. Nur der Werth macht die Würde. Und das Recht der Natur ist zwar das was jedem Gehört; aber nach Verhältniss, nach Mass, nach der heiligen Mathematik Gottes: dieser nämlich: das Nothwendige zum Wohl Einesjeden. Dies ist Gesetz des von Gott Gesetzten. Dies ist Proportion der Harmonie. Sonst wird bald alles allen ein Raub: erst heimlich, dann offenbarlich. Vergl. oben p. 41 - 44.

Die alten Römer sagten: "quot Servi, tot Hostes": so viele Sclaven, so viele Feinde. Ja, durch das Verhängniss der rächenden Gottheit: so viele Ungeehrte, so viele Unehrliche. Denn wer Nichts hat, der kann Alles wagen. Lacht der Seemann tausend Stürme und der Kriegsmann tausend Tode

ac

ard

hne

des

ch-

ser

azus

ge.

das

EM

ass,

ser

ohl

ott

nie.

erst

ben

rui,

nde.

den

iele

ann

end

'ode

aus, für den ärmlichsten Lohn; was sollte nicht jeder Bösewicht wagen, für den höchsten Gewinn? Daraus erhellt die Höllenposse der Strafen. Weis nicht jeder Matros und Soldat. jeder Amiral und General, dass Tausende in den Wogen, Tausende in den Schlachten, blieben? aber sie hoffen, sie hoffen alle ein besseres Glück; oder auch, sie wählen nur unter Abgründen. Gewöhnlich ist das Verbrechen ein kleines Meisterstück von Genie und Courage: sey es in CARTOUCHE und MANDRIN oder in ANTONIUS und CAESAR. Wo denn, wo ist Sicherheit? nur einzig in der wahren Ehre: ohne welche sogar Tiberius ein Spitzbube und Nero ein Galgenvogel ward. Folglich; alle falsche Ehre muss man für ehrlos erklären; und alle fälschlich Ungeehrte muss man zu ihrer wahren Ehre erheben, nämlich, den Bauer zum Landesvoter, den Soldaten zum Landessohn, und jeden Arbeiter zum Blutsfreund des Staates. Denn das sind sie vor Gott: und ächte Regierung besteht nur aus den besseren Köpfen unter diesen, nach Probität der offenbarsten PROBE. Nur die Ehre richtet alles auf und richtet alles aus. Was man aber verwildern lässt, das wird wild. Und nach dem Urrecht des Himmels kriegt man nie mehr als man giebt: in allem Guten; sey es WOHL oder EHRE.

Erstaunlich ist die Albernheit der Gesetzgeberey. Ja beynahe nach diesem Bilde. Man lebt nur auf dem höchsten segenlosesten Berg im Lande, guckt immer steif nach dem Firmament hin, und lässt alles Niedere Sampf werden: merkt dies endlich und sendet dann zu tansenden Richter und Priester herunter. um die Frösche zu peitschen, die Kröten zu henken, die Krebse der verkehrten Demuth und sonst alle gute Fische der unschuldigen Naturdnımmheit zu kreuzen und segnen. -In Ernst, Vom Galgen-Gesetz sah man die hohe Macht offenbarlich; aber vom Ehren-Gesetz, welches doch alle göttliche Wunder thut, sah man, nämlich mit Thieraugen, nichts. Daher nur staunt man erstaunlich bey jeder Moralnorm des Alterthams: z. B. dieser ägyptischen, dass niemand, auch nicht einmal der König, ein ehrliches Begräbniss erhielt, bis von seinen Freunden alle. alle Schuld, die etwa anf ihm haftere, offenbarlichst versöhnt ward. Aber welcher Gottesblick in dieser Anordnung! So wie in der folgenden von Solon; dass jedermann allezeit, wenn dazu aufgefordert, rechtlich mit rechtlichem Debet und Credit, angeben solle, wie und wovon er lebe, weil man sonst wohl wisse, Noth leide kein Geboth; und dass auch jedermann, bey Verlust aller Ehre, seine

2.

e.

n

m

nf

n

ro

u

h

en

ie

n-

er

n,

h

B.

58

e,

r-

S=

er

t,

t-

ie

al

h

10

Eltern im hülflosen Alter ernähren solle, ausgenommen der, den seine Eltern kein nützliches Gewerb hätten lehren lassen. -Wenig hilft uns, dass alles sey, zwar nicht ein wilder, aber doch ein milder Freyranb des Reichthums, Freytrug der Ehre. Freymord der Wollast. Denn dies ist doch klar: Staatsverbrechen kann jedes Wort Gottes heissen, aber Verbrechen gegen den Stoat ist alles, was seine wahre Kraft bricht: und Crimen laesae gegen einen Menschen kann jeder ødlere Blick heissen, aber Crimen laesae gegen die Menschheit ist jedes, jedes Leiden, das man durch die vereinte Weisheit und Macht aller hätte verhüten können. Und in dieser einzigen Wahrheit liegt alle Staatskritik und alle Staatsvernunft,

Freylich, wenn jener Soph, jener hochdenkende Bavian, recht hat, dass der Staat sey Allgewalt und nicht Allvorsorge, oder Allwille und nicht Allwohl: dann wird auch Staats-Kunst nur die List aller gegen alle. Aber wer zu sagen wagt: "eine Würde gehört mir über meinen Werth, oder, ein Gut gehört mir über das Wohl Aller, hinaus; der kann vor dem Richterautomat ohne alle Richtigkeit ein Recht haben; allein, vor Gott lügt er. Vor Gott ist niemand Herr,

condern Mensch: und vor Gott gehört keinem das Allmögliche zur Narrenlust, sondern das Nothwendige zum. Menschenwohl. Nur so gehört Diesem dies: aber Allen alles. S. oben p. 43. 44.

Nachdem man diese lieblichheilige Erde Gottes in ein Staatsgewühl von geheiligtem Raub und Elend verwandelt hat; so glaubt man, das Böse gut machen zu können, durch die Bettlergrösse genannt Allmose: durch diesen Knochen dem Hund hingeworffen: durch dies Lächeln eines Fluches. O Vater unser! gabst du so? Vater, sende dein Licht, oder deinen Blitzstrahl. Denn wie leicht wäre jener Herr dieser Bettler. Ein Wink von Dir: und er wird's. Dennoch ist immerfort sein Freudentrank Saft und Kraft darbender Greise, und oft sein rothfunkelnder Wein nur ihr Blut: ja, das festliche Gewand, wie der Morgenröthe, um seine Beherrscherinn ist die ehmals blühende Haut jener Mütter im dunklen Jammer: und dieser donnernde Triumph-Wagen der tollsten Hoffarth schleudert Schandflecken weit herum, Schandflecken Menschheit und Gottheit.

O ihr Fürstinnen! Frauen waren doch sonst die Engel der Erde. Feyert denn in Wahrheit Feste dem HIMMEL: sammelt alles em

das

50

ES.

rde

em

ubt

rch

lie-

rch

ser!

der

ner

and

en-

ise,

lut:

en-

nals

den

ph-

ind-

auf

och

in in

alles

was Ihr herrliches habet und verbrennet es öffentlich. Denn jene Prahlerey des Putzes und Prunkes war doch nichts als eine erhabene Posse, eine Parodie auf die Natur und Eure eigene Hoheit. Hingegen machet das Ehrengesetz, dass in Eurem Lande jedes Weib in seiner Art sauber, jede Frau ritterlich geschützt, jede Mutter heilig geachtet, seyn müsse. Denn überhaupt sind die Männer wirklich zu albern: wie es aus ihrer sechstausendjährigen Weltregierung greulichst erhellt: ja, so albern, dass sie annoch die armseligste Comedie, ein Lustspiel der Angst, Schöne Welt nennen. Saget ihnen denn, dass alle Staatsgankeley schon gemein ist und nur ausgelacht wird: ja, dass offenbar nichts eiteler sey, als die Herrlichkeit, welche der Lakey des Herrn noch dreymal besser spielen kann. - Denn wahre Freude: das ist die Sache. Diese findet man aber nicht in der tollen Titanerey, Sich Selbst zu übersteigen. Gucket nur einen Angenblick nach dem Orient hin. Wie unglückselig war nicht der Affe, der im alten Agypten Gott ward: und wie mancher Mogul verging vor Quaal, der laut gesungen und hoch gehüpft hätte als Papageno. Also, etwas ganz natürliches ist wahre Freude: und wird daher ganz unmöglich mitten in dieser Unnatur, mitten in dieser Angst, Furcht, Noth der Staatscomedie, welche doch endlich selbst der Pöbel auszischt.

Nächst den Frauen haben die edleren Dichter ein Naturgefühl. Ihnen stelle ich daher den Held unsrer Tage noch einmal vor. Siehe! Er ist gross genug für einen Feld-HERRN; aber viel zu klein für einen Kriegs-MANN. Er hatte nicht Erhabenheit genng, um dem CERACHI zu sagen: du sprichst wie ein Römer, ich ehre deinen Muth, sage mir aller. Er hatte nicht Seele genug, um in der Constitution jeden Bauer zum Landesvater und jeden Soldaten zum Landessohn heiligst zu erheben. Er hatte nicht Ehrblick genug. um Rom und Griechenland, Griechenland wiederherzustellen! - O alle hohen Dichtert das philosophische Jahrhundert war zu albern: lass uns das poëtische Jahrhundert anfangen. Poesie aber, nicht der Sage, sondern der Wahrheit: nicht des Orakeltempels, sondern der Natur. Und auf dies Thema: Göttlichkeit in That und Freude. Nicht gaukelnde Leverjungen, sondern Engel des Himmels, finget: ALLES WOHL ALLER. Stürmet so himmlisch an und entzücket alle grosse Staatsmänner, alle Könige und Kayser, bis Griechenland, bis der Orient, bis die Menschheit aus ihrer Schmach errettet sind und wir endlich einmal, ohne erblassen und ohne erröthen,

das Licht des Himmels und die Blumen der Erde anblicken können.

och

ren ich

or.

75 -

10,

eie

112

ler

er

rst

g,

nd

rt

n:

n, er

rn

eit

re

t:

n-

n-

n=

us

ch

n,

\*\* Standpunct der Archimetrie ist ALL-BLICK: oder, Blick des Ganzen, durch alle Momente hin , vom Minimum bis zum Maximum. Uns ist zwar GANZES nur ein relatives Maximum des Erkannten, Aber ächtes Maximum ist ein TANTUM: und mit diesem ist es unmöglich zu irren. - Ein materialer Irrthum giebt es nicht: und darin hatte Protagoras recht. Nämlich: so, mir, nun. Alles ist wahr: insoweit es 1st. Insqueit es ist: diese einzige, grosse, heilige Formalität erschien dem Scheinkünstler Protagoras nicht. Seyn, Wesen, Wirklichkeit - hat alles: aber der Unterschied von Minus and Majus, von Minimum und Maximum, ist unendlich gross und unendlich fein, ist unendlich in Wichtigkeit und Richtigkeit. Wunderbar ist es daher, dass man, in dieser ewig betrogenen und durch alle Narrheit so hoch mystificirten Gelehrtenwelt, doch nie fragte: ,, Was soll ich thun, um nicht betrogen zu werden? so wie meine Väter und die Väter meiner Väter bis zur Urzeit hinauf. Was soll ich thun, um nicht so eine

rohe oder eine hohe Narrheit anzubeten, ja nicht endlich so ein betrogener Betrüger zu seyn?" Dies eben ist die Grundaufgabe der Archimetrie. Und nach ihr giebt es nur eine, eine, eine Kunst: die Sicherheitskunst. -Freylich hat alles einen Schein: und der Schein scheint nicht von Nichts. Allein, erstaunlich bleibt es, dass man so in ewiger Kinderey lebte und lebt am Schein der Welt, am Schattenspiel des Gedachten: da doch der ganze Witz der Möglichkeit offenbar nicht so viel Naturwerth hat als nur das Wittern eines Hundes. So aber vereint der Geist des MENSCHEN Narrheit und Wildheit. Man abstrahirt und decidirt: das heisst ganz deutsch, Man zieht ab und haut ab. Denn ABSTRA-HIREN ist Denk-Schöpfung: und DECIDIREN hat Schein der Allweisheit und Reiz der Allmacht. Aber der Staat wird gewiss endlich dem Orakelspiel, dem Freytrug, dem Heidenwahn der Schule ein Ende machen. \* Archim. Cap. XII.

Menschheit, sagte Socnares. Naturlehre macht die wahre Grösse der Menschheit, sagte Venulam. Aber die Sicherheitskunst ist gerade dass Grosse dieser Grössen. Z. B. Jene , ja

r zu

der

eine,

T. -

hein

erev

chat-

anze

viel

ines

des

sch.

RA-

REN

All-

lich

len-

im.

der

chire

gte

ist

ens

höchste Weisheit des Alterthums: kenne dich SELBST - ist doch so ganz un-sinnig, dass sie niemand hindert, ins Wasser oder ins Feuer als in Licht und Blumen zu stürzen, bis die Maxime diese Bedeutung erhällt: kenne die NATUR. Allein, auch so kann man ins unendlich Grosse und ins unendlich Kleine hin sein Leben thörichst vergrübeln. Wie denn? METGEV CLEISOV: kenne das VERHÄLTNISS Denn nur so kann man alles richtig unterscheiden und richtig vereinen: zum Bestand, Verstand, Anstand. Nur so wird uns die Welt Gottes schön, und das Leben lieblich. Nur so merkt man wirklich den allmöglichen Schein in jedem Minimum der Ansicht ohne Einsicht. Nur so wird das Wichtige und das Nichtige geschätzt durch das Richtige: das ist, durch Proportion der Harmonie und Moment der Proportion. Und nur so entsteht endlich eine Sicherheitskunst, eine Archimetrie, als Ebenbild der göttlichen Weltordnung.

Hingegen ohne Metron, ohne Maas der Natur und der Kunst, wird alles in Theorie und Praxis nur abstract und absolut, das ist, träumend und rasend. Daher ewig zuwense und zuviel: wodurch das Menschen - Leben immer ward ein erhabenes Narrenspiel mit Möglichkeit und Unmöglichkeit. Auch daher diese beyden Extreme der Gelehrtenwelt: Pädant, der kleine Dinge für gross, und Charlatan, der grosse Dinge für klein, achtet: so dass jenem alles zu wichtig und diesem alles zu leicht wird. Ja, selbst im Staate, sind zwar Mann des Hofes und Mann des Landes oft so verschieden, wie Gnade und Recht, wie Eitel und Edel: aber dennoch wird, ohne Verhältniss, auch dies edle Recht blos Racheder Wildheit.

VERHÄLTNISS erkannt ist Vernunft: aber Realverhältniss im Realideal des Gauzen: durch den Gottesblick der Allvergleichung. Ja die ächte Formalität der Natur, bis ins Unendliche ihrer schönen Feinheit und ihrer mächtigen Grösse, ist VERHÄLTNISS: aber wirkliches und wirkendes, inniglebendiges, wesentlichgöttliches Verhältniss. Wovon ein Minimum, in der sophischen Ansicht ohne Einsicht. heisst: Beziehung. Denn so, wie dies Trugwort, ist den Sophen und der Welt alles Minimum von Schatten und Schein ein Maximum geworden : und beynahe umgekehrt. - Fragt man aber erst das göttliche: WIEVIEL? so liegt darin ein neues: werde Licht! Stark und erhaben in Wissen und Gewissen, wie ein Allmesser,

her

elt:

und

tet:

sem

sind

des

wie

hne

che

ft :

en:

Ja

ndi

hti-

kli-

ent-

mi-

ht.

irt,

IIII

an

ogt

en

er,

wird man dann die höhere Natur und auch diese niedere Menschheit klar sehen: sehen lebendig vor Augen, an jedem Bettler, die Verrätherey Aller gegen Alle, ihre lächelnde Gottesvergessenheit, ihre sittsame Thierwildheit: sehen, an jeder lieblichen Tugend, tausend tausend Seligkeiten verschmähet und verachtet.

Noch aber ist der Menschheit die Welt nur ein allmögliches Minimum der Ansicht. Dies macht, in Schule und Staat, Metaphysik und Anthropophagie als Theorie und Praxis. Denn Metaphysik ist wirklich alles was das Maas der Natur, und Anthropophagie alles, was das Maas der Menschheit, mithin was die genaue Wahrheit Allen und das genaue Wohl Allen, transcendirt.

Nur Ein Seyn giebt es und nur Ein Sinn: in Einer Vernehmung. Nur Ein Wohl giebt es und nur Eine Wahl: in Einem Ganzen. Aber diese Klarheit der Natur vernimmt der TRAUM nicht. Er schaut lieber die Einheit der Nacht, als die Einheit des Tages. Wie kann er wissen, dass sein Denkwelt nur sey ein Schattenspiel der Sinnwelt? Noch herrscht der Traum. Und noch ist, auch den Besseren, HERDER zu fein; so wie Keopstock zu hoch, und Kant zu künstlich.

Hauptfragen der Archimetrie sind : 1. ist in aller Theorie und Praxis das ABSTRACTE und ABSOLUTE nur das Träumende und Rasende. oder, statt des Wirklichen und Gewissen, nur höchster Gegensatz der Natur und Kunst? 2. ist die Allvernunft eine Archimetrie aller erkennbaren Weltmomente vom Minimum bis zum Maximum? 3. ist Wahrheit und Recht wesentlich ein TANTUM, im Ganzen uud zum Ganzen. oder ein sovier, bestimmt in allem? Denn immer hiess es doch die höchste Weisheit, den Werth, den Werth aller Dinge zu kennen. - Die Capitel der Archimetrie, zwar nur als Skizzen, aber im höchsten Licht und Schatten, haben folgende Schulbedeutung. I. II. RATIO et FIDES, Richtigkeit und Aufrichtigkeit: oder, Logica realis, theoretica et practica. III. Mundus illucens et illudens, die Welt in ihrem Schein und Seyn: oder, Ontologia realis. IV. SENSUS, Sinn: oder, Psychologia realis. V. METHODUS. Lehrweise: oder Cosmologia realis. VI. Scien-TIA, Wissen: oder, Didactica realis. VII-X. THEOLOGIA, JURISPRUDENTIA, MEDICINA, PHI-LOSOPHIA: oder, Panharmonia realis. XI. Stupor. Staunen: oder, Historia Literaria realis. XII. SAPIENTIA, Weisheit: oder, Realideal des Staates und der Religion. \* S. oben p. 7. 8.

ist

ind

de.

nur

ist

nn-

um ent-

en,

ner oth,

Die

en,

ES.

ica

ein

us.

US

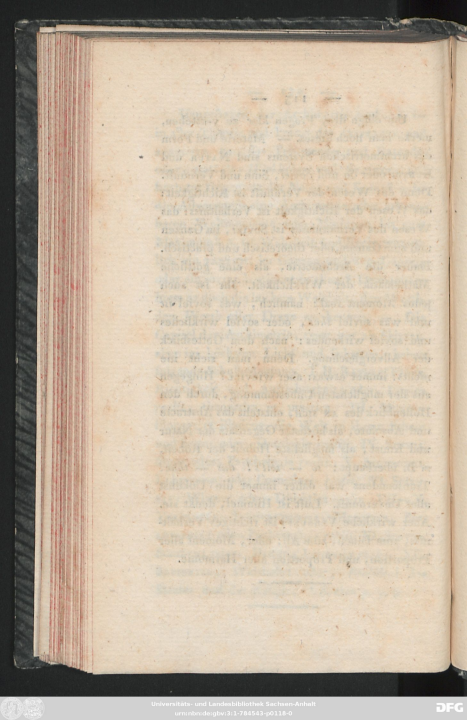
EN-

HI

OR,

des

Um obige drey Fragen klar zu verstehen, merke man noch dieses. - Materie und Form des archimetrischen Systems sind NATUR und KUNST: oder So und Soviel, Sinn und Vernunft. Denn das Wesen der Vernunft ist Richtigkeit: das Wesen der Richtigkeit ist Verhältniss: das Wesen des Verhältnisses ist Soviel, im Ganzen und zum Ganzen, oder theoretisch und practisch. Daher die Archimetrie, als eine göttliche Mathematik der Wirklichkeit. Ihr ist auch jedes Moment real: nämlich, was soviel ist und was soviel thut, oder soviel wirkliches und soviel wirkendes: nach dem Gottesblick der Allvergleichung. Denn man sieht nie nichts: immer etwas: aber wieviel? Hingegen aus der möglichsten Unbestimmung, durch den Höllenblick des AN SICH, entsteht das Abstracte und Absolute, als höchster Gegensatz der Natur und Kunst, als möglichste Hoheit der Roheit, z. B. überhaupt: so - soll's! das - thue! Transcendenz war daher immer die Unkunst aller Unvernunft. Luft ist Himmel, denkt sie. Aber wirkliche VERNUNFT ist richtiges Verhältniss, zum Einen, zum All: oder, Moment aller Proportion, und Proportion aller Harmonie.



## Anmerkung z. s. 45. 65. 82.

Da Form die ganze Illusion der Metaphysik macht; so merke man darauf mit Strenge.

1. Bedeutet Form das Wie, die Art und Weise; so ist alles ganz formal. Denn auch das innere materiale, ja das innerste essentiale, ist uns doch nie mehr als eine Art und Weise. Daher macht die Weise, bis zur feinsten Bestimmung, wirklich unsere Weis-heit. Allein dann ist formal, material, essential, als ausseres, inneres, innerstes, nur minimum, medium, maximum der einzigen NATUR. Ja, ruft man: aber die subjective Natur modificirt die objective. Und die objective Natur modificirt die subjective. Was entsteht denn hieraus? Ein drittes, genannt unsere Welt: das ist, unsere ganze Kenntniss. Diese ist also ein Erzeugniss: durch Zusammenwirkung der Dingart und der Sinnart. Darin aber wird kein Moment rein, weil alles Product ist: ja, selbst die Sinnart, die Seelenform, war schon eine Naturwirkung: gerade so wie Licht und Leben, oder das scheinbar einfachste und erste. Nur das Wesen aller Wesen, diese lebendige Allmacht in Allem, wird so das einzige Transcendentale und Primitive. Und auch davon ist doch alle Vorstellung ein Traum, oder Natur: Fabel. oder Physik. Denn dies bleibt allgewiss: nur Gedacht, nur Gedicht.

2. Allein, Form kann auch die blosse Gestalt bedeuten. Und nur so wird ein transcendentales Spiel mit: rein und leer: möglich. Durch lange Schulgewohnheit der oberflächlichsten Ansicht denkt man nicht mehr das Ding, sondern die Ding-heit als Urform: nicht mehr Wirkung, sondern Virtualität: ja nicht mehr Raum und Zeit, sondern Raumheit und Zeit-heit: bis zur geistigsten Nekro-

mantie in Vorstellung und Darstellung. Gerade so wie man in der Politik die Würde, das ist, die Werth-heit ohne den Werth schaut; und die Mensch-Heit hoch erhebt, indem man die Menschen tief verachtet. Hier hat man also von lebendiger Form nur einen Schatten, nur eine Formalität. p. 47. Und obgleich, im rohen Schattenspiel des Denkens, auch solche Formalität eine rohe Zeichenkunst werden kann; so wird doch diese nur der reinen Fatuität eine reine Kosmogonie scheinen. - Copernicus erklärte den Welt-Schein: KANT aber verlegt ihn nur in die Seele hin, und kommt in endlose Verlegenheit. Denn wie ist nun die Seele mit ihrem Welt - Schein möglich: durch welche Kraft, durch welche Bildung? wie ist durch diese reine Seele die unendliche Verschiedenheit und Veränderung der Formen möglich? ein Wunder, so unendlich grösser, als die Einheit. Und woher hat denn das Reine seinen Sinn, seine lebendige Bedeutung? Offenbar ist alles NATUR: auch noch im Minimum der Ansicht. Offenbar ist alles ein Datum: auch im Traume der Identität: bis man zulezt nicht einmal sieht, was jedes Thier merkt, das Kürzeste am Geraden und in jeder Art die Form des Einen. p. 64.

oder in der Phantasie, so ist sie gerade das Phänomen aller Phänomene, und überhaupt, das Aeusserste aller Erscheinung, das Aeusserste der Welt: woraus die Welt zu erklären auch nur das Aeusserste aller Denkroheit und wirklich nur eine Transcendentalfatuität seyn kann. Daher ist auch nichts crasser als die Metaphysik und ihre Stimme wird nie weniger crass durch das Hohle. Sind ihr aber so ungeheure, so endlos rohe Vorstellungen, wie Raum und Zeit, rein, rein; was, was muss dann nicht rein seyn? wäre es auch sonst nicht offenbar, dass

alles, alles in der Seele sey wesentlich seelisch.

7. 65. 73.

st,

ie

so

ur

en

n;

ne

us gt

d-

le

-15

st er-

en

ie

en

ar

er

ch

ht

IT-

m

ur

as

t,

te

k-

n. ik

ch

d-

it,

ISS

Die Metaphysik hat ihre Transcendentalmonstration, die Möglichkeit des einen ohne das andere, oder die höchste Fatuität der Unnatur; und ihre Transcendental - demonstration, die Unmöglichkeit des einen ohne das andere, oder die höchste Fatalität der Unkunst. Dadurch versucht sie, aus jedem Abgrund der crassesten Mönchenphantasey, eine Welt - Begründung: indem sie über die offenbare Allmacht der lebendigen Gottheit in Allem höchstverrückt hinwegsieht. Und dies, dies eben macht jene höchste Dedignation und Indignation des NATUR-KENNERS. Denn nun erklärt sie frey und frech aus dem Schatten das Wesen: nennt folglich unsere lebendigsten Vernehmungen leere Ideen und ihre leere Ideen dagegen die lebendigsten Seelenkräfte als hoch wirkend über alle Wirklichkeit hinaus. Sie macht die Erfahrung möglich durch Unerfahrung: und versezt den Grund der Dinge in ihre Oberfläche hin, die man unwissend anschaut. So wird ihre ganze Gewissheit nur ein Traum der Identität, eine Schauung des Gegebenen: mit Wolf oder KANT, theoretisch oder practisch. Gegen die Natur aber ist ihr jede pomphafte Lüge der Ignoranz das heiligste Postulat. p. 48. Sinn zeigt uns nichts Nothwendiges: und doch ist Art, Art dem Sinn so ewig nothwendig in ALLEM als in JEDEM. Erfahrung kennt nur das Einzelne: und doch ist Wesen, Wesen am Datum das ewig Eine, ja selbst für die spielendste Möglichkeit gab die Erfahrung eine Mathesis, ein TANTUM. Vernunft ist absolut: und doch ist Vernunft wesentlich Vernäutniss, Einstimmung als einzigwahre Möglichkeit; das ist, gerade das Conditio-NALE der Conditionen. Und nun: was ist nothwendig, anders als durch Art, Wesen,

Verhältniss? Allein, die Abgrundsfrechheit aller Abgrundsdummheit brüllt nur immerfort ihre Synthese hoch hervor: Freyheit oder Tod! Selbstgesetz oder Nichts! Absolutismus! Das ist: Unbedingung der Höllenmajestät, gegen die Allbedingung der göttlichen Weisheit. p. 70. Soviel leichter schilt der Transcendentalcharlatan den Naturkenner einen Empiristen. Obgleich, offenbar, da gesalbadert werden muss, es unvergleichlich besser ist, nach der Natur als nach der Unnatur zu salbadern. Und · wie salbadert man nach der Unnatur? durch jede hohe rohe Allgemeinheit: ohne Mathesis der Proportion, das ist, ganz fanatisch. Empirist und Charlatan unterscheiden sich also durch jene zwey Extreme der höchsten Fatuität, das ausserst EINZELNE und das ausserst EINE: beydes augenscheinlich nur ein Minimum der Ansicht. p. 65. Zwischen jenen aber steht. der Naturkenner, der Totalist, und fasset redlichst, in dem Blick des ganzen, das Maximum der Einsicht: das All des Einen und das Eine des Alls: von der rohen Weltform an, durch alle Momente der inneren Natur, bis zum göttlichen Wesen. p. 6. 37. Diesen Blick lehrt die Archimetrie, die Universalrationalität, die Realformalität, die Naturmathesis, die Allmessung, die Allkunst: wo Plato und Strate, wo Skeps und Dox, am Urbild der Vernunft, am TANTUM, sich treffen.

S. 6 Z. 29: fühlt, kennt, will.

- 25 - 9: TO MEOOV.

- 49 - 9: Und diesen Unison.

- 61 - 18: der Drache.

- 87 - 9: CURT. ne...rueret.

- 106 - 9: Cerracchi.

## Deutschlands Philosophen

iber die

## Speculation,

eine Beylage

zur

## N. 11. der Gelehrtenwelt.

seages by the contraction of the contract

Was fordert von euch der Staat? zwar feyerlich alle mögliche Wahrheit; aber noch feyerlicher alle wirkliche Ehrlichkeit, ohne welche die mögliche Wahrheit nur endloser Wahn wird.

Zu dieser wirklichen Ehrlichkeit gehört vorzüglich die Frage: was ist Speculation? Speculation, durch welche man die mögliche Wahrheit immer suchte und annoch sucht.

Erstlich denn merke man klar das Ganze der möglichen Wahrheit, nämlich dies: Wie

sich alles verhält.

eit

d!

st:

an

ch,

als de

er

nd

las

E :.

ler

ht.

set

xi-

las

m,

bis)

ck

ät,

II-

nd

er-

Dies Ganze hat jene drey sehr bekannte, und doch so sehr verkannte, Eintheilungen: Veritas — historica, philosophica, mathematica. Allein, die Wahrheit ist nur Eine. Offenbar also müssen diese Eintheilungen der Einen Wahrheit blosse Grade seyn. Und sie sind es.

1. So verhält es sich historisch, in der Sache: 2. So verhält es sich philosophisch, nach der Ursache:

3. So verhält es sich mathematisch, zu dem Ganzen.

Und merkwürdig ist hierbey schon das Wort Relatio: nämlich, Relation als historisch, philosophisch, mathematisch: wodurch man sieht,

wie nur dieser lezte Grad wirklich alle Relatio bis zur Ratio erhebt, mithin alle Wahrheit vollendet, wenn auf alle Wahrheit angewandt.

Das alles entdeckt schon der blosse Totalblick. Trennt man aber diese Grade; so erhellt nur daraus, dass man von unsrer Erkenntniss noch nicht die mindeste Kenntniss hat. Denn die historische Relatio ist ein Datum: und die philosophische Relatio ist ein Datum: aber nur erst die mathematische Relatio wird eigentlich ein Ratum, wodurch man, mit dieser Genauigkeit der Vernehmung genannt Vernunft als der wirklichen Ratio, merkt, in allem, wievier daran sey, und also mit der höchsten Richtigkeit, wie sich alles verhält.

Auch in der gemeinsten Erkenntniss fragt der Besonnene: wie verhälts sich damit? sey es nun Sache oder Ursache: und er sucht möglichst die Mathesis des Datum. Das aber thut nicht der Philosoph: weil sein Studium, das innere Causalsystem, so dunkel und so unendlich, ihm weit mehr ein schwebendes Denken als ein genaues Wissen zu erlauben scheint. Scheint: denn in der That ist die Historie der inneren Natur, oder unsre Physik, ebenso bestimmt, als die Historie der äusseren Natur. Allein, der Soph will ein Prophet seyn: er will schauen, was er nicht sieht. In seinem zweyten Grad steigt er daher kühn von Physik bis zur Metaphysik, vom Wirklichen bis zum Möglichen; und der Denker wird ein Dichter; allein, Wahn ist sein Be-haupten ohne den ersten Grad (Historie) und Wuth ohne den dritten Grad (Mathesis); denn blos diesen beyden Graden gehört die ganze Bestimmung, So ist es und So soll es seyn. Historie ohne Mathesis ist ein Datum nicht ratum oder Sinn ohne Vernunft: und dennoch war, in allem, nichts seltener, als richtige Schätzung: weil man diese wirkliche Vernunft,

atio

heit

ndt.

otal-

er-

Er-

niss

ein

Re-

nan,

ge-

erkt,

mit

hälts

fragt

y es

mög-

thut

das

end-

nken

eint.

der

enso

atur.

: er

inem

von

chen

lein

pten

Vuth

Be-

Hi-

nicht

chtige

unit,

die einzigwahre, noch nie kannte. Philosophie aber schwebte nur immer zwischen Sinn und Vernunft: ja, war bisher nur der allmögliche Versuch, beyde formaliter zu verachten, nämlich, jenen durch Abstraction, diese durch Absolutismus. Denn was konnte sie nicht behaupten, ohne die Frage der Mathesis: wie-weit so? Das heisst: Philosophie war bisher nur die roheste Phantasie: immer spielend mit Schatten, Schein und Schau, als wunderhohem Datum ohne Datum. Daher wird auch die Philosophie dann erst richtig, wenn vollends nichtig: das ist, wenn ganz übergehend in Mathematik des Historischen, folglich in eine vollkommen reale Mathesis universalis oder Archimetrie der Welt. Denn offenbar nur das Verhältniss des GANZEN, im dritten Grad, giebt wahre Causalität und Regel, ein Realprincip für Theorie und Praxis, und eine Panharmonie.

"Allein, ruft man, ganz was andres ist doch Philosophie als Mathematik, ware diese noch so kosmologisch oder allangewandt, denn dies merke dir: die Mathematik giebt eine Construction rein a priori." Und welches DATUM ist denn nicht eine Construction a priori? ja, eben darum heisst es DATUM: das Erkannte, vor der Erkenntniss: als Sinn, Seyn, Wesen an allem. Man vergleiche nur Triangul und Triangulität als mathematisch das Begriffene und philosophisch den Begriff: wer schaut Mehr oder Weniger im ganzen Triangul als in der ganzen Triangulität? Und gerade so verhalten sich zu einander: Mensch und Menschheit: Werth und Würde: Ding und Dingheit: oder kurz, Quale und Qualität. Denn nur als QUALE ist alles scheinbar und scheidbar: kein Begriff ohne Qualität: und das ganz reine wird nur das ganz undenkbare. Folglich, soweit ist alles construirt als es

Daseyn hat: wie selbst in aller Macht die Allmacht, ja im un-endlichen das Unendliche. Construction ist Existenz. Dichtet aber der Denker; so construirt er doch im Bilde.

,Aber die Mathematik schaut eigentlich das allgemeine im Besondern, die Philosophie aber eigentlich das besondere im Allgemeinen." Und wer schaut nicht beynahe augenblicklich gerade nur das allgemeine am Triangul: so wie jedes Kind. Demnach wäre denn Philosophie gegen Mathematik in allem - offenbar nur jedes Minimum der Ansicht gegen jedes Maximum der Einsicht, oder das Allschwebende gegen das Allbestimmte: ja, Philosophie ware in allem so nur das hohe Rohe. Woran das Wort "absolut" gar nichts verändert: denn man denke sich alle Adjective und alle Imperative, jedes Prädicat und jedes Präscript, ohne irgend ein WIEWEIT? und man sieht vor sich ein endloses Chaos: mithin sagt jenes "absolut" gerade das Gegentheil dessen, was man meynt, nämlich, nicht das erhabenst vollendete, sondern das höchst rohe.

Und wirklich sah man bisher die FORM blos in dem Qualitativen, ohne das Quantitative: das ist, man sah das Bestimmte noch in dem Schwebenden. Die gane Determination war ein Modus, aber ohne Metron: war ein So, ohne Soviel. Allein, das Individuum, die vollendete Form, ist gerade das Quantum des Quale: durch plus und minus in derselben Art, wie jedem jedes Ding zeigt. Nicht blos die Art, das erste So, das rohe Datum, ist die gelehrte Kenntniss; sondern Maas der Art, wieweit So, quantum Dati? Sonst schwebt und schwindelt alles. Und daher ward uns TANTUM ein Urbild der exactesten Wahrheit, der genauesten Vernehmung als Vernunft, der achten Theorie und Praxis als Meccung und Anmessung, das ist, als Mathematik aller Kunst.

er

h

ie

. 66

h

50

0-

ar

es

6-

ie

n

n

6-

e

or

es

IS

st

VI

1-

n.

n

e

S

t,

C

-

 $\mathbf{d}$ 

VE

L

r

Folglich: jedes Datum ist eine Construction; deren mathematische Exactitude aber jezt erst in der Archimetrie gesucht wird, Historie und achte Philosophie verhalten sich in allem, wie Mathia und Mathesis: wie Pammathia und Pammathesis: Datum und Ratum, und Tantum, Vernehmung und Vernunft. von dieser, von der Allbegrenzung sagt, sie übersteige die Grenzen; der, wild hin phantasirend, kannte nie Vernunft. Ja, wer die Einstimmung der reinsten Mathematik und der reinsten Philosophie nicht sogleich merkt, der sah in dieser höheren Region noch nichts. Denn ein Quale ohne Quantum ist offenbar pur ein Datum nicht ratum: eine Vernehmung ohne Vernunft: mithin, soweit wie möglich, eine Bestimmung ohne Bestimmtheit Bestimmtheit aber ist in allem Eine ; vom ausserlichst Schwebenden bis zum innerlichst Gewissen. Das heisst: unsere Kenntniss ist immer wesentlich dieselbe: vom Summum der Ansicht bis zum Imum der Einsicht. Ja die mindeste Entgegensetzung, wo man nicht alles in Einem sieht, bricht soweit unsre Kenntniss ab und macht eine Kluft von Nichts zwischen Phantomen von Etwas: wie Nichtich und Ich, Welt und Gott.

Und der ächte Standpunct ist folglich der mathematisch panharmonische. Denn der ächte Standpunct liegt nur da, wo man klar sieht, wie sich alles verhält: also im Archimetron der graduellen Continuität: im Totalblick aller Momente, vom Minimum bis zum Maximum. Durch welchen Totalblick man die philosophische All-Gewissheit nur einzig in der archimetrischen All-Messung findet. vergl. N. n. p. 1.

Dass man aber dennoch auf jene formale Scheidung und reale Schändung der Philosophie kam, das geschah durch die Speculations Und wie?

Wörtlich ist speculari von irgend einer Höhe das Entfernte beobachten: und nach diesem Bilde bedeutet auch Speculation jede Höhe der Beobachtung. Diese war allezeit die Methode der Physik. Das aber ist mühsam, Daher wählte bald die trägere Seelenwildheit, statt Specula, eine Specus: statt Höhe, eine Höhle: und was ward nun die Speculation? alle Denkmöglichkeit, statt aller Weltwirklichkeit. Dies ist jene uralte Methode der Metaphysik. Und was denn kannte man in der Denk-höhle? Schein und Schall von jeder Sinn-höhe: das ist, Form und Idee, oder Gestalt und Bild, nach allem Zufall eines Weltguckens. So ward doch ins endlose möglich ein Gedachtes des Gedächtnisses und des Gedichtes. So schauten auch in der That SIBYLLA, PYTHIA, DOXA: und so ZOROASTER, ZA-MOLXIS, MUHAMMED: aller Möglichkeit Höhen aus wirklichen Höhlen. Bald aber schrie Höhle gegen Höhle: und die Wildheit ward mehreren zu wild. Also erfand man den grossen Unison der Identität: den man hervorbrachte durch die Windstampfinühle der Syllogistik, wo nun der Stamper, ERGO, zu einem ordentlichen Klappern aller Höhlen diesen ewigen Tact schlug: hoc, hoc est hoc: dies, dies ist dies. Oder angewandt: Pflicht, Pflicht ist Pflicht: man soll das, was man soll. Von welcher Denkstampferey kein Beyspiel aus der Vorwelt auf einmal sublimer und trivialer ist als dieses : ,, Mensch hat Vernunft , und Klaus ist Mensch; darum hat Klaus Vernunft." Hier aber lacht laut der Beobachter, mit diesem Zuruf: ,und eben dieser Klaus ist allbekanntlich toll, wie er von jeher war; hat er Vernunft, dann saget wieviel? wieviel? vom Schneckwurm bis zu Gott." Und was geht das uns an? murmelt die Höhle; die Stampfe stampft doch recht, urgrundvernünftig: und wir, wir suchen blos das eine Reine.

Freylich wird jener Urgrund so nie ganz ein Ungrund, und selbst die Denkhöhle sah nie nichts: nie nichts, wenn noch so WENIG. Auch Schein ist Seyn, und Traum Natur, und Lüge Wahtheit: INSOWEIT. Daher konnte jeder Sophist der Urwelt das realisiren, was der Sophist unsrer Tage transcendentalisirt.

Namlich: um die Denkhöhle zur Orakelgrotte der Allweisheit zu machen und darüber einen möglichen Delphitempel zu entwerffen, be-hauptet er ganz rein aus seinem Kopf, dass paller Urschau der Welt sey Urschauung der Seele." Und, traun: nichts ist offenbarer. Denn Raum ist Raum, und Zeit ist Zeit, und Dingheit ist die Dingheit: in der Seele gerade so, wie in der Welt, und in der Welt gerade so, wie in der Seele: das heisst; in unsrer einen, einen, einen KENNTNISS. \* vergl. p. 4-7. "Aber jene Schau kömmt doch von unsrer Schauung, und nicht unsre Schauung von jener Schau, her." Kein Witz ändert dies tiefste Wissen: dass jenes Schaubare vor uns ewig zunimmt, und dass unsere Schauung immer irrig immer berichtigt wird. Was also sagt die Sage? "Das rein, ganz rein Geschaute meynt er." Und welche Schauung ist nicht rein, und was erkennen wir nicht allerreinest, durch jede Dingheit jedes Dinges als wesentliche Construction und Idealität des Realen? "Rein aber a priori meynt er." Und welche Dingheit ist nicht das: vor, vor, vor allen ihren Einzeln-heiten? "Rein aber urnothwendig meynt er." Und welche Dingheit ist nicht das: ein dies = dies urnothwendig? Kurz: im Erkennen ist so alles REIN, PRIORISCH, und NOTHWENDIG. Denn die Erkenntniss ist nur Eine und kennt, zuerst wie zulezt, nur Eines: das DATUM: dessen Naturconstruction man synthetisch sieht und analytisch einsieht. Zum reinen Sehen aber ist ein Minimum der Form, der Gestalt, genug und dies, dies scheint so geistig. Nun denn, was sagt die Sage? ganz offenbar: die Stampfe ist die Stampfe schon bey der ersten Ansicht, und das heisst a priori.

"Wie? murmeln alle Höhlen: der reine Satz, der ist doch wohl kein Stampfsatz, z. B. dieser Satz: Gerad ist kürzest." Dies merkt die Kuh, dies merkt das Kalb. "Ja jedes Thier hat ein analogon rationis." Das heisst buchstäblich: Maas von Verhältniss, Naturmathesis. "Nie aber doch die reine Mathematik, das reine ganz Gerade." Und wer hat dies? der Sager seiner Sage, sonst niemand. Denn das ganz rein Gerade wird doch nie reiner, als der Denk-Strich: das ist, als unser höchstes Bild. — Das Absolute bleibt also immer blos der alte rohe Stampfsatz: dies als dies: in allem gleich rein, und in allem gleich nothwendig.

Hieraus erhellt, dass, um das Urheidenthum noch einmal zu be-haupten und aus jeder Denkhöhle von neuem eine Orakelgrotte zu machen, wirklich keine andere Thesis möglich war, als die uralte Lüge. Diese aber treibt man endlich zu der Hoheit von Roheit, dass Jener, der am Feuer das Lodernde, das Glühende, das Brennende realest kennt, doch immer seine Kenntniss ideal pennt. Erklärt man aber urnothwendigst alle Schau aus dem Schauen, als wie allen Wind aus dem Wehen; so ist auch offenbar die Fatuität ein Fatum, und jene alte Urdummheit ein gerechtes Postulatum. Dann darf man auch nicht fragen; und nun, wie ist das Schauen und das Sollen, wie ist Beziehung und Begriff, möglich? Dann bleibt das Unverständige auch ewig unverständlich. Dann heisst es nur: das Schauende schaut: das Denkende denkt: das Thätige thut. Und der Wille aller

Wildheit wird endlich so das einzige Gewisse und wirklich unser Haupt-Gesetz

Jene hohle Speculation der Denkhöhle, mit ihrem Formal-Unison, wäre doch blos ein Barbarenspiel der Seelenfaulheit, wenn durch ihre tiefe Verachtung der Wirklichkeit, nicht zugleich alle Ehrlichkeit hoch verachtet würde. Nun aber ist in der That jede solche Speculation eine rohe Idealimpostur, eine Urbilderey des Weltbetrugs. Denn nur so, so frey idealisch, entsprang alle Jene Denkmöglichkeit der Weltverirrung: alle Be-hauptung rein aus dem Kopf; kurz, alle Sage der Vor-sager und Nachsager, als Propheten und Metapheten. Und dennoch muss ja endlich, wie jede Wahrheit ihren Enthusiasmus, auch jeder Wahn seine Wuth, erregen.

Aber eine unaufhörliche und ganz geheiligte Uebung dieser höchsten Unehrlichkeit, zu denken nach Dünken, hat die Jugend in aller FORMALDEMONSTRATION der Schule. Denn darin wird die Aufmerksamkeit so immer von einer Gedanken-Reyhe ent-zückt und hingerissen, dass man über diese lebhaftige Denkmöglichkeit die lebendige Weltwirklichkeit allmählich vergisst und zulezt glaubt, man solle so alles an sich und aus sich hervordichten. Man geht ,, von dem Begriff aus." Und wie weis man, dass dies nicht eben so viel heisst: man geht von seiner Dummheit aus, ja oft vom höchsten Unsim aus? Denn das that ganz wirklich Zoroaster, Democritus, Plato, Ari-STOTELES, CARTESIUS, LEIBNITZ, ja sogar NEWTON da, wo ihm Attraction und Vacuum irgend mehr sind als mathematische Fictionen. Und geschah dies am grünen Baum; was nicht am durren? ragte er auch so hoch, als ein Kant. vergl. p. 76. Sehr leicht aber ist es zu merken, wie der Soph in seinem Begriff her-

umtanzt, bald vif wie ein Affe, bald gravitätisch wie ein Bar. Z. B. Geht er von diesem Begriff aus: Staat ist Allgewalt oder Staat ist Allwille. so folgt daraus die reinste Tyranney und reinste Wildheit. Sagt man aber: Staat ist Allwohl, so folgt ein Menschenhimmel. Daher kommt alles gerade auf den Begriff an: und dieser ist in der That nichts Weniger, als jede Vorstelling von jedem Ganzen. Ist nun der Begriff schwebend, irrig, nur geträumt, so wird's auch alles: und eben daher, weil dem Sophist unsrer Tage, als einem alten Metaphysicus, jeder Begriff möglichst leer war, so erfolgte auch nur eine Lehre des Leeren, des möglichst Nichtigen in aller Vorstellung. Die Wahrheit jedes Begriffs aber ist gerade die Wirklichkeit jeder Sache, also die ganze Weltkenntniss. Und ohne diese Kenntniss wird alle Demonstration offenbar nichts, als alle Reimlichkeit aller Lüge: wodurch auch die Gelehrtenwelt immer von neuem bethört ward. Dies, dies sollte jeder Denker bedenken. vergl. p.71. - Nur etwas tiefer liegt der alte Schulbetrug mit: "daraus folgt. Denn wie weis man, was daraus folgt? z. B. ob aus Menschheit Vernunft, sogar im tollen Klaus, Folge, so wie Ursache, ist eine Weltwirklichkeit, oder mehr innerlich eine Naturwirksamkeit, oder innigst ein Allmachtswirken; wie weis man denn, was folgen kann, was folgen muss? Offenbar ist diese Folge, so wie alles Erkennbare, entweder Factum oder Fictum: und dies lezte belacht man so lange, bis es factisch oder weltwahr scheint. Daher diese merkwürdige Folge des Unglaubens sogar in der Mathematik: nämlich, dass der Meister sogleich alles Beweisen ruhig dahinstellt und nun einzig darauf sinnt, das Behauptete zu weisen. Nichts andres that vorher der Beweis: aber nur in den matteren Wortbildern. Und wozu denn jener Beweis, lieber als dieser Erweis? Vorstellung, lieber als Darstellung? 1. Zur Spielerey der Denkübung: 2. Zur Schulgaukeley des Stolzes: 3. zur Idealimpostur der Theorieen. Denn im WORT-BEWEIS ist aller der Trug möglich, der im SACH-ERWEIS ganz unmöglich wird: und dennoch bleibt auch das schönste Ideale nur ein Blendwerk gegen das Reale. Folglich, weil der Beweis so leicht ein Trugspiel wird oft bis zur höchsten Weltverirrung, und zulezt doch kein Beweis ohne Erweis redlich ist; so sollte, sollte man auch alle Demonstration, als eine Erzcharlatanerie, verbieten und alles auf Realevidenz der Sachen, das ist, in Theorie und Praxis, auf Observation und Operation reduciren, Denn vor der Probe schwindet die Impostur: und man schaut klar das kantisch REINE in jeder Dingheit des Dinges, so wie das wolfisch MÖGLICHE in jeder Wirksamkeit des Wirklichen. Auch der Schein erhält dann sein So-VIEL von Seyn: das Wort von Sinn: alles von Ja, dieser Realismus hindert keine Totalität und keine Systematisirung: wie es aus der Naturgeschichte und jeder Kunstmethode offenbarst erhellt. Im Gegentheil ist alles ächte Wissen gerade so wesentlich practisch und ward auch nur so constituirt : mitten in dieser ewigen Wortschweberey, Irrmöglichkeit, Urgrundlosigkeit der Formalcharlatanerie genannt Demonstration. \* vergl. p. 115.

Princip aber, wovon man immer ohne Verstand schrie, ist nicht blosse Idee des Ganzen oder Totität, sondern Harmonie des Ganzen oder Totalität: jene macht ein Traumbild und nur diese ein Kunstwerk; jene ist ein Maximum der Ansicht und nur diese ist ein Maximum der Einsicht. Daher die archimetrische Allfrage: quantum dati? oder als Universalregel: vide quantum, merk wieviel. Wodurch sogleich erhellt, dass alle Materie nur Form sey und alle Idee nur ein Minimum dieser

Form. Ja, nur eine Idee aller Ideen giebt es. Totit it oder das Eine des Alls, und nur ein Ideal aller Ideale, Totum oder das All des Einen: nicht in möglicher Vorstellung, sondern in wirklicher Darstellung: durch die Archimetrie seiner Momente als ächte Synthesis der Thesis. Denn unzertheilbar ist das Ganze.

Doch denkt man immer, dass ohne jene Welt der Denkhöhle, das ist, ohne die Welt der Fabel, wirklich keine Form uns möglich werde. Denn mitten im Schauen sieht man nicht, dass Form nur Qualität ist oder ein TALE: und Form der Form, Bestimmtheit der Bestimmung, nur Quantität oder ein TANTUM: nnd dass dies tale tantum uns jedes TOTUM giebt. Ja, man sieht nicht, dass, weil im Universum nie nichts gedacht werden kann, auch nur eine Continuität des minimum, medium, maximum wirklich denkbar ist, als

äusseres inneres innerstes:
oder
actuale, activum, agens,
wirkliches, wirksames, wirkendes:
woher im ganzen,
Welt, Natur, Gott,
und in uns
Muss, Soll, Werde:
durch

Sinnung, Besinnung, Gesinnung,
nach
Kraft, Klarheit, Grösse,
bis zum

Genie, Jugement, Heroisme, als höchstem

Verstand, Urtheil, Wille.
Und eben so in der Erkenntniss selbst:
Ding, Wissen, Ich

Ding, Wissen, Ich oder Daseyn, Soseyn, Bewusstseyn: nach der Ansicht, Schattenbild, Scheinbild, Schaubild, Idea, Idos, Idolon, sophisch, poëtisch, politisch:

nach der Einsicht,
Physikon, Technikon, Harmonikon,
Natur, Kunst, Wohl,
und dies Wohl als
Theomelos, Theonomos, Theobios.
\* vergl. p. 6, 7, 8.

Allein, das Universum der wahren Speculation oder jede Höhe der Beobachtung weiset uns wirklich nur die ARCHIMETRIE. Darin sieht man klar, wie der einzige ächt wissenschaftliche Begriff sey: das Ganze. Ganzes aber, als Ganzes, hat nie Theile, sondern Grade, intensive und extensive, als Momente seiner Potenz vom Minimum bis zum Maximum. Und aus dieser archimetrischen Protidee, durch ienen Gottesblick der Allvergleichung, erhellt auch, wie albern alles Hinwegsehen, wie roh alles Entgegensetzen, wie toll alles Trennen sey. Ja sogar den Ursatz: dies als dies: vergisst man dabey so ganzlich, dass man auch mitten im Erkennen die Erkenntniss selbst von ihr selbst trennt. Daher jene zwey Welten des Minimum und des Maximum, des Denkens und des Dinges: nämlich Totität, und Tot m: Genus, und Genitum: Form, und Mater e: Idee, und Sache: Vorstellung, und Darstellung: Möglichkeit, und Wirklichkeit: Speculation, und Experiment: Metaphysik, und Physik: also Begriff und Begriffenes, Bild und Gebildetes, Wesenheit und Wesen, Dingheit und Ding, ENTITAS-ENTIS. Und doch ist es ganz offenbar, dass man in jener Region nur das recht erkennt, was man recht kennt in dieser. Solange man noch so das Ganze theilt, abscheidend statt unterscheidend; so denkt man

auch nur die Synthesis der Antithesis, das ist, hat noch die Vorstellung eines hohen Kindes, eines rohen Barbaren. Einheit schwebt vor, aber verliert sich sobald ins Mannigfaltige: daher ward aus diesem nie Eines. Daher aber iener urheidnische Manichäismus der Speculation : so hoch in ZOROASTER, so rein in KANT: bis endlich die lebendigschöne Welt Gottes überall ward - nur eine Kluft von Nichts zwischen Phantomen von Etwas. Pandämonie aller Heiden und aller Sophen ist auch ganz dieselbe : es ist die Denkverrückung von der Welt und jedem Weltchen : woraus bald entsprang - das Parteyliche theoretisch aller Spitzfündigkeit und practisch aller Spitzbüberey. Hingegen die heilige, grosse, göttliche Probe der Probität, in Theorie und Praxis, ist: das Ganze. Und die höchste Sicherheit in allem, das Ganze zu sehen, hat man einzig nur durch das Archimetron des minimum, medium, maximum. Z. B. im Wissen selbst: eins, alles, ganzes: schwebend, bestimmter, gewiss: Datum, Momente, Potenz: als ächte Thesis, Analysis, Synthesis. Wie kindisch aber Dingheit ohne Ding werden könne, das zeigt uns die neueste Schul-posse. Nämlich, Leser! denke dir eine Kritik des reinen Lesens: da, da weiset man ja dem Kinde - erstlich das Neben und Nach als uranschaubar, dann das Mannigfaltige des A B C, endlich die Pankategorie der Syllabirung bis zum Hylideal der Fibel. Ja wirklich ist so die Natur eine Mamma: und tändelnd lehrte sie auch ihre albernsten Kinder, die Sophen, diesen Transcendental-Abcdarismus: der, wie man sieht, alles Lesen a priori möglich macht, weil er wirklich das Lesen selbst ist und alles richtig seine Allheit enthält. Dennoch wird niemand klüger durch das reine Lesen, sondern durch das richtig Gelesene. Und diese,

diese Richtigkeit weiset die Archimetrie. Denn sonst ist es ja im reinen Lesen ganz gleich, ob die Sylbe heisse TOLL oder SOLL: das Lesen als Lesen weis davon nichts, nichts. Ja wozu die hohle Speculation eines Knopfmachers über Knopf und Knopf-Loch als Materie und Form zur Möglichkeit aller Ver-knupfung (laut der Zunftsprache): denn darum kann man sich doch wie ein Betrunkener ver - knöpfen (laut der Zunftgeschichte). - Verbleibt man in der Synthesis a priori, so verbleibt man in einer ewigen Urdummheit des Denkens: und geht man von derselben aus in Anwendung, so schaut man nur einen hoch demonstrativen Denk-Cirkel überhaupt in die Luft hin, statt der tief evidenten Ding-Sphäre. In der That entsprang auch aller Wahn aus dem Denkschluss, so muss es seyn: und alle Wahrheit besteht nur einzig im dem Dingschluss, so ist es. Selbst die Identität ist ein Datum dati: folglich auch die strenge Folge. Das All von Einheit und Widerstreit ist eben die ganze WELT: und diese erdenkt man nicht, sey sie noch so gedacht aus dem Gedächtniss. Nothwendig ist einzig nur das Wirkliche: sonst nichts. Z. B. wie leicht wäre es dem Archimetristen zu demonstriren, dass, concediren ihm seine Gegner, wie der Jenaerrecensent, Geist und Talent, einen Stil zu sententiös, aber hinreissend, und allerdings consequenter zu seyn als Locke; oder wie der Würzburgerrecensent, originellen Stil und originelle Philosophie, hellen Geist und hellen Blick, hurz, lauter gluckliche Fulgurationen eines seltenen Genies; so muss, muss auch der Schluss auf die SACHE selbst ebenso hoch seyn. Allein, der noch so schöne Denk - cirkel schliesst keine Ding-sphäre so, wie die Natur sie geschlossen hat. Natur - Schluss ist daher einzig Natur -Verhältniss: nach dem Archimetron des exacten

Moments. Denn in der Natur wird sonst die Einheit gerade das Gegentheil aller Feinheit. Weber-haupt: ist immer in die Luft hin, immer das hohe Rohe, immer ein Mathema ohne Mathesis. Diese speculirt auch und schaut rein - aber das ideale im realen und den Begriff im Soviel des Begriffenen. Gerade so die achte Weisheit, die Weltmessung, die Archi-Sie erkennt - die Menschheit im Menschen, die Tugend im Taugen, die Würde im Werth: und nicht blos diese lebendige Construction, sondern auch die genaueste Commension lehrt sie, nämlich, das WIEVIEL der Menschheit, Tugend, Würde? Sonst hat man weder Vernehmung noch Vernunft: weder Sinn noch Besinnung. Wie jene Recensenten: da sie über den unendlichen Inhalt des Buches nur hinblicken. Sie suchen Verkettungen im Lichte: in der Wahrheit, die gerade alles jenes Pfuschwerk der antithetischen Synthesis, alle jene Knoten der Knüpfung hoch verachtend, das Ganze rein darstellt in den Graden seiner Potenz, als in Momenten seiner Fluxion, vom Minimum bis zum Maximum. Und nun sah man nicht Connexion in der Continuität! nicht Demonstration in der Evidenz! sah nichts, da man sah das göttliche All des Einen und Eine des Alls! Denn gerade das Licht macht die Blendung: vorzüglich dem, der schon längst, seine erhabene Augen ecstatisch hin verdrehend, immer nur versuchte alle Vorstellung ohne Darstellung, alle Phantasie ohne Natur, hangend endlich an den realen Knoten der idealen Knüpfung. Ganz anders in der wahren, lieblichen lichten Welt Gottes: da suche von jedem Datum sein Minimum und du hast die Idee, sein Maximum und du hast die Essenz, also menschliche Höhe und göttliche Tiefe, an einer Natur in einer Vernehmung.

