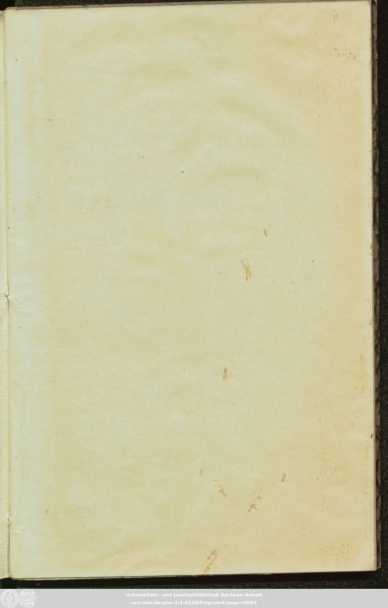
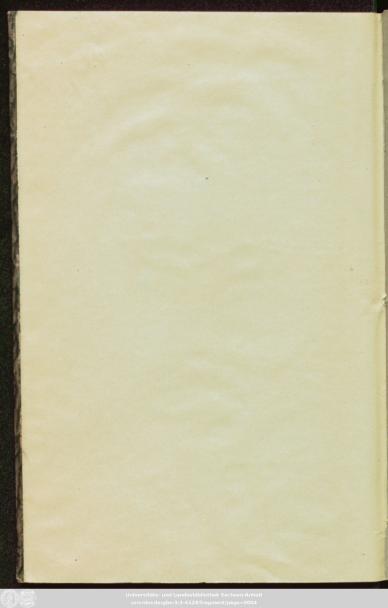
Biereye, Ensiehung in Ichule Haus.









## Die Erziehung in Haus und Schule.

## Dortrag,

gehalten am 20. Januar 1891, am Unterhaltungsabend zum Besten des Diakonissenhauses in Oschersleben

pon

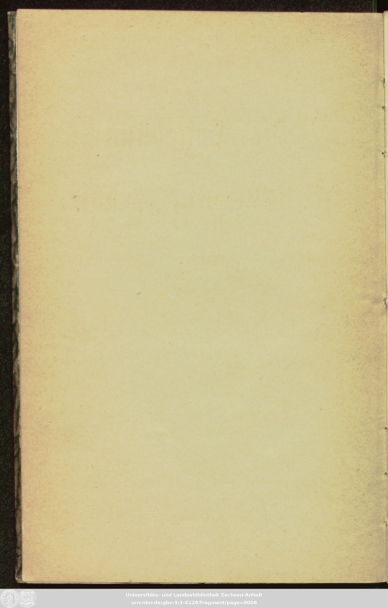
Dr. phil. Joh. Bierene.

GEBR. KOPPEL'S BUCHHANDLUNG

OSCHERSLEBEN,

Dichersleben.

Drud von Arthur Goehring. 1891.



## Die Erziehung in Haus und Schule.

## vortrag,

gehalten am 20. Januar 1891, am Unterhaltungsabend zum Besten des Diakonissenhauses in Oschersleben

von

Dr. phil. Joh. Bierene.

1893/93:800

Drud von Arthur Goehring. 1891.





"Après nous le déluge — Nach unserm Tode mag die Sündsluth über die Welt hereinbrechen, haben wir nur, so lange wir leben, vollauf."

Das war der Wahlspruch einer sittenlosen Frangösin, und leider denkt noch heute gar mancher Selbstling so.

Wahrlich, es ist ein elendes Wort, das nie über die Lippen derjenigen gehen wird, welche die Menschheit wahrhaft lieb haben. Deren Wahlspruch wird vielsmehr sein:

"Nach uns und durch uns eine bessere, glücklichere

Menschheit."

Wie aber kann die Menschheit besser und glücklicher

gemacht werden?

Manche meinen, dadurch, daß immer mehr Quellen zu einem behaglichen Bohlleben eröffnet, daß immer mehr Kräfte der Natur in den Dienst der Menschheit gestellt werden; andere, dadurch, daß der Organismus des Staates den Bedürfnissen seiner Mitglieder immer seiner angepaßt werde; — ich denke aber, hauptsächlich wird die Menschheit dadurch besser und glücklicher gemacht werden, daß für eine gute Erziehung in Haus und Schule gesorgt wird.

Worin besteht denn nun aber das Wesen einer guten

Erziehung?

Die Untwort lautet: Darin, daß wir der Erziehung ein richtiges Ziel steden und diesem Ziele mit dem rechten Geiste nachstreben.

Belches foll nun junächst ber rechte Geift fein, welcher in haus und Schule, bei Eltern und Lehrern zu malten

hat?

Alle Eltern, insbesondere die Mütter, werden sofort ausrufen: Kein anderer als der Geist der Liebe soll es sein!

Der Geist der Liebe ist in der That seit und durch Christi Erscheinung immer und immer wieder als ausschlaggebend für das Verhalten gegen unsere Mitmenschen und also erst recht gegen die des Rathes und der hilfe bedürftigsten, gegen die Kinder, hingestellt worden.

Jüngst erst ist wieder von einem englischen Professor Vaturwissenschaften in einem zu hundert Tausenden gekauften Büchlein für das Beste in der Welt überhaupt erklärt worden nicht der Besit von Reichthum, nicht die Erlangung hoher Ehren, — nein das Bewußtsein, ohne Entangung hoher Ehren, — nein das Bewußtsein, ohne Entgelt, ja ohne daß die Welt davon erfährt, seinen Mitmenschen, zumal den bedrängten, Gutes, die echte Liebe erwiesen zu haben. Der Prosessor nennt die Augenblicke seines Lebens, wo er diese selbstlose seibe habe, die seligsten, die sein ganzes Ich verklärt hätten. Ja, auch wir müssen ihm zustimmen, es giebt kein reineres, ja man kann sagen, göttlicheres Gefühl im Menschen, als das, selbstlose Liebe bethätigt zu haben.

Wie steht es nun mit dieser Liebe in der Erziehung? Berden wir jest nicht sagen dürfen: Laßt uns Liebe

walten, dann fteht alles gut?

Und doch, prufen wir einmal näher, wozu die Answendung von Liebe schlechthin in der Erziehung führt.

Niemand empfindet eine aufrichtigere, tiefere Liebe zum Kinde, als die Mutter, — fie, die für das zarte

Kindesalter die berufene Erzieherin ift.

Auch der schlechteste Mensch, dem vielleicht alle Haltepunkte im Leben verloren gingen, — eins hat er meist behalten, was ihm heilig ist, den Gedanken an seine Mutter und ihre Liebe.

Aber was sehen wir nicht selten von der Wirkung dieser in der Erziehung allein herrschenden Liebe der Mutter, gerade der Mutter, die im Stande ist, ohne Bestinnen den martervollsten Tod für ihr Kind zu sterben und all' und jedes Opfer für dasselbe zu bringen?

Wir sehen zunächst, wie diese Mutter ihr Kind grenzenlos liebt, so grenzenlos, daß sie ihm jeden Wunsch erfüllt, ihm bei jeder Neigung entgegenkommt, daß sie hierbei ganz blindlings verfährt und diese Neigungen gar nicht nach ihrem sittlichen Werthe bemißt, nicht danach frägt, od dieselben einer edlen oder unedlen Regung entspringen. Ihr höchstes Glück besteht darin, sür den Augenblick das Kind befriedigt zu haben, es glücklich zu sehen.

Wie wirkt dies Verhalten auf das Kind? Daffelbe empfindet erst unbewußt, dann auch bewußt, das Gefühl, daß es seiner Mutter gegenüber alles erwirken kann, daß

es den Herrn und Tyrannen der Mutter spielen darf. Und die Mutter läßt sich es gefallen. Ja, sie läßt es über sich ergehen, daß das Kind sie mit unehrerbietigen, bitteren Scheltworten frankt, falls fie einen Bunich vielleicht gar einen unerfüllbaren — dem Kinde nicht gemährt.

Für dies Rind ift die Mutter feine Autorität mehr. Es erkennt überhaupt keine Autorität an, unter die es feinen oft gang thörichten, ja unedlen Gigenwillen beugt. Gehorsam, Demuth, Dankbarkeit sind ihm unbekannte

Empfindungen.

Was wird aus diesem Kinde werden? Glücklichermeise giebt es noch verschiedene Erziehungsfactoren, denen es

im weiteren Leben begegnet.

Da ist zunächst der Bater. Diesem vielleicht gelingt es noch, das Kind seines Gigenwillens zu entledigen. Doch am Ende ist auch er nicht stark genug hierzu, am Ende ist es gar schon zu spät, daß noch im Sause selbit eine Correctur eintreten fann.

Da stellt sich als weitere Autorität solchen Kindern

die Schule gegenüber. In dieser wird im allgemeinen scharf zugefaßt; vielleicht wird das Rind in seiner Urt noch rasch genug erkannt und die Totaleinwirkung. welche ein gewissermaßen genial sehender und heilender Lehrer auszuüben vermag, erstreckt sich bis ins innerste Berg des Kindes und erneuert daffelbe vollkommen.

Aber was tritt nicht alles folch' einer heilung in den Weg! Hier sind die Klassen zu voll, als daß auf jede und gerade auch auf diese Individualität eingewirkt werden könnte, dort wechselt alljährlich, oder wohl gar noch öfter der Lehrer; - der hauptfächlichste Hinderungs= arund ift aber meift die Mutter felbst, die dem Lehrer, der vielleicht gerade der rechte Mann ist, sein ganzes Werk durch ihren Unverstand stört.

Jest bleibt noch eins übrig, das Leben. Ja, das Leben pflegt wohl noch diesen oder jenen zu kuriren, - allein mit so furchtbaren Schlägen, daß man sie den ärgsten

Reinden erspart wiffen möchte.

Was aber wird aus dem Reste, den weder Schule noch Leben bessern konnte, aus den Menschen, bei denen das Untraut, das die Mutter ohne ihren Willen gepflegt hatte, zu tief eingewurzelt war, um ausgeriffen zu werden?

Sie find verloren, - weil fie im Fundamente verdorben waren. Gine Unterordnung unter menschliche und göttliche Befene aus eigenem, freien Willen fennen sie nicht, einen Respect gegenüber einer Autorität besitzen sie nicht. Was soll sie von der schiesen Gbene des Bösen fernhalten? Sie sinken tiefer und tiefer, — schließlich enden sie wohl gar als Strolche an der Landstraße oder als sittenlose Elende im Pfuhle des Lasters, — sie, denen von ihrer Mutter eine überreiche Liebe entgegengebracht war.")

Was war denn nun der eigentliche Fehler, den jene

Mutter in ihrer Liebe begangen?

Sie wollte ihr Kind immer nur für den Augenblick im Besitz des Gewünschten, im Genusse des Glücks sehen, sie hatte aber nicht ihr Augenmerk darauf gerichtet, ihren Liebling in den Besitz des wahren, dauernden, ewigen Glückes zu sehen.

Worin besteht nun diefes Glück? Beffen Leben ift das

töftlichste auf Erden?

Der Pfalmift ruft aus: "Wenn das Leben Mühe und Arbeit gewesen ift, dann ift es ein fostliches gewesen."

Und er hat Recht. Fassen wir nur den Begriff Mühe und Arbeit tieser, so erkennen wir's. Wer ehrlich gearbeitet hat an sich, um ein guter Mensch zu werden und alle seine Fehler zu beseitigen, wer gearbeitet hat in selbstloser Weise stür die Seinigen, wer gearbeitet hat pflichttreu für seinen Beruf, wer gearbeitet hat pflichttreu für seinen Beruf, wer gearbeitet hat, um überall, wo es auch sei, hilsebeürsligen Menschen beseitehen zu können — kurz, wer seine Pflicht thut und selbstlos Liebe übt, — der empfindet, selbst wenn ihn harte Schicksalsschläge tressen, ein wahres, dauerndes inneres Glück.

Dieses Glück muß also wohl das Ziel sein, auf das die Erziehung loszustreben hat, das von vornherein die

Mutter im Auge haben foll.

Um dies Ziel aber anzubahnen, dazu reicht eine Liebe schlechthin nicht aus, es kommt noch ein etwas hinzu, das sich mit der Liebe eng verdinden nuß: das ist die Pflicht, die Pflicht, welche mit Niederfämpfung jeder augenblicklichen Neigung und mit dem Streben nach striktester Consequenz immer und immer auf jenes echte Glück hinarbeitet — selbst wenn das Herz dabei bluten sollte.

<sup>\*)</sup> Die Schilderung des Kindes, das von einer liebevollen, aber ihre höhere Pflichten außer Ucht lassenden Mutter verzogen wird und rettungslos verdirbt, ist kein Phantom, sie beruht auf einer unmittelbaren Beobachtung mehrerer concreter Fälle.

Jenes echte Glüd bestand also im Arbeiten, und zwar einmal im Arbeiten an sich d. h. am eigenen inneren Menschen, zweitens im Arbeiten für die Seinen, den Beruf,

die Menschheit.

Dieses zweite Arbeiten fällt natürlich zuerst beim Kinde ganz fort und wird erst allmählich entwickelt werden müssen, es wird sich concentriren müssen auf die Elemente des menschlichen Arbeitens überhaupt (Ordnunghalten u. s. w.) Jenes Hinleiten zum ersteren Arbeiten aber, dem an der eigenen Person, kann nicht früh genug begonnen werden, es nuß mit großer Sorgsalt betrieben werden.

Ein jedes Kind, eine jede Individualität, muß zu diesem Arbeiten auf einem besonderen Wege angeleitet werden. Regeln, die für alle passen, können im einzelnen nicht gegeben werden. Dennoch kann auf einige Stützen aufmerksam gemacht werden, die hie und ba den Weg

erleichtern.

In ärmeren Familien — vielleicht Arbeiterfamilien wird jenes zweite Arbeiten, das Arbeiten überhaupt, früh genug betrieben; die bittere Roth zwingt die Eltern ihre Kinder schon im garten Alter anzuhalten, ihnen von früh bis fpat zu helfen, von früh bis fpat thatig zu fein. Dies Arbeiten ift ja zwar zunächst nur ein äußerliches, — aber es schütz schon ein gut Theil vor dem Laster, — hemmt es doch den Müßiggang, der nach bem Volksmunde aller Lafter Unfang ift. Dies Arbeiten trägt auch dazu bei, eine gehorsame, den Eltern fich unterordnende Gefinnung zu erwecken, vielleicht bahnt es auch ein ernfteres Gefühl ber Kindespflicht gegen die Eltern an. Allein die Arbeit am inneren Menschen wird doch vielfach in diesen Familien gehemmt. Denn in so vielen dieser Familien herrscht gerade heutzutage jum größten Bedauern aller Wohlmeinenden ein gewiffer rober, zuweilen sogar sittlich bedenklicher Ton, welcher das ärafte Gift für die Rinder bildet.

Daher gebe man sich in solchen Familien in erster Linie Mühe, wenigstens in Gegenwart der Kinder alles Schlechte, alles Unheilige zu meiden. Das Anleiten zu positiveren sittlichen Arbeiten am inneren Menschen wird schon die Schule übernehmen, und falls die Estern im Hause jener Scheu vor den Kindern sich besleißigen, wird

fie es gewiß mit Erfolg durchführen.

Anders fteht die Sache in wohlhabenderen Familien. hier ift im allgemeinen von fittlicher Robheit feine Rebe;

jedenfalls sucht man geflissentlich alles Gemeine von den

Kindern fern zu halten.

Sier ift aber auf etwas anderes zu achten. Die Rinder lernen nicht, wie in jenen armeren Saufern, das außere Arbeiten, und nicht vermittelft diefes Arbeitens den Ge= horsam. Der Gehorsam aber ift das goldene Mittel, durch welches für die Erziehung eigentlich alles erreicht werden fann. Der Gehorsam bedeutet für die Rinder ein völliges Unterordnen der eigenen Bunsche und Neigungen unter ben Willen der Eltern, der Gehorfam wird, ift er pollfommen entwickelt, das Rind fogar bei allen Dingen, die es beobachtet oder unbeobachtet treiben will, zu einer vorherigen freiwilligen Anfrage an die Eltern veranlaffen, ob es auch die Erlaubniß dazu er= halte. Diesen Gehorsam in das Rind hineinzubringen ist schwer, ja sehr schwer. Dennoch muß er hineingebracht werden, - wenn möglich, durch Gute, wenn nicht möglich, mit dem Stocke, felbst wenn es die Eltern furcht= bar ankommen follte.

Ein gehorsames Kind wird sicherlich sich unter Ansleitung seiner Eltern bemühen, an sich zu arbeiten, d. h. seine Unarten abzulegen und allen edleren Regungen größeren Raum zu gewähren, so der Dankbarkeit gegen Gott und alle Menschen, die es mit ihm gut meinen, dem Wohlwollen gegen seine Geschwister und Gespielen, der Bescheidenheit gegen alle Erwachsene, auch, ja gerade gegen die Dienstoten, der Wahrhaftigkeit, auch wenn

es sich selbst durch diese schädigen follte.

Ein folches Kind wird schließlich auch leicht eingehen auf die Bemühungen der Eltern, seine Beobachtungsgabe zu schärfen und sein Denkvermögen zu fördern.

Ein solches Kind wird aber auch im späteren Leben niemals vergessen, was seine Eltern an ihm gethan haben, und es wird zu seinen heiligsten Gefühlen rechnen die Dankbarkeit gegen die Mutter, gegen die Eltern.

Fragen wir nun: Giebt es denn Eltern, besonders Mütter, welche ihren Kindern gegenüber so versahren, so ihrem Erziehungsziele zustreben? — so können wir mit autem Gewissen Dank, mit herzlicher Freude erkennt es gerade der Lehrer an, wenn er solche gut vorbereiteten Kinder zur weiteren Erziehung erhält. In einem solchen Kinder wird ein ausmerksamer Lehrer die Mutter, die Eltern erkennen und diese innerlich auss höchste werthsschäften. —

Die erste Periode der Erziehung, diej enige, welche sich im Hause allein vollzog, ist vorüber. Das Kind ist entwickelter. Die Eltern erkennen, daß sie allein nicht mehr der ganzen Aufgabe der Erziehung gewachsen sind, sie vertrauen ihr Kind der Schule an, wo geübte Männer es übernehmen wollen, dasselbe einerseits in consequenter Weise sittlich weiter zu entwickeln, vor allem Gottessucht, Vaterlandsliebe, Ehrenhaftigkeit in ihm groß zu ziehen, andererseits in methodischer Weise sein Wissen und Können zu fördern.

Das Ziel der Erziehung ift gewiß für die Lehrer

genau daffelbe, wie für die Eltern.

Wenn ich aber nach dem Geiste frage, der die Lehrer bei der Erziehung beherrschen soll, so weiß ich bestimmt, daß gerade die besten unter diesen, welche das meiste erreicht haben, sagen würden: es ist der Geist der Pslicht.

Sie würden diesen Begriff der Pflicht als ebenso felbstverständlich für den Mittelpunkt der Lehrerthätigkeit in
der Erziehung hinstellen, wie die Ettern und Mütter den
Geist der Liebe für den natürlichen und ausschlaggebenden
— nach meiner vorhin ausgesprochenen Unnahme — es
thaten.

Der Geist der Pflicht, — würden also jene Lehrer sagen, — muß uns völlig beherrschen. Der Geist der Pflicht aber gebietet uns, alles daran zu setzen, damit möglichst alle Schüler das Klassenpensum erreichen, damit sie ferner durch die Unterrichtsstoffe und neben diesen her sittlich gehoden werden.

Das ift sicherlich richtig. Solche Männer — sollten wir meinen — werden mit ihren Kindern das denkbar Mögliche erreichen, sie werden jedenfalls vor ihren Bor-

gesetzten Ehre einlegen.

Und doch, sehen wir näher zu, so sinden wir, daß da und dort die Arbeit dieses Lehrers eine mehr und mehr schematische, äußerliche wird. Er thut in der Schule eben gerade seine Pflicht, die Schüler lernen, weil sie lernen müssen; sie suchen sich so gesitet wie möglich zu betragen, weil sie es eben — müssen. Sodald aber die Schule aus ist, und erst recht, sobald die Schulzeit vorbei ist, wird meist alles in den Wind geschlagen, da es nur äußerlich angearbeitet war.

Was hat da gefehlt?

Eins ift es, mas diesen ganzen Schematismus durchbricht, was dem gesammten Unterricht, der gesammten Erziehung einen erwärmenden und belebenden Hauch einflößt, eins ist es, was den Schüler in seinem innersten Herzen erfaßt, was in ihm den ganzen Menschen zufammen und aufwärts rüttelt, es ist das Gefühl des Jdealismus, das vom Lehrer dem Schüler entgegengetragen wird, — das Gefühl des Jdealismus, das den verwandt ist, was ein Italiener als "Herz" bezeichnet\*), — das Gefühl des Jdealismus, das ich nennen möchte: "Begeisterte Liebe für alles Gute, Große und Gdle, begeisterte Liebe für den hohen Beruf der Erziehung, des geisterte Liebe für ein jedes dem Lehrer anvertraute Menschenkind."

Der Lehrer, welcher von diesem Joealismus bis ins Innerste durchdrungen ist, wird seine Schüler, — mag er den Teusel, der in ihnen steckt, zu bannen suchen, mag er den göttlichen Funken, der ihnen inne wohnt, zu helleren Flammen emporlodern lassen, — er wird seine Schüler stets in ihrer Totalität packen, — sie haben keine eigne Macht mehr über ihre Herzen, sie müssen dieselben in die Gewalt des Lehrers hingeben, der nun alles Unsedle herausreißen, alles Edle zur schönsten Blüthe ents

falten wird.

Diefe Ginwirkung eines idealistisch gerichteten Lehrers wird immer und in allen Unterrichtsgegenständen sich zeigen, in höherem Grade bei Besprechung der alten wie der neueren Literaturwerte, in hochstem Grade aber in der Religions= und Geschichtsftunde. In diesen Stunden wird Dieser Lehrer, selbst innerlich in feinem gangen Menschen ergriffen von dem Großen und Guten, das im Leben Chrifti, im geschichtlichen Leben der Welt und dem Borwartsringen des Menschengeschlechtes zu er= fennen ift, - in diesen Stunden wird dieser Lehrer bald inne werden, wie fein eigenes, vom heiligen Feuer durch= glühtes Denten, Fühlen und Bollen gleich einem electrischen Strome hinüberrauscht in das junge Menschenherz, und dies wird ihm feinen Beruf zu einem glückseligen machen; es wird ihm felbst immer mehr innerlich heiligen, fo daß feine Berfonlichfeit von immer ftarterem Ginfluffe auf die Schüler fein wird. Und welchen reichen dauernden Segen wird er von feinen Schulern ernten! Richt etwa

<sup>\*) &</sup>quot;Herz" von Amicis. Es ist ein wunderbares Buch, das auf Eltern und Lehrer einen ebenso tiesen Eindruck hervorruft, wie auf die Kinder; — vergessen darf man freilich nicht, daß in demselben vom italienischen, nicht vom deutschen Erziehungsideal gehandelt wird.

den, daß sie ihm ein dankbares Andenken bewahren, nein, in allen Stunden der Gefahr und Ansechtung wird sich ihrer jenes heilige Gefühl wiederum bemächtigen, von dem sie so oft in der Schule völlig eingenommen waren, — und sie werden mit Leichtigkeit die schlimmsten Bersuchungen überwinden. Das geistige Band zwischen Schüler und Lehrer wird nimmer zerreißen.

Der Lehrer, wie ich ihn hier gezeichnet habe, der nicht nur ein unantasibares Pflichtgefühl hat, sondern auch ganz von jener begeisterten und begeisternden Liebe durchdrungen ist — er ist ein Joeal, hunter dem wir Lehrer alle mehr oder weniger noch zurücksehen, und das wir bestenfalls immer und überall zu erstreben suchen.

Woher aber kommt es, daß diesem Ideal so gar felten

nahe gekommen wird?

Betrachten wir die öbe Wirklichkeit. Dort ringt ein Lehrer mit der äußeren Noth des Lebens, — es ergreift ihn Mißmuth, und dieser Mißmuth spielt sich in sein Schulleben hinein und hemmt seinen guten Willen. Her hat ein anderer Lehrer vielleicht öfters den Anlauf zu jenem Fdealismus genommen, aber immer und immer wieder sinkt er zurück. Warum? Weil er sieht, daß in seinem besten Streben gerade diesenigen ihm das Leben sauer machen, die ihm am dankbarsten sein sollten, — die Eltern.

Es ist eine alte Geschichte. Der Lehrer hat ein Kind, das nicht gut thun wollte, gezüchtigt. Das war seine Pflicht, er wollte das Kind bessern. Nach der Schule nun, zu Hauf, wird der Vorgang erzählt und zwar von zehn Fällen sicherlich neunmal so, daß das Kind als total unschuldig, der Lehrer als roh und brutal erscheint. Ohne nun die andere Partei, den Lehrer, zu sprechen, wird von den Eltern in Gegenwart des Kindes über denselben Gericht gehalten, an seiner Autorität wird gerüttelt, das Vertrauen zu ihm geht im Herzen des Kindes verloren, dasur zieht eine seindselige Kälte ein.

Wie ift es aber möglich, auf ein berartiges Kindesherz in der oben geschilderten Beise segensreich zu wirken! Bird es dem Lehrer nicht schwer, ja sehr schwer werden, seine begeisterte Liebe oben zu behalten? Ja, eine ganze, große Hochherzigkeit gehört für ihn dazu, mit natürlicher Herzensgüte solchen Kindern entgegenzutreten, ihnen mit seinem ganzen Jdealismus sich zu widmen.

Wie fann denn aber umgefehrt dem Lehrer die Arbeit

erleichtert werden? Was muß ihn dazu führen, mit Be-

geifterung feinen Beruf gu erfüllen?

Wenn die Eltern dem Lehrer nicht mit Mißtrauen, sondern mit vollem Vertrauen entgegenkommen, selbst wo sie glauben, ihre Kinder seien im Recht, der Lehrer im Unrecht; wenn sie den Lehrer vertrauensvoll auf die Schwächen ihrer Kinder ausmerksam machen, wenn sie ihre Kinder anhalten, den Lehrer nicht nur zu fürchten, sondern zu lieben, recht von Herzen zu lieben.

In diesem Falle wird der Lehrer alles für seine Schüler thun, — und die ganze Erziehung wird von reichem Segen gekrönt sein, sie wird ihr Ziel sicherlich

erreichen. -

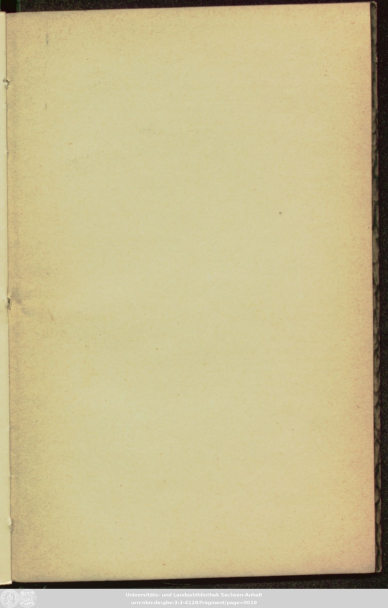
Zum Schluß will ich noch einmal meine Resultate, zu

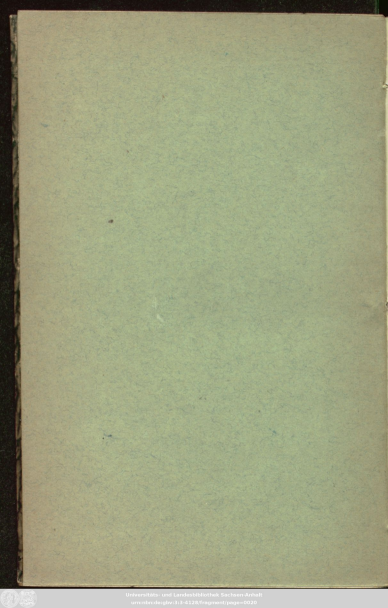
benen ich gekommen bin, furz zusammenfassen.

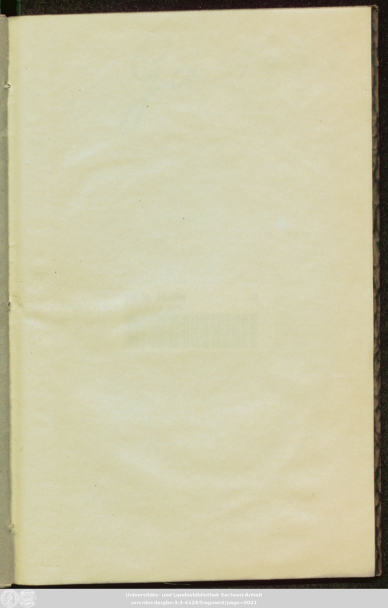
Was den Geist der Erziehung betrifft, so herrsche im Hause die Liebe vor, sie sei aber unzertrennlich verbunden mit der ernstesten Pflicht. In der Schule stehe die Pflicht im Bordergrunde, sie sei aber vereinigt mit einer begeisterten Liebe für alles Große, Gute und Sdle, für den Beruf, für jeden einzelnen Schüler. Schule und Haus sollen sich aber stets die Hand reichen, und ein herzliches Bertrauen zwischen Eltern und Lehrern soll zu Stande kommen.

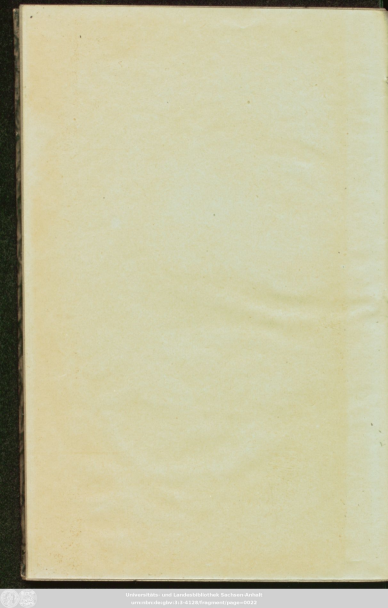
Dann wird — das kann versichert werden — das Ziel der Erziehung erreicht werden. Und die Liebe und Pflichttreue, welche die Eltern und Lehrer für die Erziehung angewandt haben, wird auch in das erzogene Kind übergehen; im Besit dieser Pflichttreue und echten Liebe aber wird bestehen sein wahres, sein dauerndes,

fein emiges Glück.









ga 1442



Do

