ISLAMKUNDLICHE UNTERSUCHUNGEN - SONDERBAND

Jorg-Ronald KeBler

Die Welt der Mamluken

Agypten im spaten Mittelalter 1250 -1517

KLAUS SCHWARZ VERLAG - BERLIN - 2004













Jorg-Ronald KeBler -
Die Welt der Mamluken




ISLAMKUNDLICHE UNTERSUCHUNGEN - SONDERBAND

begrindet
von

Klaus Schwarz

herausgegeben
von
Gerd Winkelhane

KLAUS SCHWARZ VERLAG - BERLIN 2004




ISLAMKUNDLICHE UNTERSUCHUNGEN - SONDERBAND

Jorg-Ronald KeBler

Die Welt der Mamluken

Agypten im spaten Mittelalter 1250-1517

é KLAUS SCHWARZ VERLAG - BERLIN - 2004




Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Giber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten.

Ohne ausdrickliche Genehmigung des Verlages

ist es nicht gestattet, das Werk oder einzelne Teile daraus
nachzudrucken oder zu vervielfaltigen.

© Gerd Winkelhane, Berlin 2004.

Klaus Schwarz Verlag GmbH, Postfach 4102 40, D-12112 Berlin
ISBN 3-87997-319-9

Druck: Offsetdruckerei Gerhard Weinert GmbH, D-12099 Berlin

ISSN 0939-1940
ISBN 3-87997-319-9



‘, ST e

Figure 1. Sultan Qaytbay enthroned on the dikkah. (From The Pilgrimage of

Arnold von Harff, trans. Malcolm Letts [London, 1946], 107).



Portrait Sultan al-Ghauri (von einem unbekannten Kiinstler)

Buchdeckel: Sultan Qaitbey mit Wiirdentragern
(Arnold von Harf¥, Pilgerfahrt .... 1496-1499)




Inhalt

Einleitung

A.

NN ——
iy

DALY =) DS Uik L= Y W

eneale SIS Headl— PR

~

LN

DO

Sklaven werden Mamluken
Zur Einfiihrung: Lebensldufe
Die Militarsklaven des frithen Islams
Die Anfinge
Exk.: "Mamluk"
Die ersten Mamluken
Mamluken werden Garde
Wer war Mamluk?
Thre Merkmale
Die S6hne von Mamluken
Exk.: Die Namen
Woher kamen die Mamluken?
Freie Krieger
Exk.: Andere Vilker der Region

Der Sklavenhandel
Die Sklavenhandelswege
Die Stadt Kaffa/Krim
Die Beschaffung der Sklaven
Der Transfer
Alexandria
Die ersten Jahre
In der Kaserne
Die Ausbildung

Streifzug durch die Geschichte
Agypten vor der Mamlukenherrschaft
Exk.: Wer wird Sultan? Die Thronfolge
Mamluken iibernehmen die Macht

Die Bahri-Zeit

Exk.: Die Pest

Die Burdschi-Zeit

Die Armee

Ihr Fundament

Die Sultansmamluken

Die Emire

Die Halqa und andere Truppen
Die Truppenstarke

Die Ausriistung

Exk.: Die Reitturniere

Iqta'-Lehen oder Lohn
Iqta’
Exk.: Das Kataster




SN

SR Ww

SO

G

N ==y
:

I NOO OOUMALLLNNNNN———Q

ool S

BN DD e

Dol

w

Die Iqta'-Reformen
Sold und Sachleistungen

Sultanshof und Regierung
Die Residenzen
Vormamlukische Residenzen
Die Nil-Zitadelle ar-Roda
Die Bergzitadelle unter den Mamluken
Der Hofstaat
Exk.: Die Ehrenroben
Die Garde
Der Harem
Die Eunuchen
Die "Regierung"
Thre Struktur
Exk.: Die Staatsausgaben und -einnahmen
Exk.: Die Post
Staatsrat
Die Amter

Kairo
Die Stadt
Thre Lage
Die Infrastruktur
Die Bebauung
Allgemeines
Islamtypische Bauwerke
Sufi-Institutionen
Profanbauten
Die Bevolkerung
Thre Herkunft
Die Einwohner
Die Stadtviertel
Die Mamluken in der Stadt
Handel und Gewerbe
Die Wirtschaft
Exk.: Zahlungsmittel
Die Karimi
Staatliche Monopolwirtschaft
Die 'Ulama

Recht und Justiz

Exk.: Zum Rechtssystem
Mamluken und Qadis
Die Gerichtsorganisation
Andere juristische Funktionen

112

115
115
115
118
119
123
125
128
129
131
134
134

141
142
144

149
149
149
151
153
153
157
163
165
168
168
171
174
176

179
180
181
184
186

191
191
192
193
197



1. Die Mamluken als Muslime 201

1. Phénomene 201

Exk.: Mahmal und Kiswa 205
2. Die Frommen Stiftungen 207
3. Das Sufitum 211
4. Christen und Juden 215

Exk.: Die koptischen Nilfeste 218
K. Ausklang - Agypten 1517-1811 223
- Begriffe 231
- Personenregister 233
- Literatur 237
- Quellen 241

Karten und Skizzen
- Die islamische Welt Mitte 13. - Mitte 15. Jh. IV

- Handelswege osteuropéaischer Sklaven 33
- Das Mamlukenreich im 13. Jh. 59
- Fustat-Kairo bis zur Fatimidenzeit 116
- Die Zitadelle in der Mamlukenperiode 120
- Kairo im 14. Jh. 150
- Kairo "Fatimidenstadt" 154

- Grundriss Sultan Hasan-Madrasa-Moschee 160

Fotos
- Kaffa, Reste der Festung \Y,
- Alexandria, Fort des Sultans Qaitbey 49
- Kairo, Zitadelle (Trennmauer) 119
- Kairo, Zitadelle (An-Nasir-Moschee) 122

- Kairo, Sultan Barquqg-Mausoleum (Qubba) 156
- Kairo, Sultan Barquqg-Mausoleum (Minarette) 157
- Kairo, Sultan Hasan-Moschee (Mihrab/Minbar) 158
- Kairo, nérdl. Friedhof (Mausoleen) 162







MERMIDEY

20 Westl L. v. Greenw. 10

T s
LTS S (- R P
Woal \ 2 §5%4 "clr,,h’ oty ey
e ¢ 2;':’0 P r2gy ""lp,, ;’:u, ghe
9 ' m

°2
anall,%

230 ‘,"“‘

1257 1ARY / 2y v, N 7
——- TR ,/ 8, ' Y~
A
L
/
{

) {

DIE ISLAMISCHE WELT
MITTE 13. - MITTE 15. JH.

{1 [Reich Tschagatai (seit 1227)
[T | Gebiet der Goldenen und WeiBen Horde (1378 vere
[T 7] Strittig 2wischen Goldener Horde und llciranen
[T _Inchan Reich 12511330 (1295 istamisiart)
[~ ] Unter unmittetbarer Herrschait
[ ] Unter Oherhaheit
Igestaatan seit 1337
oldschuken 1243-1303
L 2501517
917 Burd: M
i ||l'm- unmittelbarer Herrschait
L] Unter Oberhahait
[LLI ] Sultanat von Dalhi (1250-1320 Kaduchi- 1320-1413 Tughiug 1

| Unter unniittelbarar Hoerrachalt seit 1290/1306
] Unter Obarhoheit seit 130711
] Unter unmittelbarer Herrschaft 1400
Nach 1336 vom Sultanat unabh. gewordene Geb
Daten bezeichnen die Zugehdrigheit zum Sultanat
[ | Raich Timurs (Tamerlans) ber semem Tode 1405
Eroberungszuge Timurs
Von Ty rstorte Stddte (in Auswahl)
atum
es Reich (seit 1209) im Jahre
ichiung sisha Tai! Neuzeit)
) Resta des Byzantinischen Reiches in Kleinasien
die 1303 nu:l nn.m an dm Nachfolgestaaten
ve

1451

der Rum geg: waren
" Residenzstadte
Erklidrung der Zahlen Abkiirzungei
11220 mongol , 1268 ilch A Ak Hiasar
Ak Aksaray
2 Karamanidens1303 14687 ?
6| 1) K¢ ,. m- m:) Armenien K
M. Majaftank
3 Sardes
T Tschamorl

WapiDEy Hap..
% 3,3@5‘%’9/[ Apg.

100

I N
% sl s
\ A

\yipalPS
NG}

pk'T Baje" Kaw'
H\‘\ 3 P:..-t-("' 40 Wahob® \i
|w" DE‘\)“ i

»-

N y >
abad Y A
5 0y /" 3 1 W
L ¥
[
ant
w7 of »H"
3 piiar 0\
¥ 1y .
lﬂ”"‘- AL, .
part } 3
julbd! pa 7
L 5
adrd X
8
¢ D g

oKalik! Mudm\‘

oy

4
w‘"""q A

Mafistab 1. 30000000
N W i

K0
1

aa

40

o




20 Wostl L. v Greanw, 10

0 0

DIE ISLAMISCHE WELT
MITTEI'% MITTE 15. JH.

seit 1227)

on und Weifie

hen Goldener b

“)1 1336 (
barer Herrschait

veremig

[C—_] unter unmitt
[_] Unter Ohe
Na

T ] Mamiuk
‘K i Unier unmitt;
[ ]lllll"r Oberhohait

[EC] T Sultanat von Dalhi 12961320 Kaiiachi- 1201413 Tughiug b

[_..] Unter unmiittelbarer Herrachall seit 1290/1306
[ weit 130711
I r Herrschalt 1400 {
Sultanat unabh, gewordene Gebete
Daten bezeichnen mv Zugehdrigheit zum Sultanat
(¥ Reich Tim erlang) ber semem Tode 1405
Eroberungszuge Timurs
Von Timur zerstérte Stddte (in Auswahl)
Erol ngsdatum
hes Reich (seit 1208 im Jahra 1451
2 feichlung sioha Tel! Neu.
O R s Byzantinischen hurl\m in Kleinasien
die | 303 noch nicht an die Nachfolgestaaten
der Rum-Seldschuken verlorengegangen waren
* Residenzatidto
Erkldrung der Zahlen Abkilrzungen
1 20 mongol., 1266 llch A Ak Hissar
Ak Aksaray
2 Karamanidens1303 1467 r.y DAtjin
1 h .nk ¢ (Klen:) Armenien K
| 5,13751487 torkische M
Ramasan )
T ¥

KA

NEy

20 Ostl. | v. Groanw.

L)

Gurgand ”‘h

~ -
=

chel!
"/ ‘“,,\ mm,' b <
- IR

7

Allndnh 3

O\ o‘llb’ll

\Ill.&%nln y‘\ﬁig"‘
Sul

s hmu’;\\

< L 9N 4
W00 i <, Sl
Mt i 3 & \;~
“ / -~
Scho 7, f
Ausi 7 /
Mol Y S /Ghara,
on N 2

tokica )_

gy
UF \ 0
ADALE o Zoila {
»» t 1265 (W15, 3
AETHIUPllnN Byt <
=y =
\ e S
\ Harar 4 <
/ WL
N\, /” / 53 {
\, % )
N - E Ay
S V. LS /
£F\s g
‘Q)
/ T 4
& 4
& ~
i - a

100

T Baia? .(.w'
h & 0“ Jhob®

HGIIO! 0 E \_,

pw
'(Y ptham?’

o) ad
‘ ,\|..||:{'ff“

o Ha'™
juibd! " pad P
? !
u,.\-v-‘”'" N
y W &
. 0 WA
ut
aKallk mw""
Ry 4
4

w'"""Q i

MaBstab 1. 30000000
LTS

40

oy










Kaffa (heute Feodosija) /Krim

Reste der mittelalterlichen Festung







Einleitung

Wer heute Kairo besucht, wird nicht nur durch das Agyptische Museum
an seinem Hauptverkehrsknotenpunkt, dem Midan at-Tahrir, und - jen-
seits des Nils - durch die Pyramiden am Rande der mit Kairo verbunde-
nen Stadt Giza beeindruckt. Die zahlreichen architektonischen Zeugnis-
se des - nach europdischen Begriffen - Mittelalters, insbesondere die
Altstadt, die verbliebenen Teile der in der Neuzeit weitgehend umge-
stalteten Zitadelle und die alten Friedhofe mit ihren zahlreichen Mauso-
leen beeindrucken kaum weniger. Sie fordern dazu auf, Verstidndnis zu
suchen fiir die Epoche, in der sie entstanden sind, und fiir das Leben,
das sie widerspiegeln.

Viele dieser mittelalterlichen Bauwerke Kairos stammen aus der so ge-
nannten Mamlukenperiode, der Zeit, in der die aus dem Sklavenstand
hervorgegangene Militirkaste der Mamluken die Geschicke Agyptens
bestimmte. Ihr Kairo iibernahm in der Mitte des 13. Jahrhunderts nach
dem Untergang Bagdads die Fiihrung der islamischen Welt und behielt
sie nahezu dreihundert Jahre lang.

Die Suche nach dem Verstindnis fiir die Mamlukenperiode Agyptens
muss bei den Menschen ansetzen, die ihr das Gesicht gaben. Wer waren
die Mamluken? Woher stammten sie und wie kamen sie nach Agypten?
Wie und in welchem Umfeld lebten sie in diesem ihnen urspriinglich
fremdem Land? Wie erklirt es sich, dass, abgesehen von Beduinen-
stimmen in Randgebieten, die dgyptische Bevolkerung das mamluki-
sche Militirregime so lange widerstandslos hinnahm, ja sich mit ihm
arrangierte?

Im Kindes- oder Jugendalter aus ferner Fremde nach Agypten ver-
schleppt, zu iiberzeugten Muslimen erzogen und militérisch gedrillt,
hatten die Mamluken die Herrschaft iiber das Land an sich gerissen. Sie
schrieben Weltgeschichte, indem sie die immer wieder nach Westen
vordringenden Mongolen endgiiltig abwehrten und so als nicht zu er-
schiitterndes Bollwerk das Uberleben des damals ernsthaft bedrohten
Islams sicherten. Dass sie dabei den nach dem Fall Jerusalems verblie-
benen Kreuzfahrerstaaten in Syrien und Paléstina den TodesstoB ver-
setzten, hatte fiir das christliche Europa bis in die Neuzeit reichende
Folgen, denn sie verschlossen ihm damit den Vorderen Orient fiir Jahr-

4l




hunderte.

Das Phdanomen der Mamluken hat viele Historiker fasziniert und faszi-
niert sie heute mehr denn je. AuBlerhalb der Fachwelt, selbst bei dem
sonst historisch interessierten Publikum findet es jedoch nicht die Be-
achtung, die man angesichts der historischen Leistungen der Mamluken
erwarten konnte. Erklart sich dies daraus, dal die kriegerischen Aktio-
nen der Mamluken iiber Agypten, seine Provinzen des Vorderen
Orients und angrenzende Regionen kaum hinausgingen und nicht auf
Europa tibergriffen? Und dass die mamlukische Kultur jenseits der isla-
mischen Welt kaum Ausstrahlung erlangte? Blieben die Auswirkungen
der vielféltigen Handelsbeziehungen des mamlukischen Agyptens mit
den europdischen Mittelmeeranrainern auf Europa so gering, dass man
sie vernachldssigen zu kénnen glaubt?

Die Zeitspanne, in der Mamluken-Sultane Agypten regierten, ist recht
exakt von 1250 bis 1517 zu datieren. Ihr Beginn fillt - Ironie der Ge-
schichte? - in das Jahr, in dem in Europa der Tod des deutsch-italieni-
schen Staufenkaisers Friedrich II., der seine ungewdhnliche Aufge-
schlossenheit gegeniiber der Kultur des Vorderen Orients erfolgreich
politisch umzusetzen wusste, den Ausklang der Bliitezeit des Mittelal-
ters markierte. Das Ende der Mamlukenperiode fillt mit dem Beginn
einet anderen Ara zusammen, einer Ara, die gekennzeichnet ist durch
die groBen iiberseeischen Entdeckungen der Europier, aber auch durch
die mit dem Namen Martin Luthers verbundene Reformation, die in
Europa eine ganz neue Geistesepoche einleitete.

Mit der Darstellung dieses Zeitabschnitts wird versucht, in Form eines
breit angelegten, aber gestrafften Uberblicks in die vielfiltigen Aspekte
der Mamlukenperiode, in "die Welt der Mamluken" einzufiihren. Sie
setzt bei der Herkunft der Mamluken und ihrem Weg nach Agypten an,
einem Aspekt, der in der Literatur bislang wenig Beachtung gefunden
hat. Nach einer komprimierten historischen Ubersicht widmet sie sich
dem Militédr, der Herrschaftsstruktur und der Stadt Kairo mit ihrer Be-
bauung und ihrem Alltagsleben. Auf seine vom Islam geprigten Facet-
ten wird hieran anschlieflend gesondert eingegangen. Die Kriegsziige in
nahe und ferne Regionen sowie die immer wieder aufflammenden,
meist sehr heftigen inneren Kdmpfe werden dagegen nur behandelt, so-
weit es dem Verstdndnis dienlich scheint; insofern wird wegen Einzel-

i



- !

e S e N N

ot et d et ] el

v ©»

T e o

heiten auf die einschldgige Literatur verwiesen. Insgesamt muss sich
die Darstellung der Welt der Mamluken auf die Themen und Aspekte
beschrinken, derer sich die Wissenschaft bislang angenommen hat; vie-
les harrt noch der Vertiefung.

Die Welt der Mamluken nach 1517 verdient eine besondere Darstel-
lung. Die Eroberung Agyptens in jenem Jahr durch die Osmanen be-
deutete das Ende der Mamlukenherrschaft, aber nicht das Ende des
dgyptischen Mamlukentums. Mamluken bestimmten weiterhin die In-
nenpolitik Agyptens, doch hatte das Land, nun unter der Oberherrschaft
der Osmanen mit Konstantinopel als neuer Weltmetropole, seine inter-
nationale Bedeutung verloren. Deshalb wird hier darauf verzichtet, auf
diesen Abschnitt der Mamlukengeschichte Agyptens detailliert einzu-
gehen.

Naturgemd haben sich innerhalb der 267 Jahre mamlukischer Herr-
schaft die Verhiltnisse in allen Bereichen fortlaufend verdndert, bei den
Mamluken mehr als bei der dgyptischen Bevolkerung. Thre Schilderung
muss zwangsldufig das Typische in den Vordergrund stellen. Seine
Grundlagen gehen auf den Beginn der Mamlukenperiode zuriick. Die
Entwicklungen, die sich daran anschlossen, konnen nur nachvollzogen
werden, wenn das Typische bewusst bleibt. Die Darstellung der Verén-
derungen und Abweichungen von den urspriinglichen Umsténden - ge-
rade in der zweiten Hilfte der Mamlukenperiode wurden sie immer
zahlreicher - mag verwirren, ist aber aus Griinden historischer Exakt-
heit unvermeidlich.

Die Mamluken betrachteten es als selbstverstindlich, dass der Vordere
Orient, also Syrien mit Damaskus, Aleppo und anderen Stédten in sei-
nem Norden und an seiner Mittelmeerkiiste, sowie Paldstina mit Jeru-
salem, Gaza, Kerak und anderen Stidten zu Agypten gehore. Hier
herrschten andere Traditionen als in Agypten. GroBe Vielfalt der Reli-
gionen und Ethnien des Vorderen Orients ging einher mit starkerer po-
litischer Gliederung und hohem Selbstbewusstsein der regionalen
Machthaber. Jede Region bewahrte und pflegte ihre Eigenheiten. Nicht
alle Agypten betreffenden Aussagen gelten deshalb in gleicher Weise
fiir den Vorderen Orient. Wechselseitige Einfliisse waren unverkenn-
bar, dominierend war aber letztendlich immer Agypten, genauer: seine
Hauptstadt Kairo. Der Sultan in Kairo bestimmte seine Statthalter (was

3




einige nicht davon abhielt, eigene Wege zu gehen). Die regionalen Be-
sonderheiten des Vorderen Orients werden deshalb im Folgenden nicht
vertieft. - Zeitweise herrschte das mamlukische Agypten auch iiber Ter-
ritorien Armeniens, Anatoliens und des al-Dschezira genannten Nor-
dens von Mesopotamien (Hauptstadt Mossul); iiber den Hedschas auf
der Arabischen Halbinsel mit den dem Islam heiligen Stétten in Mekka
und Medina iibte es - mit Unterbrechung - eine Art Oberhoheit aus.
Auch hierauf wird nur eingegangen, soweit es zum Verstdndnis erfor-
derlich schien.

Die Darstellung der Welt der Mamluken beruht auf der Auswertung ei-
ner Vielzahl meist Einzelthemen behandelnder Fachliteratur. Durch ei-
ne gestraffte, nach Einzelaspekten gegliederte Darstellung will sie ei-
nen Uberblick iiber das Lebensumfeld der Mamluken im spatmittelal-
terlichen Agypten geben, wie es sich nach dem aktuellen Stand der
Wissenschaft darstellt. Den Lebensverhiltnissen der Zivilbevolkerung
wird in diesem Zusammenhang breiter Raum gewidmet.

Zahlreichen Phinomenen kommt in verschiedenen Perspektiven Bedeu-
tung zu. Durch Querverweise auf die entsprechenden Kapitel wird die
Verbindung hergestellt; sie sollen Wiederholungen entbehrlich machen.
Die Auflistung mehrfach verwendeter Grundbegriffe mit Fundstellen-
angabe im Anhang mag das Textverstindnis erleichtern. Dem gleichen
Zweck dient das Personenregister. Soweit Personen im Text mehrfach
erwihnt sind, kann die Verbindung aufgrund der Angaben der verschie-
denen Fundstellen von ihnen ein umfassenderes Bild vermitteln, ohne
dass Informationen im Text wiederholt zu werden brauchen.

Herr Dr. Franz-Christoph M u t h, Privatdozent am Seminar fiir Orient-
kunde der Johannes Gutenberg-Universitdit Mainz, hat die Arbeit des
Verfassers aufmerksam und kenntnisreich begleitet. Es ist dem Verfas-
ser ein groBes Bediirfnis, ihm hierfiir aufrichtigen Dank auszusprechen.




-+

&

==

A. Sklaven werden Mamluken
Zur Einfiihrung: Lebensliufe
Sultan Al-Malik az-Zahir Rukn ad-Din BAYBARS al-Bundugqdari (1260-77)

Baybars wurde zwischen 1220 und 1229 im nérdlich und nordostlich des
Schwarzen Meeres gelegenen Qiptschak geboren. Um den Mongolen der Golde-
nen Horde, die das Land unterworfen hatten, zu entgehen, wich sein Stamm um
1241 auf die Krim aus. Dort wurde der Stamm bald von einem Khan iiberwdiltigt,
der auf der Krim die Herrschaft an sich gerissen hatte; die meisten Stammesan-
gehorigen wurden getotet, andere, unter ihnen Baybars, als Sklaven verkauft.
Uber Sivas (Kleinasien) brachte man sie auf Sklavenmdrkte in Syrien. Zwei Mal
gaben Kaufer den gut gewachsenen, blaudugigen Baybars wegen eines weiflen
Flecks in einem Auge zuriick. Schlieflich wurde er von einem Emir in Hama
namens 'Ala ad-Din Aidakin as-Salihi al-Bunduqdar erworben und in seine
Truppe aufgenommen. Als der dgyptische Ayyubiden-Sultan as-Salih im Jahre
1246 Aidakin al-Bunduqdar enteignete, kam Baybars in die "bahriyya”, die Leib-
garde des Sultans.

Baybars' erster grofferer militdrischer Einsatz fiihrte ihn 1249 in die Schlacht bei
al-Mansura, in der die dgvptische Armee unter Sultan Turanschah, as-Salihs
Sohn, die Kreuzfahrer Ludwigs IX. vernichtend besiegte. Turanschah wurde we-
nig spdter von Bahri-Mamluken ermordet; Baybars soll daran beteiligt gewesen
sein. Als in den Wirren der ersten Jahre des darauf folgenden Mamlukensulta-
nats Sultan Aybek die Bahri-Mamluken gewaltsam aus dem Wege zu rdumen
begann, floh Baybars nach Paldstina und verdingte sich als Soldnerfiihrer in den
Bruderkriegen der Ayyubidenfiirsten im Vorderen Orient. Plinderungen und
Brandschatzungen lieffen seine Truppe auf ihre Kosten kommen. Als die Ilkhan-
Mongolen nach Syrien vorstieflen und auch Agypten bedrohten, stellte sich Bay-
bars ungeachtet der bis dahin offenen Feindschaft mit seinen Truppen auf die
Seite des dgyptischen Sultans Qutuz und kdmpfte mit der dgyptischen Armee
gegen die Eindringlinge. An ihrem entscheidenden Sieg iiber die Mongolen bei
'Ain Dschalut (1260) wird der Vorhut unter Baybars grofes Verdienst zugespro-
chen. Sultan Qutuz wurde bald danach ermordet, wie berichtet wird, auf Veran-
lassung von Baybars; Baybars soll sich von ihm zuriickgesetzt gefiihlt haben,
weil Qutuz, der im Gegensatz zu Baybars kein Bahri-Mamluk war, ihn bei der
Besetzung der héheren Positionen entgegen friiherer Zusage nicht beriicksichtigt
habe. 1260 wird Baybars Sultan.

Die Sultansjahre Baybars' waren durch unstetes Leben - nur die Halfte seiner
Regierungsjahre verbrachte er in Kairo - und riicksichtsloses Durchselzen seines
Willens gegeniiber seiner Umgebung gekennzeichnet. Die wichtigsten Ereignisse
werden spiter im Text behandelt. Uber Baybars' Privatleben ist nicht viel mehr




bekannt, als dass eine seiner Frauen mongolische Prinzessin war; sie war die
Mutter seines nur kurz regierenden Sohnes Berke Khan. Im Jahre 1277 starb
Baybars, wenig betrauert, in Damaskus qualvoll nach der Einnahme vergifteten
Essens. Sein Mausoleum, mit der von ihm gestifteten, teilerhaltenen Zahiriyya-
Madrasa verbunden, gilt noch heute als Sehenswiirdigkeit.

Sultan Al-Malik az-Zahir Sayf ad-Din BARQUQ ( 1382-89/1390-99)

Barqugq, christlicher Renegat(?), war tscherkessischer Herkunft, und zwar vom
Stamme Kasaa. Das Geburtsjahr ist nicht bekannt. Er wurde in seiner Heimat
aufgegriffen und in der "Stadt Qirim" (Krim) an einen Kaufmann namens Osman
ibn Musafir verkauft, der ihn nach Agypten brachte. Hier wurde er 1362 an den
Atabek Yalbugha al-'Umari verkauft. Yalbugha sprach Barquq, der auch eine
religiose Ausbildung erhalten hatte, bald frei und iibernahm ihn in seine Mam-
lukentruppe. 1366 wurde Yalbugha von seinen Mamluken umgebracht und seine
Truppe daraufhin aufgelost. Die meisten von Yalbughas Mamluken, darunter
Barqugq, kamen ins Gefdangnis. Nach seiner Entlassung stand Barquq im Dienst
des Gouverneurs von Syrien, Emir Mandschak al-Yussufi, bis Sultan al-Aschraf
Scha'ban die Mamluken Yalbughas nach Agypten zuriickrief. Hier wurde Barquq
Séhnen des Sultans zugewiesen. 1376 beteiligte sich Barquq an einem Aufstand
gegen Sultan al Aschraf Scha'ban, der dabei getotet wurde. Einer der Rdidelsfiih-
rer, Emir Ainabeg, konnte sich gegen die anderen durchsetzen; er beforderte
Barquq zum Emir zweiter Klasse. Im Zusammenhang mit einer Revolte der Yal-
bugha-Mamluken gegen seinen Gonner Ainabeg stieg Barquq zum Emir erster
Klasse auf. Unter heftigen Kdmpfen gelang es Barquq 1382, Konkurrenten aus-
zuschalten und seine Anerkennung als Sultan durchzusetzen. Unverziiglich nach
der feierlichen Inthronisation nahm Barquq die ersten Amtsbestdtigungen und
Neubesetzungen vor. Drei Tage spdter leisteten ihm die Emire und anderen
hohen Amtstriger den Eid. Ein feierlicher Umzug durch Kairo und Fustat
schloss sich an - bei Regen, was als gutes Omen gedeutet wurde.

Im Jahre 1389 kam es unter Fiihrung des Emirs Mintasch zu einem Aufstand sy-
rischer Gouverneure. Als sich Emire in Kairo Mintasch anschlossen, griff der
Aufstand auf die Hauptstadt iiber. Mit Steinschleudern und "griechischem Feuer"
kdmpften die Aufstindischen um die Zitadelle. Nachdem immer mehr seiner Ge-
Jfolgsleute trotz hoher Geldzuwendungen zum Gegner iibergelaufen waren, mus-
ste Barquq zugunsten seines Vorgdngers, Sultan as-Salih Hadschi ibn Scha'ban
(1381-82), der sich nun "al-Mansur" nannte, abdanken und ging nach Ke-
rak/Siidpaldstina ins Exil. Schon ein Jahr spdter gelang es ihm mit Hilfe von lo-
kalen Amtstrigern, sich zu befreien, mehr und mehr Emire der Region mit ihren
Mamluken auf seine Seite zu ziehen und in blutigen Kdmpfen die Herrschaft in
Agypten zuriickzuerobern. 1399 starb Sultan Barquq eines natiirlichen Todes.




S Oy

1. Die Militirsklaven des friihen Islams

1. 1. Die Anfiinge

Es ist einmalig in der Weltgeschichte, dass eine Militédraristokratie die
Geschicke eines bedeutenden Landes bestimmte, die sich, wie in Agyp-
ten von 1250 bis 1517, aus landesfremden, freigelassenen Sklaven
zusammensetzte. Dieses Phinomen war der Hohepunkt einer Entwick-
lung, deren Wurzeln in der rapiden Ausbreitung des Islams in seinen
Anfangsjahren zu suchen sind. Das Militdrsklaventum war einer der
Pfeiler, auf die sich die junge islamische Welt stiitzte.

Exkurs: "Mamluk"

Die Militirsklaven der islamischen Welt des Mittelalters wurden allgemein
"Mamluk" genannt. Dieses Wort leitet sich vom arabischen Wortstamm "m-I-k"
= besitzen, beherrschen, in Besitz nehmen ab, wobei "Besitz" zugleich im Sinne
von Eigentum verstanden wird. "Mamluk" ist grammatisch das passive Partizip
von "m-I-k" und bedeutet "der in Besitz Genommene", im Ergebnis also eine Art
Sklave.

Der Koran spricht Sklaven-in mehreren Suren an. Im Allgemeinen werden sie
hierin mit "'abd" bezeichnet. Das Wort "mamluk” findet sich im Koran nur ein
Mal (XVI/75), allerdings ohne damit auf die spdtere Bedeutung dieser Bezeich-
nung hinzudeuten. Fiir Sklave gibt es im arabischen Sprachgebrauch der friihen
Jahre des Islams auch die Bezeichnung "saqaliba". Mit diesem Wort, dem das
deutsche "Sklave" (franzosisch "ésclave”, englisch "slave") entspricht, wurden
die aus Mittel- und Osteuropa in die arabischen Sprachgebiete verbrachten, im
wesentlichen also die slawischen Sklaven bezeichnet (mehr hierzu S. 33f).

Die Wortwahl "Mamluk" liisst erkennen, dass die so Bezeichneten im arabischen
Sprachgebiet innerhalb des Sklaven-Spektrums etwas Eigenartiges waren. Im
fritheren Mittelalter wurden im arabischen Sprachgebiet als "mamluk" zundchst
generell alle hellhdutigen Sklaven bezeichnet, die dunkelhdutigen dagegen als
"abd". Spdter wurde "mamluk” spezifischer definiert. Mamluken wurden nun nur
noch die Militdrs genannt, die als Sklaven nach Agypten gekommen waren und
auf die die unten in Abschn. 2 ndher beschriebenen Merkmale zutrafen, insbe-
sondere also freigelassen waren. Nach 1517, in der Osmanenzeit Agyptens, gal-
ten als Mamluken die Angehorigen seiner Fiihrungsschicht und ihre Truppen;
die meisten waren mamlukischer Abstammung, erfiillten aber die urspriinglichen
Voraussetzungen nicht.

Um Missverstindnisse auszuschlieBen: Wenn in Abhandlungen iber die
Geschichte Agyptens der Jahre von 1250 bis 1517 von Mamluken die Rede ist,

- e




konnen damit, je nach Zusammenhang, die Sultane, aber auch ungeachtet ihres
Ranges alle Mamluken, vom Sultan bis hinunter zu den mamlukisch qualifizierten
einfachen Soldaten und Staatsbeamten gemeint sein.

Muhammad (Mohammed), der Stifter des Islams aus Mekka, hatte
seine Anhidnger aufgerufen, den Islam zu verbreiten; der heilige Krieg
gegen die Unglédubigen, der dschihad, galt als Pflicht. Noch zu Muham-
mads Lebzeiten, vor allem aber unter den ersten Kalifen (sg. khalifa
= Nachfolger, Stellvertreter) setzten die begeisterten Muslime dies in
immer weiterem Radius um. Uberraschend schnell, in nur wenigen
Jahrzehnten, gelang es ihnen, ein Weltreich fiir ihre neue Religion zu
erobern. Schon achtzig Jahre nach dem Tode Muhammads reichte es
vom Ursprungsgebiet, der arabischen Halbinsel, bis Marokko und zur
iberischen Halbinsel im Westen, und Transoxanien mit Samarkand und
Buchara sowie Indien im Osten. Dieses riesige Herrschaftsgebiet, ohne
effiziente zentrale Steuerung geschaffen, galt es zusammenzuhalten, zu
verwalten, gegen innere und dufBere Feinde zu verteidigen und im Sinne
des Islams noch weiter auszudehnen. Die Araber waren damit schon
deshalb iiberfordert, weil ihre Anzahl dafiir zu gering war. Von den
Bewohnern der eroberten Gebiete konnten zwar viele fiir den Islam
gewonnen werden, doch waren sie meist nicht qualifiziert oder nicht
willens oder nach Ansicht der muslimischen Heerfiihrer nicht vertrau-
enswiirdig genug, um diese Aufgabe zu iibernehmen.

So reifte bald die Erkenntnis von der Notwendigkeit, Ménner aus dem
Ausland in die Armee zu iibernehmen, die militérisch tiichtig, zuverlas-
sig und fiir den Islam aufnahmeféhig erschienen. Das traf sich damit,
dass sich von Zentralasien her ein Bevélkerungsdruck auf die norddstli-
chen Nachbarvélker des islamischen Herrschaftsbereiches entwickelte.
Er fiihrte dazu, dass freie Minner, oft mit ihren Familien, in Gruppen
oder gar im Stammesverband aus den bedrohten Nachbarlindern in
islamische Gebiete zogen und sich hier den Landesherren fiir ihre
Armee verdingten. Parallel entstand ein Handel in jungen ménnlichen
Sklaven aus denselben Gebieten, die fiir die Armee als Nachwuchs
angeboten wurden. Angesichts der duBeren und inneren Gefahren
z6gerten die islamischen Landesherren nicht lange, beide Moglichkei-
ten zu nutzen. Beiden war gemeinsam, daB die neuen Militdrs weder
der einheimischen Bevolkerung, noch den einheimischen Truppen nahe




standen. Sie konnten deshalb von den Landesherren unbedenklich ein-
gesetzt werden, wenn sie selbst, was nicht selten der Fall war, in Span-
nung zu der Bevdlkerung oder zu einheimischen Truppen gerieten.

Im Laufe der Zeit wurde immer deutlicher, dass auf - bald als Mamlu-
ken bezeichnete - Militdrsklaven zuriickzugreifen statt freie auslédndi-
sche Krieger zu iibernehmen, vorteilhafter war. Denn immer wieder
stellte sich das Problem, die fiir notwendig gehaltene Truppenstéirke
aufrecht zu erhalten. Ausfille durch Krieg, Seuchen, Invaliditdt oder
schlicht Unwilligkeit mussten ja umgehend ersetzt, Verstiarkungen not-
falls schnellstens beschafft werden. Der Nachschub an freien Kriegern
aus dem Ausland war aber nicht steuerbar. Dagegen konnten fiir das
Militar geeignete Sklaven jederzeit auf dem Markt gekauft werden.
Wenn ihnen militdrische Ausbildung fehlte, lieB sich diese bald gezielt
nachholen. Immerhin hatten die Militdrsklaven ihre korperliche Eig-
nung schon dadurch unter Beweis gestellt, dass sie die Auslese durch
die diversen Stufen des Sklavenhandels und den gefahrvollen, weiten
Weg in das Land ihrer Bestimmung heil iiberstanden hatten. Dass sie,
im Gegensatz zu vieler: freien Kriegern, ohne familire Bindungen
waren, lieB sie unbeschwerter in den Kampf ziehen; sie galten deshalb
als tapferer und erfolgreicher. SchlieBlich folgte aus ihrem Sklavensta-
tus eine engere Bindung an ihren Herrn; er brauchte deshalb weniger zu
fiirchten, dass sie sich eines Tages gegen ihn wenden wiirden. Anderer-
seits leiteten die Mamluken daraus die Erwartung bevorzugter Besol-
dung und guter Aufstiegschancen ab. Beide Perspektiven sind eine
Erklirung dafiir, dass die Militérsklaven / Mamluken der fritheren Jahre
innenpolitisch indifferent blieben. Gruppenbildung und daraus folgende
heftige Rivalititen zwischen den Gruppen schloss dies allerdings nicht
aus. Die dadurch hervorgerufenen Bruderkdmpfe prigten das Mamlu-
kentum Agyptens mit zunehmend verhéngnisvollen Folgen, bis es 1811
endgiiltig ausgel6scht wurde.

Alle diese Gesichtspunkte fiihrten im Zusammenwirken mit dem Aus-
bleiben der freien Wanderungsbewegungen dazu, dass im Laufe der
Zeit freie Krieger aus den Nachbarregionen gegeniiber den Mamluken
mehr und mehr an Bedeutung verloren und die Mamluken schlieBlich
nicht nur militdrisch, sondern auch politisch das Heft in die Hand nah-
men.




1. 2. Die ersten Mamluken

Die erste zuverlissige Nachricht iiber eine Armee aus ausldndischen
Militidrsklaven in islamischen Herrschaftsgebieten datiert bereits aus
dem Ende des 7. Jh., wenige Dekaden nach der Etablierung der Umayy-
aden-Dynastie in Damaskus. Unter der nachfolgenden Dynastie der
Abbasiden in Bagdad nahm ihre Bedeutung zu. Ein entscheidender
Wendepunkt kam hier unter dem Kalifen al-Mu'tasim (833-42). Er 16-
ste sich von seiner einheimischen chorasanischen Armee, weil er ihr
nicht traute, und stiitzte sich auf landesfremde tiirkische Militérsklaven,
darunter vor allem Ghuzz (s. hierzu unten Abschn. 3.), die er aus nord-
lich angrenzenden Gebieten in grofer Zahl ankaufte. Diese Mamluken,
zum Islam bekehrt, bildeten bald das Gros seiner mit 70.000 (!?) Mann
bezifferten Armee, der neben Mamluken viele als Freie ins Land ge-
kommene Tiirken angehorten.

Die Aufstellung und die Privilegien der Armee aus fremden S6ldnern
gewannen tiefgreifende Bedeutung fur ihre Beziehungen zu der Zivil-
bevolkerung. Gegenseitige antagonistische Einstellung veranlasste al-
Mu'tasim bald zu strikter Separierung und fiihrte schlieBlich im Jahre
836 zur Errichtung der etwa 100 km nérdlich von Bagdad ebenfalls am .
Euphrat gelegenen neuen Residenzstadt Samarra. Sie wurde konsequent
nach Ethnien ihrer Einwohner gegliedert. Die Mamluken stellten die
Oberschicht und wurden dem Kalifenpalast am néachsten untergebracht.
Thr Wohnviertel wurde durch Kontaktverbot von der iibrigen Bevdlke-
rung abgeschottet und autark gestaltet. Das System al-Mu'tasims, die
Armee von der einheimischen Bevolkerung zu separieren, wurde Vor-
bild fiir die kiinftige #gyptische Militdrunterbringung. Dass die Uni-
form der dgyptischen Mamluken in den ersten Jahren der Mamlukenpe-
riode derjenigen der Soldaten al-Mu'tasims nachempfunden wurde,
symbolisiert die an Mu'tasim ankniipfende Tradition.

Wegen der kriegerischen Uberlegenheit des Mamlukensystems sahen
sich die Nachbarn der Abbasiden gezwungen, dieses zu {ibernehmen.
So erklart es sich, daB selbst das christliche Kénigreich Georgien (nicht
dagegen Byzanz) iiber eine tiirkische Militérsklavenarmee verfiigte.
Mamluken waren es auch, die Ende des 12. Jh. im islamischen indi-
schen Delhi den Thron bestiegen.



1t

v

Allmihlich entwickelte sich in Samarra die Armee auslandischer Sold-
ner vom militdrischen zum politischen Element. Im Jahre 892 verlegte
deshalb der Kalif Mu'tadid die Residenz wieder nach Bagdad. Im 11.
Jahrhundert drangen tiirkische Seldschuken unter Toghrilbeg in das
Land ein und iibernahmen in der neuen Form des Sultanats die Macht
(zu den Seldschuken s. auch Exk. Andere Volker unten in Abschn. 4).
Sie waren selbst landesfremde Krieger und hatten deshalb keinen An-
lass, Truppeneinheiten aus fremden Militérsklaven zu bilden.

Schon zuvor, im Jahre 868, betrieb die Tuluniden-Dynastie, formell
Statthalter der Abbasiden-Kalifen in Agypten, eine Politik der Unab-
hingigkeit. Selbst tiirkischer Abstammung, herrschte sie mit einer eige-
nen Truppe aus (zeitweise) 24.000 Tiirken (Mamluken) und 40 - 45.000
Afrikanern. Auf Afrikaner zuriickzugreifen, bot sich wegen der geogra-
fischen Nihe des Einzugsgebietes - Kusch, Nubien - an. Bei der Trup-
penstirke ist zu bedenken, dass bis in das 13. Jh. hinein die Armeen
hauptsichlich aus FuBtruppen bestanden und die Kavallerie zahlenma-
Big weniger ins Gewicht fiel. - Ahnlich zusammengesetzt wie die
Truppe der Tuluniden war diejenige der von 935 bis 969 in Agypten
herrschenden Ikhschididen, die nach dem Erléschen der Tuluniden-
Dynastie und einer kurzen Zwischenphase von den Abbasiden ebenfalls
als Statthalter in Agypten eingesetzt waren.

Mamluken im Sinne von hellhdutigen Militirsklaven gab es frith auch
im islamischen Westen. Die Umayyaden in Cordoba hielten sich im 10.
Jh. eine Garde von 10.000 Mamluken. Hellhdutige Militdrsklaven gab
es auch im Maghreb, heute Marokko, Algerien, Tunesien. Fiir die
hauptsichlich in ifrigiya, heute in etwa Tunesien, herrschenden Fatimi-
den bildeten sie ein wichtiges Element der Armee. Ein Teil der hellhdu-
tigen Militdrs stammte aus Armenien, ein anderer aus Osteuropa (s. S.
33f.), prominentester der slawische General Dschauhar (s. S. 60). Diese
Mamluken waren iiber italienische Kiistenstddte, hauptsdchlich Vene-
dig, ins Land gekommen; der Weg iiber die iberische Halbinsel war
blockiert, weil die ismailitisch-schi'itischen Fatimiden und die auf der
iberischen Halbinsel herrschenden sunnitischen Muslime aus Glaubens-
griinden verfeindet waren. Weite Entfernung und beschwerlicher Trans-
port behinderten den Nachschub, so dass die Anzahl Fatimiden-Mamlu-
ken begrenzt blieb. Hauptsichlich bestand die Fatimidenarmee aus

S




freien Berbern aus dem eigenen Lande sowie Sklaven aus angrenzen-
den Gebieten des westlichen Afrikas. Als die Fatimiden ihre Residenz
in Agypten aufschlugen, verschoben sich die Gewichte zugunsten der
Mamluken, zumal die Fatimiden ihre Expansionspldne weiter auf den
Vorderen Orient, ja sogar bis nach Bagdad richteten. Prompt kam es in
der Armee zu Spannungen zwischen Berbern und Mamluken. Von dar-
iiber hinausgehenden machtpolitischen Ambitionen der fatimidischen
Mamluken ist jedoch nichts bekannt.

1. 3. Mamluken werden Garde

Als die Fatimiden vom Maghreb aus im Jahre 969 Agypten erobert hat-
ten, bildeten die Krieger aus dem Maghreb - Berber und Mamluken,
darunter nun mehr Armenier, - die dgyptische Armee. Die bis nach
Bagdad strebende Expansion veranlasste die Fatimiden, ihre Armee im
Vorderen Orient durch Tiirken, auch Militérsklaven, zu erganzen. Die
Armee, die Salah ad-Din (in Europa "Saladin") in Agypten vorfand,
als er 1171 den Fatimiden die Macht abnahm, war jedoch weiterhin
iiberwiegend afrikanisch/berberisch; die Truppe mit der er nach Agyp-
ten gezogen war, bestand dagegen, seldschukischer Tradition entspre--
chend, zu einem groBen Teil aus Kurden, fiir ihn Landsleuten. Eine Re-
bellion der von den Fatimiden iibernommenen Krieger bot Salah ad-
Din willkommenen Anlass, die Afrikaner unter ihnen aus dem Wege zu
rdumen; seine Krieger waren fortan durchweg hellhdutig. Politische
Ambitionen der Mamluken Agyptens waren weder zur Fatimidenzeit,
noch bis zum Ende der Ayyubidenzeit zu erkennen.

Es war im Ringen um den Sultansthron zwischen dem spéteren Sultan
as-Salih Nadschm ad-Din (1240-49) und seinem Bruder al-'Adil, dass
erstmals deutlich Mamluken aus dem Qiptschak in den Vordergrund
riickten. As-Salih kaufte 800 - 1000 von ihnen, darunter die spateren
Sultane Baybars und Qalawun, und leitete damit eine folgenreiche Ver-
anderung in der Zusammensetzung der agyptischen Armee ein. Nach-
dem seine kurdischen Truppen ihn im Stich gelassen hatten, verhalfen
die Mamluken aus dem Qiptschak as-Salih durch aufopfernden Einsatz,
seinen Bruder zu verdringen, und unterstiitzen ihn auch in der Folge-
zeit erfolgreich. So nahm er sie als seine Leibgarde mit sich in seine
neue Residenz auf der Nil-Insel ar-Roda (mehr dazu S. 118f.). Sie wur-
den die Keimzelle des klassischen dgyptischen Mamlukensystems.

o




[*= I I e S

NaturgemiB stellten sie nur einen Teil von as-Salihs Mamluken; das
Gros belieB der Sultan in der Bergzitadelle. Parallel engagierte as-Salih
freie Krieger aus Khwarizmien (s. unten Abschn. 4.). Die Tendenz, das
Schwergewicht der Armee auf Mamluken aus dem Qiptschak zu legen,
wurde dadurch gefordert, dass die Kriegflihrung sich unter dem Einfluss der
nach Westen vordringenden Mongolen ganz zu "leichter", mit Pfeil und
Bogen ausgestatteter Kavallerie verlagerte. Dem entsprachen die Qipt-
schaken (s. unten Abschn. 3.). Es waren diese Truppen, die den Mongo-
len schlieBlich Einhalt boten und sich im Kampf gegen die Kreuzritter
hervortaten, deren schwere Riistung sich ihnen gegeniiber als nachteilig
erwies.

Wie sehr das giptschak-mamlukische Element in der Armee as-Salihs
fir Agypten als nachhaltig prigend empfunden wurde, zeigte sich
daran, dass der erste Mamlukensultan al-Mu'izz Aybek (1250-57) seine
Mamluken im as-Salih-Mausoleum in Kairo den Treueid schworen lieB
und diese Ubung von Aybeks Nachfolgern fortgefiihrt wurde, bis die
Nachfolger Sultan Qalawuns die Vereidigungszeremonie in das Mauso-
leum ihres Vorfahren veilegten.

Die Bewihrungsprobe fiir as-Salihs Mamluken kam, als im Jahre 1248
Ludwig IX. von Frankreich im Rahmen des VII. Kreuzzuges mit sei-
nem Heer in Agypten einfiel, Kairo einzunehmen drohte und as-Salih
starb, wihrend er ihm entgegen zog. Es wird as-Salihs Garde-Mamlu-
ken zugeschrieben, dass die Kreuzritter 1250 im Nildelta bei al-Man-
sura vernichtend geschlagen werden konnten.

Das Einmalige, Revolutionire war, dass daraufhin die Mamluken des
verstorbenen as-Salih politisch ihre dienende Rolle abschiittelten, den
ihnen suspekten Sultan Turanschah beseitigten und selbst die Regie-
rung iibernahmen, ohne, wie zuvor die Seldschuken des Abbasiden-
reichs unter Toghrilbeg, zumindest formell eine andere Autoritét iiber
sich zu respektieren (mehr hierzu s. Kap. C. 2.). Sie waren sich darin
einig, dass die Staatsfiihrung kiinftig ausschlieBlich Mamluken vorbe-
halten bleiben solle. So geschah es. Mamluken,.an ihrer Spitze aus ih-
ren Reihen kommende Sultane oder Sultanssshne nahmen nun fast drei
Jahrhunderte lang den Thron ein. Kriegstiichtig und selbst gegeniiber
ihresgleichen oft von grausamer Brutalitit, bestimmten Mamluken
fortan das Schicksal Agyptens. Noch nach dem Verlust der Unabhéin-

i




gigkeit Agyptens im Jahre 1517 stellten Mamluken, wenn auch mehr
und mehr die klassischen Voraussetzungen vernachlissigend, flir anné-
hernd weitere drei Jahrhunderte den mafBgeblichen politischen Faktor
im Lande, bis sie im Jahres 1811 génzlich aus dem Wege gerdumt wur-

den.

Wen die Mamluken als einen der ihren und damit als fiir die Staatsfiih-
rung geeignet anerkannten, definierten sie gleich zu Beginn ihrer
Machtiibernahme fiir die folgenden Generationen. Sie orientierten sich
dabei an ihrem eigenen, von Sultan as-Salih gepragten Werdegang. Das
auf diese Weise quasi als Verfassungsrecht etablierte Kasten-Regle-
ment blieb bis zum Ende der Mamlukenperiode prinzipiell in Kraft. Die
staatstragenden Positionen sowie die wichtigen militarischen Komman-
dos blieben demzufolge, wenn auch nicht ausnahmslos, Ménnern vor-
behalten, die ihrer Kaste angehdrten.

Eine den Mamluken vergleichbare, bis in die neuere Zeit reichende Erschei-
nungsform von Militdrsklaven waren die Janitscharen der Osmanen. Ab der
zweiten Hlfte des 14. Jh. hatten die Osmanen den von ihnen unterworfenen
christlichen Ortschafien vor allem des Balkans und Griechenlands auferlegt, re-
gelmdpig eine bestimmte Anzahl Knaben zu stellen, die sog. Knabenlese (dev-
schirme). Die intelligenteren wurden fiir den Hof des Sultans oder den Staats-
dienst ausgewdhlt, die anderen - die weitaus meisten - wurden islamisch (um-)
erzogen und fiir den Militdrdienst ausgebildet. Als fanatisch-islamische Elite-
truppe waren sie im Kriege wegen ihres Draufgdngertums und im Frieden als
riicksichtslose Besatzungstruppe gefiirchtet, auch im Agypten der Osmanenzeit
(s. Kap. K.). Anders als die Mamluken waren sie Fuptruppe. Aber auch sie schal-
teten sich nur zu gerne in die inneren Wirren ihres Landes ein. Das "Eine-Gene-
ration-Prinzip" der Mamluken (s. unten Abschn. 2. 1.) gab es bei den Janitscha-
ren nicht, doch war ihnen lange Zeit Eheschliefung untersagt.

2. Wer war Mamluk?

2. 1. Thre Merkmale

Diese Frage stellte sich konkret, nachdem die Mamluken Sultan Turan-
schah umgebracht hatten und sich darin einig geworden waren, dass nur
einer der ihren, also ein Mamluk, Zugang zur Fiihrungsschicht erhalten
diirfe. Das erforderte eine Definition des Mamlukentums im Sinne einer
Abgrenzung von anderen Kriegern, die priziser war als in der Vergan-
genheit. Nach der einhelligen Auffassung der herrschenden Schicht



n-

Agyptens sollte prinzipiell Mamluk mit Qualifikation fiir Emirat und
Sultanat nur sein, wer

- in jugendlichem, moglichst vorpubertdrem Alter

- als hellhdutiger Sklave aus nicht-islamischem Territorium nach
Agypten verkauft,

- als Muslim erzogen und fiir den Militdrdienst ausgebildet,

- danach freigelassen und vom Sultan oder einem Emir als Mamluk
iibernommen worden war.

Vor allem die Voraussetzung des vorpubertiren Alters wurde im Laufe
der Mamlukenperiode weniger genau genommen. Von der Mitte des
14. Jh. an sahen sich die Sultane gezwungen, auf Sklaven jenseits der
Pubertit zuriickzugreifen, um die durch die Pest entstandenen Liicken
in ihrer Armee schneller fiillen zu konnen. In der von Tscherkessen ge-
prigten Burdschi-Zeit waren dann immer mehr Rekruten schon erwach-
sen, etliche hatten im Berufsleben gestanden. Die volle Eingliederung
des nicht mehr so jungen Nachwuchses in das Mamlukensystem konnte
kaum mehr gelingen. Die negativen Folgen fiir die Qualitét der Truppe
blieben nicht aus.

Ausnahmen von der Regel, dass ein Mamluk hellhiiutig (Gegensatz:
dunkelhiutige Afrikaner) sein musste, waren selten. Dies stand in Zu-
sammenhang damit, dass infolge der Ausweitung des internationalen
Handels sich ein ergiebiges Sklavenreservoir in den nordlich und nord-
ostlich an die islamische Welt angrenzenden eurasiatischen Regionen,
insbesondere Qiptschak und Tscherkessien aufgetan hatte. Dies fiihrte
zu einer Abkehr von der Praxis der Tuluniden (868-905), der Ikhschidi-
den (935-69) und erst recht der Fatimiden, die vom Maghreb aus Agyp-
ten iibernommen hatten (969-1171), Truppen aus afrikanischen Regi-
onen zu rekrutieren.

Im Verlauf der Mamlukenperiode machten noch gelegentlich dunkel-
hdutige Militiarsklaven (Nicht-Mamluken) in &gyptischen Diensten von
sich reden. So wird berichtet, dass in Kairo im Jahre 1260, also gegen
Ende der Anfangsphase der Mamlukenherrschaft, afrikanische Stall-
knechte revoltierten, aber schnell gewaltsam in die Schranken gewiesen
werden konnten. Viel spiter, Mitte des 15. Jh., soll es eine Rebellion

L1656




dunkelhzutiger Militirsklaven gegeben haben, die schnell niederge-
schlagen werden konnte. Im Jahre 1498 schlieBlich fiihrte eine als
unangebracht beurteilte Auszeichnung des Chefs von etwa 500 Afrika-
nern, die mit (von den Mamluken abgelehnten) Feuerwaffen ausgestat-
tet waren, durch Sultan az-Zahir Qansauh zu einer Protestdemonstra-
tion von Mamluken, die blutig niedergeschlagen werden musste.

Weil Versklavung von Muslimen nach islamischem Recht nicht zulés-
sig war, verstand es sich von selbst, dass als Militdrsklaven nur
Unglidubige in Frage kamen. Ungliubige gab es im eigenen Lande
nicht. Christen und Juden galten nicht als Unglaubige, da sie wie die
Muslime einer "Buchreligion" angehorten, und kamen deshalb fiir den
Sklavenhandel offiziell nicht in Betracht. Militirsklaven konnten somit
nur aus Gebieten auBerhalb des islamischen Territoriums beschafft wer-
den. Es muss allerdings bezweifelt werden, ob angesichts der zuneh-
menden Islamisierung der Nachbarregionen im Norden und Osten diese
Einschrinkung des Sklavenhandels konsequent beachtet wurde. Aller
Wahrscheinlichkeit nach befanden sich zumindest unter den zahlrei-
chen Mamluken aus dem friih christlich missionierten Tscherkessien
Sklaven, die ihr Christentum aufgeben mussten.

Strikt geachtet wurde darauf, dass der Mamluk Sklave gewesen war.
Militirsklaven zu erwerben, war immer wieder notwendig, um Verluste
durch Tod oder Invaliditit auszugleichen. Das kostete naturgeméB
Geld, je nach Angebot und Nachfrage mitunter sehr viel - ein Problem,
das die Mamlukensultane angesichts immer knapperer Kassen zuneh-
mend belastete. Kriegsgefangene waren billiger. Sie wurden als Skla-
ven betrachtet, wie das Beispiel des spéteren Sultans Kitbugha (1294-
96) zeigt. Er war als ilkhan-mongolischer Krieger 1260 in mamlukische
Hznde geraten; obwohl nicht Mamluk, wurde er von Sultan Qalawun
als solcher angesehen und bald zum Emir ernannt. Wegen der damali-
gen, von Kavallerie gepragten Kriegfiihrung gab es freilich nur sehr
wenige Kriegsgefangene. Wer als freier Krieger ins Land kam, konnte
ausnahmsweise in die Mamlukentruppe aufgenommen werden, hier
aber nicht in eine bedeutendere, Mamluken vorbehaltene Position auf-
steigen; solchen Kriegern stand generell die Halqa-Truppe (s. Kap. D.
4.) offen.

Fundamentale Folgen hatte die Bedingung der Herkunft aus dem Skla-

-16-




1te
ler
if-

la-

venstand fiir die S6hne von Mamluken (aulad an-nas, s. hierzu unten
Abschn. 2. 2.). In dem Staat, dessen herrschende Schicht aus Mamlu-
ken bestand, galten sie nicht als Mamluken und konnten prinzipiell
Mamluken vorbehaltene Positionen nicht einnehmen. Man bezeichnet
deshalb das Mamluken-System als "eine Generation-Aristokratie".

Dem Zweck des Ankaufs der Sklaven entsprechend musste eine inten-
sive Ausbildung folgen. Hiermit befasst sich Kapitel B. 6. 2.

Der Freilassung, die (anders als in vorklassischer Zeit) den Abschluss
der Ausbildung markierte, kam fundamentale Bedeutung zu, weil die
Mamluken damit (formell) Freie wurden. Nach islamischem Recht
konnten nur Freie Eigentum (und damit auch Sklaven) haben und Auto-
ritdt iiber Andere ausiiben. Das war unabdingbares Element der Zuge-
horigkeit zur politischen Fiihrungsschicht. Andererseits: Herr von (frei-
gelassenen) Mamluken zu sein, war kein ausschlieBliches Vorrecht von
Mamluken. Dass (reiche) Zivilpersonen Mamluken kauften, kam
durchaus vor, doch war es wesensfremd, waren sie doch fiir den Mili-
tardienst bestimmt und ausgebildet.

In der Lebensgestaltung war die Freiheit der Mamluken begrenzt, so-
lange sie nicht in hohere Positionen aufstiegen. Thre Stellung blieb der-
jenigen von Sklaven in vieler Hinsicht recht nahe, auch wenn man be-
riicksichtigt, dass der Koran der in friiherer Zeit oft extensiven Ausnut-
zung der Sklaven einen Riegel vorgeschoben und "menschenwiirdige"
Behandlung vorgeschrieben hatte. Der sklavennahe Status der Mamlu-
ken ergab sich fiir die unteren Chargen schon aus dem Kasernenleben,
dem sie zwangsldufig unterlagen, doch schrinkten Gehorsamspflicht
und wirtschaftliche Abhingigkeit vom Herrn auch die Freiheit der Auf-
gestiegenen sehr ein. Selbst Ehen bedurften der Zustimmung des Herrn,
wenn sie nicht gar von ihm zustandegebracht wurden, etwa durch Ver-
heiratung mit einer seiner Sklavinnen. Der Status der Mamluken offen-
barte sich besonders krass, wenn ihr Herr starb, mag er auch Sultan
gewesen sein: sie fielen dann an das staatliche Schatzamt, sofern der
neue Sultan sie nicht direkt iibernahm. Uber Emirsmamluken
bestimmte weitgehend die Armeebehdrde. Wurde das Vermdgen eines
Emirs konfisziert, war der "Heimfall" seiner Mamluken ohnehin eine
Folge.

37 -




Dem Umstand, dass (freigelassene) Mamluken ihr Leben nicht selbst
gestalten konnten, entsprach, dass ihr Herr schon im eigenen Interesse
verpflichtet war, fiir das Wohlergehen seiner Mamluken zu sorgen. Ei-
ne generell groBziigige Besoldung, freigiebige Gunstbeweise und eine
weite Palette von Sachleistungen, die einen hohen Lebensstandard
sicherten, brachten dies zum Ausdruck; sie sicherten und forderten auf
der Empfingerseite die erwartete Motivation. Bei den Sultansmamlu-
ken kam die Chance des Aufstiegs bis in hochste Positionen hinzu.

Den vielfiltigen Aspekten der Beziehungen des Mamluken gegeniiber
seinem Herrn entsprach die (unterstellte) innere Akzeptanz einer Loya-
litit einschlieBenden Treueverpflichtung. Sie beruhte auf den sich all-
gemein auf die Sklaven beziehenden Regeln des Islams. Totaler Gehor-
sam, auch gegeniiber den vom Herrn als Zwischenstufe eingesetzten
Vorgesetzten, gehorte fiir die Mamluken in dieses Schema. Die Treue-
bindung bezog sich ausschlieBlich auf den Herrn selbst, bei Mamluken
des Sultans also nur auf diesen und weder auf seine Familie oder einen
von ihm designierten Nachfolger, noch personenunabhingig auf den
Staat (den man als Rechtssubjekt damals nicht kannte). Die absolute
Personenbezogenheit der Treuebeziehung der Mamluken zu ihrem
Herrn ist ein Charakteristikum des Mamlukenstaates und eine der Ursa-
chen fiir die innenpolitischen Probleme, die letztlich zum Untergang
des Staates fiihrten.

Die Treuebeziehung des Mamluken zu seinem Herrn war besonders
eng, wenn dieser seine Freilassung ausgesprochen hatte; sie war
erkennbar daran, dass sein Name in den Namen des Mamluken einging.
Die aus der Freilassung herriihrende innere Bindung erfuhr eine weitere
Steigerung, wenn der Herr der "Ersterwerber" gewesen war. Mamlu-
ken, die in sehr jugendlichem Alter erworben worden waren, empfan-
den die Bindung an ihren Herrn naturgemiB stirker als andere. Stiegen
Mamluken im Range auf, verlor die Bindung an ihren Herrn an
Gewicht und reduzierte sich auf Loyalitit. Fiir hochstrangige Emire
gab es zwar praktisch keinen "Herrn" mehr, doch blieb die Erwartung
fortdauernder Loyalitét.

Das Bindungsgeflecht zwischen Mamluken und ihren Herren zeichnet
ein Bild, das den Realititen nicht immer entsprach. Unzufriedenheit
oder Ehrgeiz Einzelner, denen es gelang, Kameraden fiir ihr Anliegen

A8

N O =rarnsa O N

PN e e A e N A

| D

(NI ey Ry G e e [ A R S e A oy M G I IO



USSR dud. KD jud b b §

zu gewinnen, konnte zu Aufstdnden, Erpressung oder gar Mord fiihren,
ob Sultan oder Emir. So waren es eigene Mamluken, die im Jahre 1361
Sultan Hasan und wenige Jahre spdter (1376) Sultan al-Aschraf
Scha'ban ermordeten. Nicht wenige "Blitzkarrieren" tscherkessischer
Mamluken in der Burdschi-Zeit sollen auf Erpressung ihres Sultans
zuriickzufiihren sein.

Wer einmal Mamluk geworden war, blieb dies lebenslang. Dass auch
diejenigen Mamluk blieben, die in den Rang eines Emirs oder gar Sul-
tans aufgestiegen und selbst Herren von Mamluken waren, versteht sich
von selbst. Die Ubernahme von nicht-militirischen Verwaltungsfunk-
tionen, ob es sich um Mamluken vorbehaltene handelte oder nicht, be-
rithrte die Mamlukeneigenschaft ebensowenig wie ein Ausscheiden aus
dem aktiven Dienst.

2. 2. Die Sohne von Mamluken

Sie besaBen die zuvor beschriebenen Mamluken-Merkmale nicht und
wurden deshalb nicht als Mamluk anerkannt; ungeachtet ihrer Abstam-
mung waren sie von der Mamluken-Kaste ausgeschlossen. lhr Haupt-
name konnte keinesfalls tiirkisch sein, denn tiirkische Namen durften
nur Mamluken fiihren. Die Gestaltung ihres Lebenswegs, insbesondere
derjenige der aulad an-nas = S6hne der (edlen) Leute genannten, aner-
kannten ménnlichen Nachkommen von Sultanen und prominenten Emi-
ren, begegnete deshalb Problemen. Eine Position zu erlangen, die der
ihres Vaters entsprach, war ihnen im Prinzip nicht moglich, weil sie an
die Zugehdorigkeit zur Mamluken-Kaste gebunden war. Am Augenfil-
ligsten zeigte sich die Problematik bei der Thronfolge, denn die maB-
geblichen Emire als "Kurfiirsten" verlangten prinzipiell, dass der
Thronfolger Mamluk sei (tatséchlich folgten freilich oft SultanssGhne
ihrem Vater auf den Thron, s. Exk. Thronfolge S. 62f.). Andererseits:
Einer Eingliederung in die Bevdlkerung standen nicht nur der Kasten-
stolz der Mamluken, sondern auch die spiegelbildliche Zuriickhaltung
der Bevolkerung entgegen. Und die Geistlichkeit lehnte es strikt ab,
Mamlukenschne in ihre Reihen aufzunehmen. "Zivile" Berufe kamen
am ehesten noch dann in Frage, wenn - nicht eben héufig - die Mutter
Agypterin war und iiber ihre Familie den Weg ebnete. Als gegen Ende
der Mamlukenperiode unter Sultan Qaitbey (1468-96) und seinen
Nachfolgern die Einfiihrung von Feuerwaffen nicht mehr zu vermeiden

419~




war, waren hierfiir aulad an-nas gerade gut genug, weil Mamluken
Feuerwaffen nicht zugemutet wurden; es entsprach nicht ihrem Stolz,
anders als zu Pferde Mann gegen Mann zu kdmpfen.

Einen oft erfolgreich beschrittenen Ausweg boten den aulad an-nas

Positionen in der als zweitklassig angesehenen Halqa-Truppe (s. Kap.
D. 4.) sowie - vor allem wegen fehlender Qualifikation sehr begrenzt -
die staatliche Verwaltung. Systemwidrig fanden sich allerdings immer
wieder, besonders um die Mitte des 14. Jh. aulad an-nas in eigentlich
Mamluken vorbehaltenen Positionen. Sultan Hasan, selbst in zweiter
Generation den aulad an-nas zugehorig, versuchte, die Diskriminie-
rung der aulad an-nas in Armee und Verwaltung abzubauen; ein Drittel
der hochsten Emire und ein Viertel unterer Rénge sollen zu seiner Zeit
aulad an-nas gewesen sein. Dauerhafter Erfolg war Hasan dabei nicht
beschieden, wenn auch Einzelnen das Tor weiterhin gedffnet blieb. Im-
merhin hielten im Jahre 1377 die aulad an-nas 14% des den gehobenen
Positionen als Besoldungsersatz vorbehaltenen Iqta'-Landes. Sultan
Barquq (1382-99) setzte dieser Entwicklung ein Ende. Eine andere
Moglichkeit boten Positionen in der Verwaltung von Frommen Stiftun-
gen; deren Errichtungsurkunden sahen hdufig entsprechende Organisa-
tionsstrukturen vor (mehr hierzu in Kap. I. 2.). Von Hause aus Besser-
gestellten boten sich individuell Entfaltungsméglichkeiten im kulturel-
len Bereich, z. B. als Historiker oder Schriftsteller; sie blieben aber Ein-

zelfille.

Um ihren Nachkommen eine dauerhafte Lebensgrundlage zu sichern,
sahen sich Sultane und Emire veranlasst, private Einkommensquellen
zu erschlieBen und Vermogen anzusammeln. Raffinierte juristische
Methoden wurden hierfiir entwickelt. So wurde gelegentlich (staatli-
ches) Iqta'-Land durch Kauftransaktionen in Privateigentum umgestal-
tet, das vererbt werden oder die Grundlage fiir Stiftungen bilden
konnte, von denen so oder so Angehérige profitieren wiirden. Einigen
Emiren gelang die Vermdgensbildung so gut, dass noch Folgegenera-
tionen reiche Leute waren.

Das Schicksal der Séhne unterer Emirsriinge oder einfacher Mamluken
war den Chronisten offenbar nicht interessant genug, denn Informatio-
nen fehlen. Insgesamt ist in diesem Zusammenhang zu bedenken, dass
die Regenerationsquote der Mamluken bescheiden blieb - und dass die

~D0=




R e

Nachkommen der aulad an-nas erst recht keine Mamluken waren. Je-
denfalls bildeten die aulad an-nas eine schwer zuordenbare Zwischen-
kategorie im sozialen Geflige der Gesellschaft. Hat, andererseits, das
Eine-Generation-Prinzip mit seiner engen Begrenzung der Zukunftsper-
spektiven der Nachkommen das politische Denken und Handeln der
fiihrenden Mamluken, insbesondere natiirlich der Sultane beeinflusst?
Diese Frage kann kaum beantwortet werden, ohne psychologische
Aspekte zu vertiefen.

Exkurs: Die Namen

Alle Mamluken trugen tiirkische Namen. Dies war strikte Regel. Sie wurde selbst
von den sonst so stolzen tscherkessischen Mamluken anerkannt. Neuankomm-
linge erhielten den Namen gegebenenfalls bei Aufnahme in die Kaserne. Ande-
rerseits durften nur Mamluken tiirkische Namen fiihren (das dnderte sich natur-
gemdp mit der osmanischen Eroberung); allen Nichtmamluken, auch Tiirken,
war deshalb in der Mamlukenperiode das Fiihren tiirkischer Namen verboten.
Dass dies auch fir die als "aulad an-nas" bezeichneten Mamlukenséhne gall,
wurde bereits erwdhnt; ihre mamlukische Herkunft konnte erst an dem ange-
hdngten Vatersnamen erkannt werden.

Die Namen der mamlukischen Sultane werden in der Literatur verschieden ange-
geben. Unterschiede ergeben sich zundichst aus der Transskription der arabi-
schen Schrifi. Andere Abweichungen folgen daraus, dass einzelne Namensglieder
nicht zitiert werden.

- Manche Autoren zitieren den Namen eines Sultans als mit "al-Malik" begin-
nend. Dieser Namensteil, iibersetzt "Konig", "Herrscher", hat den Charakter
eines Titels; Sultane fiihrten ihn, um ihre Souverdnitdt zum Ausdruck zu bringen,
und verliehen ihn gelegentlich an ihre Kronprinzen. Auch ayyubidische Fiirsten
im Vorderen Orient nannten sich "al-Malik". Systematisch entspricht "al-Malik"
damit Bezeichnungen wie "Emir"” oder "Scheich", die allerdings nicht als Na-
mensbestandteile gelten. Im Text wird - abweichend von manchen Autoren - auf
die Wiedergabe des Titels "al-Malik" verzichtet.

- Bei der Thronbesteigung nahmen die Sultane symbolisch einen Thronnamen
an, den sie ihren bisherigen Namen voranstellten. Er musste einem der 99
bekannten (ein weiterer gilt als unbekannt) Eigenschafisnamen des Propheten
entsprechen, z. B. "al-Mansur" (der Siegreiche), "an-Nasir" (der Verteidiger).
Sultan Dschagmak (reg. 1453) loste ernsten Widerstand aus, als er den nicht zu-
gelassenen Namen "Muhammad" als Thronnamen annehmen wollte; er konnte
ihn nicht offiziell verwenden.

- Sodann folgte ein Zusatz, der den Bezug des Thronnamens zum Islam kenn-

-2%.-




zeichnen sollte, meist "ad-Din", z. B. "an-Nasir ad-Din.....", der Verteidiger der
Religion ... . Oft wird dieser Zusatz bei Namensangaben unterdriickt.

- Erst dann kam der eigentliche Name. Wie oben ausgefiihrt, musste er bei Mam-
luken tiirkisch sein und entsprach ihrem urspriinglichen Namen, wenn er tiirkisch
war, z. B. Baybars, Qalawun, Barquq. Bei Nicht-Mamluken, selbst wenn sie Sul-
tan waren, trat an seine Stelle der ihnen nach der Geburt gegebene arabische
Name, z. B. Muhammad fiir Sultan an-Nasir Muhammad ibn Qalawun. In der Li-
teratur werden Sultane mit tirkischen Namen in der Kurzfassung meist nur mit
diesen, nicht-mamlukische dagegen teils mit dem Thronnamen, z. B. an-Nasir fiir
an-Nasir Muhammad ibn Qalawun, teils mit dem eigentlichen Namen Zzitiert, z.
B. Hasan fiir an-Nasir Hasan ibn Muhammad.

- Generell galt, dass dem eigentlichen Namen, arabischem Brauch folgend, mit
"ibn", abgekiirzt "b.", der Name des Vaters, evtl. gefolgt von Vorvdternamen, zu-
gefiigt wurde. Manche zivile Personlichkeiten der Mamlukenperiode sind prak-
tisch nur mit dem "ibn"-Teil ihres Namens bekannt, z. B. der Staatsphilosoph Ibn
Khaldun.

- Bei Mamluken wurde schlieBlich in adjektivischer ("nisba"-)Form der (Thron-)
Name desjenigen angehdingt, der sie freigelassen hatte. Sie behielten ihn ihr
Leben lang, auch wenn sie den Herrn wechselten. Die Namen der von Sultan az-
Zahir Baybars freigelassenen Mamluken - nicht die seiner anderen Mamluken -
endeten deshalb mit "az-Zahiri". Entsprechendes galt fiir Emirsmamluken. Bay-
bars selbst hief deshalb nach seinem Freilasser "al-Bundugdari”. Dies ent-
sprach der Ubung, auch bei anderen Objekten den ersten Namen des Herrn bzw.
Thronnamen eines Sultans anzuhdngen, wenn eine Beziehung zu ihm gekenn-
zeichnet werden sollte, z. B. "rauk an-nasiri" fiir die Iqta’-Neuordnung Sultan an-
Nasirs. Zivilpersonen trugen, um Verwechslungen entgegenzuwirken, als
Namens-Anhdngsel oft eine geografische Herkunfis- oder eine Berufsbezeich-
nung.

3. Woher kamen die Mamluken?

Bis der Ayyubiden-Sultan as-Salih (1240-49) die Systematisierung des
dgyptischen Mamlukentums einleitete, wurde auf die Herkunft der
Mamluken wenig geachtet; vorausgesetzt wurde nur, dass sie aus nicht-
islamischen Lindern kamen. Von den abbasidischen Kalifen und ihren
Seldschukenfiirsten im Westen wird lediglich erwahnt, dass ihre Mam-
luken "hellhdutig" waren. Asiatische Reitervolker stieBen dann unter
dem Mongolenherrscher Dschingis Khan (gest. 1227) und seinen Nach-
fahren in die islamische Welt vor und bedrohten den Islam. [hnen konn-
te nur mit gleichwertigen Reitertruppen erfolgversprechend begegnet

. Pt s wr A o T e e R E R R  aa o oo TSl

a1 T Y

-



2r

/-

werden. Deshalb dréngte es sich auf, zur Verteidigung Krieger aus den
riesigen Weide- und Steppenregionen zu gewinnen, die von Zentrala-
sien bis Osteuropa nérdlich an das Abbasidenreich angrenzten. Den
Nomaden diese Regionen war Reiten und Jagen angeborenes Lebense-
lement. Sie waren dadurch fiir den Kampf gegen die mongolischen
Kavallerie hervorragend qualifiziert - deutlich besser, als Sklaven aus
anderen Nachbarregionen der islamischen Welt. Verschiedene Vélker
waren es, die danach in Betracht kamen, Militirsklaven fiir die islami-
schen Armeen zu stellen.

In erster Linie waren dies Tiirken. Sie waren nomadische Hirten, die
von Alters her in Zentralasien und Sibirien von einer Weidezone in die
ndchste zogen. In Gestalt mehrerer, nur lose miteinander in Verbindung
stehender Volksstimme traten sie in die Geschichte ein. Bedingt durch
die andersartige Landschaft und das hirtere Klima ihrer Heimat unter-
schied sich ihre Lebensweise fundamental von der der Araber. Selbst
die - neben den Pferden - fiir viele von ihnen lebenswichtigen Kamele
waren anders, ndmlich "winterfest". Etwa ab dem 9. Jh. waren Tiirken
in Gebiete um den Aralsee, nach heutigen Begriffen Siidkasachstan,
Usbekistan und Turkmenistan, gezogen, um dann nach Afghanistan und
Chorasan (Nordostiran) vorzudringen. Der miéchtigste ihrer Volks-
stimme waren die Ghuzz, auch Oghusen genannt. Unter dem Druck
von Mongolen zogen die meisten Ghuzz weiter nach Westiran und
Aserbaidschan. Bald traten sie als Soldner der abbasidischen Kalifen in
Bagdad in Erscheinung und nahmen hier den Islam an. In der zweiten
Hilfte des 10. Jh. bekannten sich unter dem Einfluss von Hindlern aus
dem Westen auch auBerhalb des Abbasidenreichs nomadisierende
Ghuzz zum Islam.

Nordlich und nordwestlich wurden die Ghuzz von einem anderen tiirki-
schen Volksstamm, den Qiptschaken, flankiert.

Die Qiptschaken, von Byzantinern und Westeuropdern auch Kumanen, von Rus-
sen und Slawen Polowtzer genannt, waren ein loser Verbund von Nomadenstim-
men und meist ohne gemeinsames Oberhaupt. Sie siedelten nérdlich von Aralsee
und Kaspischem Meer sowie in der weiten Region nordlich des Schwarzen Mee-
res in einem Steppengebiet "von 36 Tagesreisen" Ausdehnung, das "weder Hiigel
noch Steine kannte”, sondern allenfalls Weideland. Ihren Lebensunterhalt ge-
wannen die Qiptschaken durch Viehwirtschaft oder Jagd. So waren sie schon

98-




von frither Jugend an mit Pferden verwachsen. Pferde waren ihr Ein und Alles;
sie dienten auch als Nahrung. Gegorene Stutenmilch erfreute sich grofer Be-
liebtheit, selbst spdter noch bei den Mamluken in Agypten. Reiten und Jagen mit
Pfeil und Bogen vom Pferd lagen den durch anspruchsloses Steppenleben gehdr-
teten Qiptschaken im Blut; sie beherrschten es meisterhaft. Zudem waren sie fiir
ihre Streitlust bekannt. Obwohl viele (angehende) Mamluken aus dem Qiptschak
noch sehr jung waren, als sie nach Agypten kamen, wurde davon ausgegangen
und bestdtigte sich in ihrer Militérlaufbahn, dass die angeborene Veranlagung,
die sie als Krieger empfahl, unvermindert fortwirkte. - Qiptschak-Kumanen wa-
ren im 11. Jh. bis in die Gebiete der Westkiiste des Schwarzen Meeres weiterge-
zogen; hier bewahrten sie bis in das 18. Jh. hinein ihre volkische Eigenart.

Von 1239/40 an wurde das Qipischakgebiet, das zuvor schon Dschingis Khan mit
seinen Mongolen durchstreifi hatte, von den Khanen der mongolischen "Golde-
nen Horde", einem Zweig der Dschingis Khan-Nachkommen, unterworfen. Einer
der Qiptschak-Stamme, die Burgurli/Barali-Qiptschaken, wich auf die Krim aus;
ihm entstammte der Mamlukensultan Baybars. Viele Qiptschaken, die im Lande
blieben, verbanden unter der Herrschaft der mongolischen Goldenen Horde ihre
ethnische Identitt mit der der Mongolen (mehr hierzu unten unter "Mongolen").

In der #lteren Literatur werden Mamluken in Zusammenhang mit ihrer
Herkunft mitunter als "Turkmenen" bezeichnet. Turkmenen wurden ei-
gentlich diejenigen islamisierten, nomadisierenden Tiirken genannt, die
friih unter die Mongolenherrschaft gelangt waren und nicht, wie z. B.
die Seldschuken (s. unten), den Namen eines bestimmten Herrscherge-
schlechts trugen; doch wurde bald auch von den Seldschuken, sogar
den tiirkischen Volksstimmen insgesamt als Turkmenen gesprochen.
Wenn in Urkunden und Literatur der Mamlukenperiode Turkmenen er-
wihnt werden, bleibt offen, welche der tiirkischen Volkerschaften ge-
meint ist. Hin und wieder wurden die Mamluken in Agypten und ihre
Verwandten nicht nur als Turkmenen, sondern pauschal auch als Tiir-
ken bezeichnet, ob sie qgiptschakischer oder anderer Herkunft waren

oder nicht.

AuBerdem stoBt man in Zusammenhang mit der Abstammung der
Mamluken auf die Bezeichnung "Tataren". So nannte man zunéchst die
tiirkisch sprechende Mischbevélkerung, die das Gebiet der untergegan-
genen Goldenen Horde besiedelte, also auch Qiptschaken. Als Tataren
wurden andererseits vom Anfang der Mamlukenperiode an oft speziell
die Mongolen bezeichnet. Um den Namenswirrwarr komplett zu ma-
chen: Fiir manche zeitgendssischen Schriftsteller waren alle Mamluken

- 24

o | S~ N R P il >

o]



g Ly S e U S

by ey R L
1

lie

2C-
yar
en.
er-
2C-
hre
iir-
ren

der
die
an-
ren
iell
ma-
ken

"Tataren".

Der zunichst lippige Strom von Sklaven aus dem Qiptschak nach
Agypten (und in das christliche Westeuropa!) begann gegen Ende des
14. Jh. immer spérlicher zu flieBen. Anhaltende Kédmpfe der Qiptschak-
Fiirsten untereinander, der Niedergang der Goldenen Horde und Ende
des 14. Jh. die Eroberung durch Timur Lenk mit seiner driickenden
Herrschaft hatten schwere Verwiistungen und Hungersnéte zur Folge.
Hinzu kamen die demografischen Auswirkungen des anhaltenden Ver-
lustes vieler jlingerer Menschen durch den Sklavenhandel und schlieB3-
lich die Pest. Alles dies fiihrte zu einem empfindlichen Riickgang der
Bevolkerung des Qiptschak. Dass die Goldene Horde ab der Wende
vom 13. zum 14. Jh. den Islam annahm und diesen auch den unterwor-
fenen Qiptschaken brachte, wirkte sich dagegen, obwohl nach den Re-
geln des Islams Muslime nicht versklavt werden diirfen, auf den Skla-
venhandel kaum aus; die (halbherzigen) Bemiihungen der Mongolen,
die giptschakischen Untertanen zu islamisieren, blieben offenbar recht
oberflachlich. Ein anderes Problem wurden fiir den Sklavenhandel die
Behinderungen der Handelswege im westlichen Schwarzen Meer durch
die michtiger werdenden Osmanen und die Seerduber im Mittelmeer.
Alles in Allem ging der Sklavenhandel mit dem Qiptschak ab Ende des
14. Jh. so sehr zuriick, dass er, obwohl mit geringerem Volumen fortge-
fiihrt, sich gezwungen sah, verstérkt aus anderen Quellen zu schépfen.

Das fiihrte dazu, dass sich vom Ende des 14. Jh. an der Handel mit Mi-
litirsklaven fiir die dgyptische Armee verstirkt den Tscherkessen zu-
wandte.

Als Tscherkessen (Zirkassier, Cerkesses) wird eine Gruppe von mehr als zehn
kaukasus-iberischen, also nicht tiirkischen Volksstimmen bezeichnet; auch Ab-
chasen wurden ihnen zugerechnet. Nach einer von dem Staatsphilosophen Ibn
Khaldun (gest. 1406) iibermittelten These sollen die Tscherkessen eine friih von
Zentralasien nach Westen gelangte Gruppe tiirkischen Ursprungs gewesen sein,
die sich mit den arabischen Ghassaniden Syriens vermischt habe,; diese (inzwi-
schen widerlegte) These erkldrt sich vermutlich aus dem Bestreben, die Herkunft
der Tscherkessen mit dem Propheten Muhammad in Verbindung zu bringen.

Die Tscherkessen siedelten urspriinglich nordlich von Kaukasus und Kaspischem
Meer. Ab dem 6. Jh. wurde ihr Land von Byzanz christlich missioniert, doch blie-
ben Naturreligionen verbreitet. Ihren Lebensunterhalt gewannen die Tscherkes-

D5




sen hauptsdchlich aus Viehzucht, aber auch aus Ackerbau. Sie waren gute Rei-
ter; ihre Pferde wurden geriihmt. In dem Ruf, militdrisch veranlagt zu sein, stan-
den die Tscherkessen weniger, vielleicht weil sie als schwer disziplinierbar gal-
ten. Bemerkenswert die Sitte, dass Eltern ihre Kinder friih anderen als Pflegeel-
tern iiberliefen.

Die Tscherkessen hatten eine eigene, in Dialekte gegliederte und mit dem Tiirki-
schen nicht verwandte Sprache mit eigenwilliger Grammatik; Schriftliches ist
nicht iiberliefert. Sich selbst nannten und nennen die Tscherkessen "Adygen" (in
der Russischen Union gibt es heute eine autonome Region der Adygen, ferner,
nicht einmal direkt benachbart, eine Region der Kartschai-Tscherkessen und ei-
ne weitere der tscherkessischen Kabard-Balkaren). Die Tscherkessen im mamlu-
kischen Agypten sollen gut ausgesehen haben und wurden als "grofs und krdftig"
geschildert. Morphologisch waren sie eine Mischung eines "nirdlichen” blond-
haarigen und helldugigen mit einem "siidlichen" dunkelhaarigen, gleichwohl
hellhiiutigen Menschentypus; die nordlichen Elemente iiberwogen. Die Frauen
standen in dem (von einigen als iibertrieben bezeichneten) Ruf ungewdhnlicher
Schénheit. - Noch unter den Osmanen der Neuzeit sollen sehr viele ihrer Sklaven
tscherkessischer Herkunft gewesen sein.

Im 13. Jh. dringten die Mongolen die Tscherkessen nach Westen und
damit in den Einzugsbereich der Sklavenhéndler der Krim. Schon zuvor
waren Militirsklaven fiir Agypten auch aus der an das Qiptschak-Ge-
biet ostlich angrenzenden, nun von Tscherkessen besiedelten Nordkau-
kasus-Region sowie aus dem siidostlich angrenzenden Abchasien re-
krutiert worden. So konnte Sultan Qalawun (1279-90) eine Sonderein-
heit von 3.700 Mamluken tscherkessischer Herkunft bilden, aus der
spiter die burdschiyya hervorging (s. S. 121). Vom Ende des 14. Jh. an
wurde Tscherkessien (mit dem siidlich benachbarten Abchasien) zur
wichtigsten Herkunftsregion fiir Militdrsklaven, einerseits wohl wegen
des oben erwihnten Versiegens des Nachschubs aus dem Qiptschak,
sodann;, weil in Agypten 1382 unter Sultan Barquq die tscherkessischen
Mamluken gegeniiber den giptschakischen die Oberhand gewonnen
hatten und die nun tscherkessischen Sultane tscherkessischen Nach-
schub bevorzugten. Im Laufe des 15. Jh. nahmen die in ihrem Lande
gebliebenen Tscherkessen den Islam an, ohne dass dies das Sklavenauf-
kommen beeintrichtigt zu haben scheint. Europdische Agyptenreisende
jener Zeit meinten, die meisten tscherkessischen Mamluken seien ur-
spriinglich Christen gewesen.

raN

- ANy Ny Y NS SN SN T AN 0 N

T " (1Y Py e oo gt gk e N

= IR P it




nd
/or
ye-
U-

in-
der

zur
yen
ak,
en
1en
ch-
1de
uf-
nde

Stets fanden sich auch Mongolen unter den Mamluken.

In diesem Zusammenhang werden als Mongolen die Vilkerschaften bezeichnet,
deren Truppen unter Dschingis Khan (gest. 1227) und seinen Nachfahren kriege-
risch auf Beuteziigen in den Westen vordrangen und dabei bis nach Europa vor-
stiefen (1241 Schlacht bei Liegnitz). Fiir die Mongolen in Westasien trifft man
auf die Bezeichnung "Oirats"/"Uighuren" (gelbe Mongolen, Kalmiicken). Einige
Historiker vertreten die Auffassung, die Mongolen seien, obwohl sie eine eigene
Sprache hatten, mehrheitlich tiirkischen Ursprungs. Besonders gelte dies fiir die
aus Dschingis Khans Mongolenreich hervorgegangene "Goldene Horde", deren
zundichst hauptsdchlich nérdlich von Aralsee und Kaspischem Meer gelegenes
Reich bald auch das Qiptschak umfasste. Schon Zeitgenossen hielten Qiptscha-
ken und Mongolen fiir verwandt, doch sollen sich nach anderen Berichten die
Mongolen durch schwachen Bartwuchs und flache Nase von den Tiirken, also
auch von den Qiptschaken unterschieden haben. Jedenfalls wurde in Bezug auf
die Goldene Horde und spdter in Bezug auf das Volk Timur Lenks zwischen den
eigentlichen Mongolen und den tiirkischen Volkern, die mit ihnen in den Vorde-
ren Orient gekommen oder, wie die Qiptschaken, von ihnen unterworfen worden
waren, kaum noch unterschieden. - Einige Mamluken stammten auch aus dem
Reich der llkhan-Mongolen, dem siidwestlichen Zweig der Dschingis Khan-
Nachfahren, deren Hauptgebiet im Irak und in Iran lag. Bei diesen Mongolen
war der tiirkische Einschlag unbedeutend.

Zahl und Anteil der Mongolen unter den Mamluken sind nach alledem
nicht leicht zu bestimmen, zumal sie starken Schwankungen unterlagen.
Wegen der Schwierigkeit der Abgrenzung sind mongolstimmige Skla-
ven aus dem Qiptschak auch als Qiptschaken oder einfach als Tiirken
bezeichnet worden. Qiptschaken waren teurer! Jedenfalls kann die Her-
kunftsangabe nicht immer wortlich genommen werden, wenngleich es
unzweifelhaft "echte” Mongolen unter den Mamluken gab. Der mongo-
lische Hintergrund der Qiptschaken kénnte mit zu den mongolischen
Einfliissen auf die dgyptische Kultur der friilhen Mamlukenperiode bei-
getragen haben, die in dem Tragen mongolischer Bekleidung durch die
Aristokratie und der Anwendung mongolischen Yasa- statt islamischem
Schari'a-Rechts (s. Kap. H. 1.) ihren Ausdruck fanden. Eine andere Er-
kldrung hierfiir kénnte sein, dass manche Sultane mongolische Miitter
oder Frauen hatten. - GroBeren Einfluss auf den Anteil der Mongolen in
der Mamlukenarmee hatte die Einwanderung mongolischer freier Krie-
ger; hierauf wird weiter unten in Abschnitt 4. eingegangen.

Weniger bedeutend war die Anzahl der Mamluken aus anderen, hier

)




noch nicht genannten asiatischen Volkerschaften, aus byzantinischen
Gebieten, insbesondere dem Balkan, sowie aus den hauptsdchlich von
Bulgaren besiedelten Regionen (nord-)westlich des Schwarzen Meeres.
Wieder einige wenige Mamluken waren Armenier, Russen, Slawen,
schlieBlich auch Westeuropéer (also Christen!). Alle diese waren Ein-
zelfille; um als Gruppen in Erscheinung zu treten, war ihre Anzahl zu

gering.
Von Mamluken aus Afrika,"wie sie in den Armeen der Tuluniden, Ikh-
schididen und Fatimiden in Agypten zahlreich zu finden waren, kann in

der Mamlukenperiode keine Rede mehr sein, wohl aber von gelegent-
lich aufsissigen anderen, dunkelhautigen Militérs, die nicht Mamluken

waren (s. oben S. 15f).

Bei den Mamluken-Herkunftsangaben, so sie denn iiberhaupt iiberlie-
fert sind, ist zu beriicksichtigen, dass im Sklavenhandel die Herkunft
den Preis beeinflusste. Zum Vergleich: Fiir Qiptschaken wurden zeit-
weise 130 - 140 Dukaten gezahlt, zur selben Zeit fiir Tscherkessen 110
- 120, fiir Rumis, also Sklaven aus byzantinischen Gebieten, 90 und fiir
andere hellhdutige Sklaven 70 - 80 Dukaten. So blieb nicht aus, dass
gemogelt wurde, selbst wenn der Kauf notariell beurkundet wurde Da
alle Mamluken tiirkische Hauptnamen fiihrten, erlauben diese keinen

Riickschluss auf ihre Abstammung.

Gezwungenermalien kamen zu allen diesen Militirsklaven Militarfahi-
ge aus in Kriegsziigen eingenommenen Gebieten sowie Kriegsgefange-
ne hinzu; ihre Anzahl war sehr gering. Im Kampfe unterlegene Gegner
gefangen zu nehmen, lieBen die Umstinde nicht zu; sie wurden getotet,
Verwundete starben. Kriegsgefangenschaften ergaben sich allenfalls
aus freiwilliger Kampfaufgabe, Stadtbesetzungen oder erfolgreichen
Belagerungen, doch war auch in diesen Fillen Totung keineswegs Aus-
nahme - Beispiel: Die Totung der Kreuzritter durch Sultan Salah ad-
Din nach der Schlacht bei Hattin im Jahre 1187 (die Kreuzritter hatten
sich unter vergleichbaren Umsténden keineswegs immer anders verhal-
ten). Die Erwartung, Losegeld zu erhalten, war wichtiges Motiv, Ge-
fangene am Leben zu lassen. Immerhin: Kriegsgefangene "Franken'
sollen als Arbeitssklaven beim Bau der Roda- sowie der Berg-Zitadelle
Kairos eingesetzt worden sein; man habe sie wegen Fluchtgefahr nicht
in Syrien/Paléstina lassen wollen. Dariiber hinaus enthélt die Literatur

-98L

— < N OLe ~ I

-

B = o T R T i 7 i = (RN

pd g e e A Ay LT TS WD



- /= !

ir
SS
)a
N

1i-
er
et,
1ls
en
15-
1d-
en
mL
j€-
I\
1le
cht
\tur

hierzu keine ndheren Angaben.
4. Freie Krieger

Neben Mamluken stellten freie Krieger einen groBen, zeitweise den
groBten Teil der dgyptischen Armee. Einige kamen als "Freikorps", an-
dere in Gruppen, wieder andere einzeln, viele mit Familie, aus angren-
zenden Regionen als friedliche Einwanderer (wafidiyya) nach Syrien,
wo sie vom Sultan in die Armee aufgenommen wurden.

Frithe Militir-Immigranten waren die zahlreichen Kurden in der dgyp-
tischen Armee der Ayyubiden. Die Kurden sind iranischer, nicht tiirki-
scher Abstammung und sprechen nicht-tiirkische Dialekte. Der Kurde
Schirkuh (gest. 1169) aus Eriwan hatte es zum Armeefiihrer Nur ad-
Dins, des méchtigen seldschukischen Atabeks von Aleppo und Dama-
skus, gebracht und durch Erfolge gegen die Kreuzritter Ruhm erlangt.
Noch berithmter wurde sein Neffe Salah ad-Din (geb. 1138?, gest.
1193), der Begriinder der dgyptischen Ayyubiden-Dynastie. Beide hat-
ten offenbar bei den Kurden Sogwirkung ausgeldst, denn zahlreiche
Landsleute folgten ihnen nach.

Weniger friedlich kam Anfang des 13. Jh. eine kurdische Gruppe aus
Khwarizmien (auch Choresm), die mit mehr als 10.000 Reitern samt
Familien in Syrien einfiel. Ende des 11. Jh. war in der Region siidlich
und westlich des Aralsees ein Khwarizmien genanntes Herrschaftsge-
biet entstanden und hatte sich ostwirts nach Zentralasien und westlich
bis in das Gebiet der Qiptschaken ausgedehnt (daher befanden sich
auch Qiptschaken unter ihren Kriegern). Unter dem Druck der Mongo-
len verlagerte sich Khwarizmien nach Iran. SchlieBlich zerfiel es und
seine Heere zogen planlos im Vorderen Orient umher. Der Ayyubiden-
Sultan as-Salih (1240-49) gewann die Khwarizmier fiir die Kémpfe ge-
gen seine syrischen Vettern. Diese Truppen waren es, die im Jahre
1244 Jerusalem den Christen fiir immer entrissen, nachdem es 1229
aufgrund des Verhandlungsgeschicks des Staufenkaisers Friedrich II.
wieder in christliche Hinde gelangt war. Dieselben Khwarizmier trugen
bald danach maBgeblich zu dem vernichtenden Sieg as-Salihs iiber das
frinkisch-damaszenische Heer bei Gaza bei. As-Salih siedelte die
Khwarizmier schlieBlich an der Mittelmeerkiiste an, um diese gegen
Franken und Seeriduber zu sichern, zugleich aber auch, um die Khwa-

=201




rizmier von den Stidten fernzuhalten. Sie gebardeten sich indessen auf-
sissig. Keine Gelegenheit lieBen sie aus, sich durch Pliinderungen zu
bereichern und durch wildes Brandschatzen Schaden zu stiften. Des-
halb wurden sie nun iiber das Land verstreut umgesiedelt.

Aus Khwarizmien stammte Sultan Qutuz ( 1259-60); die Mutter von Sultan Berke
Khan (1277-79), Sultan Baybars' Sohn und fiir kurze Zeit sein Nachfolger, kam
ebenfalls aus Khwarizmien.

Wenig spiter folgte auf die Khwarizmier eine andere Welle von kurdi-
schen Kriegern, 3.000 Reiter samt Familien aus dem von den llkhan-
Mongolen eingenommenen Schahrazur in Westiran. Diese Schahrazu-
ri wurden zunéchst im Raum Gaza in Palistina angesiedelt, kriegs-
tiichtige Ménner aber nach Kairo weitergeleitet. Hier verwickelten sie
sich in die Intrigen der frithen Mamlukenperiode, gerieten dabei mit
den Mamluken in Konflikt und wurden von diesen daraufhin ausge-
schaltet. Noch fiir das Jahr 1270 wird von einem Schahrazuri-Regiment
der Halga berichtet. Sonst traten Kurden in Agypten nicht mehr hervor.

Als friedliche Krieger kamen in der Mamlukenperiode, besonders den
Regierungszeiten der Sultane Baybars (1260-77) und Kitbugha (1294-
96) immer wieder freie Mongolen ins Land. Sie hatten ihre Heimat
verlassen, um Unterdriickung, Stammesfehden oder schlichtweg armli-
chen Lebensverhiltnissen zu entgehen. Oder der Wohlstand Agyptens
zog sie an. Fiir den Kampf der Mamluken gegen die Ilkhan-Mongolen
brachten diese Krieger ideale Voraussetzungen mit, denn sie waren na-
turgemiB mit der Mentalitit und den Kampfmethoden ihrer Landsleute
vertraut. So nahm im Jahre 1262 Sultan Baybars, ohnehin bekannt fiir
seine Aufgeschlossenheit gegeniiber Mongolischem, 200 Soldner mit
Familien, im darauffolgenden Jahr weitere 1.300 und wieder ein Jahr
spiter sogar 3.000 Reiter aus dem Reich der Ilkhan-Mongolen auf. Di¢
erste Gruppe empfing er mit offenen Armen und ernannte einzelne ihrer
Fiihrer zu Emiren. SchlieBlich wurde ihm der Zustrom zu stark und ef
zeigte Zuriickhaltung. An Baybars' Erfolgen gegen die auch nach ihrer
Niederlage von Ain Dschalut (1260) immer wieder nach Syrien vorsto-
Benden Ilkhan-Mongolen, gegen die restlichen isma'ilitischen Assassi
nen in Syrien (1272) und gegen die Kreuzritter wird seinen mongolk
schen freien Kriegern groBes Verdienst zugesprochen.




sie
mit

Unter Sultan Kitbugha (1294-96), selbst ilkhan-mongolischer Abstam-
mung, kam eine neue Welle freier Ilkhan-Mongolen mit 10 - 18.000
Pferden. Der Sultan lieB jedoch nur ihre 100 - 300 Fiihrer nach Kairo
weiterziehen. Hier wurden sie zum Arger von Mamluken und Einhei-
mischen trotz anhaltender Hungersnot iippig versorgt; Kitbugha kostete
dies den Thron. Die anderen wurden mit ihren Familien und dem Vieh,
das sie mitgebracht hatten, in Syrien angesiedelt, nicht in den Stédten,
sondern, wie zuvor die Khwarizmier und Schahrazuri, an der Kiiste, um
sie gegen Einfille iiber das Mittelmeer zu sichern.

Alle diese Einwanderer konnten als Freie nicht Mamluken werden.
Wenn trotzdem einige in Mamlukeneinheiten oder sogar in die Leibgar-
de aufgenommen wurden, so nur, weil sie besonders tiichtig schienen;
da ihre Ausbildung nicht derjenigen der Mamluken entsprach, blieben
ihre Aufstiegschancen aber gering. Generell wurden eingewanderte
Krieger der Halqa-Truppe (s. Kap. D. 4.) zugefiihrt, wo groBere Grup-
pen von ihnen separate Finheiten bildeten. Innerhalb der Halqa lag der
Status der mongolischen Einwanderer anfangs wegen ihrer kriegeri-
schen Qualititen iiber demjenigen anderer Truppen. Der Fiihrer der von
Kitbugha aufgenommenen wurde Emir zweiter Klasse. - Der Nieder-
gang des Ilkhan-Mongolenreichs brachte die Einwanderung aus dieser
Region zum Versiegen. Das Gewicht der wafidiyya- Militdrs innerhalb
der Halga ging nun aus Mangel an Nachschub zuriick, der Niedergang
der Halqa nahm so seinen Anfang.

Exkurs: Andere Volker der Region

In Zusammenhang mit den ersten Kreuzziigen machten sich Seldschuken einen
Namen. Sie waren auf die Ghuzz zuriickgehende Tiirken, die unter dem Namen
ihres Stammvaters Seldschuk in die Geschichte eingingen. Mitte des 9. Jh. hatten
sie sich von den aus Zentralasien nach Westen vordringenden Ghuzz abgesetzt
und durchstreifien das Abbasidenreich in weitrdumigen Beuteziigen bis nach
Anatolien. Im Verlaufe des 10. Jh. nahmen sie den Islam an. 1055 ergriffen Sel-
dschuken unter Toghrilbeg (gest. 1063) von Bagdad, Residenz des Kalifen und
Hauptstadt des den gropten Teil der islamischen Welt umfassenden Abbasiden-
reiches, Besitz. Als korrekte Muslime akzeptierten sie den Kalifen als religioses
und formelles Staatsoberhaupt, doch iibernahmen sie die Staatsfiihrung. lhre
Fiihrer trugen - eine Neuerung - den Titel "Sultan". 1071 gelang dem Seldschu-
ken-Sultan Alp Arslan (1063-73) im Kampf um Anatolien bei Mantzikert unweit
des Van-Sees ein vernichtender Sieg iiber Byzanz (der Kaiser wurde gefangenge-

Saies




nommen), von der es sich nie mehr erholte. Bald teilten die Seldschuken das Ab-
basidenreich in mehrere kleinere Fiirstentimer auf. Die Rum-Seldschuken in
Anatolien und die Grofseldschuken unter Zengi, dann seinem Sohn Nur ad-Din
als Atabeks von Aleppo und Damaskus machten sich im 12. Jh. als Kampfer ge-
gen die Kreucritter einen Namen. Gegen Ende des Jahrhunderts verloren die
Fiirstentiimer der Seldschuken zuncchst im Osten, dann auch im Westen als Fol-
ge der Feldziige der Khwarizmier und schlieflich der Mongolen Dschingis
Khans ihre Selbstindigkeit. Die Nachfolge des grofseldschukischen Atabeks Nur
ad-Din iibernahm Agyptens Sultan Salah ad-Din, der damit Syrien, soweil es
nicht unter frinkischer Herrschaft stand, in Agypten einbrachte. Danach sind die
Seldschuken weder militirisch noch politisch in Erscheinung getreten.

Die Osmanen traten erst spdter in die Geschichte ein. Sie gehen auf eine der
oben genannten tiirkischen Volksgruppen zuriick. Nach dem Zerfall der Mongo-
lenreiche der Dschingis Khan-Nachfahren im 14. Jh. traten sie zuerst im nordli-
chen Anatolien als (keineswegs friedliche) Nachbarn der Seldschuken in Erschei-
nung. Ein Machtvakuum ermoglichte es dem Stammesfiihrer Ertogrul und nach
ihm seinem Sohn Osman 1., spdter namensgebender Stammvater der Osmanen, in
Inneranatolien ein Sultanat zu errichten, das sie bald auf Kosten des byzantini-
schen Kaiserreiches bis zum Marmara-Meer in die Ndihe von Konstantinopel und
etwa ab 1326 dariiber hinaus in den Balkan hinein ausweiteten. In ihrem Herr-
schafisbereich entfalteten sie eine starke, expansive, betont von sunnitischem Is-
lam gepragte Macht. 1453 gelang es ihnen nach zuvor vergeblichen Versuchen,
Konstantinopel einzunehmen. Bald verlegten sie ihre Residenz in diese Stadl.
1516 eroberten die Osmanen Syrien, 1517 schlieflich Agypten und stiegen damit
zur fiihrenden islamischen Weltmacht auf.

In mittelalterlichen Berichten wird oft von Sarazenen gesprochen. Dies ist die
Bezeichnung, die sich im christlichen Europa des Mittelalters fiir Muslime der
Mittelmeeranrainerldnder und (andere) Araber eingebiirgerte. Aufgrund der Be-
richte der Kreuzritter iiber hdufige muslimische Seerduberiiberfille sowie, spd-
ter, der Eroberung von Mittelmeerinseln sowie Einfdllen in Gebiete an den nord-
lichen Kiisten des Mittelmeeres galten die Sarazenen im christlichen Westeuropd
als gefiirchtete Feinde.

Die Kreuzritter, ihre Nachfahren im Vorderen Orient und die christlichen West-
europder wurden von den Muslimen generell als Franken bezeichnet.




Ab- B.
1 in
Din

Der Sklavenhandel
1. Die Sklavenhandelswege

die  Sklaven spielten im Mittelalter fiir den Welthandel eine wichtige Rolle,
Fol- wenn auch nur fiir bestimmte Regionen. Sie wurden als Ware angese-
"815 " hen wie andere Handelsgiiter. Die Sklaven kamen prinzipiell aus unter-
iv Z; entwickelten Gebieten. Hauptabnehmer waren die hochentwickelten
! die Regionen der islamischen Welt. Deshalb war zu beriicksichtigen, dass

nach islamischem Recht Muslime, Christen und Juden als Angehérige

einer "Buchreligion" nicht versklavt werden durften. Wichtige Abneh-

der mer waren aulerdem die italienischen Mittelmeerstidte und schlieBlich
:5;)1 - fiir die Landwirtschaft - die heute spanischen Mittelmeerinseln.

hei- Drei GroBregionen versorgten den internationalen Handel mit Sklaven:
ach Osteuropa, Afrika und Siidrussland/Westasien.

n, in

tini-  Im frithen Mittelalter war Osteuropa das bedeutendste Sklavenreser-

' und
lerr- mi% i/,
n Is-

hen, e

tadl.
lamit

1 die
> der -
r Be- NG Pechina \ S > CHORES- 3¢, .'
Spd‘ . Samerkand
word-
iropd

-~

Buchara

=== Grenzen der Islamischen Welt %
o6 Kastrationszentrum

West- o Hauptabsatzmarkt
0

2000 km

Handelswege osteuropéischer Sklaven (Lombard)

voir. Als, den nach Osteuropa vordringenden deutschen Missionaren,
Rittern und Siedlern weit voraus, Hindler die Gebiete jenseits der deut-
schen Reichsgrenzen zu durchstreifen begannen, ergriffen diese die

59




Chancen des Sklavenhandels, an dem die viel hsher entwickelte islami-
sche Welt als Abnehmer sehr interessiert war. Es waren Slawen, die in
diesen Gebieten lebten. Von hier kamen die hellhdutigen Sklaven der
arabisch sprechenden Welt. Man nannte sie sagaliba (von s-ql-b = nie-
derwerfen, s. auch Exk. "Mamluk" S. 7). Slawe und Sklave wurden so
im Arabischen Synonyme, eine Erklarung fiir die noch heute in vielen
Sprachen fortbestehende Wortihnlichkeit.

Die Hauptroute der Sklaven aus Osteuropa verlief iiber Koblenz oder
den Nordrand der Alpen nach Verdun, dann nach Arles/Narbonne am
Mittelmeer, von hier per Schiff zur iberischen Halbinsel nach Almeria
im islamischen Andalusien und endete in Cordoba, der westlichen Me-
tropole des internationalen Handels. Viele Sklaven blieben in dem rei-
chen Andalusien, viele andere wurden nach dem Maghreb, nach Agyp-
ten und schlieBlich Mesopotamien mit Bagdad als Hauptstadt des Ab-
basidenreiches und Metropole des islamischen Ostens weitergeleitet. -
Eine andere Route fiihrte Sklaven aus Osteuropa iiber Prag oder Re-
gensburg nach Venedig; diejenigen, die nicht in Italien blieben, wurden
von dort per Schiff nach Alexandria (Kairo/Fustat), dem Maghreb oder
Konstantinopel weitergeleitet. - Eine dritte Route fiihrte Sklaven aus
dem nérdlichen Russland zundchst nach Kiew und von dort entweder
nach Konstantinopel oder via Kaspisches Meer/Aralsee nach Bagdad. -
SchlieBlich wurden Sklaven aus den finnischen Wildern und dem obe-
ren Wolgagebiet iiber die Region Kaspisches Meer - Aralsee nach Bag-
dad gebracht. Von Bagdad wurden osteuropiische Sklaven bis in ferne-
re Regionen Asiens weiter gehandelt.

Von den iiber Verdun geleiteten mannlichen Sklaven - sie stellten die
grofte Quote - wurden so viele kastriert, dass sich mit sagaliba die
Vorstellung "Eunuch" verband. Verdun war fiir seine flieBbandahnliche
Kastrierung weithin bekannt. Auch die anderen Sagaliba-Strome fiihr-
ten iiber Kastrierungszentren, doch war in diesen Fillen nicht nur die
7ahl der Sklaven, sondern auch der Anteil der Kastrierungen geringer.
Trotz ihrer fiir die damaligen Verhiltnisse insgesamt beachtlichen An-
zahl erlangten die slawischen Sklaven, kastriert oder nicht, weder in
Andalusien und dem Maghreb, noch in den 6stlichen Bestimmungsre-
gionen politische Bedeutung, im Abbasidenreich schon deshalb nicht,
weil sie nicht zum Militdr kamen.

_— o ©

e yd A)Y) R NT

“ =y by g guis juym



ler
am
ria
fe-

yp-
\b-

Re-
den
der
aus
der

be-
ag-
me-

die
 die
iche
tihr-
- die
ger.
or 10

osre-
icht,

Die meisten Sklavenhédndler Europas waren Juden. Durch auf Juden
hinweisende Namen (z. B. Judenau, Judenburg) sind einige ihrer dama-
ligen Handelsniederlassungen in Osterreich und auf dem Balkan noch
heute als solche zu identifizieren. Den jiidischen Héndlern, heimatlos,
kamen nicht nur ihre politische Neutralitit, ihre (in umfassendem Sin-
ne) Flexibilitdt und damit einhergehend ihre Sprachkenntnisse zugute;
als Nichtchristen trafen sie zudem nicht in gleichem MaBe die mit dem
Sklavenhandel verbundenen christlich-religiésen Restriktionen.

Die Sklavenquelle Osteuropa kam etwa im 11. Jh. mit der Verbreitung
des Christentums, der deutschen Kultur und der deutschen Besiedlung
zum Versiegen. Auch wurden die Landbewohner den neuen Herren fiir
die Landwirtschaft unentbehrlich. Abgesehen davon trat um diese Zeit
fiir den internationalen Handel mit ménnlichen Sklaven die militdrische
Qualifikation in den Vordergrund. Fiir Kriegsdienst brachten die bo-
denstindigen Slawen nicht die gewiinschte Veranlagung mit. Dadurch
verlor der Sklavenhandel das Interesse an den Osteuropdern.

Ein anderes groBes Sklavenreservoir war Afrika. Afrikanische Militér-
sklaven erlangten in Agypten nie politische Relevanz; Sultan Salah ad-
Din konnte sich der von den Fatimiden iibernommenen friih entledigen.
Beachtlich dagegen die Zahl der afrikanischen Zivil-Sklaven; mit ihnen
befasst sich Kap. G. 3.

Hauptreservoir fiir Militdrsklaven wurde etwa vom 13. Jh. an Siidruss-
land/westliches Zentralasien, also das Gebiet, das sich von den Step-
pen nordlich des Schwarzen Meeres und des Kaspischen Meeres bis
zum Hindukusch erstreckt, mit anderen Worten: Qiptschak und Tscher-
kessien. Hierauf wurde bereits oben in Kap. A. 3. eingegangen.

2 . Die Stadt Kaffa/Krim

Fiir den Sklavenhandel aus diesen Gebieten bot sich die Halbinsel Krim
im nordlichen Schwarzen Meer als Knotenpunkt an. Schon vor den
Kriegsziigen, die Dschingis Khans Mongolen Anfang des 13. Jh. weit
iiber Siidrussland und die Ukraine hinaus gefiihrt hatten, waren Sklaven
iiber die Krim nach Syrien und Agypten verkauft worden, wenn auch
nicht in groBer Zahl. Die in Wellen anbrandende Bedrohung durch die
Mongolen, aber auch anhaltende innere kriegerische Verwicklungen
lieBen die Nachfrage des Vorderen Orients und Agyptens nach Mili-

351~




tarsklaven - sie mussten hellhdutig sein - aus dem Hinterland des
Schwarzen Meeres stark ansteigen.

Die dadurch wachsende Bedeutung der Krim fiir den Sklavenhandel
wurde begleitet von der kréftigen Belebung, die der internationale Han-
del im 13. Jh. mit dem Ende der Kreuzzugsira erfuhr. Der Fernhandel
iiber die groBen Handelsrouten, die in Ost-West-Richtung Asien mit
Westeuropa ("Seidenstraen"), sowie in Nord-Siidrichtung Nordeuro-
pa/Russland mit dem Vorderen Orient, Agypten und Ostafrika verban-
den, verzeichnete einen gewaltigen Aufschwung. Im Ost-West-Handel
hatte Bagdad als Hauptstadt des Abbasidenreiches eine zentrale Rolle
gespielt. Der Mongoleneinfall Dschingis Khans und dann die Zersto-
rung Bagdads im Jahre 1258 durch die Mongolen Khan Hiilagiis hatten
die iiber diese Stadt filhrenden Routen unterbrochen; der Fernhandel
musste sich neue suchen. So geriet das Schwarze Meer mit seinen Ha-
fen auf der Halbinsel Krim unabhingig vom Sklavenhandel in das Fa-
denkreuz des Welthandels.

Die aufbliihenden italienischen Handelsstidte, allen voran Genua und
Venedig, erkannten die sich bietenden Mdglichkeiten bald. Sie ver-
stirkten ihre Flotten, die sie in Zusammenhang mit den Kreuzziigen
und die dadurch belebte Handelsschifffahrt ausgebaut hatten, weiter
und dehnten ihre Aktivititen iiber das Ostlichen Mittelmeer hinaus in
das Schwarze Meer aus. Auf diese Weise stellten sie fiir den internatio-
nalen Handel eine effiziente Seeverbindung zwischen den westlichen
und siidlichen Mittelmeerliandern und den Gebieten nérdlich und dstlich
des Schwarzen Meeres her und verbesserten fiir den Fernosthandel den
Anschluss an den Westen.

In den von Dschingis Khan zunzchst nur oberflichlich unterworfenern
Gebieten hatten um 1239 Nachfahren begonnen, sich als Landesherren
zu etablieren. Als sie dann um 1260 Dschingis Khans Erbe aufteilten,
fiel Siidrussland mit dem Qiptschak und der Krim an die so genannte
Goldene Horde, wihrend ein anderer Zweig, die "Ilkhan-Mongolen",
den Irak und Iran iibernahmen (s. auch S. 27).

Agypten war an guten Beziehungen zu der Goldenen Horde interessiert,
weil es darauf angewiesen war, aus deren Reich seinen Bedarf an hell-
hautigen Militirsklaven zu decken. Das stieB bei der Goldenen Horde

436/

< O O o< oAy g

o N o TR 7 2 R oy

p—

[l il el § (=)

D < O 00O &= TN



des

ndel
Jan-
ndel

mit
uro-
ban-
ndel
olle
rsto-
atten
ndel

Hi-
, Fa-

und
ver-
igen
eiter
1S in
atio-
chen
tlich
| den

enen
errel
ilten,
annte
en",

siert,
hell-
Jorde

auf Gegenliebe, nicht nur, weil es fiir sie profitabel war, sondern auch,
weil sie mit ihren siidlichen Vettern, den Ilkhan-Mongolen, auf dem
KriegsfuBe stand und Agypten als westlicher Nachbar der Ilkhan-Mon-
golen geeignet sein konnte, diese zur Entlastung der Goldenen Horde
in Schach zu halten. Bis zum Untergang der Goldenen Horde im 15. Jh.
wurden deshalb freundschaftliche Kontakte zwischen den Sultanen
Agyptens und den in Sarai an der unteren Wolga residierenden Khanen
der Goldenen Horde gepflegt. Hochrangige Gesandtschaften mit wert-
vollen Geschenken wurden immer wieder ausgetauscht. Korrespondenz
des Goldene Horde-Khans Berke (1257-1267) mit Sultan Baybars we-
gen des Sklavennachschubs fiir die dgyptische Armee ist erhalten.

Die Ausdehnung ihrer Schifffahrtsaktivititen in das Schwarze Meer
bedeutete fiir die italienischen Mittelmeerstiddte Ausbau ihres Osthan-
dels. Auch sie hatten es nicht schwer, die Goldene Horde fiir ihre Akti-
vititen zu interessieren und fiir die Offnung ihres Reiches zu gewinnen
(wegen der Passage des Bosporus s. unten Abschn. 4). Gegen Tributzu-
sicherung erlaubte die Goldene Horde Genua bereits um 1265/66, auf
der Krim Handelskolonien zu errichten. Dies Bildung eines halbautono-
men Khanats der Krim innerhalb des Reiches der Goldenen Horde blieb
insoweit ohne Einfluss.

Urspriinglich war Sudak an der Siidkiiste der Krim - die Italiener nann-
ten es Soldaia - die bedeutendste Hafenstadt fiir die Verbindung zum
Mittelmeer. Hier wurden schon vor dem Auftreten der Italiener Sklaven
gehandelt und, wenn auch weniger durch den Bosporus als vielmehr -
wie der spitere Sultan Baybars - auf dem Landwege, durch Anatolien
in den Vorderen Orient und nach Agypten iiberfiihrt. Die Genuesen zo-
gen das 6stlich von Sudak gelegene Krimstiddtchen Kaffa (auch Keffe,
heute Feodosija) vor und bauten es als Zentrale fiir ihren Schwarzmeer-
handel aus. Noch im 13. Jh. errichteten sie dann in anderen Hafenstéd-
ten an der Siidkiiste der Krim, an den Miindungen der von Norden das
Schwarze Meer speisenden Fliisse Donau, Dnjestr, Dnjepr und Kuban
und an der dem Kaukasus vorgelagerten Kiiste des Schwarzen Meeres
ein enges Netz von Niederlassungen in Form von Kolonialstddten, Han-
delsplitzen oder fort-dhnlich gestalteten Depots. Auf dem Festland, un-
weit der Miindung des Don in das Asowsche Meer, lieBen sie sich in
Tana (heute Asow) nieder. Bald nach den Genuesen griindete auch Ve-

37




nedig in Sudak und in Tana eigene Niederlassungen. Trotz der Feind-
schaft zwischen beiden Stidten scheint man sich hier arrangiert zu ha.
ben. An der Nordkiiste des Asowschen Meeres errichtete schlieBlich
auch Pisa mit "Porto Pisano" eine freilich nicht langlebige Niederlas-
sung. Im Jahre 1342 verlor Venedig Tana nach Streit mit der Goldenen

Horde.

Kaffa wurde schnell ein michtiges Handelszentrum. Die anderen ge.
nuesischen Kolonien in der Region (die als dem ostlichen Mittelmeer-
raum zugehorig angesehen wurde), also Sudak und die zahlreichen son-
stigen Niederlassungen auf der Krim und an der Schwarzmeerkiiste
waren verwaltungsmiBig an Kaffa angeschlossen. Um den Sklavenhar:
del zentral zu organisieren, schuf Genua in Kaffa ein officium capitum
S Antonii mit Zweigstellen an anderen Handelsplidtzen. Gegen 142(
zihlte Kaffa 40.000 Einwohner. Es wurde damals mit Sevilla, der grob
ten Stadt Andalusiens, verglichen. Kaffas Hafen war bald grof3 genug
200 Schiffe aufzunehmen. Der Verteidigungsbereitschaft Kaffas wid
meten die Genuesen hochste Aufmerksamkeit und hielten seine Befesti
gungsanlagen unter Beriicksichtigung modernster Entwicklungen un
Erfahrungen sténdig auf dem neuesten Stand.

Die italienischen Handelskolonien auf der Krim waren Vielvolkersied
lungen. Sie wurden - auBer von den privilegierten, eigenen Gesetzel
unterliegenden Italienern - von (muslimischen) Tiirken und Mongole!
verschiedener Provenienz, (christlichen) Griechen und Armeniern so
wie, von alters her, Juden bewohnt. Genua hatte in Kaffa einen Konsu
als eigene, unabhéngige Vertretung; er regelte Angelegenheiten seiné
Landsleute selbstindig und vertrat Genua gegeniiber der Goldenen Hor
de. Ein fudun war im Auftrage der Goldenen Horde fiir die Muslim
zustandig. Auch von den muslimischen und jiidischen Einwohnern be
titigten sich viele als Handler. Sie sorgten fiir den Sklavennachschub
waren aber gleichermafien im eigentlichen Warenhandel engagiert. D&
Ansehen der Sklavenhindler war gering, ihre Verdienstspanne aber §
hoch, dass sie wegen ihres Reichtums beneidet wurden.

Wichtige Handelsgiiter waren neben Sklaven Silber aus Minen im Kat
kasus, Hiute, Wachs und Baumstimme, ebenfalls aus dem Kaukast
und besonders begehrt als Schiffsmasten. Hinzu kamen aus dem fem¢
ren Osten Seide, edle Wollstoffe, Elfenbein, Perlen und Edelmetalk

-38-




nd-

lich
las-
nen

ge
eer-
SOM:
iste,
han:
fum
142
rof
nug
wid:
esti

und

sied
ot ze]
yoler
NS¢
onsll
eine
Hor
slim
n be
chub

er §

Kau
kasu
fernt
otalle

Agypten bezog auch Pferde iiber die Krim. In einem Vertrag Sultan Qa-
lawuns mit Michael VIII. von Byzanz ist der Pferdetransport ausdriick-
lich behandelt. Fiir 1397 belegen Urkunden, dass Sultan Barquq 120
Pferde auf der Krim kaufte. Bezahlt wurde im Wesentlichen in Form
von Bargeld bzw. Gold; die Lieferung von Waren, auch zum Weiterex-
port, scheint keine Rolle gespielt zu haben.

Da Sklaven und Waren per Schiff nach Westen beférdert wurden und
die Schifffahrt voll in italienischer Hand lag, ergab es sich von selbst,
dass die Italiener im Westhandel der Krim die Schliisselstellung ein-
nahmen. Dementsprechend waren zunichst die Genuesen, dann, wenn-
gleich in geringerem Umfange, auch die Venezianer an dem Sklaven-
handel beteiligt. Pisa und die anderen italienischen sowie spanischen
Seehandelsstddte des westlichen Mittelmeeres traten in dieser Region
nur vereinzelt in Erscheinung.

Wie damals in allen groBeren Handelsstddten der islamischen Welt, be-
fand sich in Kaffa der Sklavenmarkt an einem zentralen, weiten Platz,
der eine ansprechende Présentation der Sklaven erlaubte. Er wurde
auch "Ausstellung" genannt. Reihen attraktiver Ladengeschifte rahm-
ten ihn ein. Der Sklavenhandel wurde von den ortlichen italienischen
Behorden streng kontrolliert, einerseits um die daran ankniipfende
Steuer zu erheben, andererseits um den Handel mit christlichen Sklaven
zu verhindern. Es geniigte, dass ein Sklave angab, Christ werden zu
wollen, um vom Konsul oder dem Bischof in Kaffa angekauft und frei-
gelassen zu werden oder zumindest Asyl zu erhalten. Jeder Sklavenkauf
musste notariell beurkundet und registriert werden. Kein Wunder, dass
den italienischen Kaufleuten ein Schwarm von Notaren in die neuen
Kolonien folgte; in Kaffa gab es zeitweise deren 38. Thnen ist es zu ver-
danken, dass noch heute eine Vielzahl von Informationen iiber die Pra-
xis des Sklavenhandels in Form von notariellen Kaufvertrdgen erhalten

, ist. Zur Identifikation wurde darin auch die Herkunft der Sklaven auf-

gefiihrt. Dass die Verkdufer dabei gerne mogelten, war schon an ande-
rer Stelle erwihnt,

Die Beziehungen Kaffas zur Goldenen Horde waren nicht immer frei
von Stdrungen. 1307 wurde es von Mongolen belagert. IThr Khan Toktai
soll daran AnstoB genommen haben, dass in seinem Land geradezu
Treibjagden auf "Tatarenkinder" veranstaltet worden seien. Acht Mona-

-39




te leisteten die Einwohner Widerstand, bis sie fluchtartig ihre Stadt ver-
lieBen, nicht ohne sie zuvor selbst in Brand gesetzt zu haben. 1322 un-
terband Khan Ozbeg zeitweilig die Ausfuhr von Sklaven nach Agypten,
weil die Agypter ihm die gewiinschte Unterstiitzung gegen die Ilkhane
verweigerten. Zu einem weiteren (voriibergehenden) Handelsstopp kam
es um 1341. Wenige Jahre spiter, als die Pest sich auszubreiten begann,
wurde Kaffa erneut von den Mongolen belagert, doch blieben sie er-
folglos (Foto Reste der mittelalterlichen Festung S. VI).

Gegen Ende des 14. Jh. setzte der Verfall der Goldenen Horde ein und
erschwerte den Handel. Die Situation der Krim-Stédte und Tanas erlitt
einen groBen Riickschlag, als der Mongolenfiihrer Timur Lenk im Jahre
1393 auf einem seiner grausamen Kriegs- und Beuteziige Tana ein-
nahm und iiber das Qiptschak weit hinaus bis an die kleinasiatische
Mittelmeerkiiste vorstieB. Auch die Krim blieb nicht verschont; 1395
wurde Kaffa zerstort. Nach dem Ende der Timur Lenk-Herrschaft und
Beseitigung der groBten Schiden lebten die Krim-Stidte weiter, wie die
Einwohnerzahlen Kaffas (s. o.) zeigen. Noch 1431 kam es zu einem
Vertrag zwischen Agyptens Sultan Barsbey mit der "Republik" Kaffa
iiber den Kauf von Sklaven und dessen Besteuerung, doch war der Nie-
dergang nicht aufzuhalten. Dann machten sich die Osmanen bemerkbar,
erst recht, nachdem sie im Jahre 1453 mit der Eroberung Konstantino-
pels die Nachfolge des untergegangenen byzantinischen Reiches ange-
treten und die Kontrolle iiber den Bosporus iibernommen hatten. Noch
drei Jahre danach gelang es Genua zwar, Kaffa durch eine hohe Lose-
geldzahlung von einer Belagerung durch die Osmanen freizukaufen,
doch wurden alle Italiener vertrieben, nachdem die Krim, zwischenzeit-
lich ein autonomes Khanat, im Jahre 1475 endgiiltig in die Hinde der
Osmanen gefallen war. Der Sklavenhandel, der sich ohnehin mehr den
Tscherkessen zugewandt hatte, ging weiter, wenn auch ohne maBgebli-
che Beteiligung stationdrer italienischer Hindler (wohl aber der italieni-
schen Flotte) und, soweit iiber das Schwarze Meer, unter Einbeziehung
der Stidte an seiner Siidkiiste. Hier iibernahm Trapezunt eine immer
wichtigere Rolle.

3. Die Beschaffung der Sklaven

Wie kamen die Hiindler an die Sklaven? Sie durchstreiften das Gebiet

A P N S S e i e S iy (-

e | 1SRN A r i Ay S Y A A e [ U R



PR =< — T 9 - R T

iet

der Goldenen Horde, insbesondere Qiptschak, Tscherkessien, Abcha-
sien, und angrenzende Regionen und nutzten sich bietende Kaufmog-
lichkeiten. Die Héndler waren zumeist Einheimische aus den lokalen
Umschlagplétzen des Sklavenhandels. Schon Ende des 11. Jh. hatten in
den Einzugsgebieten Eltern umherziehenden Handlern wegen der ver-
lockend hohen Preise Kinder zum Kauf angeboten. Immer wieder, be-
sonders dann im 14. Jh. waren Hungersnéte eine Begriindung dafiir,
dass sie Kinder hergaben. Russische Chroniken berichten von minde-
stens neun Diirreperioden im Qiptschak allein zwischen 1351 und
1371; schon zu Beginn des Jahrhunderts waren wiederholt Hungersnéte
aufgetreten - gewiss auch eine Folge der Beeintrichtigung der Land-
wirtschaft durch die driickende Herrschaft der Goldenen Horde.

Der Entschluss zum Verkauf ihrer Kinder mag den Eltern zudem durch
Geriichte oder authentische Informationen erleichtert worden sein, de-
nen zufolge es diesen im Ausland besser gehen wiirde als unter den zu
Hause herrschenden drmlichen Lebensverhiltnissen. Selbst Mongolen
verkauften eigene Kinder oder jugendliche Angehorige. Mitunter sahen
Eltern keinen anderen Ausweg, ihrer hohen Abgabenpflicht zu genii-
gen, als Kinder dem Landesherrn zu iiberlassen, der sie dann weiterver-
kaufte. Einige Landesherren verkauften auch sonst eigene Untertanen,
um an Geld zu kommen. Dass Kinder gestohlen wurden, um sie in den
Handel zu bringen, kann in diesem Umfeld nicht iiberraschen. Uberdies
wurden immer wieder gefangene Opfer von Stammesfehden an Héndler
verkauft. SchlieBlich sollen sich gelegentlich Landbewohner aus Hun-

gersnot oder wegen der erhofften Chancen selbst Sklavenhindlern an-
boten.

Dass professionelle Sklavenhéndler durch von ihnen arrangierte Beute-
ziige ("Razzien", von arab. ghazwa) Sklaven gewannen, kam vor, je-
doch, wenn man den Berichten Glauben schenkt, nur sehr vereinzelt;
die Hindler waren keine Krieger! Die Informationen iiber eine Beteili-
gung der italienischen Stidte an derartigen Razzien lauten unterschied-
lich. Einerseits wird gesagt, sie selbst hitten keine Sklaven-Razzien
veranstaltet; auch spreche wenig dafiir, daB sie Sklavenraub durch Drit-
te organisiert hitten. Andererseits sollen Italiener an Sklaven-Treibjag-
den beteiligt gewesen sein und dadurch das zuvor erwihnte Eingreifen
des Goldene Horde-Khans Toktai ausgeldst haben.

410




Aus heutiger Sicht ist bemerkenswert, dass die Uberfiih-
rung von Menschen, vorzugsweise Kindern, in die Sklave-
rei und ihre Auslieferung an die Sklavenhindler weitge-
hend in Kooperation mit der einheimischen Bevdlkerung,
zumindest deren passiver Akzeptanz erfolgte.

Die Sklaveneinkiufer verkauften die Sklaven auf nahe gelegenen gro-
Beren Handelsplitzen an GroBhéndler, die iiber Verbindungen zu den
Absatzgebieten, hauptsichlich Agypten, Italien und dem westlichen
Mittelmeerraum, verfiigten und die Uberfiihrung dorthin organisierten.
Dies geschah in Kaffa wie den anderen Handelspldtzen auf dem Markt-
platz oder auf Grund direkter Kontakte. Im 15. Jh. verloren im Zuge
des Niedergangs der italienischen Krim-Kolonien die GroBhéndler an
Bedeutung. Stattdessen schalteten sich fiir Agypten vom 4gyptischen
Sultan fest beauftragte, khawadscha genannte Héndler in den Sklaven-
handel ein. Der Vertrag des durch strenge staatliche Monopolwirtschaft
hervorgetretenen Sultans Barsbey mit Kaffa von 1431 verdeutlicht das.
Khawadscha war eigentlich Anrede-Titel fiir Christen bzw. Européer,
die Khawadschas also vermutlich Italiener.

Zum Handelsvolumen: Gegen Ende des 14. Jh., als schon viele Sklaven
aus Tscherkessien auf den Sklavenmirkten auftauchten, wurden allein
in Kaffa etwa 1.500 Sklaven jdhrlich gehandelt. Zu Beginn des 15. Jh.
sollen von hier 2.000 Sklaven jihrlich nach Agypten verkauft worden
sein. Fiir die anderen Handelsplétze liegen keine Zahlen vor, auch nicht
im Hinblick auf die Bestimmungslander. Viele Sklaven beiderlei Ge-
schlechts wurden in die westlichen Mittelmeerldnder verbracht. In den
groBeren italienischen Stddten waren sie fiir Hausdienste und Gewerbe
unentbehrlich, auf Mallorca und anderen Mittelmeerinseln stellten sie
die Landarbeiterschaft. Dies muss man beriicksichtigen, wenn man das
Gesamtvolumen des spatmittelalterlichen Sklavenhandels auf der Krim
abschétzen will.

4. Der Transfer

Die einzelnen Phasen der Abwicklung des Sklavenhandels zwischen der Krim
und Agypten, vom Erwerb der Sklaven durch den ersten Héndler bis zur Uberga-
be an den endgiiltigen Herrn, lassen sich nicht klar auseinanderhalten. In den
zeitgenossischen Berichten wird zwischen dem Einkauf am Ursprungsort, dem

-_ O

~ N SN0 = O A NS

— ey ey — e 0NN T

- O UV O O~

D



>in
Jh.
en
cht
je-
en

sie
las

om

sich daran anschliefienden Weiterverkauf (hauptsdchlich, aber nicht ausschliefs-
lich) auf der Krim, der Uberfiihrung der Sklaven nach Agypten (oder anderen
Liindern) und dem Handel dort nicht klar differenziert. Agierten die Handelnden

Jeweils auf eigene oder auf fremde (wessen?) Rechnung (anscheinend fakulta-

tiv)? Wer war fiir den Transport verantwortlich? Wer trug das hohe Transport-
und sonstige Verlustrisiko, das offenbar durch eine hohe Gewinnspanne (iiber-)
kompensiert wurde? Wer waren und welche Position hatten diejenigen, die fiir
die agyptischen Sultane im Sklaveneinkauf titig waren, einige anscheinend schon
auf der Krim? Welche Funktion hatten die Personen, die die Sklaven auf ihrer
langen Seefahrt, z. B. von Kaffa nach Alexandria, begleiteten? In wessen Auftrag
handelten sie? Waren es die Kapitine, die die Transporte fiir die italienischen
Handelshduser verantworteten, oder waren es Vertreter der Handelshduser, die
auf der Krim als Sklavenkdiufer sowie in dgyptischen Mittelmeerhafenstddten als
Sklavenverkdufer agierten? Wurden die fiir die Sultane durch ihre "Agenten” auf
der Krim gekauften Sklaven nach der Ankunft in Agypten direkt an das Schatzamt
weitergeleitet oder mussten auch sie, wie sonst iiblich, eine Auktion iiber sich er-
gehen lassen (anscheinend fakultativ)? Auf den Sklavenmdrkten in Alexandria
und Kairo wurden auch Sklaven dgyptischer Vorbesitzer "second hand" gehan-
delt. Offenbar wurde von Fall zu Fall von den unterschiedlichsten Gestaltungs-

moglichkeiten der einzelnen Handelsphasen Gebrauch gemacht.

Um die Sklaven von der Krim in das Bestimmungsland zu bringen,
hauptsdchlich Agypten und Italien, wurde der Seeweg bevorzugt; von
den Hafenstddten der Krim und - weniger bedeutend - der Nordkiiste
des Schwarzen Meeres fiihrte er durch Bosporus, Dardanellen, Agﬁi-
sches Meer und &stliches Mittelmeer nach Alexandria, seltener Damiet-
te, Rosette oder Hafenstddte Syriens. Dies war das Element der Italie-
ner.

Nachdem sie im dritten Quartal des 13. Jh. die Handelsschifffahrt zwi-
schen dem ostlichen Mittelmeer und dem Schwarzen Meer aufgenom-
men hatten, lag hier der Transport der Handelsgiiter ganz iiberwiegend
in italienischer Hand. Die italienischen Seehandelsstédte, allen voran
Genua und Venedig, hatten zu diesem Zweck im Agiiischen Meer und
dem &stlichen Mittelmeer ein Netz von Versorgungsstationen und Nie-
derlassungen errichtet. Einige nahmen Protektoratscharakter an. Die In-
seln Zypern, Kreta und Chios, nicht zuletzt Pera am Goldenen Horn ge-
geniiber Konstantinopel waren die bedeutendsten. Die Versorgungssta-
tionen waren wegen der Wetterverhiltnisse im dstlichen Mittelmeer un-
entbehrlich. Sie erlaubten den groBeren Handelsschiffen nur eine Fahrt,

48




spiter, aufgrund verbesserten Schiffbaus, immerhin zwei Fahrten im
Jahr. Auch dienten die Stationen als Zufluchtsorte angesichts der oft
von Anrainerldandern protegierten Seerduberei.

In diesem Umfeld eskalierte der Konkurrenzkampf zwischen den Erzri-
valen Venedig und Genua. Von 1353 bis 1355 und von 1378 an fiihrten
sie regelrecht Seekriege. Sie hatten sich an einem Streit um die byzanti-
nische, dem Dardanellenausgang vorgelagerte Insel Tednos entziindet.
Erst 1381 konnte der Streit durch einen Friedensvertrag beigelegt wer-
den. Genua hatte zwar, wie sich beim Ringen um Zypern zeigte, zeit-
weise die Oberhand. Noch 1354 hatte es ein Abkommen mit seinen
Landesherren, den Kreuzritternachfahren aus dem Hause Lusignan,
schlieBen konnen, die ihnen weitgehende Hoheitsrechte tiberlieBen.
Letztendlich musste Genua aber Venedig im Mittelmeer als den Stirke-
ren hinnehmen. Umso erstaunlicher das Nebeneinander beider Machte
auf der Krim, wo bis zuletzt Genua dominierte. Auch was den Handel
mit Agypten betraf, kamen die beiden Stadtstaaten miteinander aus,
wenngleich hier Venedig erfolgreicher war. - Von einer eigenen Han-
delsschifffahrt Agyptens im Mittelmeer - zur Fatimidenzeit war sie
durchaus beachtlich - konnte offenbar fiir die Mamlukenperiode nicht
die Rede sein; sie wurde ganz den christlichen Europiern iiberlassen.

Auf dem Seeweg der italienischen, also romisch-katholischen Kaufleu-
te vom Schwarzen Meer zum Mittelmeer waren die Meerengen der
Dardanellen und des Bosporus NadelShre, die zum christlich-orthodo-
xen Byzanz gehorten. Von seiner am Bosporus gelegenen Hauptstadt
Konstantinopel aus kontrollierte es dieses Tor zum Schwarzen Meer
peinlichst. Die Passage setzte deshalb das Einvernehmen Byzanz' vor-
aus. Die byzantinischen Kaiser waren im Verlaufe des IV. Kreuzzuges
(1202-04) zugunsten eines romisch-katholischen Zweiges, der "Latei-
ner", aus Konstantinopel vertrieben worden. Venedig hatte dazu maB-
geblich beigetragen, wenn dies nicht gar initiiert. 1261 konnten die By-
zantiner die "Lateiner" wieder vertreiben. Genua, Venedigs Konkur-
rent, hatte sie unterstiitzt. Es konnte sich deshalb noch im selben Jahr
mit den neuen/alten Herren von Konstantinopel im Sinne einer rei-
bungslosen Passage von Bosporus und Dardanellen arrangieren und die
Venedig von den "Lateinern" eingerdumten Privilegien iibernehmen.
Venedig hatte versténdlicherweise Schwierigkeiten, entsprechende Ar-




im
oft

Ti-
'en
1ti-
et.

>1t-
en
an,
en.
Ke-
hte
del
us,
n-
sie
cht

2Uu-
der
lo-
adt
eer
or-
3es
el-
13-
3y-
ur-
ahr
€l-
die
en.
Ar-

rangements zu erreichen, doch gelang ihm dies dank seiner starken Po-
sition im Mittelmeerhandel erstaunlich bald. Da die Italiener sich etwa
um dieselbe Zeit mit der Goldenen Horde arrangiert hatten, war fiir sie
der Weg fiir einen blithenden Schwarzmeerhandel geebnet.

Byzanz' Kontrolle der Schiffspassage erstreckte sich nicht allein auf die
Nationalitdt der Schiffe, sondern auch auf ihre Frachten und deren
Empfanger; sie durften nicht politischen Vorstellungen Byzanz' zuwi-
derlaufen. Im Hinblick auf die fiir Agypten bestimmten Frachten folgte
daraus, dass dessen politische Beziehungen zu Byzanz zumindest sto-
rungsfrei sein mussten. Dies war im Allgemeinen der Fall. Gefahr zog
auf, als Agypten sich dem Begehren Byzanz' nach Unterstiitzung in sei-
nem Streit mit der Goldenen Horde versagte, doch zog dieser Schatten
bald wieder ab. Gestiitzt wurden die beiderseitigen Beziehungen im
Ubrigen durch gegenseitige Interessen: Dem byzantinischen Patriar-
chen ging es um die ihm verbundenen, wenn auch nicht mehr zahlrei-
chen orthodoxen Christen ("Melchiten") in Agypten (s. S. 216), wiih-
rend Agypten an den Muslimen in Konstantinopel, insbesondere an Er-
richtung und Erhaltung einer Freitagsmoschee interessiert war.

Bereits 1261, dem Jahr der Riickkehr der orthodoxen Byzantiner nach
Konstantinopel, kam es zu einem ersten Handelsvertrag Agyptens mit
Byzanz; er sicherte den Transit von Militiarsklaven ab. Ein neues Ab-
kommen zwischen Kaiser Michael VIII. Paldologus von Byzanz und
Sultan Qalawun bestétigte im Jahre 1281 die Zusage, dass Genua mit
Frachten fiir Agypten den Bosporus und die Dardanellen passieren diir-
fe. Der Transport christlicher Sklaven durch byzantinisches Gebiet war
von den Zusagen ausgenommen; offenbar wurden die Kontrollen aller-
dings eher lax durchgefiihrt. Wie weit der byzantinische Einfluss auf
die Schiffspassage ging, zeigt die zeitweilige Forderung, dass Schiffe
mit einem Deck hdchstens 30 Sklaven, solche mit zwei Decks hdch-
stens 45 und solche mit drei Decks hochstens 60 Sklaven an Bord ha-
ben diirften. Diplomatische Kontakte zwischen Agypten und Byzanz
durch gegenseitige, mit wertvollen Geschenke verbundene Besuche ho-
her Gesandter erwiesen sich auch hier bis zuletzt als vorteilhaftes Mittel
der Diplomatie. So waren die Passagegebiihren kein dauerhafter Zank-
apfel.

Fiir die Schiffspassage von Konstantinopel nach Alexandria musste mit

45




einem Monat gerechnet werden, bei schlechterem Wetter oder anderen
widrigen Umstédnden dauerte sie erheblich linger. Sie beanspruchte be-
trachtlichen Frachtraum, nicht nur fiir die Unterkunft von Mannschaft
und Sklaven, sondern auch fiir andere Handelsgiiter und Verpflegungs-
vorréte. Die Sklaven sollten ja in einem Zustand am Bestimmungsort
ankommen, der einen hohen Preis rechtfertigte. Naturgemi kam es bei
der Uberfiihrung zu Ausfillen, sei es durch den Untergang von Schif-
fen, sei es durch Krankheiten - gravierend ab dem 14. Jh. die Pest -, sei
es - verstirkt ab dem 15. Jh. - durch Seerduberei. Die durchschnittliche
Verlustquote bei Sklaven wurde auf bis zu 30% geschitzt.

Nach dem Untergang Byzanz' und dem Erstarken des osmanischen
Reiches, dessen Beziehungen zu Agypten schon vor den 16. Jh. ge-
spannt waren, wurde die Passage durch den Bosporus schwieriger. Die
Osmanen erhoben ungewdhnlich hohe Gebiihren; den Transport von
Sklaven aus dem Qiptschak lieBen sie offiziell iiberhaupt nicht mehr zu
(ohne sich daran zu halten). Im Jahre 1490 musste Sultan Qaitbey von
den Osmanen nachdriicklich die Freilassung seiner Sklavenhzndler ver-
langen und noch 1516, ganz kurz vor der endgiiltigen Niederlage Agyp-
tens, warf Sultan Qansauh al-Ghauri in einem Briefwechsel dem Osma-
nen-Sultan Selim vor, Handler mit ihren Sklaven an der Reise nach
Agypten zu hindern (Selim erklirte die Schwierigkeiten im Sklaven-
handel mit dem geringen Goldgehalt der dgyptischen Miinzen).

Den Italienern wurden Handel und Transport von Sklaven auch von der
romischen Kurie (z. B. durch das Konzil von Vienne 1310/1 1) und von
ihren Heimatstidten erschwert. Handel christlicher Sklaven war ohne-
hin untersagt. Die Kreuzzugsmentalitit war mit der Vertreibung der
Kreuzritter und ihres Anhangs nach dem Fall Akkons im Jahre 1291
noch keineswegs erloschen. Jeglicher Handel mit Agypten, besonders
natiirlich der Handel mit Militirsklaven wurde den italienischen Kauf-
leuten immer aufs Neue untersagt und mit Strafe bedroht, weil er den
Kreuzzugsgegner Agypten militirisch stirke. Hinzu kam aus religiésen
Griinden die generelle Ablehnung des Sklavenhandels. Die Wirkung al-
ler Verbote blieb jedoch schwach, zumal zunehmend von der Moglich-
keit des Dispenses gegen Geld Gebrauch gemacht wurde. Andererseits
ergaben sich von &dgyptischer Seite Handelsunterbrechungen durch ge-
gen die christlichen Michte gerichtete MaBnahmen, sobald diese, wie

-46-




e-
aft
2S-
ort
el
if-
sel

en
c-
)ie
on

on
of-
P-
1a-
ch

er
on
-
er
91

1f-
en
en
-

ts

um 1365 von Zypern aus, militdrische Aktionen gegen dgyptische Ha-
fenstadte unternahmen (s. S. 72).

Eine Alternative zu dem Seetransport iiber das Mittelmeer bot der
schon vor dem Auftreten der Italiener genutzte Transport mit kleineren
Schiffen von der Krim zu einer der Hafenstiddte an der Siidkiiste des
Schwarzen Meeres, hauptsdchlich Trapezunt (Trabzon), wenn nicht von
vornherein der Landweg entlang der westlichen Ausliufer des Kauka-
sus genutzt wurde (das erklért, weshalb sich Agypten gute Beziehungen
zu den unter Mongolenherrschaft stehenden Georgiern angelegen sein
lieB). In jedem Falle folgte dann Karawanenzug durch Anatolien bis an
die kilikische Mittelmeerkiiste mit Ayas als Haupthafen fiir den weite-
ren Transport per Schiff oder iiberland nach Syrien mit dem Endziel
Agypten. Durch Anatolien zu ziehen bedeutete, immer wieder unruhi-
ge, in schneller Folge ihre Herren - Byzantiner, Ilkhan-Mongolen, Os-
manen, Turkmenen und, in der Region Kilikien, christliche (Klein-)Ar-
menier - wechselnde Regionen zu durchqueren. Das erklirt das groBe
Interesse der dgyptischen Sultane an Einflussnahme auf dieses Gebiet.
Schon Sultan Baybars engagierte sich hier; im Jahre 1285 kam es zu ei-
ner vertraglichen Regelung zwischen Sultan Qalawun und dem Arme-
nierk6nig Leon III.

Soweit die Landroute durch Ilkhan-Mongolengebiet fiihrte, soll fiir
Agypten der mongolstimmige, umtriebige Verwaltungsbeamte
Madschd ad-Din as-Sallami im Rahmen der Friedensverhandlungen,
die er im Namen Sultan an-Nasirs mit dem Ilkhan Abu Sa'id im Jahre
1323 erfolgreich abschlieBen konnte (s. auch S. 71), entscheidend zur
Losung von Probleme beigetragen haben. Der Vertrag erlaubte aus-
driicklich, im Ilkhan-Reich ungehindert Sklaven zu handeln. Der wider-
spenstige Gouverneur des Ilkhans in Anatolien versuchte zwar, den
Sklaventransport durch sein Gebiet zu verhindern, wurde aber bald er-
folgreich zur Ordnung gerufen. Uber den Sklavenhandel vom Ilkhan-
Reich aus bzw. nach dessen 1336 einsetzendem Zerfall durch dessen
Gebiet fehlen verldssliche Informationen. Da die Beziehungen Agyp-
tens zu den Italienern nicht immer storungsfrei waren und die Passage
des Bosporus zunehmend Problemen begegnete, gewann die Landroute
an Bedeutung. Welchen Anteil an den Sklaveniiberfiihrungen nach
Agypten die Landroute im Verhiltnis zu dem Seetransport durch den

=47~




Bosporus ausmachte, ist nicht ersichtlich.

Alles in Allem erwiesen sich Behinderungen des Sklavenhandels, mo-
gen sie von den Byzantinern, den Osmanen, den Klein-Armeniern, den
Ilkhan-Mongolen, dem Papst oder den italienischen Stadtoberhduptern
ausgegangen sein, niemals als so schwerwiegend, da3 sie den Mamlu-
kennachschub fiir Agypten nachhaltig hétten in Frage stellen konnen.

Ausgeschifft wurden die fiir Agypten bestimmten Sklaven in seinen
Mittelmeerhéfen am Nildelta, ob sie nun zur See durch den Bosporus
kamen oder nach Uberlandpassage in Ayas/Kilikien oder an der syri-
schen Kiiste eingeschifft worden waren. Mit Abstand wichtigster Ziel-
hafen war Alexandria. Hier endeten die einschldgigen Aktivititen der
Européer. Auch Landkarawanen hatten oft Alexandria zum Ziel. Alex-
andria war neben oder sogar vor Kairo Zentralmarkt des dgyptischen
Sklavenhandels. Der Verkehr von den &gyptischen Mittelmeerhéfen
nach Kairo oder sonst in das Innere Agyptens war Muslimen vorbehal-
ten. Ausldndische Schifffahrt auf dem Nil und Handelsniederlassungen
im Binnenland hatten schon die Ayyubiden untersagt; eine Niederlas-
sung Pisas in Kairo aus der Fatimidenzeit hatten sie geschlossen.

5 . Alexandria (al-Iskandariyya)

Im Jahre 331 v. C. von Alexander dem Grofen gegriindet, wurde Alexandria die
Hauptstadt Agyptens, fiihrte jedoch nach dem Untergang der Ptolomder politisch
nur noch ein Schattendasein. Herausragend blieb dagegen sein Ansehen als Stdit-
te der Kultur und der Wissenschafien, in den frithen Jahren des Christentums
symbolisiert durch den Sitz eines seiner insgesamt drei Patriarchen. Die theolo-
gischen Auseinandersetzungen, die 451 nach dem Konzil von Chalkedon mit der
Abspaltung der "Kopten" von den "Griechisch-Orthodoxen" endeten, fiihrten in
die Isolation. 642 wurde Alexandria erstmals, 646 endgiiltig von den arabischen
Muslimen unter General 'Amr ibn al-'As erobert; er zog es jedoch vor, in Fustat
im Landesinneren eine neue Hauptstadt zu errichten (s. Kap. F. 1.). Im Jahre
1260 verlegte der koptische Patriarch seinen Sitz von Alexandria nach Alt-Kairo
(frither Babylon) in die Ndhe von Fustat.

Von seiner Griindung an war Alexandria eine bedeutende Hafen- und Handels-
stadt. Sein 140 m hoher, gewaltiger Leuchtturm, 280 v. C. auf einem Felsriff der
der Stadt vorgelagerten Insel Pharos errichtet, galt bis zu seinem Einsturz durch
Erdbeben im Jahre 1303 als eines der sieben Weltwunder; an seiner Stelle legte
Sultan Qaitbey 1447 ein Fort an, heute ein beliebtes Touristenziel.




Pharos war schon friih mit dem Festland durch einen Damm verbunden. Er glie-
derte das Hafenbecken in zwei Teile: der éstliche, wegen der Riffe fiir grofiere
Schiffe nur mit Lotsen zugdnglich und deshalb leicht zu kontrollieren, war in der
Mamlukenperiode den christlichen Europdern, der westliche, mit einer Kette ab
gesperrt, den Muslimen vorbehalten.

Fort des Sultans Qaitbey (1468-86) in Alexandria

Ein immer wieder von Versandung bedrohter Kanal verband das Meer durch die
Stadt hindurch und iiber den Mareotis-See mit dem Nil. Sieben Tage musste man
rechnen, um Waren vom Hafen nach Kairo zu befordern. - Alexandria war auch
Anlaufstelle fiir die Mekkapilger aus Andalusien und aus dem Maghreb, die mei-
;ten reisten iiber See an und setzten von hier aus ihre Reise meist iiber Kairo
ort.

Ein anderer bedeutender Mittelmeerhafen im Nildelta war Damiette (Dumyat)
am ostlichen Nilarm. Es wurde hauptsdchlich von der syrischen Kiiste aus ange-
fahren. Zwei Mal versuchten die Kreuzritter vergeblich, von hier aus Agypten zu
schlagen. Nachdem Sultan Baybars aus militirischen Griinden die Nilanbindung
hatte einddmmen lassen, fiel die Bedeutung Damiettes zuriick. - Rosette (Ra-
schid), Hafenstadt im Schatten Alexandrias an der westlichen Nilmiindung, spiel-
te fiir die Mittelmeerschifffahrt nur eine Nebenrolle.

Alexandria hatte Anfang des 14. Jh. etwa 65.000 Einwohner (zum Ver-

- 49 -




gleich: Kairo etwa um dieselbe Zeit mehrere Hunderttausend), darunter
ca. 10% sich angeblich nur widerwillig einordnende Juden (fiir das 15.
Jh. soll die Anzahl der Juden in Alexandria 10% der Anzahl der Chri-
sten ausgemacht haben). Der Bevolkerungsriickgang durch die Pest und
im Jahre 1365 durch die Flucht vor den Kreuzrittern Konig Peters 1.
von Zypern (s. S. 72) konnte infolge bald einsetzender Wirtschaftsbele-
bung teilweise ausgeglichen werden, so dass die Einwohnerzahl Ende
des 14. Jh. immerhin noch 50 - 60.000 betrug. - Die 6ffentliche Verwal-
tung Alexandrias wurde in der Mamlukenperiode ganz von Kairo aus
bestimmt. Im Jahre 1327 fiihrte eine zu strenge Regulierung zu einer
Art Aufstand der Notablen - im mamlukischen Agypten einmalig! Als
Folge der Ereignisse des Jahres 1365 wurde der Distrikt Alexandria in
eine Provinz aufgewertet, der nunmehr statt eines wali im Range eines
Emirs zweiter Klasse ein Gouverneur (na'ib as-saltana) im Range eines
Emirs erster Klasse vorstand.

Alexandria kam in der Mamlukenperiode neben der traditionell groBen
Wirtschaftskraft Agyptens zugute, dass mit der Konsolidierung der po-
litischen Verhiltnisse im Vorderen Orient und Fortschritten im Schiff-
bau sich der Handel iiber das Mittelmeer kriftig belebte. Alle bedeuten-
deren Handelsnationen unterhielten in Alexandria Niederlassungen. Sie
waren in einem der zahlreichen (sg.) funduq (italienisch fondaco, grie-
chisch pandokeion, byzantinisch fundax = Zollspeicher) genannten Ge-
schifts-, Wohn- und Lagerhéuser untergebracht. Fiir 1483 werden u. a.
vier "frankische", zwei venezianische, ein genuesischer und ein katala-
nischer funduq aufgefiihrt. Der Handel der nicht-muslimischen Kauf-
leute fand ausschlieBlich in ihren Fundugs statt; auBerhalb der Hafen-
stidte zu handeln, war ihnen untersagt. Ausldnder durften nur in Fun-
dugs ihres Landes oder in direkt benachbarten Gebiduden wohnen; wei-
terreisenden Landsleuten dienten die Fundugs als Gasthof. Burgartige
Anlage der z. T. fiir damalige Verhéltnisse riesigen Gebdude - einige
enthielten Kirchen - versinnbildlichte ihre Schutzfunktion. Nachts so-
wie um die Zeit des Freitagsgebets wurden die Fundugs der nicht-mus-
limischen Nationen durch dgyptische Wachen abgeriegelt.

Der 1249 gescheiterte VII. Kreuzzug Ludwigs IX. (s. S. 61f.) hatte die
Vertreibung aller Italiener aus Alexandria zur Folge, doch gewann, wie
auch spater immer wieder, das dgyptische Interesse am AuBenhandel




ter
15.

Ind
5 1.
le-
1de
al-
AUS
ner
Als
L in
nes
nes

Ben
po-
iff-
en-
Sie
rie-
3e-
. al
1la-
uf-
en-
un-
vei-
ige
ige

us-
die

wie
del

wegen der Versorgung des Landes und der aus ihm iippig sprieBenden
Einnahmen der Staatskasse oberhand. So konnten bald zunichst die Ve-
nezianer, dann auch die Genuesen zuriickkehren. 1290 kam es mit ih-
nen zu neuen, spéter von Fall zu Fall modifizierten Handelsvertrdgen.
Die Rechte der groBeren Handelspartnerstaaten gingen so weit, dass ih-
nen ein Konsul als Vertreter ihrer Regierung und zur Regelung von
Streitigkeiten untereinander mit eigener Justiz zugestanden wurde. Er
war zugleich Représentant ihrer Landsleute gegeniiber den dgyptischen
Behorden und galt als solcher diesen gegeniiber fiir seine Landsleute
verantwortlich.

Die Einnahme Alexandrias durch Peter 1. von Zypern im Jahre 1365 (s.
S. 72) brachte erneut einen empfindlichen Riickschlag, doch setzte sich
auch jetzt wieder das Interesse am Handel durch. In der Folgezeit kam
es immer wieder zu ernsten Stérungen des Handels mit den Européern,
sei es wegen krasser Rechtsbriiche einzelner Europier, sei es wegen
iiberzogener Besteuerung oder mit Staatsmonopolismus verbundenem,
extremem Wirtschaftsdirigismus von Seiten Agyptens. HeiB waren die
Spannungen besonders in den Regierungszeiten der von Geldnéten be-
sonders geplagten Sultane Faradsch ibn Barquq (1399-1405/1405-
1412) und Barsbay (1422-1438, s. auch S. 184f.).

Daneben waren die heimischen gewerblichen Aktivititen Alexandrias
und seines Umlands beachtlich. Gewerbetreibende nutzten das reiche
Angebot an Rohstoffen des Nildeltas sowie an importierten Rohwaren
und trugen dadurch zur Wirtschaftsbliite von Stadt und Land bei. Von
tausenden Gewerbebetrieben ist die Rede. Schwerpunkt war die Textil-
verarbeitung (Seide, hochwertige Wolle, Leinen), danach die Herstel-
lung oder Verarbeitung von Schmuck, insbesondere Korallen aus dem
Roten Meer und importierten Edelsteinen. Fiir den Einzelhandel gab es
zahlreiche Sugs; Flohmairkte durften nicht fehlen.

Zuriick zum Sklavenhandel: Sofort nach der Ankunft von Schiffen in
den &gyptischen Hafenstidten gingen Beamte an Bord, um Schiff, Per-
sonen und Waren aufzunehmen und die félligen Abgaben auf Waren
und Personen zu erheben. Unverziiglich hatten sie dem zusténdigen di-

wan in Kairo (und damit dem Sultan) mittels Brieftauben zu berichten,
wenn Militdrsklaven angekommen waren. Betreten und z. T. auch Ver-
lassen des Landes waren genehmigungs- und meist abgabenpflichtig.

=5y s




Einreisende und Schiffsbesatzung begaben sich nach der Ankunft in
den Fundugq ihres Landes. Fiir Importwaren standen staatliche Lager-
hallen zur Verfiigung, fiir Sklaven gab es einen besonderen Fundug.

Fiir die Sklaven, die nicht fest fiir den Sultan bestimmt waren, setzte
dann der iibliche Handel ein. Ein Direktverkauf von Importwaren, also
auch der Sklaven, war untersagt; erst gegen Ende der Mamlukenperiode
lockerte sich dies. Der Kaufvorgang vollzog sich auktionsméBig iiber
amtliche Agenten, einheimische Makler, bei einfacheren Handelsgiitern
auch iiber von Hindlern engagierte offentliche Ausrufer. Dieses Ver-
fahren ermdglichte eine umfassende Kontrolle des Handels durch den
Marktinspektor (s. S. 198f.) und erleichterte die Steuererhebung. Der
Handel mit Militarsklaven war durch Abgabenbefreiung privilegiert.

Das Zahlenverhiltnis der importierten ménnlichen und weiblichen
Sklaven war in etwa ausgeglichen. Das Interesse an méannlichen Skla-
ven richtete sich zwar hauptsichlich auf Militdrsklaven, doch wurden
minnliche Sklaven auch zum zivilen Einsatz gesucht. Die Nachfrage
nach weiblichen Sklaven wurde dadurch beeinflusst, dass die Mamlu-
ken Sklavinnen aus ihren Herkunfisregionen als kiinftige Ehefrauen,
Konkubinen oder sonst fiir ihren Harem wiinschten. Kiufer waren Per-
sonen, die im Auftrage des Sultans, von Emiren oder anderen Agyptern
handelten. Zustindige Behorde des Sultans war das Schatzamt (bayt
al-mal); ein tadschir al-mamalik iiberwachte den Sklavenhandel fiir
den Sultan. Fiir die Emire handelten Angehorige, sonst professionelle
Agenten. Wie sich aus der Stirke der Emirstruppen (s. S. 90) ergibt,
ging es dabei um beachtliche GroBenordnungen.

In der Bedeutung als Handelsplatz fiir Sklaven war Kairo mit Alexan-
dria vergleichbar. Die Sklaven, die von vornherein fest fiir den Sultan
bestimmt waren, wurden von den Mittelmeerhéfen unverziiglich dort-
hin gebracht und kamen zunichst in fiir sie vorgesehenen Khanen un-
ter. Der Chronist al-Magrizi (1364-1442) berichtet, dass sich im Khan
Masrur in Kairo ein groBer Sklavenmarkt befand. Er enthielt zwei fiir
Militarsklaven reservierte Sile, zwischen ihnen eine "Bank", wohl eher
Podium, Theke oder Schreibtisch, wo iiber das weitere Schicksal der
Sklaven entschieden wurde. In der Burdschi-Zeit wurde der Khan Mas-
rur aufgegeben. Unter Sultan Qansauh al-Ghauri gab es in der Néhe des




[~

0
le
o1

r-

cr

Khan al-Khalili einen Sklavenmarkt.
6. Die ersten Jahre
6. 1. In der Kaserne

Am Ziel angelangt, kam es fiir die neuen Militérsklaven darauf an, wer
sie gekauft hatte. Wer Gliick hatte, wurde direkt in den Hof des Sultans
iibernommen, als Gefahrte gleichaltriger Sultansséhne oder als Anwir-
ter fiir die Leibgarde. Dies waren jedoch Ausnahmen. Die meisten
Sklaven kamen zum Militdr. Anfang des 15. Jh. sollen die Sultane etwa
2.000 Sklaven im Jahr gekauft haben, doch wurde diese Zahl keines-
wegs jedes Jahr erreicht. Sie wurden in die Kaserne in der Zitadelle ge-
bracht, wo schon die Kadetten der vorigen Jahrginge sowie die ausge-
bildeten und iibernommenen Mamluken lebten. Ein Teil der neuen Mi-
litarsklaven ging an Emire.

Die Militdrsklaven des Sultans wurden unter Beriicksichtigung ihrer
ethnischen Herkunft in Ausbildungseinheiten aufgeteilt. Mit Kadetten
gleicher Herkunft zusammen zu sein, erleichterte es den meist sehr jun-
gen Neuankémmlingen, sich in den ihnen véllig fremden Verhiltnissen
zurechtzufinden, und schuf eine Basis fiir den spiter so wichtigen Ka-
meradschaﬁsgelst (khuschdaschiyya, s. unten S. 56). Sodann wurden
sie in eines der zwolf Kasernengebédude eingewiesen, von denen Jedes
bis zu tausend Mann aufnehmen konnte. Hier erhielten die Kadetten ei-
ne schlichte Kadettenuniform.

Jede Gruppe Kadetten hatte einen khadim at-tabaqa. Khadim, eigent-
lich "Diener", war die géingige Bezeichnung fiir Eunuchen; tabaqa, hier
in der Bedeutung eines Gebdudeabschnitts, stand auch fiir (Ausbil-
dungs-) Einheit. Dem khadim at-tabaga oblag es, die ihm zugewiese-
nen Kadetten zu betreuen. Er war fiir die Erziehung, das Wohlergehen
und den Lebenswandel seiner Zoglinge verantwortlich und hatte sie ge-
gen Ubergriffe zu schiitzen. Es kam durchaus vor, dass sich Sultane
persdnlich von der Angemessenheit der Lebensverhéltnisse ihrer Ka-
detten iiberzeugten. Bei Paraden und Appellen fiihrte der khadim at-ta-

baga seine Gruppe an. Einer oder mehrere Eunuchen standen ihm zur
Seite. Parallel wurde jedem Kadetten ein #lterer Mamluk (agha) als ei-
ne Art Pate zugewiesen. Zwischen den Kadetten einerseits, dem k#a-

588




dim at-tabaga und dem agha andererseits entwickelte sich oft eine die
Ausbildungsphase iiberdauerndes Autoritéts- und Solidarititsbezie-
hung, die im spéteren Leben wichtig werden konnte.

Vorgesetzter der khudam at-tabaga war der muqaa’dam at-tibag, ein
Eunuch, der fiir alle Mamluken und Kadetten eines Kasernengebéudes
zustindig war. SchlieBlich gab es einen Kommandanten der gesamten
Kaserne, den muqaddam al-mamalik as-sultaniyya (Vorgesetzter der
Sultansmamluken), auch er ein Eunuch. Er war in der Regel Emir zwei-
ter Klasse und hatte einen Stellvertreter. Der Kasernenkommandant war
fiir die Beachtung der Kasernenordnung durch alle Militdrs in dem ge-
samten Kasernenkomplex verantwortlich. Seine Aufsicht und Befehls-
gewalt erstreckten sich damit nicht nur auf die Kadetten und die Sul-
tansmamluken, sondern auch auf die Halqa, soweit sie in der Kaserne
untergebracht war, und auf die militérischen Hilfskrifte einschlieBlich
der eunuchischen Funktionére.

6. 2. Die Ausbildung

Der khadim at-tabaga war auch fiir die Ausbildung der Kadetten ver-
antwortlich, iibernahm aber die Hauptfécher nicht selbst. Sie bestand
aus Islam-Unterricht und Militirausbildung,

Der Islam-Unterricht stand am Anfang. Er galt zunédchst dem Lesen,
Schreiben und Rechnen und dann den Grundregeln der Schari'a mit der
Pflichtenlehre. Lehrer waren 'Ulama. Dem Islam-Unterricht wurde fun-
damentale Bedeutung beigemessen. Hinter ihm stand das Ziel, die Ka-
detten davon zu iiberzeugen, dass ihnen durch den Islam aus finsterem
Heidentum der Weg der Erleuchtung gewiesen werde. Sie sollten da-
durch zu enthusiastischen, opferbereiten Muslimen geformt werden.
Bei den jungen Kadetten, die, in drmlichen Verhéltnissen aufgewach-
sen, die Trennung von Familie und Heimat und Monate einer be-
schwerlichen, gefahrvollen Reise hinter sich hatten, fiel dies auf frucht-
baren Boden.

Die Islamisierung der Kadetten erfolgte ohne Zwang. Dessen bedurfte
es schon deshalb nicht, weil sie an Religion wenig mitbrachten und sich
in ihrem neuen, der Erziehung und Ausbildung gewidmeten Lebensab-
schnitt keine Alternativen boten. Selbst bei den Tscherkessen, die - mit
christlichem Hintergrund (s. S. 26)? - erst in fortgeschrittenerem Alter

S

= —ge < e -



fte
ch
b-
nit
jer

kamen, war Zwang nicht nétig. Nach der Freilassung nahmen die Mam-
luken ihr Leben lang die Regeln des Islams ernst, wenn sie sich auch
keineswegs immer danach verhielten. Thre islamische Einstellung fand
spater bei den Fiihrungspersonlichkeiten vielfiltigen Ausdruck (s. Kap.

L).

Parallel wurde den Kadetten als angehenden Mamluken des Sultans die
Verpflichtung zu lebenslanger, iiber Gehorsam hinausgehender Treue
gegeniiber ihrem Herrn eingeimpft. Sie hatten ihm aus innerster Uber-
zeugung dankbar dafiir zu sein, dass er sie aus dem Nichts zu Wiirde
und Ansehen gefiihrt habe und fiir sie sorge.

Die Militdrausbildung setzte ein, sobald sich der Kadett dem Erwach-
sensein ndherte. Von intensivem, eisernem Drill war sie begleitet. Na-
turgemdB gehorte dazu die Unterweisung im Gebrauch von Bogen,
Lanze und Speer; durch Ubungen mit dem Schwert wurde sie abge-
schlossen. Parallel wurde dem Reiten und dem sonstigen Umgang mit
dem Pferd und seiner Pflege einschlieBlich Veterindrkunde grofe Be-
deutung beigemessen, Fahigkeiten, die in den vielfdltigen Reitturnieren
(s. Exk. S. 99f.) vertieft wurden. Die dgyptische Militdrausbildung der
Mamluken galt damals in der ganzen Welt als beispielhaft, ihre milité-
rische Qualifikation dementsprechend als hervorragend.

Wihrend der Ausbildung erhielten die Kadetten weder Sold, noch Rii-
stung oder eigenes Pferd, allenfalls ein geringes Taschengeld. Thre Trai-
ningspferde waren, von den Pferden der Mamluken getrennt, in einem
besonderen Stall untergebracht.

Insgesamt war das Kasernenleben fiir die Kadetten auch in den Begleit-
‘umstédnden sehr hart. Lauter junge Ménner, oft sehr unterschiedlichen
Alters - viele noch halbe Kinder, andere jugendlich, wenige andere er-
wachsen - auf engstem Raume zusammengepfercht und fiir den Kampf
gedrillt! Vielleicht im selben Gebdude unausgelastete, sich iiberlegen
fihlende, kampfeslustige Krieger. Wenn die Mamluken nicht gerade
im Einsatz waren (in der Burdschi-Zeit immer seltener), lag die Gefahr
von Ubergriffen, ja "Explosionen" nur allzu nahe. Die sprichwdrtliche
Rohheit, ja Brutalitit der Mamluken, vom Gegner gefiirchtet, aber
schrecklich fiir die ihnen fremde Zivilbevlkerung, findet in ihren frii-
hen Lebenserfahrungen eine Erklirung.

-55-




Ein nicht zu unterschitzender, durchaus gewollter Nebeneffekt des
strengen Lebens in der Kaserne war, dass sich innerhalb der tabaga ein
enger Kameradschaftsgeist, khuschdaschiyya, im Sinne persdnlicher
Verbundenheit, Loyalitit, ja Hilfsbereitschaft entwickelte. Das gegen-
seitige Vertrauen, das er schuf, wirkte iiber die Freilassung hinaus fort,
auch wenn sich die Wege trennten. Er bildete - neben der Bmdung an
frithere oder gegenwirtige Herren - einen bedeutsamen Faktor im Le-
ben jedes Mamluken und ist zugleich einer der Schliissel zum Ver-
stindnis des Mamlukentums. Im Kriege bildete die aus der khuschda-
schiyya folgende gegenseitige Verbundenheit ein wichtiges Geriist fiir
gegenseitigen Beistand. Der Lebenslauf des Sultans Barquq (s. S. 6)
zeigt beispielhaft, dass diese kameradschaftliche Verbundenheit auch
von Anderen unterstellt wurde. Stand ein Sultan vor der Aufgabe, einen
Stab zu bilden oder Mamluken seines Stabes zu befordern, konnten sei-
ne khuschdaschi davon ausgehen, bei der Auswahl bevorzugt zu wer-
den, weil sie des Vertrauens des Sultans gewiss waren. Allerdings ver-
leitete khuschdaschiyya auch zu Intriganz und Neid der einzelnen
Gruppen gegeneinander. Zu oft erlagen khuschdaschi eines Miachtigen
der Versuchung, die Uberlegenheit ihres Herrn gegeniiber anderen
Mamluken auszuspielen und sich cliquenhaft in inneren Kampfe zwi-
schen Emiren und Sultan zu engagieren. Eine Nebenwirkung des Bin-
dungsnetzes der Mamluken soll gewesen sein, dass spéter ihre Bin-
dungsfihigkeit gegeniiber der eigenen Familie unterentwickelt blieb.

Neben den Bindungen gegeniiber dem Herrn und den "khuschdaschi” zeigte sich
im Alltag eine Affinitdit der Mamluken gleicher Herkunft, von Anfang an beson-
ders deutlich bei den tscherkessischen. Sultane und Emire schenkten ihren
Landsleuten eher Vertrauen als anderen und bevorzugten sie manchmal noch vor
"khuschdaschi" anderer Herkunft. - Der Herstellung oder Untermauerung ver-
lasslicher Beziehungen diente ferner die Verheiratung von Téchtern. Sultane
oder Emire hoffien, wenn sie eine Tochter einem anderen zur Frau gaben oder
einen Sohn mit der Tochter eines anderen verheirateten, sich dadurch den
Schwiegersohn bzw. den Schwiegervater des Sohnes zu verpflichten (was Sultan
Baybars misslang, der eine seiner Tochter mit dem spditeren Sultan Qalawun ver-
heiratete, s. S. 69). Dieser Weg war auch in der Aufenpolitik im Verhdltnis zu
auslandischen Potentaten beliebt.

Uber die Dauer der Ausbildung liegen keine prédzisen Zahlen vor, ge-
schitzt wird sie auf prinzipiell sieben bis zehn Jahre. Jedenfalls muss-

-~ o MmM\'7Z <ol e

= s



’n
or

e
I

in

1/}

(4

)

ten die Kadetten bei ihrem Abschluss erwachsen sein. Als es infolge
der Pestausfille und in der Burdschi-Zeit auch sonst darum ging, das
Heer schneller aufzufiillen und Kosten zu sparen, wurde die Ausbil-
dungszeit auf bis zu fiinfzehn oder gar nur zwolf Monate, wenn nicht
noch weniger, verkiirzt. Dies schien moglich, weil mehr Kadetten als
zuvor bereits erwachsen waren, wenn ihre Ausbildung einsetzte; man-
che hatten schon im Berufsleben gestanden. Sie lernten ihr Militirhand-
werk schneller, waren aber weniger bildungsfihig und formbar als die
jiingeren Jahrgédnge. Die Qualitit ihrer Ausbildung ging dadurch deut-
lich zuriick. Auch die Disziplin war nicht wie bei den anderen. Die mi-
litarische Schlagkraft litt darunter merklich. Allerdings bot sich, von
den letzten Monaten der Mamlukenperiode abgesehen, weniger Gele-
genheit, sie unter Beweis zu stellen.

Die Ausbildung endete mit der Freilassung (khardsch), Ubernahme in
die Armee und zeremonieller Vereidigung. Diese Akte bildeten einen
Wendepunkt im Leben des Mamluken. Der Kadett war nun in die
Mamlukenkaste aufgenommen. Seinem Namen wurde der Name des
Freilassenden zugefiigt und kennzeichnete damit gegeniiber Jedermann
die daraus resultierende lebenslidngliche Bindung (s. hierzu auch s. 18).
Die Freilassung wurde in einem feierlichen Appell verkiindet. Jeder der
etwa 150 bis 500 teilnehmenden Kadetten erhielt ein Freilassungszerti-
fikat. Es ist anzunehmen - Angaben hierzu liegen nicht vor -, dass nicht
alle Kadetten freigelassen und als Mamluken in die Sultanstruppe iiber-
nommen wurden; sie blieben Sklaven und wurden als Hilfspersonal, z.
B. als Knappen, eingesetzt oder an Emire verkauft.

Die Militdrsklaven, die die Emire gekauft hatten, wurden, wie deren
ausgebildete Truppe, von ihren Herren in der Nihe ihrer Residenz un-
tergebracht, gegebenenfalls also auBerhalb der Zitadelle in der Stadt
oder, wenn der Emir als Gouverneur in einer der Stiddte des Vorderen
Orients residierte, ebendort. Erziehung und Ausbildung der Emirs-Ka-
detten entsprachen im Prinzip derjenigen der Kadetten der Sultane,
konnten jedoch kaum gleichwertig sein, weil den Emiren nicht die glei-
chen Moglichkeiten zur Verfiigung standen. Allerdings taten die Emire
schon aus Eigeninteresse in dieser Hinsicht ihr Bestes, weil ihre Mam-
luken auch ihrem Schutze dienten und sie bei Kriegseinsétzen fiir Mis-
serfolge ihrer Truppe verantwortlich gemacht werden konnten. Da die

ST




hoherrangigen Emire iiber bessere Moglichkeiten verfiigten als die an-
deren, kamen Kadettenerziehung und -ausbildung bei ihnen derjenigen
der Sultansmamluken einigermaBen nahe. Ohne ein Minimum an Aus-
bildung konnten naturgemiB auch die Mamluken niedrigrangiger Emire
nicht auskommen. An die Ausbildung schlossen sich auch bei den Emi-
ren die Freilassung, Ubernahme und Vereidigung an.

Freilassung und Ubernahme #nderten die durch die Abhingigkeit vom
Herrn vorgegebenen Lebensbedingungen der Mamluken zunichst nicht
wesentlich. Dass sie sich auch danach noch ihren Kameraden der Aus-
bildungszeit, ithren khuschdaschi, verbunden fiihlten, wo immer die
Einzelnen schlieBlich untergekommen waren, wurde bereits erwihnt.
Die einfachen Mamluken blieben in der Kaserne; sie durften sie weiter-
hin nicht verlassen. Kontakte mit der Bevilkerung waren strikt unter-
sagt. Aus der Zeit Sultan an-Nasirs wurde berichtet, dass immerhin die
in der Zitadelle kasernierten Mamluken gruppenweise unter strenger
Aufsicht zum wochentlichen Bad in Hammame in der Stadt gefiihrt
wurden; das war etwas Besonderes. Von Fall zu Fall ergab sich die
Maoglichkeit, in der Stadt zu wohnen, besonders fiir dltere Mamluken
sowie fiir diejenigen, die (mit Genehmigung) geheiratet hatten. Um die
Zitadelle zu entlasten, veranlassten besonders Sultan Kitbugha (1294-
96) und nach ihm andere Sultane verstirkt, dass von dieser Moglichkeit
Gebrauch gemacht wurde. Unter Sultan Barquq wurde die Kasernie-
rung weiter gelockert. Das Gros der einfachen Mamluken und der unte-
ren Emirsrénge blieb jedoch in der Zitadelle.




C. Streifzug durch die Geschichte

S T :
N V&3 smyma il ks o Tabeiz
S Sie || [T e . )

&
b2, Takiit oo Hamadan_
*al-‘Ang

« " Bagdad
Kerbela¥. g "« ~oWaslt

yal-Hilla. §
Nagaf® < 7" % H:Jwa‘yz

—

0 200 400 600 800 1000 km

Rasiliden

P

Das Mamlukenreich im 13. Jh. (Gronke)
1. Kgypten vor der Mamlukenherrschaft

Die Expansionswelle des friihen Islams erreichte Agypten in den Jahren
639-41. Unter dem Kalifen 'Umar (534-44) eroberte der Heerfiihrer
‘Amr ibn al-'As das Land, ohne auf nennenswerten Widerstand zu sto-
Ben, und fligte es dem islamischen Herrschaftsbereich ein. Fustat, siid-
lich des spateren Kairo und wenig landeinwirts des alten rémisch-by-

B =




zantinischen Nilforts Babylon gelegen, wurde nun zum Herrschafts-
zentrum. 'Amr ibn al-'As folgten von den Kalifen eingesetzte Statthal-
ter. Heraus ragten Ahmad ibn Tulun mit seinen Nachfolgern (868-905)
sowie al-Ikhschid mit seinen Nachfolgern (935-969), die offen eine Un-
abhéngigkeitspolitik gegeniiber Bagdad betrieben. Diese fand ihre so
nicht erwartete Vollendung, als im Jahre 969 Truppen der isma'ilitisch-
schi'itischen Fatimiden vom Maghreb aus das in Anarchie verfallene
Agypten miihelos in Besitz nahmen. Fiir ihren Kalifen al-Mu'izz griin-
dete ihr General Dschauhar die Stadt al-qahira (Kairo), die bis heute
Agyptens Hauptstadt geblieben ist. Al-Mu'izz' (isma'ilitisch-schi'iti-
sche) Nachfolger beanspruchten auch den (iiberwiegend sunnitischen)
Vorderen Orient und trugen dadurch zu den Wirren bei, die Anlass fiir
die Kreuzzugsbewegung gaben. Agypten wurde so - neben den Rum-
Seldschuken in Anatolien und den GroBseldschuken in Syrien - einer
der Gegner der Kreuzritter.

Das bald nach der Eroberung Jerusalems im Jahre 1099 von den Kreuz-
rittern etablierte gleichnamige Kénigreich wandte deshalb seine kriege-
rischen Aktivititen in der Folge immer wieder gegen Agypten. Schwa-
che Herrscher und innere Machtkampfe lihmten Agyptens Abwehr-
kraft. Um dem Heer Jerusalems zuvorzukommen, sandte im Jahre 1167
Nur ad-Din, der méchtige Atabek von Aleppo und Damaskus, seine
Truppen unter dem Kommando von Schirkuh ibn Schadli nach Agyp-
ten. Als Schirkuh 1169 starb, fiihrte sein Neffe Salah ad-Din Yusuf ibn
Ayyub (in Europa als "Saladin" bekannt) den Feldzug fort. Obwohl
Sunnit, gelang es ihm, auf friedliche Weise die Herrschaft zu iiberneh-
men, indem er zunichst unter dem schiitischen Fatimiden-Sultan al-
'Adid das Amt des Wesirs antrat und nach dessen Tode im Jahre 1171
den Sultans-Thron bestieg. Als der Atabek Nur ad-Din im Jahre 1174
in Damaskus starb, trat Salah ad-Din auch dessen Nachfolge an und
fiihrte dadurch Agypten und den Vorderen Orient zusammen. Der Kalif
in Bagdad kam nicht umbhin, Salah ad-Din als autonomen Statthalter
Agyptens und Nachfolger Nur ad-Dins im Vorderen Orient anzuerken-
nen.

In Fortsetzung des Kampfes gegen die Kreuzritter schlug Salah ad-Din
1187 bei Hattin (unweit des Sees Genezareth) ihr Heer vernichtend.
Vom Wasser abgeschnitten war es vor Durst kaum mehr zu Widerstand

60

[N Y S T Y T o 7 B oV 7 e N - T

o e bt e ommd bemd T o Semd



7
16

n
hl

71
74
nd
lif
er

)in
d.
nd

in der Lage; die Saladin vorgefiihrten Gefangenen, nahezu die gesamte
Kreuzritterschaft, wurden getotet. Bald danach fiel Jerusalem. Noch
heute wird Salah ad-Din (gest. 1193), der zeitweise in dem englischen
Konig Richard Lowenherz einen markanten Kontrahenten gefunden
hatte, im Vorderen Orient als Idealgestalt verehrt.

Im Rahmen einer Erbregelung iiberlieB Sultan al-'Adil (1200-18), der
seinem Bruder Salah ad-Din wenige Jahre nach dessen Tod gefolgt
war, die Stddte des Vorderen Orients, soweit sie sich nicht in Hdnden
der Kreuzritter befanden, nahen Verwandten. Dass sie entgegen seiner
Vorgabe dann den Vorrang seines Sohnes und Nachfolgers al-Kamil
(1218-38) nicht anerkannten und sich zudem gegenseitig ihre Herr-
schaft streitig machten, loste immer wieder Kdmpfe aus. Ungeachtet
dessen gelang es al-Kamil 1221, die nach fehlgeschlagenen diplomati-
schen Verhandlungen erneut in Agypten eingefallenen Kreuzritter zu-
riickzudringen. Sie waren 1218 bei Damiette gelandet und iiber al-
Mansura gegen Kairc vorgeriickt; ihnen wurde zum Verhéngnis, dass
die Agypter die Nildimme 6ffneten. In die européische Geschichte ging
al-Kamil dadurch ein, dass er 1229 dem Staufenkaiser Friedrich II. Je-
rusalem auf etwas mehr als zehn Jahre mit der Maflgabe der Freiheit
der Religionsausiibung, des freien Zugangs der Muslime zum Felsen-
dom und der Entmilitarisierung iiberlief und dadurch einen friedlichen
Ausgang des VI. Kreuzzuges ermdglichte. Erst 1244 ging Jerusalem,
nun endgiiltig, fiir die Christen verloren.

Den heftigen Bruderkampf, der um die Nachfolge al-Kamils entbrann-
te, konnte sein Sohn as-Salih Nadschm ad-Din (1240-49) dank des Ein-
satzes seines Elite-Regiment tiirkischer, spater "bahriyya” genannter
Mamluken (s. S. 118) fiir sich entscheiden. As-Salih starb 1249, als er,
bereits todkrank, gegen das Heer des VII. Kreuzzugs unter Konig Lud-
wig IX. von Frankreich ausriickte. Es war, wie 1218 das Kreuzritter-
heer Jerusalems, bei Damiette an Land gegangen. Wiahrend Ludwig
(zaudernd) nach al-Mansura vorriickte, weilte as-Salihs Sohn und
Thronerbe Turanschah im fernen Mesopotamien. As-Salihs Witwe und
Turanschahs Stiefmutter Schadscharat ad-Durr iiberbriickte dezent die
Vakanz, bis Turanschah, eilends zuriickgekehrt, als neuer Sultan den
Kampf gegen die Kreuzritter fortsetzen konnte. Den agyptischen Trup-
pen gelang es 1250, der durch eine Epidemie geschwéchten Armee

61~




Ludwigs den Nachschub abzuschneiden und sie bei al-Mansura ver-
nichtend zu schlagen. Der kranke Konig musste sich ergeben und spéter
gegen hohes Lisegeld freikaufen; bis zu seiner Riickkehr nach Frank-
reich im Jahre 1254 nahm er von Akkon aus Einfluss auf die Geschicke
der geschrumpften Kreuzritterstaaten. Turanschah, ohnehin wegen sei-
nes Lebenswandels unbeliebt, machte sich die Mamluken seines Vaters
dadurch zu Feinden, dass er, wie sie meinten, zu ihren Lasten die Trup-
pe bevorzugte, die er aus Mesopotamien mitgebracht hatte. Wenige Ta-
ge nach der Schlacht bei al-Mansura ermordeten sie ihn. Die spéteren
Sultane Agtay und Baybars sollen dabei eine mafigebliche Rolle ge-
spielt haben. Turanschah hinterlieB keine Sohne, sodass sich die Frage
der Thronfolge stellte.

Exkurs: Wer wird Sultan? Die Thronfolge

Eine klare Regel fiir die Nachfolge auf dem Sultansthron gab es die ganze Mam-
lukenperiode hindurch nicht. Immer wieder fiihrte das Thronfolgeproblem zu
blutigem Zwist und Biirgerkrieg, oft von Mord begleitet. Auch aus dem tatsdchli-
chen Ablauf lassen sich klare Nachfolgeregeln nicht ableiten. Was sich zeigte,
war eine ungeloste Konkurrenz zwischen der traditionellen dynastischen Erbfol-
ge und dem nomadisch geprdgten Oligarchie-Prinzip der Sultanswahl durch die
mdchtigsten Mamlukenfiihrer.

Das dynastische Thronfolgeprinzip hatte die der Mamlukenperiode vorangehen-
den islamischen Herrschafissysteme bestimmt. Es besagt, dass dem Herrscher
ein ndchstes Familienmitglied nachfolgt. Naturgemdf neigten ihm die jeweils re-
gierenden Sultane zu. Eine Schwdiche dieses Prinzips war, dass es nach damali-
ger Auffassung nur einen Rahmen vorgab, aber nicht festlegte, wer unter mehre-
ren Anwdrtern Anspruch auf die Nachfolge hat (im christlichen Europa ent-
wickelte sich die Primogenitur - Vorrang des dltesten Sohnes - erst im Laufe des
Mittelalters). Die Mamlukensultane hatten oft nicht nur mehrere Soéhne, die mit-
einander konkurrierten, sondern diese oft von mehreren Frauen. Zudem waren
die Sohne, wenn die Thronfolge aktuell wurde, nicht selten sehr jung, wenn sie
nicht gar noch im Kindesalter standen. Sie konnten dann die Herrschaft zundchst
nicht selbst ausiiben, und es wurde notwendig, einen Emir als Regenten ("ata-
bek" oder "na'ib as-saltana”) zu bestellen. Das dynastische Prinzip lief zudem
auch den Throniibergang auf einen Bruder zu.

Die mdchtigen Mamlukenemire, die ja meist aus Landern mit nomadischer Tra-
dition stammten, setzten sich, ebenfalls naturgemdp, fiir das oligarchische Prin-
zip ein und vertraten demzufolge den Standpunkt, der Sultan sei im Verhdltnis
zu ihnen lediglich "primus inter pares"; der neue Sultan miisse infolgedessen ei-

16D

LA 0O 2= O Ny

T N XN Y SN Wy~

vng LN SN e e IS e B o

! i ey S e by faas R YDA

[



CT'S

e-

ge

zu
[i-
te,
0l-
fie

nis

ner der ihren, also Mamluk mit mamluktypischem Hintergrund sein und bediirfe
der Wahl durch sie, zumindest ihrer offiziellen Anerkennung in Form des Gefolg-
schafiseids. Diese Auffassung lief auf einen Dynastiewechsel hinaus. Weil sie
nicht als heidnische Sklaven aus dem Ausland gekommen, sondern als freie Mus-
lime im Lande geboren und hier in wohlbestallten Verhdltnissen aufgewachsen
waren, galten Sultansséhne in den Augen der mafgeblichen Emire nicht als
Mamluken (s. auch S. 19f). Wenn sich das oligarchische Prinzip gerade in der
Burdschi-Zeit ofter durchsetzte, erkldrt sich dies daraus, dass zu jener Zeit viele
Emire nicht mehr so jung als Militdrsklaven ins Land gekommen, stdrker von ih-
rem bisherigen Lebensweg geprdgt und selbstbewusster waren. Hintergrund der
Forderung, dass der neue Sultan von Emiren zu wdhlen sei, war vermutlich
auch, dass hohe Emire ihrerseits der Ernennung oder der Anerkennung durch
den Sultan bedurften und dieser dafiir allgemeiner Ubung entsprechend Mamlu-
keneigenschaft verlangte. Abgesehen davon bot das oligarchische Prinzip Gele-
genheit, bei Sultanswahlen Erwartungen finanzieller Art deutlich zu machen und
so Vermégen und Macht zu mehren.

Ungeachtet fehlender Mamlukeneigenschaft der Sultanssohne konnte das Dyna-
stie-Prinzip immer wizder die Oberhand gewinnen. Nur sieben von 24 Sultanen
der Bahri-Zeit waren echte Mamluken; in der Burdschi-Zeit waren es mehr,
nimlich 16 von 27. Diese statistischen Angaben verlieren freilich an Aussage-
kraft, wenn man die unterschiedliche Amtsdauer und die tatscchlichen Machtver-
hdltnisse bedenkt. In der Bahri-Zeit, dfter noch in der Burdschi-Zeit lieflen ndm-
lich die Emire als Ubergangslosung minderjcihrige Sultanssohne formell die
Thronfolge antreten, wiihrend einer der ihren die Regentschaft iibernahm, mog-
lichst um dann selbst den Thron zu besteigen. Deshalb sagen Auflistungen der
Sultane der Mamlukenperiode nur sehr begrenzt etwas dariiber aus, wer tatsdch-
lich die Herrschaft innehatte. Immerhin konnte sich die Familie des Sultans Qa-
lawun (1279-90), obwohl ja schon Qalawuns Séhnen die Mamlukeneigenschaft
fehite, vier Generationen hindurch auf dem Thron, wenn auch ldngst nicht immer
an der Macht halten. In der Burdschi-Zeit, gelangten Sultanssohne kaum noch
langerfristig auf den Thron. Dazu trug auch bei, dap die Iqta'-Einkiinfte der An-
gehorigen der Sultane nun stark reduziert wurden und ihnen dadurch die finan-
ziellen Mittel fehlten, fiir ihre Anspriiche Machtpositionen aufzubauen.

Einige Sultane regierten recht lange, so die Sultane Baybars (1260-77), Barquq
(1382-89/90-99), Barsbey (1422-38), Qaitbey (1468-86 = 28 Jahre!) und
schlieflich Qansauh al-Ghauri (1501-16). Besonders eindrucksvolles Beispiel
fiir die Thronfolgeprobleme waren die offiziellen Amtszeiten des am ldngsten von
allen regierenden Sultans, des Qalawun-Sohnes an-Nasir Muhammad: 1293-94
war er im Kindesalter Marionettensultan; dann 1298-1308 familienfremde Sulta-
ne ablésend Schatten-Sultan, bis es ihm 1309 von selbstgewdhitem Exil im pald-
Stinensischen Kerak aus gelang, den Thron zuriickzugewinnen und 32 Jahre bis

6=




zu seinem natiirlichen Tode im Jahre 1342 zu regieren.

Léingere Amtszeit nutzten einige Sultane, die Thronfolge eines Sohnes vorzube-
reiten. Sie wdbhlten die Emire, die spdter als "Kurfiirsten" in Frage kommen
konnten, unter dem Gesichtpunkt aus, dass sie bei anstehender Thronfolge in ih-
rem Sinne votieren wiirden, und suchten sie an sich zu binden (was sich aller-
dings mitunter im Nachhinein als Irrtum erwies). So erkldrt es sich, daf3 gerade
auf die ldnger regierenden Sultane Sohne folgten, wenn auch oft nur fiir kurze
Zeit oder nur, solange sie Marionetten in den Hdinden geschickter Emire blieben
(die Emire bendtigten ihrerseits Zeit fiir die Bildung von Mehrheiten). Eine effi-
ziente Nachfolge blieb z. B. Sultan an-Nasir trotz besonders vieler Regierungs-
Jahre versagt; in schneller Folge gelangten eine grofie Zahl von Séhnen und En-
keln auf den Thron, bis schlieflich der tscherkessische Mamluk Barquq die
Macht an sich riss.

Mitunter glaubte ein Sultan, seine Nachfolge dadurch sichern zu konnen, dass
er das Heranwachsen unerwiinschter Nachfolgeaspiranten abfing. Manche Sul-
tane der Burdschi-Zeit behandelten deshalb oder aus Furcht vor Umsturzversu-
chen Sohne ihrer Vorgdnger mit grofer Hdrte. So kam es dann vor, dass Sultans-
sohne des Vorgdngers, die als besonders gefihrlich galten, ins Gefdngnis in Ale-
xandria geworfen wurden. Von Sultan Barsbey wird berichtet, dass er Sohne frii-
herer Sultane zwang, die Zitadelle zu verlassen und in der ihnen bis dahin frem-
den Stadt Kairo zu leben; mit den neuen Lebensverhdltnissen nicht vertraut,
scheiterten die meisten bei ausschweifender Lebensfiihrung.

Standen die Zeichen auf Sultansnachfolge durch einen Emir, verlagerte sich das
Problem auf die Frage, wer konkret den Thron erhalten solle. Gleichstand ge-
gensdtzlicher Vorstellungen oder Missgunst konnte dazu fiihren, dass man sich -
als Zwischenlosung - doch fiir einen unmiindigen Sultanssohn entschied und ein
Emir, der sich bei der Kiir nicht durchsetzen konnte, die Regentschaft iibernahm.
Naturgemdf siegte der Emir mit der stdirksten Machtbasis, in der Regel also der
Atabek al-'Asakir als oberster Militcrfiihrer; er galt im Allgemeinen als erster
Anwdrter auf den Thron, vor allem, wenn er schon Regent war. Daneben soll
nach tiirkisch-seldschukischer Tradition ein Sultansmorder aus den Reihen der
Emire erstes Anrecht auf den Sultansthron gehabt haben - zumal in der Uber-
gangszeit 1250-60 ein aktuelles Argument. In jedem Falle bedurften Atabek, Sul-
tansmorder oder andere Thronfolgeaspiranten der Unterstiitzung der Mehrheit
der wichtigsten Mamlukenfiihrer.

War das Gerangel um den Thron erfolgreich beendet, sahen sich die gesamie
Mamlukenperiode hindurch die Sultane, weil eine klare und anerkannte Thron-
folgeordnung fehlte, gezwungen, hochste Aufmerksamkeit darauf zu richten, dass
sie nicht von offenen oder versteckten Thronaspiranten gestiirzt wiirden. Dies
ging natiirlich auf Kosten ihres politischen Handlungsspielraums. Misstrauen

-64 -




)l
er
’-
-

it

selbst gegeniiber der engsten Umgebung war die Folge. Denunziationen und va-
ger Verdacht fiihrten die ganze Mamlukenperiode hindurch immer wieder zu
drastischen Mafinahmen gegeniiber der ndchsten Umgebung, von Enteignung
und Verbannung bis zu Strafhaft und Hinrichtung. Rivalititen der Emire unter-
einander verschdrften die Probleme.

Bestanden Zweifel, wer Sultan war, wurden diese mit der Freitagspredigt ("khut-
ba") behoben, denn es war fester Brauch, dass der Prediger ("khatib") dabei den
Namen des Landesherrn nannte. Da alle médnnlichen Muslime zur Teilnahme am
Freitagsgebet verpflichtet sind, war der Nennung des aktuellen Herrschers grof-
te Publizitit sicher. - Aufschluss iiber den Herrscher konnten auflerden die staat-
lichen Miinzen geben; sie trugen nach uraltem internationalem Brauch Namen
oder Emblem des Herrschers.

2. Mamluken iibernehmen die Macht

Die Unklarheit iiber die Thronfolge nach Turanschah l6ste im Jahre
1250 ineinander verwobene Intrigen und Machtkampfe aus. Fiir die
Mamluken stand fest, dass sie die Macht iibernehmen. Streit entziindete
sich jedoch an der Rivalitit zwischen den bis dahin privilegierten,
"Bahriyya" genannten Garde-Mamluken des verstorbenen Sultans as-
Salih auf der einen Seite und as-Salihs reguldren Mamluken der Bergzi-
tadelle auf der anderen. Fiir die Praktizierung der tiirkisch-seldschuki-
schen Tradition, wonach dem Morder eines Sultans ein Anrecht auf
dessen Nachfolge zustehe, bot sich hier (wie spiter) Gelegenheit. Ay-
yubldlsche Regionalfiirsten in Vorderen Orient suchten, die Thronfolge
in Agypten zu beeinflussen, wenn nicht selbst anzutreten (was sie nicht
davon abhielt, sich in wechselnder Konstellation gegenseitig zu befeh-
den und sich hierfiir sogar mit Erzfeinden, den Kreuzritterstaaten, zu
verbiinden). Gern nahmen sie fiir ihre Machenschaften vagabundieren-
de Bahri-Mamluken ihres verstorbenen Vetters as-Salih auf; der Emir
Baybars, spiter Sultan, war der bekannteste ihrer Fiihrer. Auch vor den
[lkhan-Mongolen geflohene kurdische Schahrazuri-Krieger (s. auch S.
30) waren ihnen willkommen. Zehn Jahre dauerte es, bis fiir Agypten
mit der Thronbesteigung des Bahri-Emirs Baybars eine stabile Losung
fiir das Sultanat gefunden wurde.

Da sich die méchtigsten der Mamlukenemire auf keinen aus ihren Rei-
hen als Nachfolger Sultan Turanschahs verstindigen konnten, aber eine
schnelle Klirung erforderlich war, kam es zu einer ungewdhnlichen

65




Notldsung: Vor dem Hintergrund der Verbundenheit gegeniiber as-Sa-
lih, ihrem verstorbenen Herrn, kam es noch 1250 dazu, dass as-Salihs
Witwe, der geschickten wie ehrgeizigen Schadscharat ad-Durr, der
Thron zugesprochen wurde. Schadscharat ad Durr, ehemalige Sklavin
tiirkischer Herkunft und umm khalil (Mutter al-Khalils, ihres friih ver-
storbenen Sohnes von as-Salih) genannt, hatte ja bereits wihrend des
Ubergangs des Sultanats auf Turanschah erfolgreich das Regiment ge-
fiihrt. Der Druck der Ayyubiden-Fiirsten im Vorderen Orient, die, poli-
tisch gedeckt durch den Kalifen von Bagdad, nach Kairo vorriickten
und sich mit Nicht-Bahri-Emiren in Kairo zusammentaten, fiihrte bald
dazu, dass Schadscharat ad-Durr ein Mamluk, niamlich der Emir Aybek
at-Turkmani, beigegeben wurde. Mehr oder weniger freiwillig heirate-
ten er und Schadscharat noch im selben Jahr. Aybek war hochrangiger
Mamlukenemir Sultan as-Salihs, aber kein "Bahri". Um das neue Regi-
me zu legitimieren und den offenen Bruch mit der Ayyubiden-Dynastie
zu vermeiden, wurde mit dem minderjdhrigen al-Aschraf Musa ein Ay-
yubidenspross aus dem Jemen (einleuchtender ist eine andere Version,
derzufolge er ein nicht von Schadscharat ad-Durr stammender Sohn as-
Salihs gewesen sein soll) zum (Marionetten-)Sultan ernannt. Aybek
fungierte als sein Atabek (s. S. 145), die Regierungsgewalt lag damit
ganz bei ihm. So endete das einzigartige Sultanat einer Frau bereits
nach 80 Tagen.

Schadscharat ad-Durr behielt jedoch viele Fiden in der Hand. Nicht oh-
ne ihr Mitwirken entwickelte sich unter Fiihrung des Bahri-Emirs al-
Faris Aqtay (der, wie oben erwéhnt, an der Ermordung Turanschahs
beteiligt gewesen sein soll) immer stirker eine Opposition gegen Ay-
bek. Als Aqtay 1254, um einen Anspruch auf den Thron zu legitimie-
ren, Vorbereitungen traf, eine Tochter des Ayyubiden-Fiirsten von Ha-
ma/Syrien zu ehelichen, sahen Aybeks Anhdnger unter Fiihrung des
Emirs Muzaffar Sayf ad-Din Qutuz die Stunde gekommen, Aqtay zu
ermorden. Als Nichstes wurden der Marionetten-Sultan al Aschraf Mu-
sa verbannt und Aybek offiziell Sultan mit dem Thronnamen "Mu'izz
ad-Din". Er l6ste umgehend das Bahriyya-Regiment auf; die Bahri-
Mamluken wurden umgebracht, soweit es ihnen nicht, wie dem spiite-
ren Sultan Baybars, gelang, in den Vorderen Orient zu flichen. Sie ver-
dingten sich hier fiir die bereits erwihnten Kimpfe, die die ayyubidi-
schen Fiirsten, allen voran der michtige Sultan von Aleppo an-Nasir

-166-




h-
al-
hs

le-
[a-
es
Zu

72
ri-
te-
er-
di-
Sir

Yusuf, gegeneinander und gegen dgyptentreue Fiirsten austrugen und in
die sich, um den Herrschaftsbereich Agyptens zu bewahren, gelegent-
lich auch Sultan Aybek einschaltete.

Im Jahre 1257 wurde ein Plan Aybeks bekannt, eine Tochter des Ata-
beks von Mossul als weitere Ehefrau zu nehmen. Das musste er mit
dem Tode bezahlen. Dass Schadscharat ad-Durr daran mafgeblich be-
teiligt gewesen sein soll, kann kaum iiberraschen. Ebensowenig, dass
die Ermordung Schadscharats nicht lange auf sich warten lieB; sie er-
folgte noch im selben Jahr und bot Nahrung fiir Grauen erregende Er-
zihlungen. Formeller Nachfolger Aybeks wurde sein (nicht von Schad-
scharat stammender) 15jdhriger Sohn al-Mansur Nur ad-Din 'Ali, doch
lag die Macht in den Hinden seines "na'ib as-saltana” (s. hierzu S.
144f), des als Morder Emir Agtays hervorgetretenen Emirs Qutuz.
1159 schickte Qutuz al-Mansur 'Ali nach Byzanz ins Exil und lieB sich
selbst zum Sultan ausrufen - unter Missachtung mamlukischer Loyali-
tatsverpflichtungen gegeniiber Aybek, seinem ehemaligen Herrn.

Die im Vorderen Orient vagabundierenden Exil-Bahri-Mamluken mit
dem Emir Baybars als ihrem prominentesten Fiihrer waren Sultan Qu-
tuz ein Dorn im Auge und Objekt militarischer Gegenaktionen. Wih-
renddessen drangen die Mongolen des Ilkhans Hiildgii (1256-65) Angst
und Schrecken verbreitend nach Mesopotamien vor. 1258 ging Bagdad
in einem Blutbad unter, der Kalif wurde ermordet. Zwei Jahre spéter er-
oberten die Ilkhan-Mongolen Damaskus und zerstorten das mit dem
frinkischen Antiochia und dem christlichen Klein-Armenien liierte
Aleppo. Da auch Agypten selbst bedroht war, kam es zur Versthnung
zwischen Sultan Qutuz und Baybars. Beide kdmpften nun gemeinsam
gegen den mongolischen Feind. Im Jahre 1260 gelang es Qutuz mit
iiberlegenem Z4gyptischem Heer und den Exil-Mamluken unter Baybars
als Vorhut, die Mongolen bei 'Ain Dschalut ("Goliath-Quelle" bei Na-
zareth) zu schlagen. Baybars wurde an dem Sieg der Agypter besonde-
res Verdienst zugeschrieben. Kreuzritterstaaten, bis dahin mehr den
Mongolen zugeneigt, hatten ihnen, die Seiten wechselnd, in wohlwol-
lender Neutralitidt den Durchzug gestattet. Weniger aus militdrischen
(von den Mongolen soll nur ihre Vorausabteilung an dem Kampf betei-
ligt gewesen sein), denn aus innenpolitischen Griinden (in ihrem Lande
tobten Auseinandersetzungen um die Aufteilung des Dschingis Khan-

- 67




Erbes) zogen sich die Mongolen zuriick. Der furchterregende Nimbus
ihrer Unbesiegbarkeit war indessen nachhaltig zerstort. Der Vordere
Orient wurde einstweilen von den Mongolen in Ruhe gelassen. Dafiir
brachen in Agypten die Mamlukenfehden schnell wieder aus. Noch
1260 fiel ihnen Qutuz auf Veranlassung des Emirs Baybars zum Opfer;
Baybars soll sich von ihm getéuscht gefiihlt haben, weil er bei der Ver-
gabe lukrativer Posten nicht so beriicksichtigt wurde, wie zuvor abge-
sprochen.

Die vielen Intrigen ihrer Fiihrer blieben nicht ohne Folgen fiir die Dis-
ziplin der mamlukischen Truppen. Rauberbanden glelch zogen sie in
den Jahren der hiufigen Sultanswechsel durch Kairo wie, so sagen zeit-
gendssische Berichte, "es die Franken nicht schlimmer hdtten tun kon-

nen".

Nur 20 Jahre spiter und auch danach immer wieder drangen Ilkhan-Mongolen
in den Vorderen Orient, nach Anatolien und weiter in den Westen vor und be-
stimmten zeitweilig das Schicksal dieser Regionen. Die Mamlukenperiode wird
deshalb in der einschldgigen Literatur, soweit sie sich nicht auf Kern-Agypten

beschrdnkt, auch als Mongolenzeit bezeichnet.
3. Die Bahri-Zeit

Die Thronfolgewirren nach der Ermordung Sultan Qutuz' endeten
schlieBlich damit, dass noch im Jahre 1260 der Bahri-Emir Baybars
(Lebenslauf S. 5) zum Sultan gewihlt wurde. Nun konnte im Inneren
Agyptens Ruhe einkehren.

Obwohl Mamluken schon ab 1250 die Politik Agyptens bestimmt hat-
ten, war erst Sultan Baybars der eigentliche Griinder des Mamluken-
sultanats. Er hat seine Fundamente gelegt und es nachhaltig gestaltet.
Selbst aus dem Bahriyya-Regiment hervorgegangen, iibernahm er viele
Bahri-Kameraden (khuschdaschi) in seinen Stab. Gestiitzt auf eine Ar-
mee, die unter Einbeziehung der Emirskontingente etwa 40.000 Mann
zihlte, war es Baybars' wichtigstes Ziel, die abtriinnigen Reglonalﬁlr
sten im Vorderen Orient zu unterwerfen, die Stidte und Burgen in sei-
nen Kiistenbereichen, die sich noch in den Handen der Kreuzritter be-
fanden, zuriickzugewinnen und das Land vor den Ilkhan-Mongolen zu
schiitzen, die ihre Versuche, Syrien zu erobern, ungeachtet ihrer Nie-
derlage bei 'Ain Dschalut fortgesetzten. 1271 gelang Baybars die Ein-

-i68:~




Cn
rs
cn

nahme der gewaltigen Kreuzritterzitadelle Krak des Chevaliers in
Nordwest-Syrien. Dass es immer wieder zu (meist kurzlebigen) Biind-
nissen zwischen den Mongolen und einzelnen Kreuzritterstaaten kam,
erhohte die Animositdt der Mamluken gegen die Kreuzritter.

Seine Feldziige flihrte Baybars zunehmend mit groBer Hérte. Wéhrend
er zuvor den Kreuzrittern der Festung Krak des Chevaliers freien Ab-
zug gewihrt hatte, lieB er die Besatzung der Festung Safed, obwohl er
freien Abzug zugesagt hatte, enthaupten und zur Abschreckung die
Kopfe rings um die Festung aufgespieBt ausstellen (freilich hatten auch
die Kreuzritter keineswegs immer Skrupel gezeigt, was noch heute den
Westeuropdern von den Muslimen angelastet wird). Um die Mongolen
zu schwiichen, stieB Baybars bis in die Gebiete der mit ihnen verbiinde-
ten Armenier in Kilikien und der Rum-Seldschuken in Anatolien vor.
38 Feldziige werden Baybars zugeschrieben, in 15 Schlachten soll er
selbst mitgefochten haben. - Obwohl er sich sehr viel in Syrien aufhielt,
widmete sich Baybars auch der inneren Ordnung Agyptens und setzte
MaBstibe fiir die Zukunft. Dies gilt auch fiir die zahlreichen Facetten
des religiosen Lebens wie Kalifat, Justiz usw. (mehr hierzu in Kap. 1.
1.). Baybars starb 1277 in Damaskus an (von ihm einem anderen zuge-
dachtem?) vergiftetem Essen, kurz nachdem er noch in Zentralanatolien
ein seldschukisch-mongolisches Herr hatte schlagen kdnnen.

Um seinem Sohn Berke Khan die Thronfolge zu sichern, hatte Baybars
ihn noch selbst zum Sultan ernannt. Die Verheiratung einer seiner
Téchter mit dem michtigen Emir Qalawun al-Alfi sollte dies absi-
chern. Doch es kam zum Streit zwischen Baybars' Sohnen und Mamlu-
ken-Emiren iiber die Thronfolge. Er endete 1279 damit, dass Qalawun,
bahri- Mamluk wie Baybars, unter Verletzung des Loyalitdscodex' den
Thron usurpierte. Qalawuns elfjahriges Sultanat war von Erfolgen ge-
gen den aufsissigen Gouverneur von Damaskus, gegen die erneut in
Syrien eingefallenen Mongolen und-schlieBlich gegen Kreuzritterstaa-
ten gekennzeichnet.

Nach dem Verlust Jerusalems im Jahre 1187 war Akkon, nirdlich des heutigen
Haifa am Mittelmeer gelegen und von den Kreuzrittern St. Jean d'Acre genannt,
mdchtige Hauptstadt des Konigreichs geworden. Vierzig Kirchen verschiedener
christlicher Konfessionen wurden gezdhlt. Alle groferen Mittelmeerstadtstaaten
und die Kreuzritterorden waren hier prisent. Dicht gedrdngt auf engem Raume

-69-




rangen sie miteinander um Macht und Einfluss. Dass jederzeit mit einem Uber-
fall der Muslime gerechnet werden musste, um die Stadt zuriickzugewinnen und
die Kreuzritter/Franken endgiiltig aus dem Lande zu vertreiben, hielt sie davon
nicht ab. Immerhin tat man in Akkon viel, um die Verteidigungsanlagen, insbe-
sondere die doppelten Befestigungsringe, stindig nach dem neuesten Stand der
Technik abwehrbereit zu halten.

Um den Vorderen Orient endgiiltig von den Franken zu befreien, zog
Sultan Qalawun 1290 mit seiner Armee gegen Akkon, doch ereilte den
Siebzigjihrigen unterwegs der Tod. Sein Sohn al-Aschraf Khalil setzte
Anfang 1291 den Kriegszug fort. Seinem méchtigen Heer, mit 100
Steinschleudern und gewaltigen Belagerungstiirmen ausgestattet, ver-
mochten die Verteidiger nicht lange zu widerstehen. Wer konnte, such-
te auf ein Schiff zu gelangen und sich iiber das Meer zu retten; viele er-
tranken dabei. Die anderen wurden niedergemetzelt oder kamen in den
Trimmern um. Kampflos rdumten bald auch die letzten Franken das
Heilige Land. Das dgyptische Herrschaftsgebiet reichte nun bald bis in
das obere Euphrattal, nach Klein-Armenien und Anatolien. Die Verei-
nigung Agyptens, Syriens und Paléstinas unter dgyptischer Herrschatt,
von Sultan Salah ad-Din eingeleitet, hatte bis zum Untergang des Mam-
lukenreiches Bestand.

Auf al-Aschraf Khalil, der schon 1293 Opfer einer Verschworung von
Mamlukenfiihrern aus der Truppe seines Vaters wurde, folgten 17 Jahre
politischer Instabilitit. Machtkdmpfe verfeindeter Mamlukengruppie-
rungen, die jeweils Sohne Qalawuns als Marionetten-Sultane vorscho-
ben, darunter an-Nasir Muhammad (s. unten), lihmten die Politik. Ver-
wilderung und riicksichtslose Grausamkeiten kennzeichneten das of-
fentliche Leben. Folterungen und Schnelljustiz auf offener Strafie mit
Hinrichtung durch Erdrosseln, Kreuzigen, Radern, Rumpftrennen oder
K&pfen mit Zurschaustellung der Opfer auf durch die Stadt getriebenen
Kamelen, in milderen Fillen durch Verstimmelung waren an der Ta-
gesordnung - oft nur, um ohne Beweise Denunzierte auszuschalten oder
um ihr Vermogen einzuziehen. Missachtung von Loyalitdt und heili-
gem Eid waren an der Tagesordnung.

Zwischen 1294 und 1309 regierten, begleitet von heftigen Machtkédmp-
fen, al 'Adl Zayn Kitbugha (1294-96), al-Mansur Hussam ad-Din La-
dschin (1296-98) und al-Muzaffar Baybars al-Dschaschankir ("Baybars




08
en
te
00

r-

1-
en
as

ei-
ft,

on
Ire
ie-

er-
5f-
nit
ler
en
[a-
fer
ii-

1p-
a-
ars

IL.", 1298-1309), alle drei keine Qiptschaken. Kitbugha, Mongole, soll
sich auf niedrigrangige Emire, Kurden und mongolische Einwanderer
gestiitzt haben, wohingegen Ladschin, angeblich pruzzischer, deutscher
oder griechischer Herkunft, hauptsichlich tscherkessische Mamluken
und einfaches Volk hinter sich gehabt und sich bei dem "Lumpenprole-
tariat" groBer Beliebtheit erfreut haben soll. Baybars II., Tscherkesse
aus Qalawuns burdschiyya- Regiment und ungewohnlich gebildet, war
zunidchst Regent fiir den spateren Sultan an-Nasir; nur ein Jahr war ihm
auf dem Sultansthron vergonnt. Im Jahre 1303 konnte Baybars II. als
Erfolg verbuchen, dass die Ilkhan-Mongolen Syrien rdaumten; sie waren
1299, mit Armenien verbiindet, wieder einmal in Syrien eingefallen
und hatten bei Hims Baybars' gewaltiges Heer vernichtend geschlagen.

Immer wieder brachen in diesen Jahren schwere Hungersnote aus, weil das Nil-
hochwasser ausblieb, 1295 so arg, dass es zu Kannibalismus kam. 1303 wurde
Agypten von einem schweren Erdbeben heimgesucht. In Alexandria fiel ihm sein
beriihmter Leuchttvrm zum Opfer. Auch Kairo wurde schwer getroffen. Viele
grofe Gebdude, insbesondere Minarette grofier Moscheen stirzten ein. Schlim-
mer war fiir die Bevilkerung die Wassernot, die durch die Beschddigung der
Wasseranlagen verursacht wurde. Die Menschen waren deshalb ganz auf den
Wassertransport durch Kamele angewiesen, dessen Kapaczitdten aber ldngst
nicht ausreichten.

Von seinem Exil in Kerak aus und unterstiitzt von den Provinzgouver-
neuren von Aleppo, Hama und Tripolis kam der bereits erwihnte an-
Nasir Muhammad ibn Qalawun 1309 mit Waffengewalt nach Kairo zu-
riick und iibernahm nun im dritten Anlauf und endgiiltig das Sultanat.
Seine 32jihrige Regierungszeit ist durch duBeren Frieden gekennzeich-
net. Nachdem es im Jahre 1323 an-Nasirs gewandtem Hofbeamten
Madschd as-Sallami (s. auch S. 47) gelungen war, einen Friedensver-
trag mit dem Ilkhan Abu Sa'id zustande zu bringen, war die Mongolen-
gefahr war gebannt, bis gegen Ende des Jahrhunderts Timur Lenk in
Syrien einfiel. An-Nasir konnte sich deshalb auf die innere Neuordnung
konzentrieren. Die infolge seiner Iqta'-Reform (s. Kap. E. 2.) deutlich
verbesserte Finanzlage erlaubte es ihm, eine beispiellose Bautatigkeit
zu entfalten. Da die Beschrinkung der Freitagsmoscheen auf eine je
Ortschaft entfallen war (s. S. 158), galt sie zuvdrderst dem Nachholbe-
darf an Moscheen. Erwihnenswert auch der Bau eines zweiten Nil-Ka-
nals in Kairo und die Errichtung einer pompdsen Sommerresidenz in

/)| o




Siryaqus (s. auch S. 123). Gegeniiber seiner engsten Umgebung war an-
Nasir ungewdhnlich misstrauisch, ja hinterhdltig. In stdndiger Furcht
vor einem Attentat opferte er selbst engste langjdhrig Vertraute. So
blieb ihm bei allen Verdiensten der Ruf eines wenig sympathischen
Menschen, als er 1341 eines natiirlichen Todes starb.

Auch in den Jahren nach an-Nasir waren die Mamluken kaum noch
durch Kampfe gegen duBere Feinde gefordert (und folglich deutlich
weniger aullerhalb Kairos im Einsatz). Der Sultansthron wurde immer
wieder Ziel heftiger Kampfe. Zwolf Qalawun- bzw. an-Nasir-Nach-
kommen amtierten in 41 Jahren, die meisten nur als Marionetten. Keine
Marionette war Sultan an-Nasir Hasan ibn Muhammad (1347-51/1354-
61), der sechste Sohn an-Nasirs, unvergesslich als Bauherr der Sultan
Hasan-Madrasa/Moschee (s. S. 160). Durch soziale Aufwertung der
aulad an-nas (s. 19ff.) versuchte er, die durch Unruhen gestorte innere
Ordnung zu konsolidieren. Der Versuch eines Staatsstreichs tscherkes-
sischer Mamluken um 1347, Vorbote spiterer Entwicklungen, scheiter-
te. Den Verfall der Staatsgewalt konnte Hasan nicht nachhaltig aufhal-
ten. Er war erst 27 Jahre alt, als er von einem seiner Mamluken ermor-
det wurde.

Der von Hasan geforderte, gleichwohl dann an seiner Ermordung betei-
ligte Emir Yalbugha al-'Umari fiihrte als Regent fiir S6hne und Enkel
an-Nasirs die Staatsgeschifte, bis er seinerseits unter Beteiligung des
spéteren Sultans Barquq 1366 ermordet wurde (s. S. 6f.).

Bereits von 1359 an hatte Zyperns Konig Peter 1. aus dem Hause Lu-
signan, Titularkdnig von Jerusalem, im Rahmen eines von ihm initiier-
ten neuen Kreuzzuges in Einzelaktionen dgyptische, syrische und klein-
armenische Kiistenstddte angegriffen. 1365 eroberte er mit grofem
Heer Alexandria. Sein Vorhaben wurde abgebrochen, als klar wurde,
dass das Ziel des Kreuzzugs nicht erreicht werden konnte, oder, wie
kolportiert, weil die Pliinderungsbeute sonst nicht mehr hitte heimge-
schafft werden konnen (dem Kreuzzug hatten sich viele Abenteurer aus
dem Westen angeschlossen). Die (romisch-katholischen) Kreuzzugs-
teilnehmer verschonten selbst die einheimischen (meist koptischen)
Christen nicht, nicht einmal ihre Kirchen. Wer von den Einwohnern da-
zu in der Lage war, floh. Viele kehrten nicht mehr zuriick. Alexandria
hat sich von diesem Schlag nie wieder ganz erholt; seine herausragende

7 .




1-
el
es

Bedeutung beruhte fortan im Wesentlichen nur noch auf dem Hafenbe-
trieb und dem damit verbundenen Handel. - Eine Sekundérfolge der zy-
prischen Aktionen war ein Feldzug Sultan al-Aschraf Scha'bans (1363-
76) gegen Klein-Armenien (Kilikien), der zum endgiiltigen Untergang
dieses christlichen Konigreichs, des ersten iiberhaupt, fiihrte.

Exkurs: Die Pest

Bald nach Beginn der Regierungszeit Sultan Hasans wurde Agypten von der er-
sten der dann immer wieder auftretenden schweren Pestepidemien heimgesucht.

Schon zur Pharaonenzeit und danach war Agypten von Seuchen heimgesucht
worden. Die Pest, die um die Mitte des 14. Jh. aufirat, war eine neuartige, beson-
ders heftige. Zundichst war es eine Beulenpest, dann kam eine Lungenpest hinzu.
Ahnlich schwer griff die Pest auch auf Europa iiber. Durch ihr sich wiederholen-
des Aufireten lste die Pest eine tiefgreifende humanitdre Zdsur in der Geschich-
te Agyptens und des Vorderen Orients aus.

Es wird angenommen, dass die Pest sich von Zentralasien her ausgebreitet hat.
Bei der Belagerung des Sklavenhandelszentrums Kaffa / Krim (s. Kap. B. 2.)
durch die Goldene Horde im Jahre 1347 wurde die Pest zuerst konkret festge-
stellt. Die Mongolen sollen dabei Pestleichen in die Stadt geschleudert haben
(was siiffisant als friihes Beispiel bakteriologischer Kriegfiihrung kolportiert
wird). Durch Handelsschiffe aus dem Schwarzen Meer wurden die Erreger nach
Alexandria (und Europa) eingeschleppt. Seine Bevolkerung war durch Hungers-
not wegen Ausbleibens des Nilhochwassers geschwdcht und dadurch besonders
anfiillig. Schnell verbreitete sich die Pest iiber ganz Agypten. Etwa ein Drittel
der Bevélkerung wurde von den Pestepidemien dahingerafft! Eine nachhaltige,
von stark riickliufiger Geburtenrate begleitete Anderung der Sozialstruktur des
Landes war die Folge.

Sehr heftig wiitete die Pest auf dem Lande, besonders im Delta. Hinzu kam hier,
dass immer wieder das Nilhochwasser ausblieb. Und das sensible Bewdsserungs-
system konnte wegen Personalmangels nicht ausreichend instand gehalten wer-
den. So herrschte Lebensmittelknappheit ausgerechnet auf dem Lande. Viele
Fellachen flohen in die Stddte, denn dort herrschte weniger Hunger, weil Le-
bensmittel eingefiihrt wurden. Ganze Landstriche wurden entvilkert. Die Zahl
der Dérfer, die im 11. Jh. um die 10.000 betragen hatte, ging in der zweiten
Hlfte des 15. Jh. auf 2.170 zuriick.

Bei Kadetten und den einfachen Mamluken fiihrte das gedrdingte Zusammenleben
in den Kasernen zu iiberdurchschnittlich hoher Sterberate. Sie betraf die jiinge-
ren besonders, weil sie noch nicht geniigend akklimatisiert und deshalb anflli-
ger waren. Dass die Zahl der ca. 12.000 Mamluken an-Nasirs in den Folgejah-

<73~




ren bis auf zeitweise nur noch 2.000 zuriickging, war hauptsdchlich eine Folge
der Pest. Die Notwendigkeit, eine Mindeststdrke der Armee zu halten, erhohte
die Nachfrage nach Militirsklaven. Das Mindestalter neuer Militirsklaven
musste angehoben werden. Und ihre Preise stiegen, weil die grofie Nachfrage
auf ein durch die Pest (spdter auch durch das Wiiten Timur Lenks) in den Her-
kunfisldndern vermindertes Angebot traf. Die Wirtschaft, ohnehin darniederlie-
gend, sollte der gebeutelten Staatskasse die Mittel fiir die verteuerten Sklaven-
kdufe stellen. Dass das Vermdgen Verstorbener ohne direkte Erben, naturgemdf
in den Pestzeiten hdufiger, dem Sultan anheim fiel, brachte der Staatskasse kaum
Erleichterung. Der Ubergang von den teuren qiptschakischen zu den billigeren
tscherkessischen Militirsklaven, die dann die Mehrheit stellten, wurde durch die
knappen Kassen von Sultan und Emiren beschleunigt. Die Qualitdt der Ausbil-
dung lief8 zu wiinschen iibrig, weil sie abgekiirzt werden musste, um Liicken in
der Armee schnell zu schlief3en.

55 Pest-Epidemien wurden zwischen 1347 und dem Ende der Mamlukenperiode
im Jahre 1517 in Agypten verzeichnet, davon 20 schwere. Der enorme Bevilke-
rungriickgang trug zu den Wirtschafisengpdssen und Erndhrungsniten bei, die
die ganze Bevolkerung trafen. In den Stddten gab es nicht mehr geniigend Hand-
werker und Facharbeiter. Viele Wohnhduser, wie iiblich aus Nilschlammziegeln
errichtet, verfielen. Andererseits: Gewerbetreibende, die iiberlebten, profitierten
von der Entwicklung; ihr Wohlstand wuchs, weil personell bedingt ihr Waren-
und Leistungsangebot hinter der Nachfrage zuriickblieb und sie ihre Preisvor-
stellungen besser durchsetzen konnten. Luxus breitete sich bei ihnen aus. Auch
Mamluken-Emire machten von den sich in Handel und Gewerbe bietenden Mog-
lichkeiten vermehrt Gebrauch.

Die Mamlukenaristokratie blieb von den Epidemien selbst eher verschont, wurde
aber insofern getroffen, als ihre Einkiinfte aus den Iqta’s drastisch zuriickgingen
oder gar ganz entfielen. Das schwdchte ihre Machtposition gegeniiber den Sulta-
nen. Deren Einkiinfte verminderten sich zwar wegen riickldufigen Steueraufkom-
mens ebenfalls. Weil sie verstdrkt den Aufenhandel in Anspruch nahmen, traf sie
das jedoch weniger als die Emire, deren Einkiinfte hauptsdchlich von den Ertrd-
gen aus der Landwirtschaft abhingen. lhre Iqta's mussten hdufiger ausgetauscht
werden, sei es wegen Wegfalls der Abgabepflichtigen, sei es, weil sich die Ertrd-
ge zu stark verminderten. Iqta'-Anderungen waren aber problematisch und schu-
fen Unruhe. Die Kosten fiir den Unterhalt ihrer Truppen konnten gerade die
Emire deshalb kaum noch aufbringen; Soldzahlungen verzégerten sich oder blie-
ben ganz aus und gaben Anlass zu groben Disziplinlosigkeiten bis hin zu Pliinde-
rungen und Brandschatzungen. Heftige Parteienkdmpfe innerhalb der Mamlu-
kenaristokratie, Hungersnéte, schwache Staatsfiihrung und Bedrohung durch die
Mongolen unter Timur Lenk néhrten von Fall zu Fall die Ausbriiche der Mam!lu-




ge
ite

or-

lie

il-

de
ke-
die

fen

die

die

ken zusdtzlich.

Nicht so sehr von der Pest betroffen waren die Beduinen. In Oberdgypten nutzten
sie die heikle Lage, um aufsdssig zu werden. Die Landverbindung Nil - Rotes
Meer wurde von ihnen gestort und der fiir Staat und Kaufleute lukrative Osthan-
del (s. hierzu S. 181f.) dadurch empfindlich getroffen. Die Wirtschaft des Landes
wurde auf diesem Wege zusdtzlich beeintrdchtigt.

Uber die materiellen Einfliisse hinaus hatten die Pestepidemien zur Folge, dass
die Menschen verstdrkt Halt in der Religion suchten. Erscheinungen der Volksre-
ligion vermehrten sich. Die Lage des Landes war ein fruchtbarer Ndhrboden fiir
die Ausbreitung des islamischen Mystizismus, des Sufitums (s. Kap. I. 3.).

Die Entwicklung Agyptens von Mitte des 14. Jh. bis zur os-
manischen Eroberung muss generell vor dem Hintergrund
der unmittelbaren und mittelbaren Auswirkungen immer
wieder ausbrechender Pestepidemien betrachtet werden.

4. Die Burdschi-Zeit

Mit seiner Thronbesteigung im Jahre 1382 leitete der tscherkessische
Mamlukenemir Barquq (Lebenslauf S. 6) die von Mamluken tscher-
kessischer Herkunft geprégte Burdschi-Zeit ein.

Die tscherkessischen Mamluken hatten schon zuvor eine ausgeprégte
Stammessolidaritit gezeigt. Sie hatte bereits in der friihen Bahri-Zeit
Sultan Qalawun veranlasst, sie sich durch Aufstellung eines Sonderre-
giments tscherkessischer Mamluken, der burdschiyya, nutzbar zu ma-
chen. Nirgends wird berichtet, dass in der Bahri-Zeit, als die Qiptscha-
ken die meisten Sultane und Emire stellten, Mamluken anderer Her-
kunft benachteiligt oder Qiptschaken wegen ihrer Herkunft bevorzugt
wurden. Das #nderte sich, als Barquq Sultan wurde. Ihm wurde nachge-
sagt, "das Unterste nach oben gekehrt" zu haben. Die tscherkessischen
Mamluken legten nun Wert auf eine Abgrenzung von den Mamluken
anderer Herkunft und lehrten sie durch Uberheblichkeit und Riick-
sichtslosigkeit das Fiirchten.

Verstiarkt wurde das Gewicht der Tscherkessen dadurch, dass Sultane
und Emire tscherkessischer Herkunft Verwandte nachkommen lieen.
Berichten des zeitgendssischen Chronisten Ibn Taghri Birdi ist zu ent-
nehmen, dass Vater und Schwestern Sultan Barqugs am Sultanshof leb-
ten. Ranghohen Mamluken, etliche selbst nicht mehr ganz jung ins

-5




Land gekommen, war es offenbar trotz des Fehlens direkter Kommuni-
kation und trotz der Vielstufigkeit des Sklavenhandels mdglich, iiber
Héndlerkanile mit Stimmen ihrer Herkunft Verbindungen herzustellen,
Nachgeholte Verwandte genossen eine Vorzugsbehandlung und gelang-
ten ungewohnlich schnell in gehobene Positionen. Natiirlich 16ste das
Missgunst aus. Die Chronisten der Burdschi-Zeit zeigten unverbliimt
gegeniiber den Qiptschaken deutlich mehr Sympathie als gegeniiber
den Tscherkessen.

In den ersten Jahren der Burdschi-Zeit blieben die Qiptschaken noch
nicht ganz auflen vor. Sie dienten aber mehr als Instrumente im politi-
schen Rinkespiel. Die Tscherkessen wurden Ziel biirgerkriegsihnlicher
Gegenaktionen der anderen Mamluken. Auch innertscherkessische Bru-
derkdmpfe brachen aus, ohne dass Sultan Barquq dies verhindern konn-
te. Er soll dann in seiner Regierungszeit ungewohnlich viele Militér-
sklaven gekauft haben, angeblich 5.000, naturgemiB vorzugsweise
Tscherkessen. Das konnte er sich leisten, weil die Staatskasse von Um-
stellungen des Steuersystems profitierte. Diese Umstellungen fiihrten
andererseits dazu, dass die ohnehin durch Pestepidemien beeintrachtig-
ten Einnahmen der Emire im Verhiltnis zu denen der Sultane iiberpro-
portional zuriickgingen mit der Folge, dass die Anzahl ihrer Mamluken
und damit ihre Macht sank. Barquq trat im Ubrigen als groBziigiger
Stifter und Forderer des Sufitums hervor. Die reich ausgestattete, noch
heute imposante Madrasa mit Mausoleum in der Altstadt, die seinen
Namen trégt, sichert sein Andenken. Beigesetzt ist Barquq allerdings
nicht hier, sondern in der von seinem Sohn, Sultan Faradsch (1399-
1405/1405-12), errichteten, gut erhaltenen Khanka Barquq auf dem
missverstdndlich so genannten Kalifenfriedhof (s. Fotos S. 156 u.157).

Der hohe Anteil tiirkischer, also nicht-tscherkessischer Emire ging erst
unter dem genannten Sultan Faradsch zuriick, obwohl dieser sonst nicht
als einseitiger Forderer der Tscherkessen galt. Interne Mamlukenkamp-
fe flammten besonders in Faradschs zweiter Amtszeit immer wieder
auf. Wie heftig sie waren, erhellt aus Berichten, denen zufolge Fa-
radsch 820 Emire beseitigt haben soll. AuBerdem soll er durch staats-
wirtschaftliche Malnahmen das 1403 erneut durch Pest und Hungers-
not geplagte Land ganz ungewdhnlich ausgesaugt haben. Zur wirt-
schaftlichen Not trugen freilich auch auBenpolitische Verinderungen




ni-
ber
en.
ng-
das
mt
ber

ych
iti-
her

en
oer
ch
en
185
)9-
em

st
cht
1p-
ler

rs-
rt-

wesentlich bei.

Ende des 14. Jh. war es im auseinanderfallenden Reich der Ilkhan-
Mongolen zu Veranderungen gekommen, die sich zu einer gefahrlichen
Bedrohung Agyptens entwickelten. Timur Lenk, tiirkisch-stimmiger
Warlord im zuvor ilkhan-mongolischen Transoxanien mit der Haupt-
stadt Samarkand, hatte 1369 das Heft an sich gerissen. Nachdem er sei-
ne Fiihrung gefestigt hatte, begann er immer weiter ausgreifende Raub-
ziige. Pliindernd und Schrecken verbreitend, Pyramiden von Schédeln
der Bevolkerung eroberter Stddte hinterlassend stiirmte er nach Westen
und Osten. 1391 schlug er den Khan der Goldenen Horde vernichtend,
zog iiber das Qiptschak bis Moskau, stiirmte danach, die Zielrichtung
umkehrend, nach Nordindien bis Delhi, um im Jahre 1400 sich wieder
dem Westen zuzuwenden und Syrien einschlieBlich Aleppo und Dama-
skus zu verwiisten. 1402 schlug er bei Ankara den Osmanensultan Bay-
ezid und stieB bis nach Izmir vor. Nun drohte er, auch gegen das dgyp-
tische Kernland zu ziehen. Timur Lenk iiberlegte es sich jedoch anders
und wandte sich stattdessen nach China. 1405 starb Timur wéhrend der
Vorbereitungen fiir diesen Feldzug. Sein Reich brach zusammen.
Agypten konnte aufatmen; die Gefahr aus dem Osten war beseitigt.

Die Mamluken Kairos wurden nun auBerhalb Agyptens militérisch we-
niger gefordert. Thre Aktionen beschrinkten sich auf regionale Feldzii-
ge in die an Syrien nordlich angrenzenden Gebiete. Umsomehr tobten
mit Thronfolgekonflikten verbundene biirgerkriegsdhnliche Gruppen-
kimpfe im Inneren. Die 135 Jahre der Burdschi-Zeit (1382-1517) ver-
zeichneten 27 Sultane, obwohl einige es zu beachtlich langer Regie-
rungszeit brachten. Bemerkenswert auch, dass viele der Sultane erst in
fortgeschrittenem Alter - iiber 50, ja 70 Jahre alt - den Thron bestiegen.
1412 gelangte mit al-'Adil al-Musta'in sogar ein (widerstrebender) Kalif
auf den Sultansthron, wurde indessen bereits nach sechs Monaten durch
einen Mamluken ersetzt (ohne sein Kalifenamt zu verlieren, s. auch S.
203). Knappe Staatskassen, Unterdriickung und Ausbeutung kennzeich-
neten diese Zeit. Sie brachten der Bevolkerung eine katastrophale Ver-
armung, durch den Verfall der Wahrung wurde sie noch verstdrkt.

Von Barqugs Nachfolgern ragt Sultan Barsbey (1422-38) wegen seiner
hohen Bildung, eindrucksvollen Bautitigkeit, Forderung des Sufitums
und rigiden Wirtschaftspolitik (s. S. 184f.) hervor. Wéhrend die Pirate-

i, e




rie im Mittelmeer immer starker wurde - sie nutzte die durch die Wei-
terentwicklung des Schiffsbaus gebotenen Méglichkeiten -, konnte er
1426 den einzigen grofBeren Erfolg der Mamluken auf dem Mittelmeer
erzielen, indem er Zypern besiegte und tributpflichtig machte. Dadurch
ermuntert, versuchte Barsbey das von Kreuzritterorden gehaltene Rho-
dos zu erobern, scheiterte aber. Zypern ging 1489 verloren, als es an
Venedig fiel.

Als duBerst folgenreich sollte sich der im Jahre 1453 durch die Erobe-
rung Konstantinopels eindrucksvoll unterstrichene Eintritt der Osma-
nen in die Weltgeschichte erweisen (s. auch S. 32); sie hatten sich
schon Jahre zuvor auf dem europdischen Kontinent in Thrakien etab-
liert. Den dgyptischen Sultanen schien dies freilich keiner besonderen
Beachtung wert; sie waren zu sehr mit ihren eigenen Angelegenheiten
beschiftigt. Aufstinde in den Beduinenregionen und in Syrien sowie
Kéampfe zwischen Sultanen und Emiren mit ihren immer weniger diszi-
plinierten Truppen nahmen die ganze Aufmerksamkeit in Anspruch.
Thronfolgeformel wurde: Auf den Tod des Sultans folgt formell ein
Sohn, dieser wird alsbald von der Opposition entmachtet und durch ih-
ren Fiihrer ersetzt. Die Gruppierungen waren auf der einen Seite die
Barqug-, auf der anderen Seite die Barsbey-verbundenen Mamluken. In
der zweiten Dekade des 15. Jh. setzte unter dem ungewdhnlich lange
regierenden Sultan Qaitbey - er starb 1496 achtzigjihrig nach 28 Regie-
rungsjahren - innenpolitisch eine Konsolidierung ein. Qaitbey unter-
nahm 16 militarische Expeditionen. Einen Feldzug gegen die Osmanen
um Kilikien konnte ér 1491 mit einem vorteilhaften Friedensvertrag be-
enden. Seine militdrischen Aktionen belasteten freilich die Staatskasse
erheblich und fiihrten sie in den Ruin.

Um diese Zeit gelang es Portugiesen, Afrika siidlich zu umschiffen
und dadurch neue Handelswege nach Ostafrika und Indien zu er6ffnen.
Bald tauchten sie im Rotem Meer auf - eine Bedrohung fiir den lebens-
wichtigen Osthandel Agyptens (da die hierdurch aufziehenden Proble-
me primér wirtschaftlicher Natur waren, wird hierauf in Kap. G. 6. 3. -
S. 186 - ndher eingegangen).

Sultan Qansauh al-Ghauri (1501-16), der letzte voll regierende Mam-
[ukensultan, erst im Alter von 60 Jahren (z6gernd) ins Amt gelangt, be-
miihte sich vergeblich, die verhdngnisvolle Entwicklung von Mamlu-

-78 -




in
lie
ge
le-
or-

en

S€

en

15-
e-

C-

kentum und Wirtschaft zu wenden. Verzweifelt suchte er, die Staats-
kasse liquide zu halten, und schreckte dabei vor krassen Rechtsbriichen,
z. B. durch Konfiskation von Stiftungen, nicht zuriick. Noch 1515 ge-
lang es ihm, den Jemen zu erobern, allerdings ohne den so wichtigen
Hafen Aden.

Das auch durch aufsdssige Mamluken immer mehr geschwichte Land
geriet nun in die Mahlsteine des Konflikts zwischen den expandieren-
den sunnitischen Osmanen unter ihrem Sultan Selim I. und den in Iran
gerade an die Macht gelangten Persern unter dem fanatisch schi'itischen
Safawiden-Schah Isma'il, der seinen Islam mit militdrischen Mitteln
nach Westen zu verbreiten trachtete. Die Osmanen schlugen die Safa-
widen 1514 bei Tschaldiran/Aserbaidschan. Da sich die Safawiden
rechtzeitig zuriickziehen konnten, blieb das Kriaftemessen letzten Endes
unentschieden.

Uber Kontakte Sultan Qansauh al-Ghauris mit Schah Isma'il zeigte sich
Sultan Selim verérgert. Um der Bedrohung durch die Osmanen zu be-
gegnen, zog Qansauh mit einer Armee nach Syrien. Etliche Emire in
Kairo lehnten es ab, sich anzuschlieBen. Selbst von seinen eigenen
Truppen konnte Qansauh nur einen Teil mobilisieren (oder wollte er
Kairo nicht zu sehr von ihnen zu entbloBen?). Seinen Neffen al-Aschraf
Tuman Bey lieB Qansauh als seinen Statthalter in Kairo zuriick. Am 24.
August 1516 kam es bei Mardsch Dabiq in der Nihe von Aleppo zur
Schlacht mit den Osmanen. Als sie auf des Messers Schneide stand, lief
der mamlukische Gouverneur von Aleppo, Kha'ir Bey (auch Kha'ir
Bek), mit seinen Truppen zu den Osmanen iiber. Sultan Qansauh starb
wihrend der Schlacht an Herzversagen. Nun wandte sich auch der Gou-
verneur von Damaskus Dschanbardi al-Ghazali von den Agyptern ab.
Die 4gyptische Armee erlitt eine vernichtende Niederlage und fiir Selim
war der Weg nach Agypten frei.

Auf nachdriickliches Dringen von Mamlukenemiren iibernahm Tuman
Bey das Sultanat, doch untergrub innermamlukische Parteienbildung
seine Position. Hierauf ist zuriickzufiihren, dass seine aussichtsreichen
Friedensverhandlungen mit den Osmanen in Konstantinopel und zuletzt
in Mitteldgypten scheiterten. Am 2. April 1517 wurden die Mamluken
und die endlich auch mit Feuerwaffen (Artillerie und Gewehren) ausge-
riistete Halga von den Osmanen bei Giza endgiiltig besiegt. Selim setz-

()




te Kha'ir Bey zum Dank fiir seinen Verrat als Statthalter Agyptens ein.
Wenige Tage danach wurde Tuman Bey, angeblich auf Betreiben
Kha'ir Beys, am Zuweila-Tor in Kairo, der 6ffentlichen Hinrichtungs-
stitte, gehdngt. Den Kalifen brachten die Osmanen nach Konstantino-
pel, wo sich seine Spur verliert. Der Vordere Orient wurde auf Dauer
von Agypten gelost und Konstantinopel direkt unterstellt. Das Ende der
Mamlukenherrschaft in Agypten war besiegelt.




G-
)-
T
or

D. Die Armee
1. Thr Fundament

Das Mamlukensultanat war - nach heutigen Begriffen - eine Militadrdik-
fatur. Die Armee war ihre Basis, der Sultan, gegebenenfalls sein Regent
ihr oberster Befehlshaber. Hochrangige Mamluken, Emire, "Ménner
des Schwertes" (s. 137), unterstiitzen ihn in der Staatsfilhrung im Rah-
men ihnen zugeteilter Funktionen in allem, was die Sicherheit des Lan-
des nach auBen und den Fortbestand des Mamlukenregimes betraf. Eine
starke, gut ausgebildete und schlagkriftige Armee war hierfiir Voraus-
setzung.

Die Armee der Mamluken war eine Reiterarmee. Mit eiserner Disziplin
verbundene enorme Beweglichkeit begriindete ihre Uberlegenheit ge-
geniiber den Kreuzrittern in offener Schlacht. Den Mongolen waren die
éinzelnen Maniluken, von denen in der entscheidenden Zeit die meisten
wie diese nomadischen Reitervolkern entstammten, im Kampfe eben-

biirtig, wegen ihrer besseren Ausbildung, groBeren Disziplin und hohe-

ren Motivation jedoch letztendlich ebenfalls iiberlegen.

In den zu Beginn der Mamlukenperiode noch andauernden Ké@mpfen
gegen die Kreuzritter in Syrien und Paléstina ging es oft um Burgen
und befestigte Stddte, die nur nach mehr oder weniger langer Belage-
rung eingenommen werden konnten. Diese Art Kriegfiihrung stellte an-
dere Anforderungen als die von Reitertruppen bestimmten Schlachten.
Belagerungen entsprachen den Vorstellungen und dem Naturell der
Mamluken wenig. FuBtruppen und "Pioniere" waren hier gefragt. Dem
herausgehobenen Ansehen der berittenen Mamluken, das iiber die hohe
soziale Stellung der Ritter in Westeuropa noch hinausging, entsprang
eine Geringschétzung aller anderen Militdrs. Aus iiberheblicher Selbst-
sicherheit wurde so versiumt, der Entwicklung in anderen Léndern,
insbesondere der Einfiihrung moderner Waffen - Armbrust und dann
Feuerwaffen -, zu folgen. Belagerungswaffen und -technik sowie Mate-
rialtransportlogistik wurden vernachléssigt. Eher bedienten sich die
Mamluken des Instruments der simplen Belagerungsblockade, mit an-
deren Worten: des Aushungerns.

Schwachpunkt der Mamluken war auch die Marine. Unter den Fatimi-

-8




den hatte sie im Mittelmeer durchaus eine beachtliche Rolle gespielt.
Noch Salah ad-Din hatte sie gefordert. Der durch die Kreuzziige verur-
sachte rege Schiffsverkehr zwischen dem christlichen Europa und den
Kreuzritterstaaten an den Kiisten des ostlichen Mittelmeers hatte die -
von den Européern als Sarazenen bezeichneten - aggressiven Muslime
und die Byzantiner auf dem Mittelmeer beiseite gedringt. In dieser Si-
tuation lieB der Mamlukenstaat die Seefahrt seiner Kiistenstddte zum
Erliegen kommen. Das Ende der Kreuzritterstaaten erdffnete zwar der
syrisch-dgyptischen Seefahrt wieder Moglichkeiten. Sie zu ergreifen,
stand aber nicht nur die Schwierigkeit entgegen, das Material fiir den
Schiffbau zu beschaffen. Schwieriger zu iiberwinden war die Gering-
schitzung der Marine durch die mafigeblichen Militérs. Im Jahre 1270
verlor Sultan Baybars seine gesamte Flotte bei dem Versuch, Zypern
zu erobern. Sie strandete vor Limassol. 1.800 Soldaten und Besatzung
fielen in Gefangenschaft, darunter hohe Funktiondre der dgyptischen
Mittelmeerhifen, aber bezeichnenderweise kein Mamluk. Haben dieser
Verlust und die Einstellung der Mamluken die Seefahrt Agyptens auf
Jahre hinaus geldahmt? Spater wurde mehrmals, bestimmte Angriffsziele
im Auge, eine neue Flotte gebaut, doch wurden die Vorhaben letzten
Endes immer aufgegeben, sei es, weil die Schiffe nicht geniigend see-
tiichtig, sei es, weil die Besatzungen unzureichend ausgebildet oder
motiviert schienen.

Die Schwiche der dgyptischen Marine und die Vernachléssigung der
Belagerungstechnik des Heeres erkldren, warum sich die Kreuzritter
verhiltnisméBig lange an der syrisch-paldstinensischen Kiiste halten
konnten und ihren zyprischen Verwandten noch 1359-65 Attacken auf
die syrischen Kiistenstddte sowie die Eroberung Alexandrias moglich
waren (5. S. 172). Dass es 1426, langst nachdem die Kreuzritter das sy-
rische Festland verlassen hatten, Sultan Barsbey gelang, mit Hilfe sei-
ner Flotte Zypern zu unterwerfen (s. S. 178), verdient umso gréBere Be-
achtung.

Innerhalb der in der Armee klar dominierenden Mamlukentruppe lag
das Schwergewicht, wenn auch oft nicht der Zahl nach, bei den Mamlu-
ken des Sultans. Erst danach rangierten die Mamluken der Emire. Hin-
zu trat schlieBlich, mit unterschiedlichem Gewicht, die nicht-mamluki-
sche Halqa-Truppe. Unentbehrlich, aber wenig beachtet blieben die

I8




ie

FuB- und anderen Hilfstruppen. Mit den GréBenordnungen im Einzel-
nen befasst sich Kapitel D. 5.

2. Die Sultansmamluken

[hnen galt naturgeméf die besondere Aufmerksamkeit der Sultane. Sie
fsrderten ihre Emire und kiimmerten sich personlich um Unterbringung
und Versorgung ihrer Soldaten. Bei Kémpfen wurden die Sultansmam-
luken an den Brennpunkten eingesetzt. Grundsitzlich waren sie in Kai-
ros Zitadelle stationiert. Nur ausnahmsweise wurden kleine Kontingen-
te in entfernteren Gegenden, z. B. Vorderer Orient, Hedschas, Ober-
agypten oder auch Zypern, stationiert; das Militdr dort bestand sonst
aus Truppen der Gouverneure und anderer Emire. Eine auswirtige Sta-
tionierung empfanden die Sultansmamluken als Zuriicksetzung. Gegen
Ende der Mamlukenperiode wurden mehr Sultansmamluken aullerhalb
Kairos stationiert, vor allem #ltere. Die Stationierung von Sultansmam-
luken in Mekka, nur einige Dutzend, erkldrt sich weniger aus seinem
Charakter als heilige Pilgerstitte der Muslime aller Lander, deren Si-
cherheit den Sultanen als khadim al-haramayn oblag (s. S. 206f.), als
vielmehr daraus, dass manche Scharifen dort zu Eigenmichtigkeiten
neigten.

Die Sultansmamlukentruppe bestand aus origindren Sultansmamluken
sowie vom Vorginger und von Emiren iibernommenen Mamluken. Ei-
ne besondere Kategorie bildete die nicht der Armee zuzurechnende
Leibgarde (khassakiyya), auf die in Kap. F. 3. eingegangen wird.

Originiire Sultansmamluken waren die, die der regierende Sultan vor
oder nach der Thronbesteigung selbst freigelassenen hatte. In der Regel
waren sie fiir ihn als Sklaven gekauft worden und wurden deshalb als
muschtarawat (die Gekauften) bezeichnet. Trat wihrend der Ausbil-
dung ein Sultanswechsel ein, gingen vom Sultan gekaufte Kadetten oh-
ne weiteres auf den neuen Sultan iiber; es lag dann bei ihm, sie zu gege-
bener Zeit freizulassen. Aufgrund ihrer durch die Freilassung auf den
Sultan personlich fixierten Treueverbundenheit (s. S. 18f.) bildeten die
origindren Sultansmamluken die Basis der Herrschaft des jeweiligen
Sultans. Der Sultan hielt diese Mamluken bei den immer wieder auf-
kommenden Gefihrdungen oder den Kampfen um den Thron, aber
auch bei seinen militirischen Aktionen fiir besonders zuverldssig. Galt

-83-




es, die Leibgarde aufzufiillen, griff er auf seine muschtarawat zuriick.
Mamluken vorbehaltene héhere Verwaltungs- und Gouverneursposten
besetzte der Sultan, wenn nicht aus der Leibgarde oder seiner khusch-
daschiyya vorzugsweise mit muschtarawat. Soweit Iqta's an Sultans-
mamluken vergeben wurden, wurden sie groBziigig bemessen. Ande-
rerseits hielten gerade die origindren Sultansmamluken zu ihrem Herrn,
lag es doch in ihrem ureigensten Interesse, dass der Thron des Sultans
nicht in Gefahr geriet und er ihnen weiterhin seine Gunst erweisen
konnte.

Mit der Thronbesteigung jeden neuen Sultans entstand die Frage, ob
die Zahl seiner Mamluken ausreichen wiirde, ihm Thron und Leben zu
sichern und Feldziige mit Erfolg zu fithren. Neue Sultane brachten
meistens nicht geniigend eigene Mamluken mit in ihr neues Amt, um
gegeniiber den michtigen Emiren so stark zu sein, wie es ihnen erfor-
derlich schien. Deshalb standen sie vor der Notwendigkeit, die Zahl ih-
rer Mamluken schnell zu erhthen. Eine Moglichkeit war, neue Mili-
tarsklaven zu kaufen. Das kostete zunichst einmal Geld - im Laufe der
Mamlukenperiode wurde es immer knapper. Die Kadetten bedurften
sodann noch der Ausbildung - das dauerte seine Zeit. Erst nach und
nach konnten neue Sultane deshalb die Anzahl ihrer origindren Mamlu-
ken auf die fiir erforderlich gehaltene Anzahl bringen, selbst wenn sie
zuvor als Regent oder Atabek al-'Asakir bereits eine ansehnliche Trup-
pe hatten.

Da driingte es sich auf, auf Mamluken des Vorgingers zuriickzugrei-
fen. Mit dem Tode oder Amtsverlust fielen sie in die Disposition des
Schatzamts, das dem Einfluss des (neuen) Sultans unterlag. Doch wie
stand es mit ihrer Loyalitit? Diese Frage stellte sich nicht so kritisch,
wenn der neue Sultan vom Vorgénger, z. B. vom Vater, designiert wor-
den war bzw. die Thronfolge einvernehmlich ablief. Dann konnte der
neue Sultan Loyalitit der Mamluken des Vorgéngers unterstellen, und
es lag nahe, sie zu iibernehmen. Da es nicht der nun regierende Sultan
war, der sie freigelassen hatte, wurde der Loyalitit allerdings nicht die
gleiche Qualitit beigemessen wie der der originiren Mamluken. Die
iibernommenen Mamluken galten infolgedessen als "zweite Wahl"; sie
wurden geringer besoldet als die origindren Sultansmamluken, was die-
se nicht davon abhielt, die anderen trotzdem als Konkurrenten um die

=84




b
7u
N

-

2)-
es
ie
°h,
I-
ler
nd
an
lie
)ie
sie
ie-
lie

Gunst des Sultans anzusehen. Die Ubernommenen waren sich bewusst,
dass ihre Kampferfahrung sie fiir den neuen Sultan wertvoll machte. Im
Kampfe wurden sie vorzugsweise eingesetzt, wenn und wo Erfahrung
gefragt war, mitunter freilich auch nur, um ihre origindren Mamluken
zu schonen.

Vollzog sich die Sultansnachfolge streitig, war es fiir den neuen Sultan
natiirlich problematisch, auf Mamluken des Vorgingers zuriickzugrei-
fen. Zum neuen Sultan fehlte diesen Mamluken, jedenfalls zunédchst,
jedwede Loyalititsbeziehung. Vielleicht hatten sie den Gegner des neu-
en Sultans unterstiitzt, so dass der neue Sultan geradezu von einer nega-
tiven Loyalitit ausgehen musste? Dies war wohl der Grund, weshalb
das Schatzamt von Fall zu Fall Mamluken verstorbener Sultane den Er-
ben iiberlieB oder an Emire verkaufte. Bei suspekten Mamluken des
Vorgingers sah das Schatzamt im Ubrigen zu, dass sie moglichst weit
auBerhalb Kairos landeten, wenn sie nicht - aus Vergeltung oder Vor-
sicht - anders kaltgestellt oder gar ins Geféngnis geworfen wurden. Be-
sonders radikal gingen die Emire Mintasch und Yalbugha vor, als sie
gegen Ende der Bahri-Zeit Regenten wurden: Sie 15sten die gesamte
Truppe der alten Sultane auf; alle Mamluken mussten die Kaserne riu-
men, etliche wurden ins Gefiéingnis geworfen. Hier spielten allerdings
auch ethnische Griinde mit, nimlich die einsetzende Verdrdngung der
giptschak-stammigen Mamluken zu Gunsten von Tscherkessen. Bei Al-
ledem kam es auch auf die Dringlichkeit des Mamlukennachschubs an.
[nwieweit anfingliche Loyalititsschwichen von Mamluken des Vor-
gingers dadurch kompensiert wurden, dass sie mit ihren gesamten Le-
bensumstinden nun von ihrem neuen Herrn abhéngig waren, ldsst sich
schwer beurteilen. Wenn der neue Sultan sie iiberhaupt iibernahm, was
aus den Verhiltnissen heraus durchaus keine Ausnahme war, sorgte er
jedenfalls dafiir, dass sie am kurzen Ziigel gehalten wurden, und achte-
te auf eine ausreichende Kontrolle.

Es kam vor, dass Mamluken mehrerer Vorgénger zur Verfligung stan-
den, die einander abgeldst hatten. Dann ergaben sich mannigfaltige
Kombinationen. So konnte ein neuer Sultan Mamluken seines Vor-
Vorgingers bevorzugen, um die iibernommenen Mamluken seines un-
mittelbaren Vorgiéngers zu neutralisieren. Andererseits zogerten origi-
nire Mamluken eines neuen Sultans oft nicht, unter nachdriicklicher

-85-




Ausnutzung ihrer besseren Ausgangsposition diese gegeniiber iiber-
nommenen Mamluken auszuspielen.

Die hier beschriebene Problematik wurde in der Burdschi-Zeit beson-
ders akut, weil dauerhafter Ubergang des Sultanats auf einen designier-
ten Sohn nur noch selten gelang. Die Aufstellung ausreichend qualifi-
zierter eigener Mamlukentruppen, ohnehin wegen der erforderlichen
Ausbildung langwierig, wurde dadurch erschwert, dass Nachschub an
neuen, moglichst tscherkessischen Militdrsklaven in der gewiinschten
Quantitit und Qualitit nicht mehr so reibungslos wie zuvor zur Verfu-
gung stand. Zudem wurde die Staatskasse wegen schlechter Wirt-
schaftslage als Folge von Pest und Misswirtschaft immer drmer. Das
beeintrichtigte nicht nur den Ankauf der benotigten neuen Militérskla-
ven, sondern ging hin bis zu Verzogerungen und Ausfillen bei der lau-
fenden Besoldung der aktiven Truppe.

Eine dritte Kategorie Sultansmamluken ist noch anzusprechen, ndmlich
die Sultansmamluken, die aus der Truppe von Emiren kamen. Sie wa-
ren wegen Todes oder Positionswechsels ihres Emirs an das Schatzamt
gefallen und von ihm bedarfsgemdB den Sultansmamluken zugeteilt
worden. Beispielhaft, wenn auch keineswegs typisch, der spitere Sul-
tan Barquq (s. S. 6). Diese Mamluken wurden auch als sayfiyya be-
zeichnet, weil sayf ad-din (Schwert des Glaubens) in ihrem Namen ty-
pisch war. In der Sultanstruppe nahmen sie im Vergleich zu den ande-
ren Mamluken die unterste Stufe ein. Ihr Sold lag am unteren Ende der
Besoldungsskala. Untereinander verband die von verschiedenen Emi-
ren kommenden Mamluken nichts. So blieb ihre politische Bedeutung
gering. Sultan Barqugs Karriere war ein Sonderfall.

3. Die Emire

Theoretisch war fiir alle Mamluken mit der Ubernahme die Chance des
Aufstiegs und der Beforderung zum Emir, man konnte auch sagen
"Offizier", verbunden. Selbst die Versetzung zur Garde (khassakiyya)
oder in die Militirverwaltung war ein Aufstieg. Eine spezielle, auf
Rang und Stellung hinfiihrende Ausbildung oder Laufbahn fiir Emire
gab es nicht, auch keine festen Beforderungsregeln. Naturgemif konn-
ten nur sehr, sehr wenige aufsteigen. Generell sollten die Beforderung
zum Emir in der Armee und der Aufstieg in hdhere Ringe von der mili-

<1862




en
1)

uf
ire

ng
li-

tarischen Qualifikation abhéngen. In der Praxis fielen Néhe und "Be-
ziehung" zum Vorgesetzten bis hin zum Sultan, z. B. aus khuschda-
schiyya oder Freilassung, ins Gewicht. In der Burdschi-Zeit hiuften
sich die Fille, in denen allein personliche Neigung des Sultans oder der
Vorgesetzten den Ausschlag gab. Andererseits drdngte hin und wieder
die Truppe mit betrichtlichem Nachdruck, bestimmte Mamluken aus
ihren Reihen zu beférdern, u. U. mit der Folge von Sprungbeforderun-
gen. Und von Hoherrangigen nachgeholte Stammesangehdrige besetz-
ten die Plitze anderer Anwirter. All die vielen, denen ein Aufstieg ver-
sagt blieb, mussten sich damit zufrieden geben, als einfache "Ritter"
wohlversorgt der Aristokratie anzugehdren und, wenn ihnen nicht krie-
gerische Unternehmungen willkommene Abwechslung boten, beschei-
den in der Kaserne zu leben. Grund genug, immer mal wieder dem Un-
mut freien Lauf zu lassen.

Bestieg ein Suitan den Thron, musste er sich damit abfinden, dass
Mamluken hohe Emirspositionen bekleideten, denen diese von Vorgin-
gern verliehen worden waren, moglicherweise sogar von zuvor von ihm
bekdampften. Der Loyalitit, die der Sultan von ihnen erwarten musste
und von der er vielleicht eines Tages abhingig war, fehlte unter diesen
Umstinden die Grundlage. Thm blieb dann nur die Moglichkeit, uner-
wiinschte Emire kaltzustellen oder gar zu verbannen. Bei den Spitzen-
positionen des Regierungsapparats war dies ohnehin nicht selten -
Grund genug fiir die Emire, rechtzeitig zur Vorsorge Vermogen anzu-
sammeln.

Es gab Emire unterschiedlicher Riinge. Zumindest seine hoherrangigen
Emire wiahlte der Sultan selbst aus. Erhennung und Hoherstufung gal-
ten lebenslanglich und unwiderruflich, doch war der Emirsrang nicht
vererbbar.

Um Emir zu werden, musste man Mamluk sein. Aulad an-nas wurden
nur ausnahmsweise Emir. Aus ihren Reihen besetzte Sultan Hasan
(1347-51/1354-61, s. auch S. 20), der, selbst einer von ihnen, das
Mamlukenprivileg ablehnte, mehrfach héchste Emirsrange. Sogar Eu-
nuchen wurden zu seiner Zeit Emir, wenn auch nur ganz vereinzelt (der
muqaddam al-mamalik as-sultaniyya, s. S. 54, war ein Sonderfall).
Wihrend bald nach Hasan den alten Regeln wieder konsequenter ge-
folgt wurde, nahm in den Anfangsjahren der Burdschi-Zeit die Zahl der

=876




aulad an-nas unter den Emiren erster Klasse erneut zu, doch waren sie
immer seltenere Ausnahmen.

Neben ihrer militdrischen Fiihrungsposition oder - unter Ausscheiden
aus der Armee - vollamtlich nahmen viele Emire als "Ménner des
Schwertes" (s. S. 137) Amter in militdrischen Ressorts des Regierungs-
apparats in Kairo, im Vorderen Orient oder in einer der Provinzen
Agyptens ein. Die Spitzen der Militérressorts wurden der khassakzyya
zugerechnet und lebten im Sultanstrakt der Zitadelle (manche hatten ei-
ne zweite Residenz in der Stadt), die anderen Emire (s. auch S. 121) im
anderen Trakt, in der Stadt oder auswirts an ihrem Bestimmungsort.

Die Rangstufen der Emire orientierten sich an der GroBe der dem Kom-
mando des Emirs unterstehenden Einheit und der Auflage, eine eigene
Truppe zu unterhalten. Im Prinzip galten sie auch fiir die Mamluken in
den Regierungsressorts. Die Rangabstufung bedeutete nicht zwangslau-
fig, dass der hoherrangige Emir Vorgesetzter von niedrigerrangigen
war. Der Sekundirliteratur ist zu der Befehlshierarchie der Mamluken
kaum etwas zu entnehmen. So ist auch iiber die Organisationsstruktur
der Sultansmamlukentruppe nicht viel mehr bekannt, als dass die klein-
ste Einheit 50 Mann umfasst haben soll. Jedenfalls lag - nach dem Sul-
tan - der Oberbefehl bei dem atabek al-'asakir (s. S. 145). Klarer traten
die Rangunterschiede bei Zeremonien, z. B. den dar al-'adl- Zusam-
menkiinften (s. S. 143), bei der Iqta'-Zuteilung oder der Besoldung (s.
Kap. E.) zutage. Auf dem Schlachtfeld galten libergeordnete Gesichts-
punkte.

Den hichsten Rang (erste Klasse) unter den Emiren nahmen die "Emire
der Hundert und Vorgesetzte von Tausend" ein. "Hundert", weil erwar-
tet wurde, dass diese Emire eine eigene Truppe von hundert Mamluken
hielten; die tatsiachlichen Zahlen wichen hiervon z. T. erheblich ab.
Diese Mamluken hatte der Emir auf Anforderung dem Sultan fiir mili-
tirische Einsitze zur Verfiigung zu stellen. Intern dienten sie zugleich
der Sicherheit des Emirs in kritischen Situationen, insbesondere den
hiufigen biirgerkriegsihnlichen Unruhen. Nicht zuletzt bestimmten sie
die Position ihres Emirs im staatlichen Machtgefiige, was bei Thron-
wechseln und als Schutz gegen unliebsame Mafinahmen des Sultans
wichtig sein konnte. Der Zusatz "Vorgesetzte von Tausend" geht darauf
zuriick, dass die Emire erster Klasse Befehlsgewalt iiber tausend Krie-

- 88-



e

1€

ger des Sultans - Mamluken oder Halqa - haben sollten. Die Zahl Tau-
send blieb meist Theorie; sie erwies sich angesichts der Personalent-
wicklung zunichst der Halga, dann auch der Sultansmamluken selbst
im Kriegsfalle meist als nicht realistisch.

Es gab in der Regel 24 Emire erster Klasse, doch unterlag ihre Anzahl
Schwankungen, besonders nach unten; unter Sultan Qaitbey gab es im
Jahre 1486 nur fiinfzehn. Die meisten Emire erster Klasse - Faustregel:
etwa zwei Drittel, Anfang des 14. Jh. konkret vierzehn - fungierten als
Militirkommandeure, die anderen bekleideten Spitzendmter im Regie-
rungsapparat oder amtierten als Gouverneure.

Die ndchste Rangstufe nahmen die Emire zweiter Klasse ein. Sie wur-
den "Emir der Vierzig" genannt. Die Regel sah ndamlich vor, dass sie
vierzig eigene Mamluken hielten. Tatséchlich waren es zeitweise sieb-
zig bis achtzig, mitunter aber deutlich weniger als vierzig. Auch diese
Emirsmamluken hatten im Bedarfsfalle dem Sultan zur Verfiigung zu
stehen. Von den Sultanstruppen war den Emiren zweiter Klasse das
Kommando iiber 100 Mann zugedacht. - Die Gesamtzahl der Emire
zweiter Klasse schwankte betrichtlich. Fiir die Zeit an-Nasirs wird eine
Zahl von 200 genannt, darunter 54 der khassakiyya; gegen Ende der
Mamlukenperiode soll ihre Gesamtzahl nur noch zwischen 10 und 75
gelegen haben. Als besonderes Privileg durften die Emire zweiter Klas-
se vor ihren Paldsten eine Musikkapelle (fablakhana) spielen lassen.

Tablakhana-Musikkapellen zu unterhalten, war Privileg der Sultane und Emire
erster Klasse. Sie bestanden je nach Rang und Wohlstand ihres Herrn aus einer
unterschiedlichen Anzahl von Trommlern, Flotisten und Trompetern. Die Sultane
unterhielten fiir sie einen offentlich zugdnglichen Platz unterhalb der Zitadelle.
Hier spielten sie mindestens zwei Mal jeden Tag auf, morgens und abends nach
dem Gebet, sowie bei feierlichen Anldssen. Auferdem begleiteten Tablakhana
den Sultan und gegebenenfalls die Emire bei feierlichen Prozessionen, aber auch
bei Jagdausfliigen.

Danach kamen die Zehner-Emire. Sie durften zehn Mamluken halten.
Gelegentlich gab es auch Zwanziger-Emire. Fiir die Zehner- und Zwan-
ziger-Emire zusammen wird fiir die Zeit an-Nasirs eine Zahl von ca.
200 genannt, was der Zahl der Emire zweiter Klasse entsprache; sonst
waren es zeitweise nur siebzig. Fiir die Regierungszeit Barquqs erfah-
ren wir nur ihre Quote, nimlich ein Viertel aller Militér-Emire, fiir spé-

-89-




ter wird diese mit mehr als der Hélfte angegeben. Gegen Ende der
Mamlukenperiode schwankte die Zahl der Zehner- und Zwanziger-
Emire zwischen 185 und 225. Nur jeweils etwa 30 dieser Emire wurden
der khassakiyya zugerechnet.

SchlieBlich gab es noch den Rang eines Fiinfer-Emirs. Er war mehr for-
meller Natur und wurde gelegentlich aus Versorgungsgriinden S6hnen
verstorbener Emire verliehen. - Emire gab es iibrigens auch in den gro-
Beren Emirstruppen, jedoch ohne das Recht oder die Pflicht, eigene
Truppen zu halten.

Zu der Frage, wieviel Mamluken die einzelnen Emire tatséchlich hiel-
ten, sind die Angaben unzuverldssig. Die aus dem Titel zu entnehmen-
de Vorgabe (Hunderter-, Vierziger-, Zehner-Emir) wurde in der Praxis
wenig beachtet. Fiir die Burdschi-Zeit kommt hinzu, dass sich die Dis-
krepanz in Wohlstand und Bedeutung der Emire erheblich erweiterte
mit der Folge, dass bei einigen Emiren die Anzahl ihrer Mamluken weit
iiber die Vorgabe hinausging, bei anderen dagegen deutlich darunter
blieb. Die Truppenzahlen, die pauschal fiir die einzelnen Emire der er-
sten Klasse genannt wurden, sollen zwischen unter Hundert und 110 -
120, bei besonders reichen und méchtigen Emiren aber iiber Tausend
gelegen haben; sogar von um 3.000 ist die Rede. Die groBe Bandbreite
erklirt sich daraus, dass die einen Emire bestrebt waren, ihre Macht
auszubauen, wihrend andere sich die vorgegebene Zahl nicht leisten
konnten oder dem Verdacht des Sultans zuvorkommen wollten, sie er-
wogen, ihn mit Hilfe ihrer Truppen zu stiirzen. Alles in allem soll in
der Burdschi-Zeit die Gesamtzahl der Emirsmamluken sehr zuriickge-
gangen sein.

Die Emire des Sultans erhielten igta’ genannte Lehen (mehr hierzu in
Kap. E.), deren Ertrige ihre Besoldung darstellten. Die Iqta's wurden
so ausgewihlt, dass ihr Ertrag dem Rang, den Kosten ihrer Mamluk-
entruppe und gegebenenfalls der Position in der Regierungshierarchie
Rechnung trug. Bei den Emiren erster Klasse war die Bemessung der
Iqta’ wegen ihrer herausragenden Bedeutung besonders groBziigig, galt
es doch, sie zu besonders enger Kooperation zu motivieren. Die Kosten
fiir die Truppen der Emire wurden so kalkuliert, dass zwei Drittel der
Iqta’-Ertrige hierfiir eingesetzt werden. In der Praxis blieben die mei-
sten Emire jedoch mehr oder weniger deutlich hinter dieser Vorgabe.

=90



er

cn

-
cn

ne

el-

1S
is-
rte
eit

er-
)i
nd
ite
ht

hie
der
alt
ten
der
\Ci'
be.

wurden Emirsmamluken zu kriegerischen Aktionen herangezogen, lei-
stete der Sultan zusitzliche Zahlungen. Die Igta'-Finanzierung der
Emirstruppen ldsst es logisch erscheinen, dass die Emirsmamluken, ob-
wohl die Emire sie selbst kaufen mussten, an das Schatzamt fielen,
wenn ihr Herr starb.

Die Bekleidung der Emire war - wie sollte es anders sein! - der Mode
unterworfen. Immer jedoch war an ihr der Rang zu erkennen. Wenn sie
nicht im Einsatz waren, trugen die Emire einen losen Umhang oder ei-
ne Robe, zunichst mit eng geschnittenen, spiter mit weiten Armeln.
Der Umhang der héherrangigen Emire bestand im Sommer aus bestick-
ter Seide, im Winter aus Baumwolle. Die vom Sultan von Fall zu Fall
verlichenen Ehrenroben (s. Exk. S. 125) waren prunkvoller, wurden
aber nur bei auBergewdhnlichen Anldssen getragen. Zur Bekleidung
gehorten Giirtel, die besonders markant den Rang erkennen lieBen. Sie
waren mit Goid oder Silber beschlagen und bei den hoheren Réngen
dazu mit Edelsteinen verziert. Als Kopfbedeckung diente den Emiren
in der Bahri-Zeit ein fez-artiger, oft wertvoll bestickter Tarbusch. In
der Burdschi-Zeit wurde er abgeschafft. Stattdessen schmiickte die
Emirshdupter nun eine leichte Kappe mit einem turbanihnlich darum
gewundenen Tuch; beides wurde immer hsher und groBer. Die Sultane
nachahmend verzierten die hoheren Emire die Kopfbedeckung in der
Burdschi-Zeit mit Hornern oder #hnlichen Gebilden. Manche Kopfbe-
deckungen waren mit goldenen Trotteln verziert. Stets waren sie mit
Emblemen des Sultans versehen. Die Uniform der niedrigerrangigen
Emire war schlichter, hob sich aber immer noch deutlich von derjeni-
gen der einfachen Mamluken ab.

Den hoheren Emiren verlieh der Sultan Wappen, die ihre Funktion
symbolisierten. Sie dienten als dekoratives Symbol an Palésten, Mili-
tarausriistungen und Satteldecken.

Zu den Emirstruppen: Die Mamluken, die die Emire auflagegeméf zu
halten hatten, waren bei ihrem Erwerb einer Sultansbehorde, dem di-
wan al-dschaysch (Armeebehorde), zu melden und wurden von ihr re-
gistriert. Der Sultan hatte dadurch einen Uberblick iiber die Stirke der
Gesamtarmee. Den Emiren war es nicht gestattet, Mamluken ohne Ge-
nehmigung der Behdrde zu verkaufen oder zu entlassen. Dass sie bei
Tod ihres Emirs an das Schatzamt des Sultans fielen, war bereits er-

-1k




wihnt. Bei kriegerischen Aktionen wurden die Emirsmamluken als Teil
der Gesamtarmee unter dem Oberkommando des Sultans eingesetzt. Im
Status rangierten sie unter demjenigen der Sultansmamluken. Abgese-
hen von Prestigegesichtpunkten sprach ihre weniger qualifizierte Aus-
bildung fiir diese Einstufung.

Unter den Emirsmamluken fanden sich, wie sich aus dem vorangegan-
genen Kapitel ergibt, auch Mamluken verstorbener oder abgesetzter
Sultane. Sie fielen durch ihr Selbstbewusstsein und - als Folge der
schwicheren Loyalitit gegeniiber ihrem neuen Herrn - geringere Diszi-
plin auf. - Eine wichtige Aufgabe fiel den Mamluken der Emire auf
AuBenposten zu, aktuell insbesondere denen in Syrien und Paldstina,
denn hier oblag es den Gouverneuren und anderen Emiren, regionale
Krisenfille zu bewiltigen und das dgyptische Herrschaftsgebiet zu ver-
teidigen oder gar auszuweiten, ohne dass der Sultan aus Kairo mit sei-
nen Truppen zu Hilfe zu kommen brauchte. Zumal in der frithen Mam-
lukenperiode gehérten zu den Truppen der Emire mit einem hohen An-
teil auch der Halqa entsprechende freie S6ldner. Hauptgrund dafiir war,
dass sie weniger kosteten.

4. Die Halqa und andere Truppen

Die Halga bestand prinzipiell aus freien Kriegern. Sie war eine beson-
ders in den Anfangsjahren unentbehrliche Ergénzung der Armee. Die
Bedeutung der Bezeichnung halga ist unklar; arabisch bezeichnet
halga Ring, Kreis von Personen. Unter Salah ad-Din stellte die Halga
das Gros der Armee und verkdrperte deren nicht-mamlukisches Ele-
ment, wenngleich ihr auch Mamluken angehérten. Der Sultan schenkte
ihr besonderes Wohlwollen; sozial wie militirisch wurde sie damals als
den Sultansmamluken einigermaBlen gleichwertig angesehen, wenn
auch geringer besoldet. Thre Fiihrer nahmen noch in den ersten Jahren
der Mamlukenperiode bei Hofzeremonien ranghohe Plitze ein; mitun-
ter wurden sie fiir diplomatische Aufgaben eingesetzt, die sonst Mam-
luken vorbehalten waren. Nach der Machtiibernahme der Mamluken
ging das Prestige der Halqa zuriick.

Die Halga war Sultanstruppe und zumindest teilweise ebenfalls berit-
ten. Bis in das 14. Jh. hinein stellte sie einen zahlenmiBig bedeutenden
Teil der dgyptischen Armee; dass Anfang dieses Jahrhunderts etwa

- 01




er
er
71-
uf
1a,
le

1-

ar,

n-
)ie
16t
qa
le-
(te
als

rit-
en
wa

40% des Iqgta'-Landes Halqa-Kriegern zugeteilt waren, unterstreicht
dies. In Syrien spielte die Halga eine Sonderrolle, weil sich hier die
"freien Krieger" aus dem Osten zuerst anboten (s. Kap. A. 4.). Die Auf-
merksamkeit der Chronisten wie die der spiteren dgyptischen Histori-
ker konzentrierte sich wegen ihrer dominierenden politischen Bedeu-
tung auf die Mamluken; deshalb sind iiber die Halga, ihre sich im Lau-
fe der Zeit dndernde Zusammensetzung, Qualifikation, Ausbildung
usw. nur wenig Einzelheiten bekannt.

Die Basis der Halga der Mamlukenperiode bildeten freie Einheimische,
vor allem Beduinen mit ihren Fiihrern. Sie sollten die strategisch wich-
tigen Wiistenregionen sichern. Diese Halga-Truppen, quasi Reservi-
sten, standen nicht stindig unter Waffen und blieben an ihren Wohnor-
ten stationiert. Die aus dem Osten kommenden, in die Halqa aufgenom-
menen freien Krieger stellten je nach ihrem Aufkommen beachtliche
Kontingente; von Fall zu Fall bildeten sie unter ihren Fiihrern Sonder-
einheiten. Soweit moglich, wurden diese Truppen in der Zitadelle ein-
quartiert. Das zahlenmiBig nicht zu unterschitzende eunuchische Mili-
tirpersonal wurde, wohl im Hinblick auf seine Besoldung, der Halqa
zugerechnet, doch kann dies nur als Formalie gewertet werden.

Die Mamluken in der Halga nahmen, meist als Emire, Fithrungspositio-
nen ein. Spéter waren eher ltere, nicht mehr voll kriegstiichtige Mam-
luken in der Halga zu finden. Mehr und mehr stieBen dann Mamluken-
séhne (aulad an-nas) zur Halqa, besonders argwohnisch betrachtet die
(mitunter zahlreichen) Sohne von Sultanen. Die aulad an-nas entwik-
kelten sich innerhalb dieser Truppe zur Elite und zum Fiihrungskorps
und dringten die Anderen in die zweite Reihe. Da auch der Nachschub
an freien Kriegern versiegte, verlor die iibrige Halga so sehr an Bedeu-
tung, dass fiir das Militar Halga und aulad an-nas Synonyme wurden.

Die Gliederung der Halga entsprach derjenigen der Sultansmamluken.
Halqafiihrer, (sg.) mugaddam halga, genossen betrachtliches, Mamlu-
kenemiren nahe kommendes Ansehen. Einigen Halga-Kriegern wurde
der Mugaddam-Titel ehrenhalber verliechen. Im Kriegsfalle unterstan-
den einem muqgaddam vierzig bis fiinfzig Reiter.

Wihrend Sultan an-Nasir noch zu Beginn seiner dritten Regierungszeit
(1309-41) eigene Mamluken in die Halga versetzt hatte, fiel die Bedeu-

)




tung der Halga gegeniiber den Sultansmamluken bald zuriick. Aufer
dem Versiegen des Nachschubs aus dem Osten trug die geringere mili-
tarische Qualifikation hierzu bei. Der wirtschaftliche Niedergang des
Landes kam hinzu; er zwang, bei den Truppen Kosten einzusparen, und
das ging hauptséchlich zu Lasten der Halga.

Diese Entwicklung kulminierte in der Neuordnung des Iqta'-Systems
(s. Kap. E. 2.), die den meisten Halqa-Fiihrern ihre Igta' entzog und da-
durch die finanzielle Grundlage der Halqa einschneidend schmilerte.
Selbst Pferde wurden der Halga nun nicht mehr zur Verfiigung gestellt.
Mehr und mehr Halqa-Angehérige verkauften ihre Iqta's, sofern sie ih-
nen noch verblieben waren. Selbst einheimische Geschiftsleute kauften
diese. Sie versprachen sich davon Gewinn an Sozialprestige, weil sie
dadurch der Armee zugerechnet wiirden.

Mit dem Beginn der Burdschi-Zeit lief die militédrische Funktion der
Halqa nahezu génzlich aus. Allenfalls Restteile wurden noch militd-
risch eingesetzt. Auf den Qualifikationstest Bogenschieen wurde ver-
zichtet. Die Halga war schlieBlich gerade noch gut genug, den Wach-
dienst von Zitadelle, Stadttoren und dhnlich wichtigen Pldtzen zu verse-
hen, wenn die Armee im Kriegseinsatz war. Sie war nichts Anderes
mehr als eine "unberittene Heimwehr" (Haarmann). MaBnahmen Sultan
al-Mu'ayyad Scheikhu's (1412-21), die Halqa wieder zu stirken, wur-
den von seinem Nachfolger, Sultan Barsbey (1422-38), riickgéngig ge-
macht. Die aulad an-nas als Sdule der Halga blieben von dieser Ent-
wicklung offiziell ausgenommen, konnten sich dem Schwund an Be-
deutung aber nicht entziehen.

Keine Armee kommt ohne FuBtruppen und Hilfskréfte aus. Uber die
FuBtruppen liegen, der offiziellen Geringschétzung entsprechend, kaum
Angaben vor. Sie wurden aus der Bevolkerung aus gegebenem Anlass
"eingezogen" oder es wurde Beduinenstimmen auferlegt, Mannschaf-
ten zu stellen. Wenn die Aktion voriiber war, wurden diese Truppen
wieder entlassen. Professionelle FuBtruppen kdnnten die zeitweise als
in der Zitadelle kaserniert genannten Schlagstock- und die Kriegsbeil-
triger gewesen sein.

Hilfskriifte waren "Knappen" oder anderes einfaches Hilfspersonal Be-
rittener, sei es der Mamluken, insbesondere natiirlich der ranghheren

045



er
li-
es
nd

ns
a-
te.
1t.
h-
en
Sie

ler
ta-
er-

Se-
res
an
2C-
nt-
3e-

die
im
ass
af-
en
als
o1l

3e-
ren

Emire, sei es der Halqa. Eine andere Kategorie waren die Hilfstruppen,
die benotigt und eingesetzt wurden, wenn es zur Belagerung von Bur-
gen oder befestigten Stadten kam. Hierfiir gab es in der Sultanstruppe
Spezialisten: Pioniere fiir das Untergraben, das Aufbrechen oder die
Uberwindung von Festungsmauern, den Aufbau von Wehrtiirmen, den
Einsatz von Belagerungsmaschinen und Steinschleudern sowie Feuer-
werker fiir den Einsatz von Napht-"Bomben" (s. S. 99f.). Auch diese
Truppen wurden von den Zeitgenossen anscheinend einer genaueren
Beschreibung nicht fiir wert befunden.

5. Die Truppenstiirke

Eine verldssliche Bezifferung der Truppenstiarken wéhrend der Mamlu-
kenperiode ist nicht moglich. Die Angaben der zeitgendssischen Chro-
nisten und Historiker sind oft widerspriichlich oder nicht plausibel;
auch wird die Wertung der angegebenen Zahlen dadurch beeintrichtigt,
dass sie sich mal auf Mamluken, mal auf Reiter (Mamluken und Hal-
qa), mal auf die Armee insgesamt, also einschlieBlich FuB- und Hilf-
struppen beziehen. AuBerdem unterlag die Stérke der Armee im Laufe
der Jahre naturgemif erheblichen Verdnderungen.

Zur Zeit Sultan as-Salihs, also kurz vor der Mamlukenperiode, soll die
Armee 10.000 Mann gezihlt haben. As-Salihs Garde-Mamlukenregi-
ment in der Bahri-Zitadelle von etwa 800 bis 1.000 Qiptschaken ist da-
rin enthalten. Zu der Frage, wie viele von den anderen, weiterhin in der
Bergzitadelle stationierten Kriegern Mamluken oder Halqa waren, lie-
gen Zahlenangaben nicht vor; die Halqa war damals durch die Aufnah-
me freier Krieger (wafidiyya, s. Kap. A. 4.) besonders stark.

Fir die ersten Jahre der Mamlukenperiode wird die Gesamtarmee -
Sultansmamluken, Emirsmamluken, Halqa und Hilfstruppen - mit un-
verandert etwa 10.000 Mann beziffert. Die Armee Sultan Baybars' soll
gegen Ende seiner Amtszeit um 4.000 Mamluken und insgesamt 12 -
16.000 Mann gezihlt haben; fiir die damalige Gesamtarmee, also unter
Einbeziehung der Emirstruppen, wurde eine Zahl von 40.000 Mann ge-
nannt. Ein groBer Teil entfiel offenbar auf die von Baybars aufgenom-
menen freien Krieger, ein anderer auf die flir Belagerungen eingesetz-
ten technischen Hilfs- und FuBBtruppen.

-95 -




Die Zahl der Mamluken Qalawuns (1279-90) wird mit 6 - 12.000 ange-
geben: er hatte damit deutlich mehr als die Sultane vor ihm. Das korre-
spondiert mit der Nachricht, er habe 7 - 12.000 "tiirkische" und "mon-
golische" (gemeint sind wohl giptschakische) Militérsklaven gekauft.
Qalawuns aus 3.700 Mamluken tscherkessischer Herkunft bestehendes
Sonderregiment ist in den genannten Zahlen enthalten; es stellte dem-
nach einen beachtlichen Anteil seiner Mamluken. Daneben hatte Qala-
wun viele freie, leichte "tiirkische" Reiter sowie syrische Beduinen in
seiner Halqa; wie viele, ist nicht bekannt. Die Gesamtarmee Qalawuns
in seinem Kampf gegen die Mongolen um 1281 in Nordsyrien wird oh-
ne Aufgliederung in Mamluken, Halqa, Beduinen und andere mit 40 -
50.000 geschitzt. Konkreter ist die Zahl fiir einen Einsatz gegen Kreuz-
ritter um dieselbe Zeit: bei dieser offenbar weniger bedeutenden Aktion
soll Qalawun (nur) 800 Sultansmamluken eingesetzt haben, wihrend
die Halqa angeblich mit 4.000 Mann beteiligt war. Dieses Zahlenver-
hiltnis Mamluken zu Halqa mag als Indiz fiir die Vernachlédssigung der
Bedeutung der Halqa durch die Literatur angesehen werden. Fiir die
Zusammensetzung der Gesamtarmee interessant ist auch, dass fiir Qala-
wuns Feldzug gegen die armenische Festung Hromgla (arab. gal'at ar-
rum) am Euphrat im Jahre 1279 tausend Reiter und 4.000 FuBtruppen
genannt werden.

In den ersten Jahren der 1309 beginnenden dritten Amtszeit Sultan an-
Nasirs belief sich die Zahl der Sultansmamluken auf nur noch etwa
2.000. Wenig spiter soll die Gesamtarmee 24.000 Reiter umfasst ha-
ben, darunter etwa 10.500 der Emire und Gouverneure sowie 9.100 der
Halga. Die Zahl der Sultansmamluken wiirde sich demzufolge mit
4.400 errechnen. Fiir wiederum spitere Jahre wird fiir an-Nasirs Mam-
luken eine Zahl von 12.000 genannt - die beachtliche Steigerung ver-
mutlich finanziert durch die fiir ihn giinstigen Auswirkungen seiner Ig-
ta'-Neuordnung. Fiir die zunehmende Stirke der Armee war die Zita-
delle schon von Sultan Qalawun ausgebaut worden. Wenige Jahre nach
an-Nasir (gest. 1341) scheint die Zahl der Sultansmamluken dann stark
zuriickgegangen zu sein, gewiss auch eine Folge der bald einsetzenden
Pestepidemien. Die Mamluken Sultan al-Aschraf Scha'bans (1363-76)
werden mit nur noch mit 2.000 beziffert.

Fiir die Burdschi-Zeit, also nach 1382, liegen die Zahlen fiir die Ge-

- 106%




ler
lie
la-

€I

n-
wa
18-
ler
nit

er-
Iq-
ta-
ich
ark
len
76)

samtarmee insgesamt niedriger als im groBten Teil der Bahri-Zeit, nim-
lich bei nur noch 4 - 6.000, wenn nicht darunter, niemals iiber 10.000.
Als Griinde fiir den Riickgang werden die wirtschaftliche Erschopfung
des Landes, die auf Grund der Marktentwicklung erhéhten Sklaven-
preise und die andauernden Verluste durch die wiederkehrenden Pest-
epidemien genannt. Jeweils tausend und mehr Mamluken sollen in den
einzelnen Pestepidemien gestorben sein - bei wenigen tausend insge-
samt! - Fiir Sultan Barquq wird die Zahl seiner origindren Mamluken
mit 5.000 angegeben; diese Zahl klingt jedoch wenig wahrscheinlich,
denn nach anderer Quelle betrug die Zahl aller Mamluken damals nur
4.000 (bei der Zahl von 5.000 handelt es sich vermutlich um Barquqs
Kdufe, nicht um den Bestand). Fiir Sultan al-Mu'ayyad Scheikhu
(1412-21) wird aus der Lohnliste die Zahl von ca. 5.600 Sultansmamlu-
ken abgeleitet. Sultan Barsbeys (1422-38) Mamluken werden mit wie-
der nur 4.000 und diejenigen Sultan Kuschkhadams (1461-67) mit
5.500 beziffert; Kuschkhadam soll mehr als 2.000 gekauft haben. Ob
und wie sich unter Sultan Qaitbey (1468-96) die Zahl der Sultansmam-
luken verindert hat, ist unklar; ihm wird, in einer freilich sehr langen
Regierungszeit, der Kauf von 8.000 Militdrsklaven nachgesagt. Unter
Sultan Qansauh al-Ghauri (1501-16) schlieBlich betrug die Zahl der
Sultansmamluken anscheinend 7.000.

NaturgemiB wurde nicht fiir jeden Feldzug die gesamte Armee mobili-
siert. An kleineren Feldziigen der Bahri-Zeit in Syrien sollen etwa
1.000 Sultans- und Emirsmamluken, an groBeren 1.500 - 2.000 teilge-
nommen haben; ein Feldzug mit 3.000 Mamluken wurde als sehr grof3
erachtet. In der Burdschi-Zeit nahmen in Ausnahmesituationen mehr
als 4000 Mamluken an den kriegerischen Aktionen teil. An der histori-
schen Entscheidungsschlacht gegen die Osmanen bei Mardsch Dabiq
waren unter den insgesamt 5.000 dgyptischen Reitern angeblich 1.000
Emirsmamluken, und das sollen mehr gewesen sein als Sultansmamlu-
ken. Der groBte Teil der Reiter wire demnach auf die Halqa und freie
Sdldner oder Beduinen entfallen; anscheinend waren viele Mamluken
wegen der unsicheren Situation in Kairo geblieben (s. S. 79).

6. Die Ausriistung

Als Reitertruppe waren die Mamluken davon abhingig, dass ihnen

978




Pferde zur Verfligung standen. Daran herrschte kein Mangel. Aber wo-
her kamen die Pferde? Syrien, Unterdgypten, vor allem aber Obera-
gypten konnten den Bedarf der Armee decken, doch wurde qualitits-
miBiger Spitzenbedarf von auBerhalb Agyptens befriedigt. Eine der
Hauptquellen war die Insel Bahrain im Arabischen Golf, dann al-Barga
(Cyrenaika), dessen Beduinen eine jéhrliche Quote auferlegt war. Eine
weitere Quelle war der Maghreb; 1397 kaufte Sultan Barquq von dort
120 Pferde. Am teuersten, weil besonders begehrt, waren die Pferde
aus Nordsyrien. Dass auch in Kaffa/Krim Pferde (aus dem Qiptschak?)
gekauft wurden, war S. 39 erwihnt; ihre Anzahl war jedoch verhéltnis-
miBig unbedeutend.

Manche Sultane waren geradezu Pferdenarren. An-Nasir, zum Beispiel,
zahlte fiir Pferde bestimmter Gestiite enorme Summen. Er schuf eine
besondere Behorde fiir seine Pferde; sie hatte auch die Stammbéume
festzuhalten und zu iiberwachen. Als an-Nasir starb, hinterlieB er 4.800
Hengste, Stuten, Fohlen und Packpferde sowie 3.000 Zuchtstuten. Die-
se Mengenangaben sind in Zusammenhang damit zu sehen, dass die
Sultane den Emiren erster und zweiter Klasse zwei Mal im Jahr und
den anderen Mamluken bei der Freilassung und dariiberhinaus von Fall
zu Fall Pferde zu stellen hatten (s. S. 113f.). Wenn die Sultane zur Jagd
gingen, in der Regel sieben Mal im Jahr und mit groBem Gefolge,
konnte es geschehen, dass sie als Gunstbeweis an prominente Begleiter
hundert Pferde mit voller Montur verschenkten! Und nicht zuletzt:
Mamluken aBen gern Pferdefleisch und gegorene Stutenmilch galt ih-
nen als Delikatesse. Bei einem Volksfest Sultan al-Aschraf Khalils
(1290-93) wurden u. a. 500 Pferde verspeist; auf einer Hochzeitsfeier
einer Tochter an-Nasirs waren es "nur" fiinfzig. - GroBer Pferdeliebha-
ber war auch der tscherkessische Sultan Barquq (1382-99). Er hinter-
lieB 6.000 Pferde.

Das in der Zeit nach ihm einsetzende Nachlassen der militérischen
Ausbildung betraf vor allem das Reiten; die Beliebtheit der Furusiyya-
Reitturniere (s. unten) klang aus. Der Halga waren nach der Iqta'-Neu-
ordnung unter an-Nasir keine Pferde mehr gestellt worden, wohl auch,
weil vorausgesetzt wurde, dass die aulad an-nas in der Halqa fiir ihre
Pferde selbst aufkamen. Die MaBnahmen Sultan Qansauh al-Ghauris,
die auf eine Stirkung der Armee durch Restrukturierung der Kavallerie

-98-




all

en
ya-
cu-
ch,
hre
ris,
rie

abzielten, konnten nicht mehr aus der Talsohle herausfiihren.

Ihre Riistung erhielten die Mamluken von ihrem Herrn - Sultan oder
Emir - bei der Aufnahme in die Armee: Kettenhemd als Panzer, unter
dem ein Textilhemd getragen wurde, spéter Pldttchenpanzer, dazu
Beinschutz und Stiefel mit Sporen, hoher konischer Helm und Metall-
oder Holzschild sowie als Waffen Bogen mit Pfeilen und Kocher,
Schwert (aus China!, in Damaskus verziert) mit Scheide, Dolch und
Lanze. Als Ausriistung genannt werden - fiir FuBtruppen? flir zeremo-
nielle Zwecke? - auBerdem Schlagstock und Kriegsbeil mit verzierter
Klinge.

Bei den von Reiterattacken geprigten Kriegsziigen, bei denen es auf
hochste Beweglichkeit ankam, waren in der Mamlukenperiode Pfeil
und Bogen die wichtigsten Waffen. Die Bogen waren kleiner als die
europdischen nnd bei den Kreuzrittern iiblichen. Die Pfeil-Salven der
agyptischen Truppen konnten, wie Zeitzeugen berichteten, den Himmel
verdunkeln. In der Spitzeit machte sich Knappheit an fiir Pfeile und
Bogen bendtigtem Holz und Eisen empfindlich bemerkbar (soweit
moglich, wurden die Pfeile nach der Schlacht eingesammelt) und ver-
deutlichte Agyptens wirtschaftliche Abhéngigkeiten. Das fiir Pfeile und
Riistung erforderliche Eisen wurde zu einem groBen Teil aus européi-
schen Landern bezogen; die Bearbeitung erfolgte dann in Agypten (ein-
schlieBlich Syrien, besonders Damaskus). Nicht zuletzt aus Selbst-
schutzgriinden unterhielten in spéterer Zeit auch reichere Zivilisten La-
ger an Waffen zur Selbstverteidigung.

Exkurs: Die Reitturniere (furusiyya)

Im Militirtraining der Mamluken nahmen die Fi urusiyya-(Reit-) Turniere einen
hohen Stellenwert ein. Bei Teilnehmern und Publikum erfreuten sie sich grofer
Beliebtheit. Hier wurden in Form von Wettkdmpfen die Fertigkeiten gefordert,
die ein Reitersoldat im Ernstfall beherrschen musste. Grofartig gestaltete Sta-
dien (arab. sg. "maydan" = Platz, hier im Sinne von Hippodrom) wurden fir sie
errichtet oder vorhandene Plitze ausgebaut. Vor allem die ersten Mamlukensul-
lane schenkten den Furusiyyas grofe Aufmerksamkeit. Sultan Baybars legte ein
Stadion ("maydan kabir") unterhalb der Zitadelle am "ar-rumayla"-Komplex,
heute "maydan Salah ad-Din", spdter zwei weitere am westlichen Stadtrand Kai-
ros an und stattete sie iippig aus. Wegen der gdrtnerischen Gestaltung - eine Be-
wasserungsanlage durfie nicht fehlen - soll der "maydan kabir" besonders impo-
sant gewesen sein. In den folgenden Bahri-Jahren erhohte sich die Anzahl der

-99.




Hippodrome in Kairo auf sechs oder sieben.

In der Burdschi-Zei, erlosch das Interesse an den Turnieren; die Hippodrome
wurden dem Verfall iiberlassen. Der Wiederbelebung gegen Ende der Mamlu-
kenperiode durch Sultan Qansauh al-Ghauri war keine Dauer beschieden.

Die Turniere wurden mit grofftem Ernst durchgefiihrt; todliche Unfille waren
nicht ungewohnlich. Die Meister in den jeweiligen Disziplinen genossen star-
dhnliches Ansehen; Sieger und herausragende Teilnehmer wurden vom Sultan
mit Ehrenroben und wertvollen Geschenken ausgezeichnet. Aus militdrischen Er-
wdgungen stand das Lanzenturnier vornean (Lanzen ohne Eisenspitze). Schon
seit der Ayyubidenzeit erfreute sich daneben das Polospiel grofier Popularitit.
Mehrere Sultane nahmen selbst begeistert als Mannschafisfiithrer an diesen zeit-
weise zwei Mal wochentlich stattfindenden Wettkdmpfen teil. Auferdem gab es
selbstverstindlich Wettbewerbe im Bogenschiefien. Beliebt war das Kiirbisschie-
Pen ("qabaq", aus dem Tiirkischen), bei dem es darum ging, eine auf einen ho-
hen Pfahl aufgesetzte goldene oder silberne, kiirbisdhnliche Kugel, in der sich
eine Taube befand, im Galopp mit einem Pfeil so zu treffen, dass die Taube weg-
flog. Wem das gelang, der konnte die wertvolle Kugel als Trophde mitnehmen. -
Eine besondere Rolle spielten Furusiyya-Vorfiihrungen im Rahmen der Feier-
lichkeiten anldsslich der "Mahmal"-Prozessionen (s. Exk. S. 205). Pferderennen
(mit Wetten) ergdnzten die Palette.

Eine weitere Sportdisziplin bildete das Jagen mit Falken oder anderen Raubvi-
geln. Der Wehrertiichtigung dienten schlieflich noch Wettkdmpfe mit dem
(stumpfen) gebogenen Kurzschwert und der Ringkampf. - An Wettspielen war
iibrigens auch Schach sehr beliebt; Schachmeister sollen in hohem Ansehen ge-
standen haben.

Zur Armeeausstattung gehdrten auch Kamele. Sie dienten wihrend der
Feldziige dem Transport der schweren Ausriistung, des Proviants und
des Belagerungsgeriits. Die Kamelstélle des Sultans befanden sich ne-
ben den Pferdestillen in der Zitadelle. Bei Feldziigen wurde jedem
Mamluken mindestens ein Kamel zugeteilt, Nicht-Mamluken erhielten
drei Kamele fiir zwei Mann. Im Jahre 1291 wurden, um das Material
fiir die Belagerung von Akkon heranzuschaffen, 90 Kamele eingesetzt.
Die Zahl der Kamele und Kamelstuten an-Nasirs mit Stammbaum(!)
lag iiber 5.000. AuBerdem gehorten ihm Kamele ohne Stammbaum, de-
ren Zahl nicht bekannt ist. Sultan Barquq hinterlie auBer seinen vielen
Pferden 5.000 Kamele.

Galt es befestigte Stiddte oder Burgen zu belagern, wurde "napht", auch
"griechisches Feuer" genannt, eingesetzt, ein Brandsatz, der aus Erdd,

- 100 -



ar
ye-

der
ind
ne-
em
ten
rial

161,

Salpeter, Kalk und Schwefel bestand und nicht mit Wasser geloscht
werden konnte. Ab Mitte des 14. Jh. kam es zunehmend zum Einsatz
von verbesserten, Steine schleudernden "Feldkanonen" und Geriten
zum Brechen von Mauern. Nach der Armbrust kamen dann Feuerwaf-
fen (Arkebusen = Hakenbiichsen). Fiir diese brachten die Mamluken
kein Verstidndnis auf, ja sie lehnten ihren Gebrauch als unritterlich ab.
Nach ihrer Auffassung erforderte ehrenvoller Kampf, dass sich Mann
gegen Mann gegeniiberstanden. Zudem minderten nach ihrer Ansicht
Schusswaffen die Bedeutung der Reiterei, die ihr Element war. Konse-
quenterweise iiberlieBen die Mamlukensultane den unvermeidlichen
Einsatz der Armbrust und der neuen Feuerwaffen der geringgeschitzten
Halga und damit aulad an-nas sowie schwarzen Militdrsklaven. Bis
zum Abbruch der Beziehungen wurden sie von Osmanen angeleitet.

- 101 -







E. Iqta' - Lehen und Lohn

Dafiir, dass sie den Erhalt der Mamlukenherrschaft, die Wohlfahrt des
Landes und nicht zuletzt Fortbestand und Verbreitung des Islams durch
ihre Kampfbereitschaft und gegebenenfalls durch den Einsatz ihres Le-
bens gewihrleisteten, erwarteten die Mamluken groBziigige Belohnung.
Die einfachen Mamluken und die niedrigrangigen Emire erhielten dafiir
traditionell monatlichen Sold und Sachleistungen. Die wichtigeren Lei-
stungstriger erwarteten mehr. In erster Linie betraf dies die hoherrangi-
gen Emire, zumal sie, wie soeben dargestellt, fiir den Sultan Truppen-
kontingente bereit zu halten verpflichtet waren. Auch den in der staatli-
chen Verwaltung eingesetzten Emiren und den anderen hohen Funktio-
ndren musste selbstverstiandlich eine ihrer Position entsprechende und
ihre Leistung anerkennende Vergiitung gewihrt werden. Ahnliches
musste fiir die Halqafiihrer gelten. Um sich der schwer beherrschbaren
Beduinenfiirsten zu versichern, in deren Hianden der Schutz der Grenz-
wiisten lag, waren auch diese zu bedenken. SchlieBlich waren, nicht zu-
letzt im Hinblick auf die Versorgung nach dem Tode des Sultans, des-
sen Angehorige angemessen auszustatten. Den individuellen Erwartun-
gen all dieser wichtigen Personengruppen sollte das Iqta'-System entge-
genkommen.

1. Iqta’

"Igta"" wird iiblicherweise in Anlehnung an die entsprechende Praxis in West-
europa mit "(Militcir-) Lehen" iibersetzt. Diese Ubersetzung ist missverstdndlich.
Zu dem europdischen Lehnswesen des Adels, das sich ebenfalls im Mittelalter
entwickelte, bestehen zwar Parallelen, aber vom Grundgedanken her wie in der
Ausgestaltung erhebliche Abweichungen. Sie betreffen sowohl die Beziehungen
des Belehnten zum Lehnsherrn wie die Beziehungen beider zum Lehnsobjekt.

Das Igta'-System beruhte auf einem Riickgriff auf die reichen natiirli-
chen Ressourcen des Landes, also die Landwirtschaft. Grund und Bo-
den auBerhalb der Stadte gehorten nach islamischer Tradition dem
Herrscher und die, die darauf Landwirtschaft betrieben, die Fellachen,
hatten dafiir einen Teil der Ertriige als Pacht (kharadsch) an ihn abzu-
fiihren. Schon die Umayyaden-Kalifen mobilisierten diese ihre Einnah-
men, indem sie ihr Land in Abschnitte (sg. igta’, von qt' = abschnei-
den), "Parzellen", einteilten und, ohne ihr Eigentum aufzugeben, an

- 103 -




Stelle von Sold ihre Pachtforderungen aus bestimmten Parzellen indivi-
duell an bestimmte hoherrangige Personlichkeiten als NutznieBer (sg,
mugta') abtraten. Bemessungsgrundlage bildete der Wert der Pacht aus
den einzelnen Iqta's (sg.ibra); er wurde fiir jede von vornherein und
auf Dauer festgelegt.

Als in der Zeit des Abbasiden-Kalifats die Seldschuken das Heft in die
Hand nahmen, wurde das rudimentéire umayyadische Iqta'-Besoldungs-
modell weiterentwickelt. Die Fatimiden iibernahmen es und fiihrten es
in Agypten ein; die in seldschukischem Auftrag nach Agypten gekom-
menen Ayyubiden setzten diese Praxis fort. Von den Mamlukensulta-
nen wurde das Igta'-System, dem Ausbau von Militér und Regierungs-
apparat folgend, ausgeweitet und perfektioniert. Mehr und mehr Land
wurde nun als Iqta' vergeben. Igta'- Objekte waren oft ganze Dorfer mit
ihren landwirtschaftlich genutzten Fldchen, ihren wesentlichen Be-
standteilen und ihrem Zubehor wie Geb#uden, Vieh, Getreidemiihlen,
Olpressen usw. Wegen der GroBe der Objekte wurden sie héufig in
Bruchteilen an mehrere mugta's vergeben.

Die hohen Ertrige der Landwirtschaft des ungewohnlich fruchtbaren
Niltals durch das Iqta'- System zu nutzen, lag fiir die Sultane Agyptens
besonders nahe, galt ihr Land mit seinen grofen Weizen- und Gersten-
ernten doch schon in der Antike als Kornkammer der Mittelmeerwelt.
Flachs, Ausgangsmaterial von Leinen und Papier und im Nildelta eben-
falls gut gedeihend, kam hinzu und gab den AnstoB fiir eine bliihende
Industrie mit hohem Exportanteil. Selbst der Weinbau bot sich fiir das
Iqta'-System an, denn Weine aus Damiette und Mariut wurden nicht nur
im Lande selbst getrunken, was immer der Koran dazu sagte, sondern
auch exportiert. An materiellen Grundlagen fiir Iqta's fehlte es also
nicht.

Die Vergabe von Iqta's bedeutete fiir den Sultan bzw. den Fiskus Ein-
nahmeverzicht. Ihm standen indessen Entlastung von laufenden Sold-
und Gehalts- sowie Aufwandsentschidigungsverpflichtungen, Wegfall
der landwirtschaftlichen Verwaltung (allenfalls rudimentére Aufsicht),
Wegfall des mit dem Einzug der Abgaben (in der Regel Naturalien)
und ihrer Verwertung verbundenen Aufwands und, weil die Risiken
und Chancen der wirtschaftlichen Entwicklung der Iqta'-Objekte sich
zu den Mugta's hin verlagerten, ldngerfristige Finanzplanungssicherheit

-104 -




de
ur

Syl
so

in-
1d-
all
t),
en)
cen
ich
eit

gegeniiber.

Die Verleihung der Igta's erfolgte durch feierliche Aush@ndigung einer
Urkunde, die biirokratisch von mehreren Diwanen unter- und gegenge-
zeichnet war. Sie beschrieb nicht nur die Iqta’-Objekte, sondern fiihrte
auch die Gegenleistungen auf, die Anlass fiir die Verleihung waren, ge-
gebenenfalls also die Bereitschaft zum Kriegsdienst und die Gestellung
einer bestimmten Anzahl von Truppen fiir Kriegszwecke.

Die Mugta's nahmen ihre Iqta's nicht personlich in Besitz. Selbst Emire
mit groBen Iqta’-Landereien behielten, schon aus "beruflichen" Griin-
den, ihren Sitz in Kairo oder - wenn es das Amt erforderte - in Alexan-
dria, Damaskus, Aleppo und anderen GroBstddten. Eine personliche
Beziehung zwischen Mugqta' und der auf dem Iqta'-Anwesen lebenden
Bevolkerung bestand aus diesem Grunde nicht; sie hétte auch nicht der
Einstellung der Mamluken entsprochen.

War die Zuteilung erfolgt, unterlagen Iqta's keiner Anpassung mehr, es
sei denn, es trat eine nicht vorhersehbare, dauerhafte, besonders schwe-
re Ertragsminderung ein, z. B. durch anhaltende Uberflutung oder Ver-
steppung. Wenn auch die Festschreibung nicht immer konsequent
durchgehalten wurde - bei dem Mugta' verblieb immer das Risiko einer
nicht ganz unerheblichen Minderung oder gar eines Ausfalls von Ein-
nahmen. Missernten gingen ebenso zu seinen Lasten wie Preisverfall
der Igta'-Produkte. Um diesen Ertragsschwankungen Rechnung zu tra-
gen, wurden die Iqgta's bei der Zuteilung so kalkuliert, da dem Mugqta’
eigentlich immer eine groBziigiges Einkommen verblieb. Andererseits
kam dem Mugqta' der Gewinn zugute, wenn die Ertrage z. B. durch
iiberdurchschnittlich gute Ernten hoher ausfielen als bei der Zuteilung
erwartet, oder die Preise stiegen.

Die Mugta's fiihlten sich bald weder an die urspriinglichen Pachtsétze -
ein Zehntel der Ernte -, noch an die der Zuteilung zugrundeliegenden
Ertragsschitzungen gebunden. Sie bestimmten die Hohe der von den
Fellachen zu entrichtenden Abgaben selbst und schopften die gegebe-
nen Spielraume auf Kosten der Landbevélkerung, aber auch zu Lasten
lingerfristiger ErhaltungsmaBnahmen, z. B. der aufwéindigen Pflege des
Bewdsserungssystems, extensiv aus. Kurzfristige Ertragsmaximierung
war ihr Ziel. Nur die durch den Nil immer wieder ausgeldste Regenera-

- 105 -




tion des Uferlandes konnte groBeres Unheil aufhalten. Driickende Aus-
beutung war die Folge - fiir die dgyptische Landbevdlkerung nichts
Neues, kannte sie diese doch schon seit unvordenklichen Zeiten. Die
Oberaufsicht durch die Sultansverwaltung war kaum willens oder in der
Lage, Missbrauchen der Muqta's entgegenzuwirken. Wie nachteilig
sich dies alles auf die Entwicklung der so bedeutenden und an sich so
fruchtbaren #gyptischen Landwirtschaft auswirkte, kann man sich leicht
vorstellen. Alles in allem: Die Landbevdlkerung, gezwungenermalen
von der Hand in den Mund lebend, finanzierte neben, wenn nicht vor
dem Steuerzahler die Armee und zum Teil auch die Verwaltung des
Staates.

Individueller Zuteilungsmafstab der Iqta's waren Rang und Position
des Mugqta'. Die Kosten der von dem Mugqta', meist ein Emir, dem Sul-
tan geschuldeten Leistungen flossen in die Bemessung ein. Die Ver-
pflichtung zum Bereithalten von Truppen war dabei ein wichtiger Fak-
tor (mehr dazu in Kap. D. 3.). Die Emire erhielten deshalb Igta's mit
"Ibras, die der von ihnen bereit zu haltenden Truppenstirke Rechnung
trug, oft ganze Dorfer mit Landereien guter Bodenqualitdt. Um die
"Kurfiirsten", also die wenigen besonders einflussreichen Emire zufrie-
den zu halten, fielen deren Igta's so groBziigig aus, daB sie iiber die ih-
nen obliegenden Verpflichtungen hinaus nicht nur einen gehobenen Le-
bensstandard erlaubten, sondern es ermdglichten, bedeutende Fromme
Stiftungen zu errichten und auBerdem noch namhaftes Vermogen anzu-
sammeln, damit nach ihrem Tode die Erben nicht mittellos blieben (Ne-
beneinnahmen aus Staatsimtern trugen zusitzlich dazu bei). Die Zutei-
lung mehrerer Iqta's an einen Mugta' war nicht selten. - Emire niedrige-
ren Ranges (immerhin sozusagen Ritter!), Verwaltungsbeamte und an-
dere Personlichkeiten erhielten, sofern iiberhaupt, kleinere Igta's bzw.
solche von geringerer Bodenqualitit.

In der Mamlukenperiode wurde der Wert der einzelnen Iqta's in Armee-
Dinar berechnet und sein Kurs im Verhiltnis zur allgemeinen Wihrung
von Zeit zu Zeit neu festgesetzt. Zur Orientierung iiber die Staffelung
der Igta's: In der ausgehenden Mamlukenperiode lagen die Iqgta™-Ein-
nahmen der hichsten Militir-Emire bei 25.000 Dinar im Jahr, diejeni-
gen von Angehdrigen der Halqa (die ihre Bliitezeit langst hinter sich
gelassen hatte) bei 250 - 800 Dinar. Jedenfalls verschafften groBe Iqta“

- 106 -




w
4

ts
ie
er

SO
ht
en
or
es

on
1l

k-
nit

lie

Vermogen den michtigeren Emire gegeniiber dem Sultan ein hohes
MaB an Unabhidngigkeit und Macht, sozusagen einen eigenen Herr-
schaftsbereich. Er fiel besonders ins Gewicht, wenn ein Thronwechsel
anstand.

Die Frage der Laufzeit der Iqta's - es wird von 30 Jahren als Regel ge-
sprochen - stellte sich in der Praxis nicht. Ihre Begrenzung ergab sich
daraus, dass sie sowohl an die Person als auch an die Position des Mug-
ta's gebunden war. Die Iqgta's fielen also sowohl bei seinem Tode als
auch dann an den Sultan zuriick, wenn sich seine Position verdnderte, z.
B. weil er an einen anderen Ort versetzt oder abgesetzt wurde oder aus
dem aktiven Dienst ausschied. Zumindest bei Positionsverénderung er-
hielt er im Austausch gegen das bisherige ein anderes Iqta'. Vermogen
aufzubauen hatten die Mugta's jedenfalls gute Griinde und praktizierten
dies reichlich. Bedeutendere Emire fanden Wege, Igta's an den Sultan
mit der MaBgabe des Riickerwerbs als freies Eigentum zu iibertragen.
Dadurch sollte der spitere Heimfall an den Sultan umgangen und die
Moglichkeit geschaffen werden, das Iqta-Land in eine der Familie
langfristig niitzliche Fromme Stiftung einzubringen.

NaturgemiB stand fiir die Iqta'-Vergabe Land nicht unbegrenzt zur Ver-
fiigung. Auch waren die Sultane daran interessiert, selbst geniigend
Land zu behalten, sei es als eigene Einkommensquelle, sei es, um bei
Bestellung neuer und Beforderung anderer Emire Iqta'-Dispositions-
masse zur Verfligung zu haben. Das gab Anlass zu Iqta'-Reformen,
wenn die Iqta'-Dispositionsmasse zu klein wurde oder das System den
Bediirfnissen nicht mehr gerecht zu werden schien.

Generell erlaubte es die groBe fruchtbare Landmasse Agyptens
(einschl. Vorderer Orient) den Sultanen, bei der Iqta’-Vergabe groBzii-
gig zu sein. Der mamlukischen Oberschicht ging es entsprechend gut.
Durch ihre Iqta's floss ihr ein beachtlicher Anteil des natiirlichen Reich-
tums des Landes zu. Ab Mitte des 14. Jh. untergruben Pest und politi-
sche Krisen die Wirtschaft; das Wohlstandsniveau der meisten Einwoh-
ner ging stark zuriick. Die Oberschicht wusste sich den negativen Aus-
wirkungen aller wirtschaftlichen Riickschlédge zu entziehen und konnte
ihr Wohlstandsniveau einigermaBen halten. Eindrucksvolle Bauwerke
aus den Zeiten vor wie nach Pestepidemien und Wirtschaftskrisen legen
noch heute Zeugnis von dem im Wesentlichen durch ihre Igta's begriin-

-107 -




deten Wohlstand der mamlukischen Oberschicht ab.

Fiir die Wahrnehmung ihrer Rechte gegeniiber den Fellachen bedienten
sich die Mugta's einheimischer professioneller Agenten; sie hatten die
Iqta'-Abgaben - grundsitzlich landwirtschaftliche Produkte - einzuzie-
hen. zu verwerten und den Erlds abzuliefern, zugleich aber dafiir zu
sorgen, dass die Ertrige auch in der Zukunft optimal flossen. Langfri-
stige ErhaltungsmafBinahmen, z. B. die arbeitsaufwindige Pflege der Be-
wisserungsanlagen, oder unabweisbare Sachinvestitionen konnten die
voriibergehende Minderung von Einkiinften zur Folge haben; die Mug-
ta's driickten sich gerne darum. Hoherrangige Emire mit groferen bzw.
mehreren Igta's richteten fiir die Iqgta'-Verwaltung eigene Diwane ein,
Fiir die niedrigerrangigen Emire und die einfachen Staatsdiener, sofern
sie Iqta's erhielten, war die Kontrolle ihrer Iqta’-Agenten schwierig, sei
es wegen eigener wirtschaftlicher Unerfahrenheit, sei es wegen der Ent-
fernung der Objekte vom Ort ihrer Stationierung, sei es wegen ihrer
Abwesenheiten bei Militireinsitzen. Einige iiberlieBen die Verwaltung
ihrer Igta's deshalb Diwanen von Emiren, wurden von diesen aber an-
scheinend nicht selten iibervorteilt. Jedenfalls reichte ihr Iqta'-Ertrag oft
nicht einmal aus, ihre Grundbediirfnisse zu decken.

Probleme verursachte auch die Verwertung der aus den Iqta's anfallen-
den Naturalien. Sie blieb den Mugqta's, genauer: ihren Agenten oder Di-
wanen iiberlassen. Einzelheiten hierzu sind nicht bekannt; bekannt ist
aber, dass von Zeit zu Zeit Emire oder mit ihrer Hilfe GroBkaufleute le-
benswichtige Naturalien horteten oder aufkauften, durch Einlagerung
dem Markt entzogen und so Knappheit erzeugten oder verstérkten. Da-
durch stiegen die Preise und sie erzielten durch den Verkauf zu Lasten
der Bevolkerung prichtige Gewinne. Die Spekulation konnte so weit
gehen, daB Sultane sich gezwungen sahen, Lebensmittel fiir die Bevol-
kerung zu importieren.

Exkurs: Das Kataster

Allgemeine Grundlage fiir die aufgrund der Bewirtschaftung von Grund und Bo-
den zu leistenden Abgaben und damit die Vergabe von Iqta’s war ein "Kataster",
eine Bezeichnung, die allerdings zu eng gegriffen ist. Es erfasste

- das gesamte vermessene Kultur- und Odland,

- die einzelnen Grundstiicke des gesamten Kulturlandes, geordnet nach

- 108 -



en
lie

sel
nt-
rer
ng
an-
oft

en-
Di-
ist

Ing
Da-
ten
veit
ol

Bo-

16

Eigentiimerkategorien und mit den Namen der Eigentiimer,

- die aufgrund einer penibel ausgekliigelten Bewertungsskala festgestellte Bo-
denqualitdt der fiir landwirtschaftliche Nutzung in Frage kommenden
Grundstiicke.

In Hinblick auf die Eigentiimerkategorien wurde zwischen Kronland, Stiftungs-
grundstiicken und Privatgrundstiicken sowie Iqta'-Land unterschieden.

Kronland (khass- oder diwan-Land) war das im weitesten Sinne landwirtschaft-
lich genutzte Kulturland mit seinen Dorfern, soweit es nicht unter eine der ande-
ren Kategorien fiel. Es gehorte nach alter islamischer Auffassung der "offentli-
chen Hand", konkret dem Sultan und ging bei Sultanswechsel auf den neuen Sul-
tan iiber. Kronland (und nicht vergebenes Iqta'-Land) wurde zu Beginn der
Mamlukenperiode vom Wesir, spdter mit mehrfacher Zustindigkeitsinderung
van nachgeordneten Diwanen des Sultans verwaltet. Die Ertrdge flossen dem
Sultan zu und trugen nicht unwesentlich zur Deckung der Staatsausgaben sowie
der laufenden und der einmaligen personlichen Ausgaben des Sultans einschlief3-
lich der Hofhaltung und seines sonstigen "Privatlebens" bei. Wichtiges Kronland
war die besonders fruchtbare Region Giza. - Dem Kronland entsprachen die 6f-
fentlich genutzten Flichen sowie die von den Sultanen amtlich erworbenen
Grundstiicke in den Stddten.

Eine weitere Grundeigentiimerkategorie waren die Stiftungen; sie werden in
Kap. I. 2. behandelt.

Privateigentum (milk) waren die Grundstiicke von Einzelpersonen in den grofe-
ren und kleineren Stidten. Hier war das Grundeigentum aus der historischen
Entwicklung heraus weitgehend Privateigentum geblieben. Es war von Alters her
ersessen oder spdter durch Erbfall oder Ankauf erworben. Bedeutende Eigentii-
mer von "milk" waren in der Mamlukenperiode, nach den Alteingesessenen, zu-
nehmend Sultane, ihre Angehorigen oder Abkommlinge und, in zweiter Linie,
mdchtige Emire sowie wohlhabende Notable. Privateigentum unterlag keiner Ab-
gabepflicht und konnte deshalb nicht als Iqta’ vergeben werden. Es war fiir die
Eigentiimer frei verfiighar und nach dem islamischen Recht vererbbar, blieb also
beim Tode der Eigentiimer der Familie erhalten. Der Sultan vergab Kronland
gelegentlich als "milk" in Ergdnzung zum Iqta’

Iqta'-Land war eigentlich Kronland, bildete aber, weil die Ertrdge Dritten zuflos-
sen, eine besondere Kategorie. Hierfiir waren die Mugqta's sowie der Steuerwert
mitregistriert.

2. Die Iqta'-Reformen

NaturgemiB unterlagen die verschiedenen Elemente des Katasters der

- 109 -




Verinderung. Es war deshalb notwendig, es von Zeit zu Zeit von Grund
auf zu iiberarbeiten, von der Vermessung und Erfassung bis hin zur
Feststellung der Bodenqualitét und Erfassung der Eigentiimer und der
Mugta's. Diese enorm aufwendige, rauk (eigentlich mal ar-rauk = Ge-
meineigentum) genannte Erfassung und Bewertung des Landes durch
Erstellung eines neuen Katasters konnte verstandlicherweise nur in gro-
Ben Zeitabstinden durchgefiihrt werden. Auch dariiber hinausgehende,
strukturelle Anpassungen wurden bei dieser Gelegenheit vorgenom-
men. Aus der Zeit zwischen der arabischen und der osmanischen Ero-
berung Agyptens sind sechs rauk bekannt. Das erste dgyptische Kata-
ster entstand bereits im Jahre 724. Zu Beginn der Mamlukenperiode
war das Kataster Sultan Salah ad-Dins von 1176/81 maBgebend. Salah
ad-Din hatte das fatimidische Igta'-System, seldschukischen Grundsit-
zen folgend, auf die Militdrfinanzierung umgestellt.

Bedingt durch die politischen Verénderungen aufgrund der Machtiiber-
nahme der Mamluken wurde immer deutlicher, dass das Salah ad-Din-
Kataster und sein Igta'-System den neuen Verhiltnissen nicht mehr ge-
recht wurden. Abgesehen davon, dass die bisherigen "'Ibra iiberholt
waren, hatte sich gezeigt, dass die Inhaber kleinerer Iqta's mit deren
Verwaltung iiberfordert waren. Hinzu kam, daB die Vergabe immer
neuer Iqta's das Kronland des Sultans so sehr hatte schrumpfen lassen,
dass seine Einnahmen und die Dispositionsmasse fiir notwendige neue
Iqta'-Zuteilungen nicht mehr ausreichten. Sultan al-Mansur Hussam ad-
Din Ladschin (1296-98) ordnete deshalb eine Neuordnung des Kata-
sters, rauk al-hussami genannt, an. Ladschin war jedoch nicht stark ge-
nug, die Widerstdnde der Emire und der Halqga-Fiihrer, auf deren Ko-
sten die Neuordnung zwangsldufig gehen wiirde, zu iiberwinden. Er
musste aufgeben und seinen Versuch schlieBlich mit dem Leben bezah-
len.

Erfolgreicher war der in seiner dritten Amtszeit unangefochtene Sultan
an-Nasir mit seinen rauk an-nasiri genannten Iqta'-Reformen in den
Jahren 1313 in Syrien und 1315 in Agypten, die, 1376 begrenzt fortge-
schrieben und 1395 leicht modifiziert, bis zum Ende der Mamlukenpe-
riode Grundlage des Igta'-Systems bildeten. Osmanen-Sultan Selim ver-
anlasste unmittelbar nach der Eroberung Agyptens einen neuen rauk.
An-Nasir erreichte mit seinem rauk, dass ihm statt bescheidener etwa




olt

ta-
¢
L0-

ah-

tan
fen
ge-
pe-
er-
ik.

wa

ta-Lands zur Verfligung standen - eine Verschiebung zu seinen Gun-
sten, die fiir die Machtkonstellation nicht ohne Folgen bleiben sollte.
Erleichtert wurde sie dadurch, dass etwa 50% mehr Kulturland erfasst
werden konnten. Das verbleibende Iqta'-Land wurde hauptsidchlich
Emiren und nur noch ein geringer Rest Fiihrern der Halqa zugeteilt,
womit der Niedergang der Halga beschleunigt wurde. Auf die Halqa
waren zuvor zeitweise 40% des Iqta’-Landes entfallen. Auch viele Ve-
teranen verloren ihre Igta's. Dagegen wurden nichste Familienangehd-
rige des Sultans, insbesondere die S6hne als aulad an-nas bedacht. Das
ging so weit, dass im Jahre 1376 Sultansbriidern und -s6hnen die Pacht
von 14% des Iqta'-Landes zugute kam. Die schon in jenem Jahre aufge-
griffene Schieflage beendete Sultan Barquq 1395. Dieser erste tscher-
kessische Sultan traf dadurch, gewiss nicht unbeabsichtigt, besonders
die qiptschak-stammigen aulad an-nas. Die frei werdenden Mittel flos-
sen nun in den Etat zur Alimentierung von (meist tscherkessischen)
Sultansmamluken, die noch keine Iqta's hatten

Um dem rauk an-nasiri Stacheln zu nehmen, dnderte an-Nasir zugleich
das Steuersystem. Etliche Steuern wurden abgeschafft. Fiir viele Mug-
ta's, grofe und kleine, brachte das freilich nicht nur Vor-, sondern auch
Nachteile. So wurde nun die Kopfsteuer, die den Kopten, derer es da-
mals noch viele gab, und den Juden auferlegt war und die bis dahin
dem Sultan zufloss, in die Bewertung des Iqta’ einbezogen; die Muqta's
konnten die Kopfsteuer aber oft nicht erheben, weil sich die Zahlungs-
pflichtigen ihr, z. B. durch Wohnsitzwechsel, entzogen. AuBerdem
wurden bis dahin von den Abgabepflichtigen ihrem Mugta' gewihrte
Nebenleistungen, z. B. traditionelle Geschenke, angerechnet.

In der Folge des rauk an-nasiri sahen sich Emire, die keine anderen
Einkiinfte hatten, aus Geldmangel gezwungen, ihre Truppen zu reduzie-
ren und den damit verbundenen Machtverlust hinzunehmen. Wegen der
starken Position Sultan an-Nasirs blieb die Unzufriedenheit politisch
ohne Folgen, beeintrichtigte aber das Klima und die Motivation. In der
Folgezeit zunehmend veranlasste die Neuordnung kleinere Mugta's, ih-
re Iqta's an Nicht-Militérs zu verkaufen.

Da das Iqta-Land Staatseigentum blieb, stellte sich die Frage der
Staatsaufsicht. Zu Beginn der Mamlukenperiode war sie recht lax ge-
handhabt worden. Im Rahmen des rauk an-nasiri wurden nun innerhalb

-111-




der Staatsverwaltung dem diwan al-dschaysch die Durchfiihrung der
Neuordnung, insbesondere die Registrierung der Iqta's und Mugqta's,
und die sonstigen dem Staat verbliebenen Iqta'-Verwaltungsarbeiten
iibertragen. Sie schlossen die Bearbeitung der dem Sultan vorbehalte-
nen Neuvergaben sowie der Heimfélle bei Tod oder Positionsveradnde-
rungen der Mugqta's ein. Nicht zuletzt war dieser Diwan fiir die nur aus
sehr schwerwiegenden Griinden in Betracht kommende Fortschreibung
der 'ibra und den sich daraus unter Umstdnden ergebenden Austausch
von Iqta's zustéindig. Die Mugqta's wurden nun auch mehr als bisher da-
raufhin kontrolliert, ob sie ihren Verpflichtungen hinsichtlich der Ver-
waltung ihrer Iqta's nachkamen. Dies schloss die Pflege des Bewisse-
rungssystems ein; ihr sehr hoher Arbeitsaufwand rentierte sich nur
langfristig, weshalb sie gern vernachldssigt wurde. Gleiches galt fiir die
Gebiude und Betriebsanlagen. Die Kontrolle sollte zudem, wenn auch
zunehmend erfolglos, verhindern, dass die Iqta'-Léndereien und die dar-
auf lebenden Menschen zu sehr ausgebeutet wurden. SchlieBlich hatte
der diwan al-dschaysch darauf zu achten, dass die Mugqta's ihre Ver-
pflichtungen gegeniiber dem Sultan, wie die Truppengestellung und an-
dere Leistungen des Kriegsdienstes, einldsten (daraus erklart sich seine
Zustindigkeit fiir die Registrierung der Emirsmamluken, s. S. 91f.).

Der diwan al-dschaysch war in Unterabteilungen fiir Agypten, Syrien,
Beduinen und ausgemusterte Militédrs gegliedert und wurde von einem
"Mann der Feder" geleitet (s. S. 137). Hier - wie auch in den anderen fi-
nanzbezogenen Verwaltungsstellen - dominierten die Kopten, spater an
ihrer Spitze zum Islam iibergetretene. Sie wurden willkommene Blitz-
ableiter, wenn Emire mit ihren Iqta's unzufrieden waren, was nicht sel-
ten vorkam. Unter anderem wurde ihnen vorgeworfen, Iqta'-Landereien
bsswillig in Bruchteile aufgesplittet und den Emiren unndtig weit aus-
einander liegende Igta's zugewiesen zu haben. Tatsdchlich beruhte die-
se Strategie auf der Absicht der Sultane, die Emire wirtschaftlich nicht
zu unabhiingig werden zu lassen. Die Macht unterhalb des Sultans wur-
de durch die Iqta'-Teilungen bewusst "parzelliert".

3. Sold und Sachleistungen

Die meisten Mamluken, die ohne Rang oder niedrigrangige Emire, ke-
men nicht in den Genuss von Iqta's; sie waren auf Sold und Sachlei-




ler
1's,
[en
te-
le-
1S
Ing
sch

die
1ch
jar-
atte

an-
ine

en,
em
 fi-
- an
itz-
sel-
ien
WS-
die-
icht
yur-

\lei-

stungen angewiesen. Der Fiskus musste die Mittel hierfiir bereitstellen.

Von ihrer Ubernahme an erhielten die Mamluken monatlich einen fes-
ten Sold (dschamakiya). Hierzu mussten sie, nach Truppeneinheiten ge-
gliedert mit ihrem mugaddam an der Spitze, zum Soldappell antreten.
Jeder Mamluk wurde aufgerufen, trat vor, kiisste den Boden und erhielt
einen Geldbeutel. Die Mamluken trugen bei dieser Gelegenheit ihre
Feiertagsuniform mit Schwert. Den Emiren wurden die Zahlungen in
ihre Residenz gebracht. - Den Sold der Mamluken der Emire bestimmte
ihr Herr.

In Krisenzeiten suchten Sultane und Emire sich die Loyalitét der Mam-
luken durch groBziigige Einmalzahlungen zu erkaufen. Hoch geschitzt
waren die Sonderzahlungen (afaga), die vor Kampfeinsitzen (zuriick-
zuzahlen, wenn die Schlacht nicht stattfand) und bei Inthronisation neu-
er Sultane erwartet wurden. Die Inthronisationszahlungen wurden in
Anwesenheit des Sultans und hoher Amtstrager im Palasthof der Zita-
delle feierlich ausgehindigt. Die Festsetzung der Kampfprdmien wurde
im Laufe der Jahre zunehmend zum Gegenstand von bis zur Erpressung
reichenden Verhandlungen. Der Militéreinsatz gegen die Osmanen un-
ter Sultan Tuman Bey, der den nahen Untergang des Mamlukenstaates
abwenden sollte, drohte nicht zustande zu kommen, weil Tuman Bey
sich nicht in der Lage sah, den ungewdhnlich hohen Forderungen der
Mamluken zu entsprechen; nur die ihnen selbst drohende Gefahr konn-
te sie schlieBlich zum Einlenken bewegen.

Als Proviant bekamen die Mamluken téglich eine Fleischration oder,
wenn sie nicht in der Kaserne lebten, den Gegenwert in Geld. Zum Op-
ferfest wurden Schafe gespendet.

Von der Ubernahme in die Sultanstruppe an wurde den Mamluken eine
Uniform, bestehend aus Miitze und engdrmeligem Umhang gestellt; au-
Berdem erhielten sie Riistung und Waffen. Die Uniform, mit dem Em-
blem des Sultans versehen, war bis um die Wende vom 13. zum 14. Jh.
verhiltnismaBig schlicht, wurde dann aber dem gehobenen Status der
Mamluken angepasst. Soweit Bekleidung nicht gestellt wurde, wurde
Jahrlich oder halbjihrlich Kleidergeld gezahlt.

Gestellt wurden auch Pferde mit Sattel und Geschirr, von Fall zu Fal!
Kamele sowie Futter. Die hoherrangigen Emire erhielten Pferde bei

-113-




zwei Gelegenheiten im Jahr: im Frithjahr, wenn in der Gegend von Gi-
za, der Hauptweideregion, die Weidesaison endete (hier befanden sich
als Kronland des Sultans weite Kleefelder, von denen den Pferdebesit-
zern bestimmte Parzellen zugeteilt wurden) und im Herbst zur Polosai-
son. Die Emire erster Klasse erhielten die Pferde mit Sattel, Geschirr
und gestickten Decken, die Emire zweiter Klasse ohne diese Beigaben,
Die anderen Emire hatten keinen Anspruch auf derartige Sonderleistun-
gen. Die einfachen Mamluken erhielten ihr Pferd bei ihrer feierlichen
Freilassung, sonst grundsitzlich nur, wenn das Pferd eingegangen war.

Wegen Dienstunfihigkeit ausgeschiedene Krieger, ihre Witwen und ih-
re Waisen erhielten von Fall zu Fall ein rizag mabrura (frei iibersetzt:
"Gnadenbrot"), wie es auch in islamischem Interesse Tétigen gezahlt
wurde. Der Kreis dieser Begiinstigten war, je nach Situation, mitunter
recht weit gezogen. Finanziert wurden die rizag mabrura aus den Ertré-
gen bestimmter Stiftungen.

Fiir die Bearbeitung der Besoldung der Armee war urspriinglich der
Wesir zustindig. Die Mittel hierfiir erhielt er hauptsichlich von den Di-
strikten Giza (Geld) und Manfalut in Mitteldgypten (Naturalien). Spiter
iibernahm der ustadar (s. S. 147) Besoldung und Futterzuteilung, z. T.
auch die Zahlung des Kleidergeldes. In der Burdschi-Zeit verstrkte
sich das Problem, dass den ustadar nicht geniigend Mittel fiir die Be-
soldung zur Verfligung gestellt wurden und sie mit den Zahlungen in
Verzug gerieten. Die Mamluken erwarteten, dass sie sich die erforderli-
chen Mittel anderweitig beschafften, wenn sie ihnen nicht von der
Staatskasse bzw. von den hierzu verpflichteten Distrikten zur Verfi-
gung gestellt wurden. In der Burdschi-Zeit wurden Verzdgerungen, je
sogar Ausbleiben der Soldzahlung immer haufiger. Die Folge war, dab
die ohnehin leicht unzufriedenen oder motivationslosen Mamluken sich
durch Pliinderung in der Stadt schadlos zu halten suchten oder durch
Brandschatzung ihrer Verirgerung Ausdruck verliechen. Selbst Emire
wurden ihre Opfer. Das ohnehin angeschlagene Wirtschaftsleben wurde
dadurch zusitzlich belastet. Sultan Qansauh al-Ghauri unternahm An-
fang des 16. Jh. energische Schritte, der verhdngnisvollen Entwicklung
entgegenzuwirken - zu spét.




~

Gi-
Ich

Q-
\irT
en.
1n-
1en

tzt:
thlt
iter
rd-

der
Di-
iter

rkte
Be-
1 in
orli-
der
rfi-
, ja
dal
sich
irch
nire
irde
An-
ung

F. Sultanshof und Regierung
1. Die Residenzen
1. 1. Vormamlukische Residenzen (Karte S. 116)

Jede muslimische Dynastie Agyptens vor der Mamlukenperiode lieB es
sich angelegen sein, fiir sich eine neue Residenz zu errichten. Erste Re-
sidenz des von den Muslimen eroberten Agyptens war al-fustat (iibers.
Zelt). General 'Amr ibn al-'As stampfte sie im Jahre 641 nordéstlich des
um die Zeitenwende von den Romern errichteten, von den Byzantinern
Babylon genannten Forts (heute masr al-qadima = Alt-Kairo) aus dem
Boden; sie verfiel bald vollig (die 'Amrs Namen tragende Moschee an
dieser Stelle wurde von Sultan Salah ad-Din neu errichtet und Anfang
des 15. Jh. grundlegend restauriert). Ahmad ibn Tulun (868-84), der
von den Abbasiden-Kalifen eingesetzte Statthalter Agyptens, schuf
nordlich von Fustat in al-gata'i eine neue Residenz; nur die noch heute
besonders eindrucksvolle Moschee erinnert daran; Sultan Ladschin ret-
tete sie vor dem Verfall zum Dank dafiir, dass er sich hier vor Verfol-
gern hatte verbergen koénnen. Nicht ohne die Tuluniden-Residenz nie-
derzureiBen, bauten die Ikhschididen, die ndchste Statthalter-Dynastie
(935-69), etwa zwischen Fustat und Qata'i in al-'askar eine neue Resi-
denz; von ihr ist nicht einmal die Moschee geblieben.

Der Fatimidenfeldherr Dschauhar griindete nach seinem Einzug in
Agypten im Jahre 969 nérdlich von Qata'i am Nil fiir seinen Kalifen al-
Mu'izz (953-75) al-qahira (Kairo, s. auch Kap. C. 1.). Noch heute wird
die Altstadt Kairos "Fatimidenstadt" oder - nach dem ersten hier resi-
dierenden Kalifen - mu'izziyya genannt. Die fatimidischen Paldste wur-
den von den Ayyubiden und Mamluken abgerissen; der Name des un-
scheinbar gewordenen bayn al-qasrayn- Platzes (iibers.: zwischen den
zwei Palisten, Titel des dritten Teils der Kairo-Trilogie des dgyptischen
Nobelpreistrdgers Nagib Mahfuz) gegeniiber dem Madrasa-Mauso-
leum-Maristan Qalawuns erinnert daran, wo sie gestanden haben. Bes-
ser erhalten sind die Moschee des Fatimiden-Kalifen al-Hakim (996-
1021) und, wenn auch mehr aufgrund ihrer Aufwertung durch Sultan

Baybars und nachfolgende Restaurierungen, die al-Azhar-Madrasa-Mo-
schee.

-115-




Viertel der (/4 %

schwarzen Sklaven

//////B'ih al-Futih

I-AL-MAKS~
-
Hafen von: a—" 1%,
————al-Maks =] — — — §
e B S
=== West-Palast ast
- ~Jal-'Aziz (2996 JQLSJ
AN
\L,,E_ =
=3
S >
= S=
. 2
- =<(
= M Bawz=
f _Trweiterung KairosS" =@
y= nachSuden == £5
= (10.-11. Jh.) §\¢
= -/ \
— N
= A\
V= 7 -—-—[ - ,\\ 4/\%\ :\;\.\\\
£ =7 /i AL-OATA?’Q‘ =
A * »Die L. :
] = 0 i
S
NS =
INSEL I1I-AL-’ASKAR
»Das Militarlager«
RODA 8 Jh

‘Amr-Moschee

':‘;9* II-AL-FUSTAT  /* o

\\\\\ , ////»Der Graben« /¥

— arktey Z 7
77 Nilmesser TR = it ™
// (Miqys) /QaSLaS'Sam S [~ Frieghof
= S [ v
YLON 7/ \\%\\ LA
oz, 77N T il W
77 . s
///,//,. O\ 7/ v v
S | v
|

Fustat - Kairo bis zur Fatimidenzeit (Lombard)



Der Ubung seiner Vorginger folgend lieB Sultan Salah ad-Din (1171-
93), nachdem er die Herrschaft iibernommen hatte, im Jahre 1176 auf
dem Hochplateau eines in die Ansiedlungen der Vorgénger-Dynastien
hineinragenden Ausldufers des steil abfallenden Moqattam-Hochpla-
teaus nach syrischen Vorbildern die Bergzitadelle errichten, die spéter,
mit einer Ausnahme (s. u. Abschn. 1. 2.) allen Mamluken-Sultanen als
Residenz diente. Bis dahin hatten sich hier ein unbedeutender Palast der
Tuluniden, sodann Moscheen und Gréiber befunden. Die fiir den Aus-
bau benotigten Steine wurden weitgehend aus dem Ausldufer gewon-
nen, der das Moqattam- mit dem Zitadellen-Plateau verband; die da-
durch bewirkte Absenkung erhéhte zugleich die Verteidigungsféhigkeit
der Zitadelle.

Mit der neuen Zitadelle entstand eine mit Mauern und Tiirmen bewehr-
te, michtige Anlage, die Paldste, Verwaltungs-, Kasernen-, Wohn-,
Wirtschafts- und Versorgungsgebidude sowie Stallungen umfasste (s.
Lageplan S 120). Sie iiberragte die Ansiedlungen zu ihren Fiilen von
Kairo bis Fustat. Zur Wasserversorgung lieB Salah ad-Din vom Nil her
einen 2.300 m langen Aquédukt errichten. Ergidnzend diente ihr der "Jo-
sefsbrunnen", ein technisches Meisterwerk. Er war 88 m tief. Ein
300stufiger Spiralgang erméoglichte es, junge Ochsen in eine Zwischen-
station etwa 48 m unter die Erdoberfléiche zu fiihren, wo sie ein Réder-
schopfwerk (sagiya) antrieben, das in Eimern Wasser in eine Zisterne
forderte; von dort brachte es ein zweites Schdpfsystem anschlieBend an
die Oberfliche. AuBerdem begann Salah ad-Din, Kairo und Fustat mit
einer das gesamte Siedlungsgebiet umfassenden Befestigungsmauer zu
versehen; sie blieb unvollendet. Salah ad-Din selbst hat nie in seiner Zi-
tadelle gewohnt; er begniigte sich bis zu seinem Ende mit dem Wesirs-
palast am bayn al-qasrayn in der Fatimidenstadt.

Sultan al-'Adil (1200-18), Salah ad-Dins Bruder, versah die Zitadellen-
mauer mit drei viereckigen und spiter mit zwei weiteren runden Tiir-
men. Vier stark befestigte Tore wies die Zitadelle nach ihrer Vollen-
dung auf. Sie galt seinerzeit als allenfalls mit der gewaltigen Kreuzrit-
terzitadelle "Krak des Chevaliers" in Syrien vergleichbar. Erst Sultan
al-Kamil (1218-38) konnte den Ausbau abschlieBen und die Zitadelle
als Residenz beziehen.

-117-




1. 2. Die Nil-Zitadelle ar-Roda

Al-Kamils Sohn as-Salih Nadschm ad-Din geniigte die Zitadelle nicht
mehr, denn er hatte, als er 1240 nach Ausschaltung seines Bruders al-
'Adil 1I. die Herrschaft antrat, die Zahl seiner Mamluken betréchtlich
erhoht. Da er zudem Anlass sah, sich von unzuverldssigen Mamluken
sowie intriganten Verwandten abzusetzen, errichtete er auf der Fustat
vorgelagerten Nil-Insel ar-Roda (s. Karte s. 116) als Residenz eine neue
Zitadelle mit Paldsten, Kasernen, Moschee und zahlreichen anderen
Gebiuden. Die Gebiude, die as-Salih auf ar-Roda vorfand, darunter
iiber 30 (schlichte) Moscheen und die St. Jakob-Kirche, liel er abreifien
und die Bewohner evakuieren. Um Baumaterial zu gewinnen, wurden
pharaonische Kleinpyramiden und Mastabas in der Gegend von Giz
ausgeschlachtet und iiber den Nil herangeschafft. 60 Tiirme sollen die
neue Zitadelle geziert haben. Um auf Belagerungen vorbereitet zu sein,
wurden Magazine mit groBen Mengen an Waffen und Vorrdten ange-
legt. Eine Vertiefung und Uberbriickung des Nilarms, der ar-Roda von
Fustat trennte, sollte sicherstellen, dass ar-Roda auch bei Niedrigwasser
eine Insel blieb. Die von den Abbasiden her bekannte Tendenz, die
Mamluken von der Bevolkerung zu isolieren, schon durch die Residenz
in der Bergzitadelle praktiziert, wurde durch die Insellage ar-Rodas per-
fektioniert.

Fustats Nilhafen wurde durch einen Hafen auf ar-Roda ersetzt. As-Salih
bezog die neue Zitadelle mit Hof, Harem und seinen giptschakischen
Garde-Mamluken, sobald sie vollendet war; die anderen Mamluken mit
ihren Emiren (darunter die spiteren Sultane Aybek und Qutuz), die
Halqa-Truppen und groBe Teile der Verwaltung blieben in der Bergzi-
tadelle, die somit ihre Rolle nicht génzlich einbiifite. Nihe zum Sultan
und seine Protektion schufen die Basis fiir das Selbstbewusstsein, das
die qiptschakischen Mamluken der Roda-Zitadelle spiter zu einem
wichtigen politischen Faktor werden lieB. Ankniipfend an ihre Kaser-
nierung im Nil (arab. al-bahr) wurden sie in Abgrenzung von den in
der Bergzitadelle verbliebenen Mamluken schon bald bahriyya, it
Kommandant mugaddam al-bahriyya genannt (da bahriyya auch "Ma-
rine" bedeutet, wird nach einer anderen Version diese Bezeichnung mit
dem damals neuen Nilhafen ar-Rodas in Verbindung gebracht).

Die Roda-Zitadelle blieb nicht lange Sultansresidenz. Als im Jahre

-118-



cht
al-
ch
en
tat
ue
ren
ter
en
len

1250 Sultanin Schadscharat ad-Durr und kurz danach Sultan Aybek die
Macht iibernahmen, verzichteten sie darauf, eine neue Residenz zu er-
richten und machten die Bergzitadelle wieder zur Sultansresidenz; sie
blieb es fiir alle ihnen folgenden Mamluken-Sultane. Die Roda-Zitadel-
le wurde aufgegeben und abgerissen. Sultan Baybars (1260-77) hielt
das nicht davon ab, kaum zehn Jahre danach die Roda-Zitadelle zu re-
aktivieren, indem er anordnete, dass hohe Wiirdentrager mit Familie,
personal und ihren Mamluken sie bezogen. Wieder wurden hier um-
fangreiche Vorratslager angelegt. Die Sultansmamluken blieben jedoch
in der Berg-Zitadelle. Die (eingeschrénkte) Reaktivierung der Roda-Zi-
tadelle wurde nicht konsequent durchgesetzt und durchgehalten; sie ge-
riet bald in Vergessenheit und verfiel endgiiltig. Die wertvollen, aus der
Pharaonenzeit stammenden Spolien verwendeten spitere Sultane fiir
Prestigeobjekte in Kairo. Heute ist die Insel nicht mehr als eines der
vielen Wohnviertel Kairos. Nichts erinnert mehr an seine Zitadelle.

1. 3. Die Bergzitadelle unter den Mamluken

Kairo - Zitadelle, Trennmauer (li.)
( re. Sultan an-Nasir-Moschee)

-119-




Die Konsolidierung der politischen Verhiltnisse veranlasste Sultan
Baybars, die Bergzitadelle auszubauen. Aus Sicherheitsgriinden lieB er
die durch mehrere Tore zugingliche Zitadelle in zwei Hauptbereiche
unterteilen und diese durch Mauer und Tiirme trennen; die Unterteilung

ist noch heute zu erkennen.

BAB al-QARAFA

HAREM

QUSUR JUWWANIYYA

QASR

S 4%
STABLES ¥
Y OME. —
““,p()\)R =
7 e
G

Die Zitadelle in der Mamlukenperiode (Behrens-Abouseif/Casanové)

Bir Yusuf = Josefsbrunnen; Buhra = Gemiisegarten,; Hawsh = Tiergatter; Kitchen = Kiiche;
Mosque = Moschee; Qasr = Residenz; Qusur Juwwaniyya = Kasernen der Leibgarde



J/

Der als siidlicher bezeichnete Sektor, heute von der Mohammed Ali-
Moschee beherrscht, enthielt insbesondere den Residenzkomplex fiir
den Sultan und seine Familie (Harem), Paldste der Emire, die er in sei-
ner Ndhe wiinschte, und die Unterkiinfte fiir seine Leibgarde. Im Nord-
(genauer West-)Sektor befanden sich die Kasernen fiir die anderen Mi-
litirs (barrani, iibers. auBerhalb lebend, genannt) und Verwaltungsge-
biude. In diesen Kasernen waren die vielen einfachen Mamluken des
Sultans, seine Kadetten, die stindigen Halqa- und die (gelegentlich fiir
zeremonielle Zwecke eingesetzten) FuBtruppen untergebracht. Fiir
niedrigrangige Emire, zeitweise soll es dann deren 300 gegeben haben,
und fiir verheiratete Mamluken gab es hier auch Wohnungen.

Unter Sultan Qalawun (1279-90) wurde die Zitadelle weiter ausgebaut.
Da den Tiirmen keine fiir die Verteidigung wichtige Funktion mehr zu-
gemessen wurde, wurden ihre oberen Etagen zu Militdrunterkiinften
umgestaltet. In einem besonders méchtigen, von Qalawun erichteten
neuen Turm (arab. burdsch), dem Mansuriyya-Turm (nach Qalawuns
Thronnamen al-mansur), wurden Qalawuns 3.700 Tscherkessen (s. S.
26) untergebracht. Hierauf geht zuriick, dass die tscherkessischen
Mamluken spiter zur Unterscheidung von den (in den traditionellen
Kasernengebduden untergebrachten) Bahri-Mamluken als burdschiy-
ya bezeichnet wurden.

Zwolf Kasernengebiude soll es im Nordsektor schlieBlich gegeben ha-
ben, jedes fiir bis zu tausend Mann. Dass in der Bergzitadelle auBler der
Sultansfamilie mit ihrem viele Menschen zihlenden Harem (s. S. 129f.)
und dem umfangreichen sonstigen Personal zeitweise iiber 10.000 Emi-
re und Soldaten (die meisten immerhin "Ritter") gelebt haben, ist heute
schwer vorstellbar. Kriegseinsitze und andere militirische Aktionen re-
duzierten die Zahl der Zitadellenbewohner, wenn auch nur voriiberge-
hend. Erleichterung brachte dann, dass sich von Mitte des 14. Jh. an die
Truppenstdrke verringerte und nun mehr und mehr niedrigrangige Emi-
re, schlieBlich auch andere Mamluken in der Stadt wohnten. Immerhin
wird so verstdndlich, dass die Mamluken der Zitadelle darauf brannten,
durch Kriegseinsitze den Kasernen zu entrinnen - oder sich durch
Eskapaden in der Stadt Abwechslung zu verschaffen.

In den Jahren nach Qalawun wurden in der Zitadelle immer wieder al-
tere Gebaude abgerissen und modernere, luxuridsere Paléste und andere

-121-




Gebiude errichtet. Besonders tat sich dabei Sultan an-Nasir hervor. In
zwei Phasen (1310-25 und 1333-41) verénderte er die Anlage grundle-
gend. In die erste Phase fiel ein verheerender Brand (1315), der den
markanten Mansuriyya-Turm und die khassakiyya- Kaserne vernichte-
te. An-Nasir gliederte die Zitadelle nun unter Beibehaltung der Trenn-
mauer Sultan Baybars' in fiinf Bereiche, namlich (1) Militarkasernen,
(2) offentlich zugéngli-
che Verwaltung, (3)
halboffentlicher  Be-
reich mit neuer (an Na-
sir)-Moschee, (4) halb-
privater Sultansbereich
mit  (ebenfalls neu)
iwan kabir und gasr
ablag und (5) privater
Bereich (Harem). Ein
ausgekliigeltes Zu-
gangssystem verband
bzw. trennte die Berei-
che. - Der iwan kabir
(groBer ITwan) und das
qasr ablag (gemuster-
ter Palast) waren be-
sonders beeindrucken-
de Beispiele hoher
mamlukischer  Archi-
tektur. Der iwan kabir
bestand aus einer ho-
hen, monumentalen,
mehrseitig von Arka-
den getragenen Halle
fiir Zusammenkiinfte
des Staatsrates (dar al-
adl, s. S. 143f.), Empfinge hochrangiger Giste, feierliche Proklama
tionen und Audienzen. Prunkvoll war die Innenausstattung: Viel Ma-
mor, Mosaike, vergoldete Fenstergitter und - besonders bemerkenswert
weil sonst uniiblich - iippige Wandbemalungen. Das gasr ablaq wurde

Kairo - Zitadelle: An-Nasir Moschee

- 122 -



In
ile-
den
1te-

en,

ma-
Mar-
vert,
urde

so genannt, weil seine Mauern abwechselnd aus hellen und schwarzen
Steinquadern bestanden. AuBer der (erst jiingst restaurierten) Moschee,
die an-Nasir 1318 errichten und 1335 umgestalten lieB, sowie Mauerre-
sten ist von den mamlukischen Bauten nahezu nichts erhalten, weil sie
Anfang des 19. Jh. der Mohammed Ali-Moschee weichen mussten.

An-Nasir widmete sich auch den von seinen Vorgingern vernachldssig-
ten Wasserversorgungsanlagen und legte neue an. Von der Schopfanla-
ge am Nil verlief nun ein Aquédukt tiber 4 km bis zu Zisternen in der
Zitadelle. Zur Uberwindung des Hohenunterschieds wurden vier groie
Riderschopfwerke nach dem fortentwickelten System des Josefsbrun-
nens (s. S. 117) zwischengeschaltet. Innerhalb der Zitadelle gab es
Wasserleitungen bis in einzelne Paldste hinein. Nach an-Nasirs Tode
wurde die Wasserzufiihrung von auBlen erneut vernachldssigt. Sultan
Qansauh al-Ghauri (1501-16) veranlasste schlieBlich einen neue Aqué-
dukt-Wasseranschluss vom Nil zur Zitadelle.

Die Mamluken fiihlten sich bis zu ihrem Untergang im Jahre 1811 der
Zitadelle verbunden. In jenem Jahr war sie Schauplatz des Massakers
des Vizekonigs Mohammed Ali, dem die letzten Mamluken Agyptens
zum Opfer fielen (s. S. 229). Durch eine Pulverexplosion wurde dann
1824 ein groper Teil der restlichen Anlagen zerstort. Heute wird die
Zitadelle von der "Alabaster-Moschee” Mohammed Alis beherrscht.

Im Jahre 1325 errichtete an-Nasir 20 km nérdlich von Kairo in Sirya-
qus eine Sommerresidenz mit Villen, Moscheen, Khanka und einem
groBartigen, mit pompdsen Nebengebduden ausgestatteten Stadion.
Dort konnte er leichter dem von ihm so geliebten Polospiel nachgehen
und zur Jagd ausreiten. Um Siryaqus aufzuwerten, wurde der Leiter ih-
rer Khanka GroBscheich (s. S. 214f.). Ein neuer, schiffbarer Nilkanal
(khalidsch nasiri, s. Karte Kairo S.150) sollte nicht nur die Wasserver-
sorgung  Kairos verbessern, sondern den Wasserweg von Kairo nach
Siryaqus entlasten. In der Burdschi-Zeit versank Siryaqus in Bedeu-
tungslosigkeit.

2. Der Hofstaat

Weil die Mamlukensultane die Dynastie der Vorgénger, der Ayy_u'bi-
den, gewaltsam ausgeschaltet hatten und nicht islamischer Tradition

-123 -




entsprechend an die Macht gelangt waren, hielten sie es fiir angebracht,
ihren Hofstaat mit Legitimitét symbolisierenden Attributen auszustat-
ten. Ausgekliigelte Hierarchie bei genauester protokollarischer Beach-
tung der Rangabstufungen, die sich in Kleidung und persdnlichen Ver-
haltensweisen ausdriickten, bestimmten das Hofleben. Pompdses, ge-
nau zu beachtendes Hofzeremoniell und prunkvolle Ausstattung des
Hofstaates, die an Vorbilder der Ayyubiden, der Abbasiden und mehr
noch der Byzantiner ankniipften, sollten Tradition suggerieren und das
neue Sultanat ehemaliger Sklaven aufwerten.

Bereits von Baybars an und bis zum Ende der Mamlukenperiode wurde
die Inthronisierung besonders prunkvoll gestaltet. In feierlicher Zere-
monie vollzog der jeweilige Kalif in Gegenwart samtlicher Wiirdentré-
ger rituell die Investiturhandlungen. Dass die Kalifen aus ihrer schwa-
chen Position heraus sich dieser Aufgabe gar nicht entziehen konnten,
wurde geflissentlich iiberspielt. Die Zeremonie bestand, an abbasidi-
sche Tradition ankniipfend, in der Einkleidung des Sultans mit schwar-
zer Robe und Turban sowie der Ubergabe von Standarte und Riistung.
Sodann wurde das taglid verlesen, das Investiturdiplom mit Erkldrung
der Unterwerfung des Sultans unter die sich aus dem Islam ergebenden
Herrscherpflichten und Anerkennung des Kalifats. Dann ritt der Sultan
in seiner neuen Robe und mit den anderen Insignien unter einem balda-
chinartigen, zeremoniellen Schirm, den ein vergoldeter Vogel kronte,
durch Kairo und Fustat. Trompeter verkiindeten das Nahen der Prozes-
sion. Die traditionelle mamlukische, vergoldete Satteldecke, das tag-
lid sowie die gelbe Sultansstandarte wurden vorangetragen. Der Kalif,
die hohen Wiirdentréiger sowie - als Leibwichter - zahlreiche Khassa-
kiyya-Mamluken und Knappen ritten vor, neben und hinter dem Sultan.
Ausrufer hatten zuvor die Prozession in der ganzen Stadt angekiindigt,
um die Massen anzulocken. Ausstreuen von Miinzen sicherte deren Ju-
bel. - Auch andere Anlisse, z. B. Siegesfeiern, sogar jéhrlich wieder-
kehrende Ereignisse wie das Fest des Geburtstags des Propheten nutz:
ten die Sultane, um in feierlicher Prozession durch die Stadt zu ziehen
und durch Ausstreuen von Miinzen Generositit zu demonstrieren.
Uberhaupt wurde gerne aufwindig gefeiert. So spendierte Sultan a-
Aschraf Khalil im Jahre 1292 anlésslich der Einweihung seines Palastes
3.000 Schafe, 60 Ochsen, 500 Pferde und Unmengen an Gefliigel; au-
Berdem sollen 90.000 Kilo Zucker in Form von Limonade und SiiBig

=124/




SRS Vi e CWE . g
s liE  om S5 S

S

e

SIML Sar  aeendmes Jep Ve

keiten verzehrt worden sein.
Exkurs: Die Ehrenroben

Die Sultane fiihrten die aus der Antike und dem Alten Testament uberlieferte
Ubung der Verleihung von Roben (arab. sg. "khil'a") als personliche Auszeich-
nung fort. In der frithen Mamlukenperiode pflegten die Sultane ihre Gunst zu zei-
gen, indem sie von ihnen selbst getragene Roben dem Auszuzeichnenden iiberzo-
gen. Bald nahm man stattdessen neue Roben und weitete die Praxis der Verlei-
hung von Ehrenroben immer weiter aus. Sie beschrdnkte sich nun nicht mehr auf
besondere Anldsse wie Inthronisation, Ernennung zum Emir oder Beforderung,
sondern wurde auf Routineanldsse ausgedehnt. Aufier hohen und anderen Emi-
ren sowie auslédndischen Gesandten wurden spiter sogar Sklaven- und Pferde-
hindler mit Ehrenroben begliickt. Anldsslich der Thronbesteigung Sultan Bars-

beys im Jahre 1309 wurden 1.200 Roben verschenkt!

Material und Schnitt der Roben waren je nach Rang und Stellung des Empfin-
gers sowie dem gegebenen Anlass - Beforderung, Einsetzung in ein neues Amt,
personliche Anerkennung, reiner Gunstbeweis - minutios abgestuft. Sie wurden
aus wertvollen Stoffen gefertigt und waren mit einem Streifen versehen, der mehr
oder weniger aufwdndig in Goldstickerei das Emblem des Sultans zeigte. Die Ro-
be lief erkennen, ob der Triger dem Militdr-, dem Zivil- oder dem religidsen
Sektor zuzurechnen war. Hochrangige Gesandte und hohe Emire erhielten Roben
aus roter iiber gelber Atlasseide, andere bestanden aus rotem Samt und waren
mit Zobel besetzt. Fiir Verwaltungsbeamte waren Roben aus weifer Rohseide,
fiir Qadis und andere 'Ulama dagegen lediglich solche aus feiner weifler Wolle
vorgesehen. Getragen wurden die Ehrenroben, gegebenenfalls die zuletzt verlie-
henen, nur bei feierlichen Anldssen. Eine Riickgabe, z. B. bei Entlassung aus dem
Amt, wurde nicht erwartet. Um die Gunstbezeigung zu steigern oder weiter zu
differenzieren, wurden mit den Ehrenroben von Fall zu Fall auch Turbane und
andere Kopfbedeckungen, edelsteinbesetzte Giirtel, schmuckreiche bzw. vergol-
dete Schwerter sowie Pferde mit prunkvollem Sattelzeug vergeben. Die Ehrenro-
ben und die Zugaben wurden, wie festliche Oberbekleidung iiberhaupt, in der
Mamlukenperiode als Wertobjekte angesehen und als solche von Liebhabern ge-
sammelt. Von einem Emir wurde bekannt, dass er bei seinem Tode 6.000 Giirtel
und ebensoviele Kopfbedeckungen hinterliefs.

Naturgemdfy musste der Sultan einen Vorrat an Roben bereit halten. Seine Ver-
waltung oblag einem Inspektor innerhalb der allgemeinen Magazinverwaltung.
Die Ehrenroben wurden urspriinglich aufgrund individueller Auftrdge des Sul-
lanshofs angefertigt. Stoffe lieferte die Textilindustrie im Nildelta. Als im Laufe
der Zeit immer hdufiger Ehrenroben verliehen wurden, entwickelte sich fiir ihre
Herstellung ein beachtlicher privater Wirtschaftszweig.

-125-




Die freundliche Aufnahme, ja Einladung von Wissenschaftlern, Archi-
tekten und Kunsthandwerkern sollte Kairo als Stétte hoher Kultur aus-
weisen und das Mizenatentum der Sultane unterstreichen. Sie kamen
aus von den Mongolen unterjochten Gebieten im Osten, also aus Zen-
tralasien/Transoxanien, Iran, Armenien und, vor allem, aus Mesopota-
mien, dem Kernland des untergegangenen Abbasidenkalifats, aber auch
aus der unter dem Druck der christlichen Reconquista stehenden iberi-
schen Halbinsel sowie aus dem Maghreb. Dies fiihrte, wie gewiinscht,
zu einer kulturellen Bereicherung Agyptens auf vielen Gebieten. Be-
zeichnend, dass der vielseitige nordafrikanische, als Begriinder der So-
ziologie bezeichnete Staatsphilosoph Ibn Khaldun (1332-1406) nach
unsteten Jahren im Anschluss an eine Pilgerfahrt Kairo als Stitte seines
vielseitigen Wirkens wihlte. Seine politischen Aktivitéten gingen bis
zu nicht unumstrittenen persénlichen Kontakten mit dem Erzfeind Ti-
mur Lenk (s. S. 77). Andere GeistesgroBen ihrer Zeit waren Ibn Khal-
dun vorausgegangen, wieder andere folgten. Die Errichtung bedeuten-
der Bibliotheken begleitete diese Tendenzen; sie wurden nicht nur mit
zeitgendssischer Literatur, sondern dariiber hinaus mit wertvollen Ko-
pien illuminierter persischer Manuskripte - historischen Darstellungen
Alexanders d. Gr. sowie alten Biografien persischer Herrscher - reich
ausgestattet.

Das vom Militir geprigte, offizielle Umfeld bot weniger die Vorausset-
zungen, um auf dem Gebiet der Geisteswissenschaften und der abstrak-
ten Naturwissenschaften das Niveau des abbasidischen Bagdads, des
frithen Irans oder Andalusiens zu erreichen. Die pragmatisch veranlag-
ten Mamluken interessierten sich mehr fiir Historiografie, Enzyklopédie
und Staatswissenschaften. Zahlreiche Chronisten und Historiker der
Mamlukenperiode haben aktuelle Ereignisse und Biografien lebender
Herrscher oder ihrer Vorginger hinterlassen, viele von hohem Niveau,
manche recht herrscherfreundlich, einzelne offenbar auch zensiert(!)
Die Dichtkunst wurde gepflegt, zahlreiche Anthologien, einige sogar i
Qiptschak-Tiirkisch, sind erhalten, doch kann sich, was iiberkommen
ist, nicht mit den Werken zeitgendssischer Dichter z. B. Irans messen,
wo um die gleiche Zeit noch heute beriihmte Dichter wie Sa'di und He-
fiz unvergingliche Werke schufen. GroBes Interesse fanden volksreligi-
ose und andere Werke der Populrliteratur. Die Erzihlungssammlung
"1001 Nacht" erhielt im Kairo der Mamlukenperiode ihre endgiiltige

- 126 -




et-
k-
les
1g-
die
Jer
er
al,
1),

€N
e,
fa-
gi
Ing

1ge

=

Gestalt. - Die ausldndischen Architekten und Baumeister mit ihren ge-
schulten Fachkréften, Kiinstler und Kunsthandwerker fanden ein will-
kommenes Betétigungsfeld. Kiinstlerisch anspruchsvolle Bauwerke,
wenn auch nach auBlen eher zuriickhaltend, sowie groBartige Metall-,
Textil- und Keramikarbeiten beeindrucken noch heute und unterstrei-
chen, dass die gestaltende Kunst bei Hofe und in der Militdraristokratie
in hohem Ansehen stand und Forderung erfuhr.

Dagegen fanden in Agypten die Entwicklungen des Geisteslebens im
christlichen Westeuropa, die in Renaissance und Reformation miinde-
ten und die Neuzeit einleiteten, keine Aufmerksamkeit. Agypten war zu
sehr mit sich selbst beschiftigt. Auch von einem Kulturexport Agyp-
tens in den christlichen Westen kann keine Rede sein. Der Staufenkai-
ser Friedrich II. blieb mit seiner Aufgeschlossenheit gegeniiber dem
Orient ohne Nachfolger und im Orient selbst ohne Pendant. Abenteuer-
lustige Européer in Agypten - interessante Berichte sind erhalten - blie-
ben Einzelerscheinungen, in ihrer Heimat trafen sie kaum auf Interes-
se.

Mit der Bevdlkerung Kairos stand der Sultanshof ungeachtet der deutli-
chen Distanzierung auf vielfiltige Weise in Kontakt; er konnte schon
aus Versorgungsgriinden kein Inseldasein fiihren! Ein groBer Teil des
stindigen Hofpersonals, ob Sklave oder nicht, wohnte zwar in der Zita-
delle, andere jedoch in der Stadt. Die Kontakte zur Bevdlkerung erga-
ben sich zundchst aus dem enormen laufenden Versorgungs- und
Dienstleistungsbedarf des Sultans und seiner Umgebung, der in der Zi-
tadelle residierenden Amtstriger, des hier untergebrachten Militérs und
der Dienststellen mit ihren Beamten, Stidben und den vielen in der Zita-
delle lebenden Hilfskriften unterschiedlichen Ranges. Hinzu kamen die
vielfiltigen Handels- und sonstigen Kontakte mit denjenigen Stadtbe-
wohnern, die von Fall zu Fall Waren des Alltagsbedarfs oder - nicht zu
vergessen - teure Luxusgiiter zu lieferten. Viele Handwerker aus der
Stadt suchten fiir Bau- und Instandhaltungsarbeiten die Zitadelle auf.
Auch die von Geschiftsleuten iibernommenen (rudimentdren) Bank-
funktionen sowie die sonstigen Kontakte mit den Karimi (s. S. 181ff,,
insbes. 184) sind hier zu erwéhnen.




3. Die Garde (khassakiyya )

Eine deutlich hervorgehobene Stellung innerhalb des Sultanshofes
nahm die Garde, khassakiyya (von khass = speziell, privat), ein, eine
Bezeichnung, die erstmals nach Baybars' Tod auftaucht. Die Khassa-
kiyya war im Prinzip eine Sondereinheit der Sultansmamluken. Sie hob
sich dadurch von den anderen Mamluken ab, dass ihr Aufgaben iiber-
tragen waren, die das besondere Vertrauen des Sultans voraussetzten.
Vorlaufer war die bahriyya Sultan as-Salihs (s. S. 118f.). Die Grund-
funktion bestand darin, den Sultan und seine Familie zu schiitzen. Sie
bildete deshalb die Palastwache. Bei zeremoniellen Veranstaltungen
wie dar al-'adl- Sitzungen, Umziigen und Jagdausfliigen, dienten Khas-
sakiyya-Mamluken nicht nur als Leibwéchter, sondern auch als Staffa-
ge. Bestimmte Khassakiyya-Mamluken begleiteten den Sultan in seiner
Privatsphire als Vertraute oder Kammerdiener Tag und Nacht. Das
Vertrauen, das die Khassakiyya genoss, kam auch darin zum Ausdruck,
dass sie als Postreiter (s. Exk. Post S. 141f.), fiir besondere diplomati-
sche Missionen oder delikate Sonderaufgaben, z. B. das Eintreiben von
Strafgeldern, eingesetzt wurden, die gegen in Ungnade gefallene hoher-
rangige Angehorige des Regierungsapparats verhidngt worden waren.
Auch Emire mit Funktionen, die den persénlichen Bereich des Sultans
betrafen, z. B. die Finanz- und Vermdgensverwaltung, wurden der
Khassakiyya zugerechnet. Bei Feldziigen und anderen militérischen
Aktionen waren die nicht in der Verwaltung oder fiir private Dienste
eingesetzten Khassakiyya-Mamluken in erster Linie Militdr, und zwar
Elite; ihren Einsatz bestimmte allein der Sultan.

Die Khassakiyya fiel durch ihr AuBeres auf. Selbst die einfachen Khas-
sakiyya-Mamluken trugen wertvolle Schwerter und reich verzierte Bro-
katgiirtel. Die @uBere Erscheinung einfacher Khassakiyya-Mamluken
soll die der ihr nicht angehdrenden Emire iibertroffen haben. Thren Auf-
gaben entsprechend waren die Khassakiyya-Mamluken innerhalb der
Zitadelle, wie bereits S.121 erwihnt, im Sektor des Sultans unterge-
bracht; sie wurden danach auch dschuwwani (drinnen Lebende) ge-
nannt. Die Anzahl der Khassakiyya-Mamluken schwankte und unter-
schied sich von Sultan zu Sultan. Unter Qalawun und an-Nasir waren €5
40 bis 92, unter Barsbey 1.200 und spéter unter Qansauh al-Ghauri 400
(nach anderen Angaben ebenfalls 1.200). Wahrscheinlich erklart sich

-128-



€s
ne
-

0b

.
d-
ie
en

fa-
\er
)as

1t1-
on
er-
en.
NS
ler
en
ste
var

as-
ro-
en
uf-
der
ge-
ge-

€5
100
ich

der grofe Zahlenunterschied auch aus unterschiedlicher Definition.

Einige Khassakiyya-Mamluken waren bereits als Kadetten gleich nach
ihrem Ankauf ausgewahlt worden; die meisten kamen jedoch erst nach
der Freilassung zu dieser Garde, bevorzugt Kameraden des Sultans aus
gemeinsamer Ausbildung (khuschdaschiyya und somit etwa gleichalte-
rig), sonst von ihm selbst freigelassene und dadurch ihm persénlich
verbundene Mamluken. In der Burdschi-Zeit drangte sich der Gesichts-
punkt der Verwandtschaft in den Vordergrund, weil nun auch Angeho-
rige des eigenen Stammes ins Land kamen. Ubrigens gab es in der
Khassakiyya vereinzelt auch Eunuchen und Freie. - Der Khassakiyya
anzugehdren war nicht nur eine gute Voraussetzung, in hohere Positio-
nen aufzusteigen; das Risiko, bei einem Sultanswechsel oder schlicht
Wohlwollensverlust Amt und Wiirden zu verlieren, wenn nicht ganz-
lich ausgestoBen zu werden, war besonders groB.

4. Der Harem

Zu dem Privatbereich des Sultans, dem Harem, hatten auBer dem Sultan
und seiner engsten Familie an ménnlichen Personen nur Eunuchen Zu-
tritt. Dementsprechend sind authentische Informationen spérlich. Selbst
aufenstehenden Frauen war der Zutritt grundsétzlich nicht gestattet.
Die Verwaltung des Harems und in gewisser Weise seine Aufsicht la-
gen in der Hand von Eunuchen; eunuchisch war auch das gesamte son-
stige mannliche Haremspersonal.

Im Harem lebten die Frauen des Sultans mit ihren Kindern, seine Mut-
ter, seine Schwestern und - soweit nicht selbstindig - seine Briider, alle
mit ihren zahlreichen Sklavinnen. Der Koran erlaubt Médnnern, wenn
sie den Unterhalt aufzubringen in der Lage sind, bis zu vier Ehefrauen.
Wie auch sonst die mamlukische Oberklasse, hatten die meisten Sulta-
ne diese Zahl an Ehefrauen; manche hatten mehr - die Sultane Barquq
und Dschagmak angeblich sieben -, andere weniger; es gab aber auch
Sultane, die nur eine hatten.

Die Sultane wihlten als Ehefrauen oft Tochter ausléndischer Fiirsten
oder hochrangiger Emire, nicht selten aber auch Sklavinnen, die zuvor
ihre Konkubinen waren. Bekamen Sklavinnen vom Sultan Kinder, wa-
ren Freilassung und Heirat nicht selten. Aus welchem Lande die Miitter

-129 -




ihrer Kinder und damit der eventuellen Thronfolger stammten, schien
die Sultane, gestiitzt auf die vom Islam unterstellte Praponderanz der
Minner, nicht zu kiimmern. Die Zahl der (anerkannten) Kinder von
Sultanen wird selten genannt. Sultan an-Nasir soll 14 Sohne und 11
Tochter, sein Sohn Hasan, als er 1361 im Alter von 27 Jahren ermordet
wurde, 10 Sohne und 6 Tochter hinterlassen haben.

Sultansmiitter und - im Range nach ihnen - Sultansfrauen wurden hoch
geachtet. Selbst Witwen gewaltsam aus dem Amt vertriebener Sultane
wurden respektiert. Die Sultansfrauen trugen Prinzessinnentitel. Um
Verwechslungen und Rangprobleme zu vermeiden, waren sie abgestuft.
Obenan stand der Titel - aus dem Persischen - khawand. Nicht wenige
Sultansfrauen brachten es zu beachtlichem Vermdgen. Die Frauen des
Sultanshofes traten in der Offentlichkeit nicht in Erscheinung. Ihre Be-
wegungsfreiheiten blieben auf den Harem beschrinkt; selbst solche, die
den Frauen anderer Mamluken offen standen, waren ihnen versagt. Sie
durften den Harem allenfalls zur Pilgerfahrt verlassen oder, selten ge-
nug, ihren Mann auf einer Reise begleiten. Bei offizieller ménnlicher
Begleitung gab es vereinzelt Ausnahmen. Die Strenge des Ausgehver-
bots lockerte sich voriibergehend unter den nur kurz regierenden Soh-
nen an-Nasirs; viele von ihnen waren ohnehin beriichtigt dafiir, dass sie
sich weniger den Staatsgeschiften als ihren zahlreichen Haremsfrauen
widmeten. 200 protzig gekleidete Haremsfrauen, so berichten Zeitge-
nossen vorwurfsvoll, begleiteten Sultan as-Salih Isma'il 1345 auf wert-
vollen Pferden beim Spazierritt. Haremsfrauen beteiligten sich zu die-
ser Zeit sogar an Pferderennen und Polo.

Die Zahl der Sklavinnen, die sich die Sultane, ihre Angehdrigen wie
auch sonst die Oberschicht hielt, war immens. Sie legt die Vermutung
nahe, dass sie zugleich ein Statussymbol war. Sultan an-Nasir soll av-
Ber Ehefrauen und Konkubinen iiber 1.200 Sklavinnen gehabt haben.
Sieben Sile lieB er in der Zitadelle fiir sie herrichten. Die Sultansfrauen
ihrerseits verfiigten iiber zahlreiche Sklavinnen. Die Mutter von an-Na-
sirs Lieblingssohn soll neben grofem sonstigem Vermogen 1.000 Skla-
vinnen und 80 Eunuchen hinterlassen haben. Als Beispiel fiir die Ha-
rems der Emire und vermogender Notabler: das 1354 konfiszierte Ver-
mogen eines hohen Zivilbeamten umfasste neben 60 Eunuchen und 100
(anderen) schwarzen Sklaven 700 Sklavinnen.

-130-




en
ler
on

det

ch
ne

ift,
ige
des
Be-
die
Sie
ge-
her
er-
6h-
sie
uen
{ge-
ren.
die-

Die Sklavinnen am Sultanshof waren unterschiedlichster Herkunft. Na-
turgemaB spielte die ihnen zugedachte Funktion eine Rolle. Die fiir den
perst'mlichen Umgang mit dem Sultan und seiner Familie vorgesehenen
stammten meist aus Byzanz (einschlieBlich Balkan) oder waren tiir-
kisch, welcher Volkerschaft auch immer, oder slawisch, seltener nu-
bisch/dthiopisch und nur ausnahmsweise dgyptisch. Halb-weille ge-
mischtrassige Sklavinnen wurden von einigen Sultanen fiir ihre engere
Umgebung bevorzugt, doch kam es auch vor, dass ein Sultan fiir
schwarze Sklavinnen eine Vorliebe zeigte. Die grole Neigung zu Mon-
golischem auch im Harem in den ersten Mamlukendekaden hielt sich
nicht sehr lange.

Uber das Leben der vielen Haremssklavinnen in der Mamlukenperiode
ist wenig bekannt. Immerhin galt es als Ausnahme, wenn Sultane Skla-
vinnen ihrer niheren Umgebung entgegen den Regeln des Korans hart
und riicksichtslos behandelten oder ausnutzten.

Die vielen Menschen im Haremsareal auf engem Raum machten eine
beachtliche interne Organisation und Hierarchie notwendig. Nur ganz
wenige Sklavinnen wurden Konkubinen. Einzelne traten bei Empfin-
gen, anderen Veranstaltungen oder zur Unterhaltung des Sultans und
von Gisten als Singerinnen oder Schonheitstinzerinnen auf oder dien-
ten dem Zeitvertreib. Durch intensive Ausbildung wurden sie auf ihre
Aufgaben vorbereitet. Unter den Sklavinnen des Sultanshofes konnte
man aber auch hoch Gebildete antreffen, z. B. Dichterinnen oder Ge-
lehrte. Wie sich der Lebensweg aller dieser bevorzugten Sklavinnen ge-
staltete, wenn sie #lter wurden oder sonst fiir ihre Bestimmung nicht
mehr geeignet erschienen, ist nicht ersichtlich. Keineswegs selten wur-
den vom Sultan (oder Emiren) Haremssklavinnen mit Mamluken ver-
heiratet. Die allermeisten Sklavinnen waren Hauspersonal. Ihre Aufga-
be bestand in der Erledigung der vielfiiltigen Hausarbeiten wie Putzen,
Waschen, Essensversorgung - bei den gern iibernommenen Einkdufen
bevélkerten sie die Sugs -, Kinderpflege und personliche Bedienung der
Mitglieder der Sultansfamilie. Nicht wenige dienten iibrigens hoher ste-
henden Sklavinnen.

5. Die Eunuchen

Wenn der Harem angesprochen wird, richtet sich der Blick auf die Eu-

-131-




nuchen. Thre Bedeutung im mamlukischen Agypten ist kaum zu unter-
schitzen. In allen sozialen Schichten waren sie zahlreich anzutreffen,
in Sultans- und Emirshifen ebenso wie Biirgerhdusern und Gewerbebe-
trieben, ja sogar bei in bescheidenen Verhiltnissen lebenden Agyptern,
wenn sie es sich gerade eben noch leisten konnten.

Die Eunuchen waren Sklaven. Ihr Marktpreis lag erheblich iiber demje-
nigen der unkastrierten Zivilsklaven. Manche wurden spater frei gelas-
sen. Eunuchen nannte man Beschnittene oder - ofter - Diener (kha-
dim). Thnen wurden (oft lyrische) Namen gegeben, die es erleichterten,
sie als Eunuchen zu identifizieren. Nach dem Koran ist Kastration nicht
zugelassen und wurde in islamischen Landern offiziell nicht ausgefiihrt.
Die Eunuchen kamen deshalb bereits kastriert aus dem Ausland, wo es
iibrigens unterschiedliche Kastrierungsmethoden mit unterschiedlich
weit gehenden Auswirkungen gab. Dass die Eunuchen Auslénder (und
deshalb im Lande ohne Anhang) waren und, wenn in hdhere Positionen
aufgestiegen, keine Moglichkeit hatten, diese an Nachkommen zu ver-
erben, schuf eine gewisse Affinitdt zu den Mamluken; wegen der Impo-
tenz und des dadurch bedingten geringeren Ansehens sowie wegen der
ginzlich anderen Berufe blieb sie jedoch sehr begrenzt, nicht zuletz,
weil die allermeisten Eunuchen aus anderen Léndern kamen als die
Mamluken.

Das Spektrum der Herkunftslinder der Eunuchen war groBer als dasje-
nige der Mamluken; praktisch war es unbeschrinkt. Die Eunuchen der
Mamlukenperiode fiir anspruchsvollere Titigkeiten stammten vorzugs
weise aus byzantinischen Gebieten (Balkan, Griechenland, Anatolien)
und Athiopien, seltener aus Indien, sonst aus Kusch/Nubien und West-
afrika. Der Eunuchen-Import der frithen Islam-Jahre aus Ost-Mitteleu-
ropa (s. S. 33ff.) war in der Mamlukenperiode versiegt. - Eine Grup-
penbildung innerhalb der Eunuchen war nicht festzustellen.

Eunuchen wurden in allen Lebensbereichen eingesetzt. Aufer in He-
rems und, wie S. 53f. geschildert, in der Kaserne betitigten sie sich im
Schul- und im Verwaltungsdienst, in religidsen Einrichtungen, im Ge-
werbe oder in privaten Haushalten. Am Sultanshof iibte jeder Eunuch
nur eine Funktion aus, eine dauerhafte Fixierung gab es aber nicht. Ge-
legentlich wurden die Eunuchen von einer Position, z. B. Kasernenauf
seher. in eine andere, z. B. Haremsbediensteter, versetzt. Dass Eun¥

-132-




CT-
N,
)C-

je-
as-

en,
cht

€S
ich
ind
ien
/er-
po-
der

die

sje-
der
1gs-
ien)
est-
leu-
rup-

chen am Hofe eines Sultans oder Emirs in eine einflussreiche Position
aufstiegen, war keine Seltenheit. Bis in Emirsrdnge konnten einige ge-
langen, iiber die zweite Klasse (Vierziger-Emir) aber nicht hinauskom-
men. Davon ist lediglich eine Ausnahme bekannt: in den Wirren nach
dem Tode an-Nasirs wurde ein Eunuch als mugaddam al-mamalik (s. S.
54) Emir erster Klasse. Sogar unter den Kommandeuren der Armee gab
es Eunuchen, aber nur als ungewdhnliche Ausnahme, denn nach der
Schari'a war Eunuchen Befehlsgewalt versagt.

Begiinstigt wurde ein Aufstieg von Eunuchen durch den engen Kontakt
mit dem Sultan, den eine Vertrauensposition in seinem privaten Umfeld
(einschlieBlich Harem) ermdglichte, von Fall zu Fall auch die fortwir-
kende Verbindung mit ihm aus der Ausbildungszeit in der Kaserne. Die
Eunuchen empfahl, daB sie im Intrigenspiel als ungefihrlich galten. Da-
neben konnte ein Vertrauensverhiltnis zu einflussreichen Sultansfrauen
iiber den Harem Eunuchen iiber ihre eigentliche Position hinaus weit-
reichende Wirkungsmoglichkeiten zu erdffnen. So blieb nicht aus, daf
einige Eunuchen nicht nur zu Macht, sondern auch zu groSem Reich-
tum kamen. Beispiel aus der Vormamlukenzeit war 'Anbar as-Sahrati,
der den Ayyubidensultan as-Salih in dessen Jugend betreut hatte: als fiir
den Harem zustindiger Oberaufseher erwarb er zahlreiche Léndereien,
bildete eine eigene Leibgarde und stellte dafiir nicht nur Eunuchen,
sondern sogar Mamluken ein.

Im 6ffentlichen Leben traten die Eunuchen im allgemeinen nicht her-
vor. Aus dem Jahr 1344, der Zeit der Wirren und des Sittenverfalls in
der Zeit nach an-Nasir im Hinblick auf Sklavinnen bereits angespro-
chen, wird indessen berichtet, daB Eunuchen sich provokant durch
Weintrinken und Orgien iiber die allgemeinen Verhaltensregeln hin-
wegsetzten. In ihrer Kleidung und durch Furusiyya-Teilnahme gerierten
sich Eunuchen in der Folgezeit gelegentlich wie Mamluken, was von
diesen als eklatantes Sakrileg empfunden wurde. Nach Kaltstellung der
Kopten gewannen einzelne Eunuchen Einfluss, wenn sie in der Verwal-
tung mit Iqta's oder anderen Aufgaben mit AuBenwirkung befasst wur-
den. Wer etwas von der Regierung wollte, musste sich, so sagte man zu
jener Zeit, wegen ihrer vielfiltigen Beziehungen an Eunuchen wenden.




6. Die "Regierung"
6. 1. Ihre Struktur

Alle Herrschaftsgewalt im Lande ging vom Sultan aus. Er allein ver-
korperte den Staat, er hatte die letzte Entscheidungsgewalt. Sultan und
Staat waren Synonyme. Eine Abgrenzung zwischen Staat und Sultan
war praktisch nicht mdglich. Wenn einzelne Ressorts, z. B. bestimmte
Steuern, dem Sultan, andere dem Fiskus zugerechnet wurden, ging e
mehr um die Dispositionsbefugnisse der Verwaltung. Sultanseigentum,
nicht das seiner Angehorigen, fiel nach seinem Tode an den Fiskus.

Die - nach dem Sultan - zweite Ebene des Mamlukenstaates, die "Re-
gierung" und ihre Organe, der Beamtenapparat, kniipften an die von al-
ter dgyptischer Tradition geschaffenen und fortentwickelten Strukturen
der Vorginger an. Besonders fiir die Anfangszeit der Mamlukenherr-
schaft war dies hilfreich. In Mesopotamien im Nordosten, in Anatolien
im Norden, in der Cyreneika im Westen und in Nubien im Stiden lagen
die offenen und zumal im Nordosten immer wieder durch Kriegshand-
lungen gefihrdeten Grenzen des Mamlukenreiches. Sicherung und
moglichst Erweiterung des Staatsgebietes sowie Bereitstellung der da-
fiir bendtigten Ressourcen waren die wichtigste Aufgabe der Regie-
rung. Aktuell war daneben im Inneren die Sicherung der Herrschaft des
jeweiligen Sultans. Das Wohlergehen der Bevdlkerung kiimmerte die
Regierung dagegen wenig; sie begniigte sich damit, das Land ruhig und
geordnet "zusammenzuhalten". Vielen Aufgaben, die heute der Innen-
politik zugerechnet werden, z. B. Infrastruktur und Sozialpolitik,
schenkten Sultan und Regierung keine Beachtung. So begrenzt das e
ge Aufgabenspektrum war: es erforderte Geld, viel Geld. Dies (und die
oft ungehemmte Begierde nach groBtmoglichem Luxus) begriindete das
Interesse der Regierung an der Wirtschaft, die iiber Zolle, Steuern und
andere Abgaben die fiir notig erachteten Mittel aufzubringen hatte.

Was den Vorderen Orient sowie die anderen auBerhalb des égyptischer
Kernlandes liegenden Gebiete des Mamlukenstaates anlangt, kam ¢S
der Regierung auf nicht viel mehr an, als den Feind fernzuhalten, eif
Auseinanderfallen zu verhindern und Einnahmen zu erzielen. Das W&
nicht immer einfach. In den groBeren Stidten gab es eigene Verwaltur
gen mit einem vom Sultan eingesetzten Gouverneur an der Spitze.

18



/€I-
Ind
tan
mte
' €S
1m,

Re-
 al-
ren
err-
lien
gen
\nd-
und

gie-
des
die
und
nen-
itik,
en-
| die
 das
und

chen
n es
, el

war
|tun-
itze.

Hauptanlaufstelle der Regierung fiir den Vorderen Orient war Dama-
skus. Aufgrund von GroBe und Wirtschaftskraft folgte ihm Aleppo
dichtauf. Die Landesverteidigung nach Ost und Nord oblag primér den
Gouverneuren.

Im Kernland gab es Provinzen und Distrikte (sg. wilaya), in der Regie-
rungszeit an-Nasirs vierzehn. Im 15. Jh. wurde den Provinzgouverneu-
ren ein kaschif zur Seite gestellt. In den Wiistenregionen wurde die
Wahrmehmung der Staatsinteressen (zwangsldufig) weitestgehend den
Beduinenscheichs iiberlassen, die dafiir Iqta's erhielten. Angesichts der
naturgegebenen Besonderheiten galten fiir sie Sonderregelungen.

Exkurs: Die Staatsausgaben und -einnahmen

Den groften Teil der Staatsausgaben verschlang das Militdr. Zwar wurde der
Fiskus durch das Iqta'-System entlastet, doch hatten der Sultan selbst bzw. seine
Regierung die Mittel fiir die Unterhaltung und Ausriistung der Armee des Sul-
tans, den fortlaufend notwendigen Ankauf neuer Militirsklaven, die Personal-
und Sachkosten der Verwaltung und schlieflich, nicht zu unterschdtzen, die Ko-
sten des Hofstaats bereit zu stellen.

Die Frage der Finanzierung stellte sich besonders, wenn Feldziige anstanden.
Dann wurden die stéidtische Bevolkerung - Kaufleute, Zivilbeamte, Nicht-Musli-
me, Witwen und Waisen(!) - und Fromme Stiftungen mehr oder weniger drastisch
zu Sonderabgaben herangezogen, die lindlichen Distrikte hatten Pferde und Ka-
mele zu stellen oder einen Ausgleich zu zahlen. Emire, deren Truppeneinheiten
nicht mit auszuziehen brauchten, und andere freigestellte Militdrs sowie in der
Spitzeit die Halga mussten Ablosesummen aufbringen, wenn sie nicht eingesetzt
wurden. Die Hohe der aufzubringenden Betrdge errechnete sich aus der Stiirke
der mobilisierten Truppe und der Art der vorgesehenen Aktion.

Hauptfinanzierungsquelle waren, wie immer und iiberall, die Steuern und Zolle.
Der Einfallsreichtum der Herrscher und ihrer Beamten auf diesem Gebiet war
auch in der Mamlukenperiode betrichtlich. Zeitweise gab es 72 Steuerarten. Die
Steuern wurden von staatlichen Steuereintreibern eingezogen, soweil sie nicht in
Zusammenhang mit staatlichen KontrollmaBnahmen, z. B. in den Hafen, zu zah-
len waren. Manche Steuern und Zélle flossen in den unmittelbaren Verfiigungs-
bereich des Sultans.

Immer wieder wurde an der Steuerschraube gedreht. Steuern und Zolle wurden
neu eingefiihrt oder erhoht - und gesenkt oder aufgehoben, wenn die Betroffenen
2u sehr murrten oder in Spannungszeiten milde zu stimmen waren oder die Wirt-
schaft zusammenzubrechen drohte. Eine Einkommensteuer im heutigen Verstdnd-

-135-




nis gab es nicht. Die Steuern und Zolle auf den Transithandel, der sich die geo-
grafische Scharnierstellung Agyptens zwischen Indien und China einerseits,
Westeuropa und Nordafrika andererseits zunulze machte, erbrachten einen sehr
grofen Teil der Staatseinnahmen und machten diese damit vom Auf und Ab des
internationalen Handels abhdngig. Vertragliche Regelungen mit den im Aufen-
handel fiihrenden Staaten, wie Venedig und Genua, rdumten diesen Ermapigun-
gen ein, wenn ihnen die Sdtze zu hoch waren.

Es gab schari'a-konforme Steuern und Zolle sowie andere, die nach freier Ent-
schliefung des Sultans festgesetzt wurden. Als schari'a-konform galten der Im-
portzoll in Hohe von 10% des Warenwers ("uschr") und der Exportzoll von
20% (1/5 = "khums"). Als schari'a-konforme Abgaben zdhlten auch die von Zeit
-u Zeit erhobenen Steuern auf Warenumsdtze. Als nicht durch die Schari'a ge-
deckt galten die reichlich erhobenen Wege- und Torsteuern fiir Warenbewegun-
gen von Stadt zu Stadt oder von und zum Hafen; sie wurden meist mit 5% des
Warenwerts berechnet. Bemerkenswert, dass der Warenverkehr zwischen dem
Kernland und dem Vorderen Orient auf dem Landweg iiber Nordsinai mit seinem
Knotenpunkt Qatya eine ertragreiche Steuerquelle gewesen sein soll, obwohl er
ja Binnenhandel war. Mitunter wurden auch Warenbestinde zur Besteuerung

herangezogen.

Die von den Urspriingen des Islams an den Angehorigen nicht-islamischer
"Buchreligionen”, also Christen und Juden auferlegten Kopfsteuern wurden auch
in der Mamlukenperiode erhoben. Aufierdem wurden ihnen immer wieder fiir be-
stimmte Steuerarten hohere Sitze auferlegt. - Dass die grofien Aufenhandels-
kaufleute, die Karimi (s. Kap. G. 6. 2.), zeitweise Steuererleichterungen genos-
sen, ist unter dem Gesichtspunkt der Forderung ihrer auf andere Weise fiir den
Staat ertragbringenden Aktivitdten zu sehen.

Nach Steuern und Zollen waren die Pachten ("kharadsch”) der Fellachen aus
dem Kronland und dem zeitweilig nicht vergebenen Iqta'-Land eine wichtige Ein-
nahmequelle des Sultans. Er war auch aus diesem Grunde daran interessier,
dass ihm geniigend Land verblieb und dass es gute Ertriige abwarf - einer der
Griinde fiir Iqta'-Reformen (mehr hierzu in Kap. E. 2.).

Dritte Einnahmequelle waren die Tributzahlungen von unterworfenen, aber nichl
unmittelbar von Agypten beherrschten Nachbarstaaten - immer wieder el
Grund zu Kriegsziigen, sei es, um neuen oder hoheren Tribut durchzusetzen, S
es, um scumigen Tribut einzutreiben, sei es, um sich und den Soldaten Beute Zl
verschaffen und sie dadurch ohne besondere Kosten bei Stimmung zu halten.

Zu einer, wenn auch eher inoffiziellen Einnahmequelle des Sultans entwickelte
sich der Amterkauf. Bewerber erhielten einnahmetrdchtige Amter, wenn sie den
Sultan eine "angemessene" Summe zahlten - eine Entwicklung, die erst im Lauf¢

- 136 -



20-
s,
ehr
des
en-
un-

Jhi-
Im-
von
Zeit
ge-
un-
des
dem
nen
 er
ung

cher
uch
* be-
lels-
nos-
den

aus
Ein-
siert,
- der

nicht
- ein
1, €I
te Zu

‘/\'E/It'
- dem
Laufe

der Zeit Bedeutung erlangte. Dass nicht der fdhigste, sondern der am meisten
zahlende Bewerber den Posten zugesprochen bekam, beeintrdchtigte natiirlich
die Qualitdt der Amterbesetzung und das Funktionieren des Staatsapparats. In
Kauf genommen wurde dabei, ja offen einkalkuliert, dass die neuen Amtstrager
ihre teuer erworbene Position nutzen wiirden, um sich baldméglichst mindestens
schadlos zu halten.

[nnerhalb ihres fiir heutige Verhéltnisse sehr begrenzten Aufgabenspek-
trums unterlag die Regierungsorganisation keinem starrem Schema,
wurde vielmehr immer wieder verdndert und den jeweiligen personli-
chen Prioritéten, sachlichen Verhiltnissen und Personlichkeiten ange-
passt. Mit dieser MaBgabe gliederte sie sich in "Ménner des Schwer-
tes", "Manner der Feder" und "Ménner der Turbans". Die Reihenfolge
kennzeichnet zugleich den Rang der aufgefiihrten Kategorien.

Den Minnern des Schwertes kam deutlich der erste Rang zu. IThre
Aufgabe umfasste alles, was mit der obersten politischen Staatsfiihrung
und dem Militdr unmittelbar zusammenhing. Sie waren Mamluken, an
der Spitze héchste Emire. Der aus der Logik der Mamluken folgende
Grundsatz, dass Minner des Schwertes aus ihrer Kaste kommen miis-
sten, wurde gelegentlich durchbrochen, vor allem unter Sultan Hasan
(1351-51/1354-61). Dass zu seiner Zeit Sultans- und Emirsséhne (au-
lad an-nas, s. Kap. A. 2. 2.), vereinzelt sogar Eunuchen als Manner des
Schwertes anzutreffen waren, wurde bereits erwihnt. Bei den Midnnern
des Schwertes gab es je nach Bedeutung des Amtes unterschiedliche
Ringe, ohne dass diese der Dienstbezeichnung zu entnehmen waren.
Dadurch, dass auch unter den Ménnern der Feder Mamluken zu finden
waren, verwischte sich die Abgrenzung der beiden Kategorien. Im All-
gemeinen war etwa ein Drittel der 24 Emire erster Klasse Funktiondr
des Regierungsapparates.

Den Minnern der Feder oblag die Verwaltung. Schwerpunkt lag auf
den Finanzen (einschlieBlich der Steuern und Zolle) und der staatlichen
Vermdgensverwaltung. Die erforderliche Qualifikation setzte Verwal-
tungskenntnisse, aber auch Beherrschung der arabischen Sprache in
Wort und Schrift voraus. Von Mamluken konnte beides kaum erwartet
werden; sie kamen hierfiir nur ausnahmsweise in Betracht. Stattdessen
waren in dieser Kategorie besonders viele Kopten zu finden.

Die Minner des Turbans hatten fiir Recht und Ordnung im weiten is-

157




lamischen Verstidndnis zu sorgen. Sie waren ‘ulama (deren allgemeines
Erkennungsmerkmal war ein auffallender Turban, s. im Ubrigen Kap,
G. 7.). An ihrer Spitze standen die GroBqadis (mehr hierzu s. Kap. H
2.). Uber die Gerichtsbarkeit hinaus umfasste ihr Wirkungsbereich ein-
flussreiche Aufsichtsfunktionen, z. B. iiber die Frommen Stiftungen (s,
S. 211), sowie - durch die muhtasibs - iiber das Markt-, Gewichts- und
Miinzwesen (s. S. 198). Da ihnen ihr Aufgabenbereich wenig Mdglich-
keiten zu politischer Gestaltung bot und ihnen nach der Rangordnung
des Regierungsapparates die Minner des Schwertes und der Feder
iiberlegen waren, war die Bedeutung der Ménner des Turbans im inner-
staatlichen Kriftemessen gering, zumal, abgesehen von einzelnen Indi-
vidualisten, sie selbst wenig Neigung zeigten, sich politisch zu exponie-
ren.

Viele Spitzenfunktiondre bekleideten mehrere Amter gleichzeitig, auch
in der Rangskala von oben nach unten iibergreifend. So fungierten zeit-
weise Wesire oder Inspektoren der Nachfolgedmter zugleich als Grof-
qadis. Kompetenzkonflikte zwischen den Ressorts oder bei Amterhau-
fung scheinen die Sultane nicht gesehen zu haben. Mehrere Amter in-
nezuhaben, erhhte naturgemiB nicht nur den Einfluss, sondern auch
das Einkommen ihrer Inhaber. Bemerkenswert der wenig von Hem-
mungen gebremste Eifer gerade der fiihrenden Manner des Regierungs-
apparates, ob Mamluk oder nicht, méglichst schnell grofle Vermdogen
anzusammeln. Das war nicht ungefihrlich, weil die ganze Mamluken-
periode hindurch immer wieder Sultane wegen akuten Geldmangels
oder schlicht aus Neid oder Habgier sich ohne Hemmungen fremde
Vermdgen anzueignen trachteten und deshalb groBeres Vermogen
leicht Gefahr fiir Leib und Leben nach sich zog. Selbst engste Vertraute
der Sultane konnten nicht mit Schonung rechnen und mussten fiirchten,
aus dem Wege gerdumt zu werden. Fiir Sultan an-Nasir war dies bereits
angesprochen; er war keineswegs der Einzige.

Nicht nur die Spitzenpositionen, von Fall zu Fall auch Positionen der
anderen Hierarchie-Ebenen wurden vom Sultan personlich besetzt. Er
bestimmte dann zugleich die Einstufung und dementsprechend die Be-
soldung bzw. die Iqta'-Einstufung der Amtstréger. Amterkauf, als Ein-
nahmequelle oben erwihnt, griff mehr und mehr um sich und machte
sich angesichts klammer Kassenlage der Sultane in der Burdschi-Zett

-138-




ngs-
gen
cen-
gels
mde
ygen
aute
1ten,
reits

| der
t. Er
Be-
Ein-
chte
Zeit

immer deutlicher zum Nachteil des Ganzen bemerkbar. Versetzungen
nach Syrien oder sonst in die Provinz und umgekehrt von dort an den
Sultanshof waren héufig. Die Sultane benutzten dieses Mittel, um
Funktiondre nicht zu méachtig werden zu lassen oder ihren Platz fiir an-
dere aus ihrem engeren Stabe frei zumachen oder um treue Mitarbeiter
zu gewinnen.

Die Entlassung von Funktiondren auf eigenen Wunsch, z. B. wegen
Alters, war moglich und nicht ungew6hnlich. Brisanter war die Entlas-
sung durch den Sultan gegen den Willen des Betroffenen. Derartige
Fille folgten naturgemidB jedem Sultans- oder Herrschaftswechsel, gab
es aber auch sonst, z. B. wenn der Betreffende dem Sultan, aus welchen
Griinden auch immer, nicht mehr genehm war oder der Sultan einen
Anderen auf den Posten zu setzen wiinschte. Immer hatte ein neuer Sul-
tan allerdings zu beriicksichtigen, dass die Staatsgeschifte fortgefiihrt
werden mussten und dies Sach- und Fachkunde erforderte. Amtsnach-
folge-Kandidaten mit der erforderlichen Ausbildung, Sachkenntnis und
Erfahrung standen oft nicht sofort zur Verfligung; deshalb konnten
Auswechslungen bei einem Thronwechsel nur nach und nach durchge-
fiihrt werden.

Fiir die regulire Entlassung gab es zwei Wege: tarkhan und battal.

Tarkhan war die ehrenvolle Entlassung, frei iibersetzt: Pensionierung.
Der so Entlassene durfte weiterhin in Kairo bleiben und erhielt im Aus-
tausch gegen die bisherige eine angemessene neue Iqta' oder - seltener -
behielt seine bisherige. Battal (heute die Bezeichnung fiir "arbeitslos")
bedeutete dagegen Verlust der Beziige und Verbannung aus Kairo.
Hauptverbannungsort war Damiette. In der Praxis wurde die Unter-
scheidung der beiden Entlassungsarten nicht immer beachtet. Sonder-
fille des battal waren strafweise Entlassungen. Sie bedeuteten Vermo-
genskonfiskation, oft verbunden mit Einkerkerung in Alexandria. Zu
ihr kam es auch, wenn der Betroffene dem Sultan zu méichtig oder zu
selbstherrlich schien, der Sultan sich von ihm bedroht fiihlte oder er es
schlicht auf sein Verm&gen abgesehen hatte.

Amtssprache des mamlukischen Regierungsapparats war Arabisch,
Umgangssprache der Mamluken, welchen Ranges auch immer, jedoch
Tiirkisch, und zwar der Dialekt der urspriinglichen Mehrheit von ihnen,
also Qiptschak-Tiirkisch. Zahlreiche Dokumente in dieser Sprache sind

-139-




erhalten; im Allgemeinen wurden sie jedoch in Arabisch verfasst. In
der Bahri-Zeit wurde der amtliche Schriftverkehr mit den Mongolen-
herrschern iiberwiegend in Mongolisch gefiihrt. Uber die Umgangs-
sprache wihrend der Burdschi-Periode, als die von Hause aus nicht tiir-
kisch sprechenden Tscherkessen tonangebend wurden, fehlen genauere
Informationen; da es keine tscherkessische Schrift gab, waren Doku-
mente in dieser Sprache nicht zu erwarten. Vermutlich iibernahmen die
tscherkessischen Mamluken offiziell das traditionelle Qiptschak-Tir-
kisch, sprachen jedoch untereinander Tscherkessisch, denn die
Tscherkessen hatten eine Abneigung gegen die "Tiirken". Auch waren,
wie bereits erwihnt, viele Tscherkessen erst als Erwachsene ins Land
gekommen und hatten, wenn iiberhaupt, nur eine kurze Ausbildung
hinter sich. Thren (tscherkessischen) Frauen fehlte ohnehin die Bezie-
hung zum Tiirkischen. Jedenfalls waren die meisten Mamluken, auch
Sultane, des Arabischen nicht oder kaum méchtig, waren sie doch we-
nig geneigt, sich in das ihnen von Haus aus fremde Land zu integrieren.
Die guten Arabischkenntnisse der Sultane Baybars II. (reg. 1298-1309)
und Kuschkhadam (1461-67) werden von Zeitgenossen als aulerge-
wohnlich bezeichnet. Grundsitzlich bedienten sich die Sultane im Ge:
sprich mit Einheimischen eines Dolmetschers.

Alle Funktionire des Regierung wurden von Biiros (sg. diwan ) mit - je
nach Bedarf - Schreibern, Buchhaltern, Dolmetschern und sonstigem
Personal unterstiitzt. Dem Verwaltungsaufbau entsprechend waren eini-
ge Diwane anderen untergeordnet. Eine Vielzahl von Handbiichern mit
Mustern der verschiedensten Verwaltungsakte - das einschlagige Werk
subh al-a'scha al-Qalgaschandis (gest. 1418) zéhlt 14 Bénde - stand ih-
nen zur Verfiigung. Fiir Ende des 14. Jh. wird die Zahl der Biirokrafte
der Regierung mit etwa Tausend angegeben, vor allem unterhalb der
Fiihrungsebene vorzugsweise Kopten, christlich gebliebene sowie (spé
ter) zum Islam iibergetretene, ferner syrische Muslime und Juden. Di¢
Kopten kamen zu ihrer Position, weil sie in dem Ruf standen, fiir Ver
waltung, speziell Finanzangelegenheiten, besonders befihigt zu sein
Zudem lieB sie ihr Sicherheitsbediirfnis die Néhe der Staatsspitze s
chen, was wiederum in deren Augen ihre Vertrauenswiirdigkeit erhoh-
te. Dass zahlreiche muslimische Syrer in der Verwaltung anzutreffer
waren. wird damit erklart, dass sie als nicht aus dem Kernland stam
mend bei der dgyptischen Bevolkerung Akzeptanzproblemen gegenl

- 140 -




In
en-
gs-
iir-
ere
ku-
die

die
ren,
and
ung
Zie-
uch
we-
ren.
09)
rge-

-
gem
eini-
| mit
Verk
] ih-
rifte
) der
(spé-
Die
Ver-
sein.
> SU-
hoh-
effen
tam-
;enﬂ-

berstanden und deshalb ebenfalls die Néhe der Regierung anstrebten.
Exkurs: Die Post

Ein funktionierendes Nachrichtensystem ist unentbehrlich, um ein weitldufiges
Land, wie es Agypten in der Mamlukenperiode war, zusammenzuhalten und,
wenn auch am entfernungsbedingt lockeren Ziigel, zu verwalten.

Die Mamlukensultane legten deshalb Wert darauf, von Kairo aus mit allen regio-
nalen Verwaltungszentren zwischen Euphrat und Oberdgypten, insbesondere mit
Damaskus als Hauptanlaufstelle fiir den Vorderen Orient von Aleppo bis Kerak,
und mit Alexandria durch ein engmaschiges Nachrichtensystem (arab. "barid" =
Post. von lat. veredus = Kuriermaultier) verbunden zu sein. Die Nachrichtenver-
bindung zwischen den Stddten und der Zentrale in Kairo erhielt gerade in der

frithen Mamlukenperiode dadurch grofite Bedeutung, dass sich die Sultane hdu-
fig im Vorderen Orient aufhielten. Das schon in alt-agyptischer, romischer und

von den Umayyadenkalifen betriebene Nachrichtensystem, fiir das vorzugsweise
Maultiere, spciter auch Rennkamele eingesetzt wurden, war in den folgenden po-
litischen Wirren vernachldssigt worden.

Nach einem angeblich von Dschingis Khan entwickelten Modell baute Sultan
Baybars ein Pferdestaffettensystem auf. Die Scheichs der Beduinenstdmme der
am Wege liegenden Regionen wurden (gegen Bezahlung) verpflichtet, die Kurier-
routen zu sichern und in angemessenen Abstinden Relaisstationen zu unterhal-
ten, die den Kurieren den Austausch der Pferde ermoglichten und die benotigte
Versorgung boten. Die Schnelligkeit der Nachrichteniibermittlung wurde aller-
dings dadurch beeintrichtigt, dass Verkehr jeglicher Art nur tagsiiber moglich
war; nachts waren die Routen schlecht zu finden oder es zu unsicher. Fir die
Verbindung Kairo-Damaskus, zwei Mal wochentlich, wurden vier Tage bendtigt.
Das System diente ausschlieflich der Ubermittlung von Weisungen des Sultans
und seiner Diwane sowie Riickmeldungen und Informationen der regionalen
Dienststellen an den Sultan; gelegentlich wurden allerdings auch ausldndische
Gesandte und andere Offizielle oder hohe Staatsgefangene auf diesen Wegen be-
fordert. Spéiter wurde das System inoffiziell auch fiir Kaufleute und andere Rei-
sende sowie fiir nicht-staatliche Sendungen gedffnet.

In der Bahri-Zeit unterstand die Post dem "dawadar" (s. S. 147), einem Mamlu-
ken, spcter dem "nazir al-inscha'", einem Zivilisten. Sie hdndigten die eingehen-
de Post dem Sultan aus bzw. lasen sie ihm vor (einige Sultane, z. B. Baybars, wa-
ren Analphabeten). Fiir wichtige Informationen des Sultans wurden Khassakiy-
ya-Mamluken, manchmal sogar Emire, sonst andere Sultansmamluken als Kurie-
re eingesetzt. Die Kuriere waren daran zu erkennen, dass sie einen - im Galopp
weithin sichtbar wehenden - gelben (Farbe der Mamlukensultane) Seidenschal
um den Hals trugen. Auferdem trugen sie als Legitimation eine silberne Plakette

- 141 -




mit dem Emblem des Sultans. Die Plaketten wurden von einem besonderen Dj.
wan verwaltet; nach Erledigung der Mission waren sie ihm zuriickzugeben und
wurden unter Verschluss genommen.

Ergdnzt wurde das Pferdestaffettenystem durch Brieftauben, fiir die es ein Netz
von Stationen, also Taubenschldigen, gab. Von Sultan Baybars ist bekannt, wie
wichtig es ihm bei seinen hdufigen lingeren Aufenthalten im Vorderen Orient
war. Das Brieftaubennetz war schneller. Da es zudem weniger der Gefahr ausge-
setzt war, durch kriegerische Aktionen gestort zu werden, war es auch seinen
Nachfolgern wdhrend ihrer Feldziige unentbehrlich.

Schlieplich gab es - wie in Syrien und Paldstina von den Kreuczrittern praktiziert
- fiir die Ubermittlung von Krisenmeldungen Leuchtzeichenstationen, von denen
aus man bei Nacht Feuer leuchten und bei Tage Rauchzeichen aufsteigen lief.
Diese Signalstationen waren naturgemdf vorzugsweise auf Bergen / Hiigeln und
hohen Gebduden installiert. Dabei sollen zur besseren Wahrnehmung auch opti-
sche Instrumente eingesetzt worden sein. Dieses System gewann vor allem in Zu-
sammenhang mit den Mongolenkdampfen Bedeutung; dementsprechend schlief es
nach deren Beendigung ein.

Wenn auch nicht hier zur Sache gehorig, sei an dieser Stelle das von Sultan Bay-
bars syrischen Stddten auferlegte Schneetransportsystem erwdhnt. Es sollte den
Sultanshof zur Kiihlung von Speisen und Getrcinken mit Schnee aus dem Libanon
versorgen. Der Schnee wurde, in Kisten fest und moglichst luftdicht verpackt, zu
naheliegenden Mittelmeerhdfen, von dort per Schiff nach Damiette und weiter
auf dem Nil nach Kairo gebracht, unter Sultan Baybars anfangs drei Mal in
Herbst, spiter hdufiger. Unter Baybars' Nachfolgern wurde der Transport ab-
schnittweise auf Renn-Dromedare umgestellt. Es wird nun von 71 Transporten
jihrlich berichtet; sie wurden von einem Postreiter und einem Schnee-Sachver-

stindigen begleitet.
6. 2. Staatsrat

Wie gestaltete sich die Regierungstatigkeit der Sultane bzw. der jewet
ligen Machthaber? Wenn sie nicht unterwegs waren oder dar al-'adl-
Sitzungen stattfanden, riefen sie taglich, selbstverstiandlich auBer frer
tags, ihre hochsten Funktionére zu sich, um sich mit ihnen zu beraten,
MaBnahmen zu besprechen oder Entscheidungen zu treffen. Die khid-
ma (iibers. Dienst), auch madschlis (iibers. Sitzung) genannten Bespre:
chungen fanden in einem Nebengebdude des Sultanspalastes statt. D¢
Herrscher saB auf einem schlichten Thron oder einfach auf einem Kis
sen. die anderen Teilnehmer blieben stehen. Am Nachmittag, wenn der
Sultan von seiner Mittagspause zuriickgekehrt war, wurde die Bespr

-142-




Di-
ind

Wie
ent
ge-
hen

iert
nen
ief.
und
pli-
Zu-
fes

Bay-
den
non
1, Zu
eiler
| im
' ab-
rien
ver-

welr
adl -
frel-
aten,
hid-
spre-
S Der

Kis-
n der
Spre-

chung, evtl. in anderer Zusammensetzung, fortgesetzt. Ob auch die Au-
dienzen von Einzelpersonen in diesem Rahmen stattfanden, ist unklar.
Jedenfalls gab es durchaus die Moglichkeit, Petitionen und Beschwer-
den direkt an den Sultan heranzutragen, auch gegen Qadi-Urteile. Al-
lerdings kann nicht davon ausgegangen werden, dass jedermann vorge-
lasssen wurde, um sein Anliegen vorzutragen konnte - wenn er dies
iiberhaupt wagte.

Den Angelegenheiten von breiterem Interesse galten formelle Zusam-
menkiinfte mit groBerem Teilnehmerkreis, fiir die sich die Bezeichnung
dar al-'adl (ibers. Stétte der Gerechtigkeit, frei: "Staatsgerichtshof™)
einbiirgerte. Sie dienten zunéchst der Behandlung von Rechtsangele-
genheiten, die nach Ansicht des Sultans einen grofBeren Rahmen erfor-
derten (s. hierzu auch S. 196). Mehr und mehr kamen dann auch andere
Angelegenheiten auf die Tagesordnung, die fiir Staat, Sultan oder die
Mamluken als besonders bedeutend erachtet wurden. Eine Audienz-
moglichkeit gab es auch hier. Dass sie eine beachtliche Rolle spielte, ist
aus der auf Publikum ausgerichteten Positionierung des Gebdudes zu
ersehen. Spiter immer ofter dienten die dar al-'adl -Zusammenkiinfte
als Rahmen fiir Inthronisations- und andere Zeremonien, Proklamatio-
nen des Sultans, groBere Iqta'-Verleihungen und den feierlichen Emp-
fang ausldndischer Gesandter.

Zunichst fanden die Zusammenkiinfte in einem Gebzude unterhalb der
Zitadelle am ar-rumayla, dem heutigen midan salah ad-din, statt. Sul-
tan Baybars hatte fiir diesen Zweck dort ein Stallgebdude umbauen las-
sen, das nun als dar al-'adl bezeichnet wurde. Die Lage ermoglichte
geladenen AuBenstehenden sowie Petenten den Zugang, ohne die Zita-
delle zu betreten. Nach dem Gebiude wurde die Bezeichnung dar al-
adl fir die hier abgehaltenen Zusammenkiinfte iibernommen. Unter
Sultan Qalawun wurden sie in die Zitadelle verlegt. Sultan an-Nasir
lieB dann hierfiir den iwan kabir errichten (s. S. 122); die Bezeichnung
dar al-'ad] wurde fiir die Zusammenkiinfte beibehalten. In der Burd-
schi-Zeit wurden die Zusammenkiinfte in fiir die Offentlichkeit leichter
zugingliche Gebiude unterhalb der Zitadelle zuriickverlegt.

Der dar al-'adl tagte zwei Mal wdchentlich unter Vorsitz des Sultans
Ofler des Regenten, nur notfalls seines Vertreters. Dabei versammelte
sich alles, was Rang und Namen hatte. Kein Wiirdentrager durfte feh-

<148}




len. denn die dar al-'adl- Zusammenkiinfte waren zugleich eine Art In-
spektion der Wiirdentréger. Alle trugen festliche Kleidung. Der Sultan
betrat den Sitzungssaal wiirdevoll durch einen riickwirtigen Eingang
und nahm auf einem seidentuchbedeckten Holzstuhl Platz; den Thron,
der sich ebenfalls in dem Saal befand, nahm er nur bei auBBergewdhnli-
chen Anlissen ein, insbesondere wenn es galt, einem hohen auslindi-
schen Besucher hohe Autoritit zu demonstrieren. Um den Sultan safien
in genau festgelegter Sitzordnung die GroBqadis, der GroBscheich und
die hochsten Regierungsfunktiondre, also der Inspektor der Staatskasse,
der Kanzleichef, der Heeresinspektor und der Marktinspektor. Aufer-
dem nahm sozusagen als Justitiar regelmiBig mindestens ein mufii in
der Nihe des Sultans platz. Sitzen durften auch die (anderen) Emire er-
ster Klasse; die iibrigen Emire sowie die anwesenden Hofbeamten, z
B. Dolmetscher, Protokollfiihrer, und - als Leibwache - Khassakiyya-
Mamluken, mussten stehen. Uber die - offenbar nicht regelméBige -
Prisenz des Kalifen fehlen konkrete Angaben. Ein iippiges Festbankett
schloss die Veranstaltung ab; keiner durfte sich ihm entziehen.

7. Die Amter

Die einzelnen Amter des Regierungsapparats konnen hier nicht voll
standig aufgefiihrt und beschrieben werden. Viele waren anderen unter-
geordnet. Die Positionen und Funktionen dnderten sich im Laufe der
Jahre immer wieder, neue kamen hinzu, andere fielen weg. Unter dic-
sem Vorbehalt kénnen hier nur wenige genannt werden:

- Der Vizesultan (na'ib as-saltana) nahm unter den "Ménnern des
Schwertes" den hochsten Rang ein. Er vertrat den Sultan in seiner Ab-
wesenheit, sonst in Angelegenheiten von - aus Sicht des Sultans - se-
kundirer Bedeutung. War bei Thronwechsel der Nachfolger, z. B. we
gen Minderjahrigkeit, noch nicht regierungsfihig, iibernahm der Vize:
sultan die Regentschaft. Sultan an-Nasir wertete das Amt ab; unter Sul-
tan Barquq erlosch es. Unter Sultan Qansauh al-Ghauri lebte es kurzfri-
stig auf, als er al-Aschraf Tuman Bey fiir die Zeit seiner Abwesenheit
wegen des Feldzugs gegen die Osmanen zu seinem na'ib as-saltana €r
nannte.

Na'ib (as-saltana) war auch der Titel der Gouverneure oder (besser)
Statthalter der sechs Provinzen (arab. sg. niyaba), also Kairos und der

=144




oll-
iter-

der
die-

des

126
Sul-
zfri-
yheit
7 er-

5ser)
| der

bedeutenderen Stadtregionen im Vorderen Orient. Spéter kamen als
Provinzen Oberdgypten, Unterdgypten und Alexandria hinzu. Na'ib

(as-saltana) waren auch die Kommandanten der grofen Zitadellen. Al-
le diese nuwwab unterstanden dem Sultan unmittelbar; dass sie ausge-
wechselt wurden, war keineswegs selten. Die bedeutenderen Statthalter
im Vorderen Orient, in der Regel Emire erster Klasse, unterhielten,
Fiirsten dhnlich, Hofstaaten mit der Regierung in Kairo nachgebildeten
Exekutivorganen. Die Iqta's, die sie vom Sultan erhielten - keineswegs
ihre einzige Einnahmequelle -, erlaubten dies. Entfernungsbedingt ver-
blieben den Gouverneuren betréchtliche Freirdume - Versuchung, diese
extensiv auszuschdpfen und oft Anlass zu Querelen bis hin zu militéri-
schen GegenmaBnahmen des Sultans. Die von den Gouverneuren unab-
hingigen Festungskommandanten am selbem Ort sollten diese im Sinne
des Sultans von allzu groBen Eskapaden abhalten. Wenn die Situation
zu Hause es erlaubte, lieB der Sultan es sich nicht nehmen, seine Gou-
verneure aufzusuchen. Von Zeit zu Zeit rief er sie auch zu sich nach
Kairo. Es war iiblich, dass sie ihn dann, gewiss die Moglichkeit ihrer
Auswechslung bedenkend, mit zahlreichen Pferden, Sklaven und Lu-
xusartikeln reich beschenkten.

- Der atabek al-'asakir war nach dem Vizesultan, wenn es einen gab,
sonst unmittelbar einflussreichster und ranghdchster Mamluk am Hofe
des Sultans. Urspriinglich (ohne Zusatz al-'asakir = Truppen) vor-
mund-ghnlich Vertreter, praktisch also Regent unmiindiger oder sonst
nicht regierungsfahiger Sultane, entwickelte sich die Position zu der ei-
nes Oberbefehlshabers der Streitkriifte - der daraus resultierende Vor-
rang im Verhéltnis zu den anderen hohen Emiren lag auf der Hand.
Atabek war zuvor der Titel der Seldschukenfiirsten des auseinanderfal-
lenden Abbasidenreiches gewesen.

- Der wesir, Triger des historisch so gewichtigen Titels, war unter den
Fatimiden und Ayyubiden und bis in die Mamlukenperiode hinein der
bedeutendste Verwaltungsbeamte. Der Amtsbereich dieses "Mannes
der Feder" umfasste den gesamten Verwaltungsapparat einschlieBlich
der Verwaltung des Kronlands. Zu Anfang der Mamlukenperiode iibten
GroBqadis, dann andere 'Ulama schafi'itischer Rechtsschule, also Zivili-
sten, das Amt des Wesirs aus. Sultan Berke Khan (1277-79) besetzte
erstmals das Amt mit einem Mamluken. Es unterlag nun haufigem

- 145 -




Wechsel. Viele Wesire konnten sich nur einige Monate in dem Amt
halten: so verlor es allméhlich an Gewicht. Sultan an-Nasir libertrug die
wichtigsten Zustandigkeiten auf neue, von "Ménnern der Feder" gelei-
tete Inspektorate. Der Wesir blieb vorerst fiir bestimmte Finanzangele-
genheiten, spiter auch fiir spezifische Igta'-Angelegenheiten und Han-
delssteuern zustindig. Weiterer Abbau der Kompetenzen des Wesirats
fiihrte in der Burdschi-Zeit dahin, daB es schlieBlich nur noch fiir die
Fleischversorgung der Armee zustindig war. Konsequenterweise ging
es schlieBlich in die Héinde von Fleischern iiber.

Die Inspektoren, die unter Sultan an-Nasir Funktionen des Wesirs iiber-
nahmen, waren:

-- Der nazir al-khass (Sonder- oder Privatinspektor). Ihm wurde grof-
ter Einfluss nachgesagt, denn iiber sein Amt lief die Finanzierung des
Sultanshofes und der Leistungen, die die Sultansmamluken aus beson-
derem Anlass erhielten. Seine Zustindigkeiten erstreckten sich auch auf
das Zollwesen, da die Zolle dem Sultan zuflossen. Uber das Zollwesen
ergab sich groBer Einfluss auf den AuBenhandel. In spiterer Zeit fielen
die MaBnahmen der staatlichen Planwirtschaft (Staatsmonopole,
Zwangskaufe) in die Zustandigkeit des nazir al-khass. Einen nazir al-
khass gab es auch in Damaskus, was die Bedeutung dieser Stadt unter-
streicht.

-- Der nazir al-khizana (Inspektor der Staatskasse) war fiir die Staatsfi-
nanzen, insbesondere die Festsetzung und den Einzug der Steuern zu-
standig. Zu seinem Ressort gehdrte auch das bayt al-mal (Schatzamt),
das in Zusammenhang mit dem Ankauf von Militdrsklaven und der
Disposition iiber Sultansmamluken erwdhnt war. Zeitweise unterstand
er dem nazir al-khass. Der nazir al-khizana befasste sich auch mit den
Staatseinnahmen, die nicht aus Steuern oder Zollen flossen. So unter-
standen ihm die in der Burdschi-Zeit gelegentlich zur Preismanipule-
tion instrumentalisierten Magazine des Staates fiir Naturalabgaben und
Monopolerzeugnisse. In seine Zustandigkeit fiel schlieBlich auch das
staatliche Miinzwesen. Der Versuchung, gerade beim Dirham die Zv-
sammensetzung des Miinzmetalls zu manipulieren, konnten etliche
nuzzar al-khizana nicht widerstehen.

-- Der katib as-sirr (Geheim- oder Privatsekretér, Kanzleichef) galt als




die
el-
le-
an-
rats
die
ing

)Er-

des
0n-
auf
sel
elen
ole,

\ter-

tsfi-
-
Lmt).
der
tand
den
nter-
yula-
und
| das
‘ ZU'
liche

It als

besondere Vertrauensperson des Sultan. Thm oblag die Erledigung sei-
ner Korrespondenz. Das Amt gab es auch bei den Gouverneuren in Da-
maskus und Aleppo.

. Der nazir al-dschaysch (Heeresinspektor), Chef des diwan al-
dschaysch, nahm aufgrund seiner Funktionen im Igta'-System (s. S.
112f.) sowie der Registrierung der Emirsmamluken (s. S. 91) eine her-
ausgehobene Position ein. Bemerkenswert, dass dieses Amt, obwohl es
fiir die filhrenden Mamluken so wichtig war, von einem Zivilisten be-
kleidet wurde. Ein Grund diirfte darin zu suchen sein, dass den Mamlu-
ken die erforderliche biirokratische Qualifikation fehlte.

- Der ustadar stand urspriinglich dem eigentlichen Sultanshaushalt
(Kiiche, Dienerschaft usw.) vor. Spiter iibernahm er die allgemeine Be-
soldung und Versorgung der Sultansmamluken (s. S. 114).

- Der dschandar, anfangs Emir erster Klasse, spiter Zivilist, war fur 6f-
fentliche Arbeiten, insbesondere Befestigungsanlagen, Riistung und
Wasserversorgung, aber auch fiir Strafvollstreckungen zusténdig.

- Der dawadar, in der friihen Bahri-Zeit Chef der Staatskanzlei ein-
schlieBlich Post-Ressort, war ein Zivilist, nach voriibergehender Bedeu-
tungslosigkeit in der Burdschi-Zeit dagegen einer der hochsten Emire
und fiir die Beziehungen zum Ausland, die Zulassung zur Halqa sowie
den Einzug bestimmter Steuern und Ernteabgaben zustdndig. Zu sei-
nem Ressort gehorte auch die Aufsicht iiber die Frommen Stiftungen (s.
S.211).

- Der hadschib al-hudschab (GroBkammerherr), Mamluk, war Chef
der drei bis fiinf Kammerherren und oberster Mamluken-Richter (s. S.
192); zeitweise hat er im Range unmittelbar nach dem Vizesultan ge-
standen.

- Dem tadschir al-mamalik, dem Wortlaut nach Mamlukenhéndler, ob-
lag entgegen seinem Titel nicht der Einkauf der Mamluken, schon gar
nicht reiste er an die diversen Sklavenhandelsplitze; er war lediglich
Kontrolleur des Mamlukeneinkaufs, der mehr und mehr eine Angele-
genheit der Biirokratie wurde. In der Regel war der tadschir al-mama-
lik Emir 3. Klasse.

Als "Minner des Schwertes" seien ohne Anspruch auf Vollstandigkeit

- 147 -




noch erwihnt: der (hochrangige) amir madschlis, dem Titel nach Orga-
nisator der dar al-'adl- Sitzungen, fiihrte auch die Aufsicht tiber die Su-
fikonvente und das Sanititswesen; der Waffenmeister (amir silah) und
der GroBstallmeister (amir akhur kabir). Der nazir al-inscha’ war im
Zusammenhang mit der Organisation des Postwesens bereits erwahnt,
Zeitweise war er Chef des Sultansbiiros; sonst lag seine Hauptfunktion
bei den Bauaktivititen der Regierung. Und nicht zu vergessen: der Vor-
koster (dschaschankir), der Versuche, Speisen oder Getrdnke des Sul-
tans zu vergiften, zuvorkommen sollte.




2a-
SU-
Ind

im
nt,
ion
:

or-
ul-

G. Kairo
1. Die Stadt
1.1. Ihre Lage

Kairo, noch heute die groBte Stadt Afrikas, war in der Mamlukenperi-
ode in jeder Hinsicht Hauptstadt und Zentrum Agyptens mit allen sei-
nen Gebieten in Afrika und Asien. Das von den Fatimiden gegriindete,
von einer méchtigen, teilweise noch heute erhaltenen Mauer umrahmte
al-qahira, in dessen Mitte die Paldste ihrer Kalifen gestanden hatten,
bildete auch in der Mamlukenperiode den Kern der Stadt. Kairo lag da-
mals nicht direkt am Nil. Die Niluferlandschaft konnte wegen der jéhr-
lichen Hochwasser nicht bebaut werden. Die Besiedlungsgrenze nach
Westen war durch den khalidsch (Kanal) vorgegeben, der in vorislami-
scher Zeit den Nil mit dem Golf von Suez verbunden hatte und etwa in
Hohe der Insel ar-Roda den Strom verlieB. In der Mamlukenperiode
war der sonst ldngst versandete Kanal noch wenige Kilometer iiber Kai-
ro hinaus erhalten, weil er fiir die Wasserversorgung Kairos wichtig
war.

Anfang des 14. Jh. verlagerte sich der Lauf des Nils nach Westen und
schuf dadurch fiir Kairo die Moglichkeit, sich iiber den alten Kanal hin-
aus nach Westen auszudehnen. Gegen Ende seiner Regierungszeit lief3
an-Nasir in der Zone, die der Nil freigegeben hatte, einen zweiten Ka-
nal anlegen (s. S. 123). Bei hoherem Wasserstand des Nils bildeten sich
von den Kanilen ausgehend kleine Seen, die sich bei Niedrigwasser in
beliebte Griinflichen verwandelten. Kairos Esbekiya-Garten, nach dem
unter Sultan Qaitbey michtigen Emir Ozbek benannt, erinnert noch
heute an eines dieser Gewisser.

Kairo war durch zwei groBe Hifen mit dem Nil verbunden. Der groBere
war Fustat im Siiden, etwa dort, wo der alte Nilkanal begann. Die Fati-
miden hatten Fustat zusammen mit den ihnen zu Hilfe geeilten Sel-
dschuken im Jahre 1168 dem Erdboden gleich gemacht, um den an-
riickenden Kreuzrittern zuvorzukommen. Unter den Mamlukensultanen
war Fustat nicht viel mehr als eine einwohnerreiche Trabantenstadt
Kairos, doch kam seinem Hafen fiir die Versorgung Kairos und fiir
den internationalen Warenverkehr weiterhin groe Bedeutung zu. Etwa

- 149-




OLD BED OF _
RIVER -~

FORMER
AL-MAQS

7
7 /
2%
//
QEY ) JCITADEL
F 7

[

BY /  CEMETERY ___ LEGEND AJ

_TOMB OF FAT. WALL_n_r‘
IMAM SHAFI‘I

MAMLUK CITY _

\

= 7 ) i FATIMID CITY_
\
\ pilisp figh SRl

im 14. Jh. (Behrens-Abouseif)



LI ) J

eSS

1.800 Schiffe (nil-typisch bescheidener GroBe) konnte er gleichzeitig
aufnehmen. Etwa in Hohe von Fustat liegt im Nil die Insel ar-Roda, auf
der Sultan as-Salih (1240-49) residiert hatte (s. auch Karte S. 116).

An der Siidspitze der Insel ar-Roda, nur durch einen schmalen Nilarm von Fustat
getrennt, befand (und befindet sich, lingst ausgedient, noch heute) ein "Nilome-
ter". Er diente der Messung des Nilwasserstandes und dadurch der Terminierung
der jihrlichen Kanaldffnung sowie der Ernteprognose, die ihrerseits die Festset-
zung der Abgaben aus der Landwirtschaft beeinflusste. Auferdem war er Ziel
von Nilfesten (s. Exk. S. 218). Eine 9,18 m hohe, steinerne Mess-Sdiule in einem
begehbaren, unter der Erdoberfldche mit dem Nil verbundenen Grundwasser-
schacht ermoglichte, den Wasserstand abzulesen. Der Nilometer war im Jahre
715 angelegt worden. Sultan Baybars, nach anderer Version Sultan Qaitbey lief3
ihn neu herrichten und dekorativ mit einer von acht Sdulen getragenen Haube
versehen.

Von Fustat aus gesehen jenseits des Nils befindet sich Giza mit seinen
pharaonischen Pyramiden und Mastabas. Wegen seiner fruchtbaren
Kleefelder und Weidefldchen, aber auch als Ausflugsziel und Jagdge-
biet der Sultane fand zwischen Fustat und Giza ein reger Verkehr statt,
wenn der Wasserstand es erlaubte, iiber eine Schiffsbriicke.

Der andere Hafen Kairos war Bulaq, nilabwirts westlich des nordlichen
Stadtrands des damaligen Kairos gelegen. Er wurde im 14. Jh. angelegt,
nachdem sich das Nilbett nach Westen verlagert hatte, blieb aber klei-
ner als der Fustats. Heute ist Bulaq eine eng besiedelte Wohngegend
nahe Kairos Nilinsel al-Dschezira.

1. 2. Die Infrastruktur

Als Kairo zu Beginn der Mamlukenperiode Sitz der sunnitischen Kali-
fen wurde, stieg es in den Rang der maBgebenden Metropole des religi-
Gsen Lebens der gesamten sunnitisch-islamischen Welt auf. Die Aus-
strahlung seiner groBartigen Madrasen mit ihren hochrangigen Gelehr-
ten aus vielen Landern machte Kairo zum international fiihrenden theo-
logischen Zentrum des Islams.

!’\'airo hatte, wie die anderen groBeren Stddte, einen Gouverneur. Um
ihn nicht zu michtig werden zu lassen, war ihm ein anderer Emir als
Vertreter, als Beobachter oder fiir Sonderaufgaben zur Seite gestellt.




Entsprechend der mamlukischen Grundeinstellung gehorte nur die Si-
cherung der Mamlukenherrschaft, der Versorgung der Armee und der
Steuereinnahmen zu den Aufgaben des Gouverneurs. Einen Biirgermei-
ster oder Magistrat mit der Aufgabe, sich um das Wohl und die person-
liche Sicherheit der Bewohner, die Ordnung des Lebens in der Stadt
und die Infrastruktur einschlieBlich der Grundversorgung zu kiimmern,
gab es nicht. Erst Napoleon fiihrte eine Stadtverwaltung ein.

Der 6ffentlichen Sicherheit - ein immer wieder aktuelles Problem - und
der der hohen Einwohnerzahl gerecht werdenden Infrastruktur nahmen
sich von Fall zu Fall diejenigen an, die daran ein Interesse hatten und
dazu in der Lage waren, konkret: hauptséchlich die Stiftungsverwalter
(s. S. 210f.) und die in der Stadt residierenden Emire. Dieser Personen-
kreis war es, der sich um Wasserversorgung, Kanalisation und Reinhal-
tung der StraBen und Plétze kiimmerte. Sicherung ihrer eigenen Investi-
tionen und Erhalt ihrer Stiftungen oder anderen Investitionen, Verant-
wortungsbewusstsein gegeniiber dem Sultan und gegeniiber der Bevol-
kerung, nicht zu unterschitzen freilich auch islamisch-religiose Grund-
einstellung waren die Motive. Religidse Motive veranlassten sie auch
zur Armutsbekampfung durch mildtitige MaBnahmen wie der Speisung
von Armen, Sufis und Studenten. Viele der nach heutiger Auffassung
einer Stadtverwaltung zukommenden Aufgaben wurden auch von
wohlhabenden Kaufleuten und anderen einfluBreichen Notabeln tiber-
nommen. Die Masse der Einwohner interessierte sich fiir das Gemein-
wohl wenig; sie betrachtete sich nur als Untertan, nicht als Biirger, und
wurde von der Oberschicht so angesehen.

Die offentlichen Wege und Plitze in der Stadt gehdrten dem "Staat". Im
Ubrigen waren die Grundstiicke Privateigentum (milk, s. auch S. 109-
Exk. Kataster) oder Eigentum von Stiftungen. Besonders im Zentrum
gelangten mehr und mehr Grundstiicke in das Eigentum des Sultans
oder seiner Angehorigen, von Emiren oder hohen Notablen. Sie erwar
ben sie, um sie in Stiftungen einzubringen oder - seltener - (Emire und
Notable) um sie selbst zu nutzen, indem sie fiir sich Residenzen oder
Villen errichteten. Die Westverlagerung des Nils gab neues Bauland
frei.

Fiir die so wichtige Wasserversorgung verfligte Kairo iiber Wasserlel
tungen vom Nil her und eine Vielzahl natiirlicher Brunnen. Zahlreich¢

-152-




Si-
ler
el-
in-
adt

ind
1en
ind
Iter
en-
al-
sti-
ant-
vol-
ind-
uch
ung
ung
von
ber-
ein-
und

. Im

frum
|tans
war-
und
oder
land

orlel
>jche

sffentliche Trinkwasserstellen (arab. sg. sabil) befanden sich, iiber die
Stadt verteilt, an belebten Stellen; ein sabildschi schenkte hier Dursti-
gen aus einer Zisterne Wasser aus. Paldste, Moscheen, Khane und an-
dere offentliche Gebdude waren mit eigenen Brunnen ausgestattet. Den
Transport von Wasser zu den Trinkwasserstellen, Hammamen und an-
deren auf Wassertransport angewiesenen Einrichtungen iibernahmen
berufsmiBige Wassertrager. Anfang des 14. Jh. soll es in Kairo deren
12.000 gegeben haben; 8.000 Kamele sowie, ohne Zahlenangabe, zahl-
reiche Esel wurden hierfiir eingesetzt. Im Ubrigen oblag das Heran-
schaffen des Wassers in die Haushalte den Haussklaven und den Haus-
frauen. - Mit der Entsorgung - Abfall, Fikalien - machte man nicht vie-
le Umstinde. Was nicht verbrannt oder vergraben wurde, wurde Kani-
len und Nil tiberlassen.

[ )

. Die Bebauung

[S]

. 1. Allgemeines

Kairo entfaltete als Hauptstadt des mamlukischen GroBreiches anhal-
tend eine lebhafte Bautdtigkeit. Sie war gekennzeichnet durch den
Wunsch, alles nahe beieinander zu haben, und konzentrierte sich des-
halb auf das Areal von der Fatimidenstadt in Richtung Zitadelle und
Fustat. Hohe Grundstiickspreise trugen hier zu extrem enger Bebauung
bei, Profanbauten gingen bis in eine Hohe, die derjenigen der 6ffentli-
chen Gebiude kaum nachstand. Die oberen Stockwerke ragten in die
ohnehin sehr schmalen StraBen und Gassen hinein, teilweise iiberbriick-
ten sie sie. Die Luftzufuhr wurde dadurch empfindlich beeintrichtigt,
der Lichteinfall war gering. Die fiir den lebhaften Verkehr viel zu enge
Nord/Siid-DurchgangsstraBe war, wie andere, zudem oft durch Ver-
kaufsstinde verstopft. Ihre Rdumung musste immer wieder mit Macht-
mitteln schon deshalb durchgesetzt werden, weil sie den Kavalkaden
des Sultans und der Emire im Wege standen. GroB war die Feuergefahr.
Im Jahre 1321 geriet eine Feuersbrunst fiir mehrere Tage auBer Kon-
[_f0”€ (und wurde prompt Kopten in die Schuhe geschoben). So présen-
tierte sich das keiner Planung unterliegende Stadtbild als ein ungeord-
netes Sammelsurium von Moscheen, Madrasen und anderen religidsen
Gebiuden sowie Khanen, Wakalas, anderen Geschéftshiusern, Miets-
hausern, Emirspaldsten und Villen Notabler. Die Bautitigkeit im Zent-

- 153 -




Bab el-Fulih

Bab en-Nay

[ Bét el-Musalirchana

M d. Prinzessin Tatar
Buln el- K"'lm

Bel ol- Kldl

M. es- sumue
§
v
'5
Sh GL/ N
r 2
/ /. K‘la f M d Huum
M. d. Barsbey " ‘\;
U 5

T/ﬁ %Chtn el- Chellll

7/7 """\/U e

’% C L>.
\k

Mausoleum M.d. Abu’

o mm" ah- Dmmb
M M-Ghuﬂ
/

: W. ol Ghuvl ]

KODMM.G
Harel or-Rum

BAb Su
Sawlia Farag lbn Bark

R
M aa»Sallhl\
Talai
,\ Kidschmas .l-l‘h”_&l
0 100 200 m v

Kairo - "Fatimidenstadt" (Brunner-Traut)




b en-New

\

rum ging von den Sultanen, Angehorigen des Sultans, Emiren, Qadis
und anderen hohen Notablen sowie Scheichs bzw. ihren Anhéngern
aus. Soweit sie nicht - dem Volumen nach zweitrangig - dem Privatbe-
darf diente, veranlassten sie hierzu mit individuell unterschiedlichem
Gewicht religiose Motive, sich aus der Bevolkerungsentwicklung erge-
bende Notwendigkeiten, das Bediirfnis nach Prachtentfaltung oder der
Wunsch, sich durch religiose Bauwerke ein Denkmal zu setzen. Bautra-
ger waren meist Fromme Stiftungen (s. hierzu Kap. . 2.).

Die Bauherren setzten alles daran, ihre Bauten nach den neuesten Er-
kenntnissen der Architektur und nach dem Geschmack der Zeit zu ge-
stalten: das AuBere eher schlicht, aber wuchtig, das Innere umso prunk-
voller. Gern wurden, wie schon lange zuvor, Spolien antiker Baudenk-
miler, darunter auffallend viele griechische Saulen, verwendet (und da-
durch wertvolle alte Baudenkmailer zerstort). Fiir die Fassade der Sultan
an-Nasir-Madrasa in der Altstadt wurde sogar das gotische Nischenpor-
tal einer Kirche des 1291 eroberten Akkon herangeschafft. Immer wie-
der wurden in der Stadt, ohne zu zdgern, bedeutende Gebéude aus vor-
angegangenen Zeiten abgerissen, besonders natiirlich solche, die an
missliebige Vorginger erinnerten. Dieses Schicksal ereilte frith schon
die Residenzen der Fatimiden, an deren Stelle Sultan Qalawun die Ma-
drasa seines Namens errichtete.

Die zahlreichen Architekten, Baumeister, oft mit ihren Bautrupps, und
Fachhandwerker aus anderen islamischen Lindern, aus Byzanz und -
in bemerkenswertem Umfange - aus Armenien brachten heimische
Techniken und Stilelemente mit und entwickelten sie zu neuen, typisch
agyptisch-mamlukischen fort.

Die ab Anfang des 14. Jh. viele Mausoleen iiberwdlbende Kuppel
(qubba) ist hierfiir kennzeichnend. Vorbild war der Felsendom in Jeru-
salem. Zunichst aus Ziegeln, spiter aus Steinblocken bestehend, stell-
ten die hochgewdlbten, weiten Kuppeln der Mausoleen einzigartige
Beispiele spezifisch mamlukischer Baukunst dar, mogen sie auch, da
sie im Gegensatz zu den Moscheen im Irak/Iran des farbenpréchtigen
Fliesenschmucks entbehren, eher roh wirken. Weithin sichtbar wiesen
die Kuppeln auBen Kannelierungen auf, zundchst durchgéngig .senk‘-
recht, spiter zum Kuppelsockel hin flieBend, in der Burdschi-Zeit mit
raffiniert verschlungenen geometrischen Mustern. Bald wurde der Kup-

- 155 -




Sultan Barqug-Mausoleum (Qubba mit Khanka), nordl. Friedhof

pelbau auch auf Moscheen und andere groBraumige Gebdude tibertra-
gen. Die Kuppelform reagierte auf die Vorstellung, groBere Réume oh-
ne die Vielzahl von Saulen zu iiberwolben, die bei Moscheen tiblich
waren. Auch die Minarette nahmen eine fiir die Mamlukenperiode ty-
pische Gestalt an: Uber quadratischem Sockelgeschoss achteckige und
dariiber mehrere Geschosse runder Turmschifte mit kleinem, kuppelge-
krontem Kiosk in Form von "Tatarenmiitzen" als Abschluss, die prunk-
volleren spiter mit einem séulengestuitzten Aufsatz und langgezogener,
mit einem Halbmond gekronter Zwiebelhaube (s. Foto néchste Seite).

Die Innenausstattung der religiosen Gebdude wies auch in der Maml-
kenperiode keinen Bilderschmuck auf. Dafiir wurden sie umso reicher
polychrom mit Marmor ausgestattet. Koranspriiche und dekorative, ver
schlungene Muster, reliefiert oder als Mosaik, zierten Winde und
Decken. Die aus dem Osten libernommene, Stalaktiten nachempfunde:
ne "Mugarnas"-Ornamentik an den Gewdlbe- und anderen Uberhéngen
vieler mamlukischer Bauten ist eindrucksvolles Beispiel fiir architek(®
nische Einfliisse aus dem Ausland.



fra-
oh-
lich

und
|ge-
ink-
ner,

nlu-
cher
ver-
und
nde-
ngen
kto-

Moscheen, Madra-
sen, Khankas und an-
dere grofe Offentli-
che Gebdude zu er-
richten, setzte hohen
Kapitaleinsatz ~ vor-
aus. AuBBerdem muss-
te fiir Unterhaltung
und kiinftigen Be-
trieb gesorgt und die
Mittelaufbringung
hierfiir langfristig si-
chergestellt werden.
Darin lag die zentrale
Funktion der From-
men Stiftungen; Ka-
pitel I. 2. geht hierauf
ndher ein. Die religi-
ose loste infolgedes-
sen zugleich umfang-
reiche zivile Bautd-
tigkeit aus. Vielen
Einheimischen
brachte sie Geld und
Brot. Die Bautitig-
keit - immer ohne
Stadtplanung! - blieb

*
&

Sultan Barqug-Mausoleum (Minarette mit Khanka)
(nordl. Friedhof)

die ganze Mamlukenperiode hindurch lebhaft, selbst in den Zeiten gro-
Ber wirtschaftlicher Notlage.

2.2. Islamtypische Bauwerke

- Die Moschee: Gebetsstiitte, nur die "Freitagsmoschee" (masdschid
dschami’ oder nur dschami’) fiir die obligatorische Freitagspredigt.

Mannliche Muslime sind verpflichtet, freitags in einer "maschid dschami'" das
ff”’f{gsgebel gemeinschaftlich zu verrichten und die Freitagspredigt ("khutba")
;u héren. Fiir diese ist die Freitagsmoschee an der Richtung Mekka ("qibla”) ge-
egenen Wand mit einer "minbar" ausgestattet, zu der der Prediger ("khatib”)

57




iiber eine gerade, offene Treppe aufsteigt. In die Qibla-Wand sind aufSerdem eine
oder mehrere kunstvoll gestaltete Gebetsnischen ( "mihrab") eingelassen (s. Fo-
10). Spiitestens ab der zweiten Halfte des I5. Jh. weisen bedeutendere Moscheen
gegeniiber der "mihrab" auf Sdulen eine Art Balkon ("dikka") fiir den "mubal-
ligh" auf, der von hier aus Gebetsrufe und Anrufungen des Imam wiederholi.
Vom Herrscher aufgesuchte Freitagsmoscheen enthielten auferdem eine "mag-
sura", eine (aus Sicherheitsgriinden?) abgeschirmte, in Einzelfiillen holz-iiber-
kuppelte Herrscherloge. Vor der Gebetshalle liegt ein Hof ("'sahn") mit dekoratiy
gestalteter, kioskartiger Anlage fiir die rituellen Waschungen, denen sich jeder
Muslim vor dem Gebet zu unterziehen hat. Die Minarette fiir den Gebetsruf wa-

ren bereits erwdhnt.

Die nach Abldsung der schi'itischen Fatimiden in Agypten dominieren-
de sunnitisch-schafi'itische Rechtsschule (s. S. 191 - Exk. Rechtssy-
stem) gestattete nur eine Freitagsmoschee fiir jede Ortschaft. Deshalb

Sultan Hasan (Madrasa-)Moschee, Mihrab (vorn) u. Minbar

hatten Kairo und Fustat zu Beginn der Mamlukenperiode nur je eine:
die auf den Fatimiden-Kalifen al-Hakim zuriickgehende Moschee in der
fatimidischen Altstadt und die 'Amr-Moschee in Fustat. Die Gleichstel
lung der vier islamischen Rechtsschulen fiihrte vom Anfang des 14.1h.
an in Kairo wie in anderen Stidten dazu, dass nun zahlreiche weitere

- 158 -




ne:
der
tel-

ere

Freitagsmoscheen errichtet wurden, viele allerdings weniger gro und
bescheidener gestaltet. Fiir das spitere 14. Jh. wird die Zahl der (Frei-
tags- und anderen) Moscheen in Kairo mit iiber Hundert und fiir An-
fang des 15. Jh. mit 146 angegeben. Noch heute beeindrucken zahlrei-
che Moscheen aus der Mamlukenperiode. Den einfachen Masdschids
wurde allenfalls in Zusammenhang mit anderen Funktionen architekto-
nische Aufmerksamkeit geschenkt.

- Madrasa: Hohere Lehranstalt fiir islamisches Recht, Theologie und
andere Wissenschaften.

Der Lehranstaltstyp Madrasa war im 9. Jh. von den sunnitischen Seldschuken als
Erwiderung auf die Missionsaktivitditen der Schi'iten entwickelt worden. Von den
die seldschukische Tradition fortsetzenden Ayyubiden wurde er fiir Agypten
iibernommen. Die Madrasen sollten Lehrstdtten des Islams sein, insbesondere
des alle Lebensbereiche regelnden Rechts, der Schari'a. Dementsprechend hatten
die Madrasen grundsdtzlich Lehrrdume fiir die vier sunnitischen Rechtsschulen
(s. 8. 191 - Exk. Rechtssystem) vorzuhalten. Oft gab es dariiberhinaus Fazilititen
fiir die ebenfalls gelehrte allgemeine Islamkunde, sozusagen islamische Theolo-
gie. Von Fall zu Fall wurde in einigen Madrasen, universitdtsihnlich, auch ein
mehr oder weniger weites Spektrum anderer Wissenschafien gelehrt, z. B. Ma-
thematik, Astronomie, Medizin, Musik. Aus den Madrasen gingen die 'Ulama
hervor.

In der Architektur stellten die Madrasen einen besonderen Gebdudetyp dar.
Nach aufen eher unauffillig, waren sie ein um einen Binnenhof ein Rechteck bil-
dender Gebdudekomplex. An jeder Seite des Hofes hatte die idealtypische Ma-
drasa fiir eine der vier Rechtsschulen eine erhohte, zum Hof hin offene Bogen-
halle ("iwan", in Ubersetzungen auch Liwan). Der Iwan an der Mekka-Seite war
meist weitrdumiger angelegt, um aufer der Schafi'i-Rechtsschule, der groften,
auch die nicht den Rechtsschulen geltenden Wissenschaften aufnehmen zu kon-
nen und/oder als Moschee zur Verfiigung zu stehen. Die Winkel des Gebdude-
komplexes dienten als Unterkiinfte fiir Lehrpersonal und gelegentlich auch Stu-
denten, Grofe und Aufnahmefiihigkeit der Madrasen wiesen erhebliche Unter-
Schiede auf die vier Rechtsschulen waren nicht in allen Madrasen vertreten.

Den Professoren/Scheichs der grifieren Madrasen standen Assistenten zur Seite.
Die Studenten waren je nach Anzahl in Anfinger, Mittelstufler und Endstufler
eingeteilt. Die Frommen Stiftungen, denen die Madrasen ihre Existenz verdank-
len, kamen fiir das Gehalt der Lehrkrdfte, die Versorgung der Studenten sowie
den laufenden Betrieb der Anstalt auf.

Unsterblich gemacht hat sich Sultan Hasan (1347-51/54-61) durch den als Ma-

- 159 -




Haupteingang

PN
1 2 2
N 1
3
Schule der Hanbaliten 3. ¢ /B3
Yol
D s ) : Schule der Malikiten
Sahn
7 N

Schule der Hanafiten Schule der Schafi'iter

Sideingang \

Grundriss Sultan Hasan-Madrasa-Moschee (Brunner-Traut)
1 Eingang, 2 Vestibil, 3 Korridore, 4 Hof, 5 Wasserstelle, 6 Iwane,
7 Dikka, 8 Minbar, 9 Mihrab, 10 Mausoleum
drasa konzipierten, erstmals mit einer Moschee kombinierten Gebciudekomplex
am. wie der Platz damals hie, "ar-rumayla” zu FiiBen der Zitadelle; vereinfacht
wird das Bauwerk heute nur noch als Moschee bezeichnet. Er enthielt auch Ha-
sans Mausoleum, ein Maristan, eine Koranschule sowie ein Sabil. Etwa hun-
dert Schiiler konnte hier jede Rechtsschule aufnehmen. Um das gewaltigste Ge-
bhéiude der Welt zu errichten, hatte Hasan Architekten und Handwerker aus vielen
Léindern gerufen. 1357 wurde mit dem Bau begonnen, 1360 wurde er eingeweiht
Schon ein Jahr danach stiirzte eines der beiden 80 m hohen Minarette iiber dem
Portal ein, fiel auf die Koranschule und begrub 300 Kinder unter sich. Ein boses

- 160 -



plex
acht
Ha-
hun-
Ge-
jelen
eihl.
dem
N2

Omen: Hasan wurde 33 Tage danach ermordet. Da Hasans Leichnam zundichst
verschollen war, konnte er erst 23 Jahre nach seinem Tode in seinem Mauso-
leum beigesetzt werden.

Danach der in Agypten vor der Mamlukenperiode maBgeblichen schafi-
'itischen Rechtsschule nicht mehr als eine Freitagsmoschee je Ortschaft
zulidssig war, lag der Schwerpunkt der religiosen Bautitigkeit bis in die
ersten Jahrzehnte der Bahri-Zeit hinein auf Madrasen. Die vom Ayyu-
biden-Sultan as-Salih errichtete "Salihiyya" genannte Madrasa, nach
seinem Tode um ein Mausoleum erweitert und aus Verehrung des ihre
Tradition begriindenden Sultans von den Mamluken besonders hoch
eingeschatzt, hatte bereits vier Iwane, aber keinen gemeinsamen Bin-
nenhof. Im 15. Jh. gab es in Kairo zunéchst 73, wenig spater 130, nach
anderen Angaben sogar 140 - 160 Madrasen mit insgesamt etwa 3.000
Studenten; im 14. Jh., vor den Pestepidemien, soll deren Zahl sogar
6.000 betragen haben. Viele kamen von auBerhalb, etliche aus fernen
Léndern. An einigen Madrasen sollen auch Frauen studiert haben, man-
che hatten ihre Kinder bei sich. Mamluken waren dagegen nicht zuge-
lassen. NaturgemaB3 waren Lehrspektrum und -niveau der vielen Ma-
drasen sehr unterschiedlich.

- Turba: Mausoleum

Sakralbau als prdchtige Grabstitte von Sultanen und besonders hoch stehenden
Emiren, vereinzelt auch von Sultansfrauen. Im Innenraum ein Kenotaph (Schein-
Sarkophag oder Grabstein); der oder die Toten ruhen, wenn im Mausoleum, in
einer unterirdischen schmucklosen Gruft. Angehorige lieflen Koranleser am Ke-
notaph durch das Aufsagen von Suren und Gebeten dem Verstorbenen und sei-
nen Angehorigen Allahs Gnade und Segen erflehen.

Zahlreiche Mausoleen aus der Mamlukenperiode sind erhalten. Nach
der Kuppel (qubba, s. oben), die viele zierte, wurden sie mitunter selbst
als Qubba bezeichnet. Indem Schadscharat ad-Durr fiir ihren verstorbe-
nen Mann, Sultan as-Salih, das Mausoleum unmitt_.elbar an as-Salihs
Madrasa anschlieBend errichtete, erdffnete sie die Ubung, Mausoleen
mit anderen religidsen Bauwerken zu verbinden. Oft wurden nun Mau-
soleen in Moscheen, Madrasen oder Khankas integriert, ja deren Er-
richtung wurde nicht selten zum Anlass genommen, zusammen mit ih-
nen ein Mausoleum zu bauen. In der Burdschi-Zeit wurden Mausoleen
zunehmend in den nahe gelegenen Friedhofen angelegt.

- 161 -




Mausoleen des nordl. Friedhofs

- Maristan, sprachlich genauer bimaristan : Krankenhaus zur stationd-
ren und ambulanten Behandlung; auch Siechenheim, Irrenhaus.

Beispielhaft das mit Madrasa und Mausoleum verbundene Maristan Sultan Qa-
lawuns am "bayn al-qasrayn"”. Es enthielt Sprechstunden- und Behandlungsrau-
me, Abteilungen fiir die stationdre Behandlung von Mdnnern und Frauen, ge-
schlossene Abteilungen fiir chronisch und psychisch Kranke sowie Horsdile fir
Studenten. Heute ist das Maristan verfallen.

- Kuttab: Elementarschule ("Koranschule").

In den Kuttabs wurden hauptsdchlich bis 14 Jahre alte Waisen- und andere Jun-
gen unterrichtet, die keinen Privatunterricht in der Stadt besuchen konnten. Im
Wesentlichen kam es darauf an, den Koran auswendig zu lernen, doch wurde
auch Lesen, Schreiben und Rechnen gelehrt. Stiftungen iibernahmen das Gehal

der Lehrkrdfte sowie Verpflegung und Kleidung der Schiiler.

Meist waren die Kuttabs wenig aufféllig mit einer Moschee oder einef
Madrasa verbunden. Zur StraBe hin offene Fenster sollten Passanten d¢
eingepaukten Koranzitate zu Gehor bringen. Oft war an der AuBenseift
der Kuttabs eine offentliche Trinkwasseranlage (sabil) angebracht. Dé




na-

Jun-
Im
irde
hall

>iner
n die
seite
. Da

grundsétzlich mit anderen Gebéuden kombiniert und architektonisch
unbedeutend, werden Kuttabs in der einschlégigen Literatur vernachlis-

sigt.

2. 3. Sufi-Institutionen

Die fortschreitende, nach anfinglichem Z&gern von Sultanen und ho-
hen Emiren geforderte mystische Bewegung des Islams, des Sufitums
(es wird in Kap. I. 3. ausfiihrlich behandelt), hatte die Errichtung zahl-
reicher sufi-spezifischer Bauwerke zur Folge. Sie waren meist architek-
tonisch weniger prominent und sind in Reinform kaum noch erhalten.

- Khanka: Sufi-Konvent.

Die Khankas waren Sammelpunkte, in denen mehrere Sufi-Scheichs
Anhénger um sich scharten, um sie in der islamischen Mystik zu unter-
weisen, wie sie sie verstanden, und die damit verbundenen Riten zu
vollziehen. Viele Sufis lebten nur voriibergehend in Khankas, die dane-
ben Durchreisenden, insbesondere Pilgern als Herberge dienten. Des-
halb und wegen ihrer speziellen, sufi-typischen Hausregeln konnen sie
nicht mit christlichen Kldstern verglichen werden und ist die Bezeich-
nung der Khankas als "Konvent" der hdufig anzutreffenden als "Klo-
ster" vorzuziehen,

Die oft mehrstickigen Gebdude enthielten Schlafirakte mit Einzelzellen oder Sd-
len fiir bis zu hundert Sufis sowie Wohnungen fiir die Scheichs und ihre Familien.
Auch Kiiche und Hammam, Anlagen fiir die rituellen Waschungen, Brunnen im
Hof und eine Zisterne gehorten zur Ausstattung. Nicht selten ergdnzte ein Fried-
hof auferhalb der Stadt die Anlage. Fiir die Freitagspredigt waren Khankas
nicht vorgesehen; Minarette enthielten sie deshalb grundsdtzlich nur, wenn sie

mit einer Freitagsmoschee kombiniert waren..

Die erste Khanka in Agypten, nach dem Vorgingergebdude sa'id as-
su'ada’ genannt, wurde bereits 1173 von Sultan Salah ad-Din am bayn
al-qasrayn errichtet und bald um ein Hammam nahebei ergédnzt. Unter
den den Sufis zunehmend wohlgesonnenen Mamlukensultanen wurden
mehr und mehr Khankas errichtet. Die sa'id as-su'ada’ galt jedoch wei-
terhin als die prominenteste Sufi-Stitte, wie die Ernennung ihres Vor-
stehers zum GroBscheich (s. S. 214f.) belegt.

Bis zu 400 Sufis und - je nach GroBe und Organisation - eine entspre-

- 163 -




chende Anzahl Scheichs und zahlreiches Personal lebten in den grofe-
ren Khankas. Etwa 50 (nach anderen Angaben, wohl wegen engerer
Definition nur sieben) Khankas wurden im 14. Jh. in Kairo und in sei-
ner umliegenden Wiiste gezéhlt; Mitte des 15. Jh. waren es 22. Ob sie
alle echte Khankas waren, wird allerdings bezweifelt; einige waren
wohl nur Pilger- oder Sufi-Herbergen. Bei vielen Khankas trat ihr spe-
sifischer Charakter zuriick, weil sie sich mit den Jahren in Richtung
Madrasa entwickelten oder mit Freitagsmoscheen kombiniert wurden -
mit den sich daraus ergebenden Folgen fiir die architektonische Gestal-
tung. Sehenswert ist noch heute die 1306-10 und damit erste von Mam-
luken in Kairo erbaute Khanka (mit Madrasa, Moschee und Mauso-
leum) des Regenten und spéteren Sultans Baybars II. (1298-1309) in
Kairos Altstadt sowie die Khanka (mit Moschee und Mausoleum) fiir
Sultan Barquq (s. Fotos S. 156 u. 157), von seinem Sohn Sultan Fa-
radsch (1399-1405/1405-12) errichtet.

- Zawiya: Gebetsstitte

Eigentlich Gebetswinkel (von arab. zawa = sich in einen Winkel zuriickziehen).
Hier versammelte ein einzelner Sufi-Scheich Anhdnger zu Gebeten, Verrichtung
der Sufi-Riten und Belehrung und um sie in kleinerem Rahmen personlich anzu-
sprechen und einzuweisen. In Agypten befanden sich die Zawiyas zundchst in

Moscheen.

In der Mamlukenperiode waren die Zawiyas, sofern nicht schlichte Ge-
betswinkel, schmucklose Gebdude, in denen ein Sufi-Scheich wohnte
und Anhéinger um sich versammelte. Sultan Baybars richtete dem ihm
nahestehenden Scheich al-Hadir auBer in Kairo auch in syrischen Stid-
ten Zawiyas ein und und verband damit namhafte Zuwendungen. Ab
dem 14. Jh. wurden die Zawiyas groBer. Sie bestanden nun aus einer
Halle mit Gebetsnische, Scheichwohnung, Kiiche, Anlage fiir die rituel-
len Waschungen, Brunnen, Zisterne und gelegentlich sogar Getreide-
miihle. Einige Zawiyas hatten eine Kuppel. Nach dem Tode ihres
Scheichs ging die Zawiya auf den aus den Reihen seines Ordens be-
stimmten Nachfolger, oft einen Sohn, iiber, andernfalls wurde sie auf-
gegeben und verfiel. Besonders verehrte Scheichs wurden in ihrer Za-
wiya beigesetzt; sie wurde dadurch zu einer Pilgerstitte.

Der wesentliche Unterschied zwischen (groBerer) Zawiya und Khanka




ir

).
vng

~

Je-
nte
hm
4d-

iner
uel-
ide-
hres

be-
auf-

nka

lag darin, dass die Zawiyas bescheidener angelegt, weniger als Unter-
kunft fiir Anhé@nger ausgerichtet und nur auf einen einzigen Scheich mit
seinem Orden fixiert waren. Oft galten ihre Orden als nicht sunna-kon-
form oder ihre Riten exzentrisch. Das war nur moglich, weil ihnen die
Behorden hier kaum Beachtung schenkten. - Zu Anfang des 14. Jh. soll
es in Kairo 26, spéter 35 Zawiyas gegeben haben und bis Ende des 15.
Jh. ihre Zahl auf beachtliche 225 gestiegen sein. Allerdings deutet vie-
les darauf hin, dass mangels klarer Unterscheidung einige Zawiyas ei-
gentlich Khankas, andere nur einfache Gebetsstitten waren. Als eigen-
stindiger Gebéudetyp sind Zawiyas nicht erhalten, sondern in anderen
Typen religioser Gebaude aufgegangen,.

- Ribat: Hospiz.

Urspriinglich nannte man so in exponierten Grenzregionen gelegene
Truppenstiitzpunkte; in der Ayyubidenzeit waren Ribats schlichtere Su-
fi-Heime (auch fiir Frauen) in den Stddten.

Unter den Mamluken entwickelten sich Ribats zu Heimen, die - auBler
Sufis - Alte und Arme beiderlei Geschlechts sowie Militdrveteranen
aufnahmen. Die Ribats waren unscheinbare Gebdude und oft baulich
mit anderen religiosen Geb#uden verbunden. Auch die Ribats verdank-
ten ihre Finanzierung Frommen Stiftungen. Anfang des 14. Jh. soll es
in Kairo zwdlf Ribats gegeben haben. Aus der Mamlukenperiode sind
Ribats nicht mehr erhalten.

Alle religiosen Gebiudetypen, von der Moschee bis zum
Ribat, wurden im Laufe der Zeit mehr und mehr kombi-
niert. Dass Sultan Hasan erstmals eine Madrasa mit einer Freitagsmo-
schee verband, wurde bereits erwihnt. Madrasa und Khanka gingen als
Gebaudetyp im Laufe der Zeit ginzlich ineinander iiber; auf Wohnein-
heiten wurde nun bei Madrasen verzichtet. Abgesehen von einigen Mo-
scheen sind die noch erhaltenen religiosen Gebdude deshalb oft nur
noch schwer einem bestimmten Typus zuzuordnen. Prignantes Beispiel
das den Namen Qalawuns tragende Madrasa-Maristan-Mausoleum.

2.4. Profanbauten

An Profanbauten des &ffentlichen Interesses sind wegen ihrer Prakti-
schen Bedeutung zuerst die Kanalbriicken zu nennen. Sie waren im Zu-

- 165 -




sammenhang mit der Anbindung Kairos an den Nil iiber den alten Ka-
nal und nach Anlage des neuen (Nasiri-)Kanals iiber diesen vermehrt
notwendig. - Sodann zihlen hierzu die ffentlichen Badeanstalten (sg.
hammam). Hammame waren/sind Dampfbider, die zeitlich gestaffelt
von Mannern und Frauen (mit Kindern) den Regeln des Islams folgend
regelmiBig aufgesucht werden sollen. Anfang des 15. Jh. soll es in Kai-
ro 58 Hammame gegeben haben. Fiir den Besuch der hinsichtlich des
Komforts unterschiedlich ausgestatteten Hammame war in der Regel
ein Preis zu zahlen, durch den iiber die Kostendeckung hinaus die be-
treibenden Frommen Stiftungen einen Beitrag zur Finanzierung ihrer
anderen Aufgaben erhoben. Als Gebiudetyp sind Hammame der Mam-
lukenperiode nicht hervorgetreten. - Anders die zahlreichen und unent-
behrlichen Trinkwasserstellen (sg. sabil); sie wurden oben in Zusam-
menhang mit der Wasserversorgung angesprochen (S. 152f.). Die heute
noch in der Fatimidenstadt anzutreffenden, architektonisch auffallenden
Sabils stammen aus Zeiten nach der Mamlukenperiode.

Privaten Zwecken dienten die zahlreichen Khane und Wakalas. Beide
Gebaudetypen waren fir das mittelalterliche Handelswesen der islami-
schen Welt charakteristisch. Auch sie gehdrten in der Regel Frommen
Stiftungen. In Kairo nahmen einige Wakalas und Khane je nach Lage
im Zentrum gewaltige Dimensionen an. Sie hatten bis zu sechs, wenn
nicht sogar sieben Stockwerke mit Hunderten von Riumen bzw. Laden;
ganze Straflenziige konnten die gewaltigen Gebéudekomplexe einneh-
men. Etwa hundert dieser Geschiftshduser unterschiedlicher Groe soll
es in der Burdschi-Zeit in Kairo gegeben haben.

Khane wie Wakalas waren mit nur einem Eingang um einen vierecki-
gen Innenhof mit Brunnen angelegt und an allen vier Seiten von Stra-
Ben oder Gassen umgeben. Der Unterschied der Funktion der beiden
Gebaudetypen ist von der aktuellen Erscheinungsform her kaum zu de-
finieren. Die Khane entsprachen, den lokalen Verhiltnissen angepasst
mehr den im Mittelmeerraum - vom Maghreb bis zur Nilmiindung - als
Funduq bezeichneten Gebduden (s. S. 50) sowie den Karawansereien
:m Hinterland und dienten in erster Linie der eher kurzfristigen Unter-
kunft von Handelsreisenden mit ihren Reit- bzw. Lasttieren und Waren:
Ebenerdig waren deshalb Stallungen fiir Pferde, Kamele und Esel sowit
Zwischenlager fiir Handelswaren und im Obergeschoss Ridume fiir die

- 166 -




Ite
en

ide

1en
Age
e
en;
eh-
soll

cki-
tra-
den

de-
asst,
- als
eien
nter-
yren.
YWie
r die

Reisenden vorgesehen. Die Wakalas, heute auch Okellen genannt, wa-
ren dagegen als Niederlassungen der heimischen Wirtschaft konzipiert.
Im Erdgeschoss und im ersten Obergeschoss gab es Werkstitten und
Biiros, aber auch Liden, dariiber Wohnungen.

Mehr und mehr wurden Khane wie Wakalas durch weitere Etagen fiir
Mietwohnungen aufgestockt. In den besseren, also solchen, die giinsti-
ger gelegen waren, weniger Etagen und groBere Wohnungen aufwiesen,
wohnten Geschiftsleute, sonst mittelstindische Familien. Auf dem fla-
chen Dach genossen die Bewohner die kiihlere Nacht. Vor allem Waka-
las entwickelten sich spater mehr und mehr zu Mietskasernen, in denen
drmere Familien, oft Landfliichtlinge oder Einwanderer, dicht gedringt
hausten. Feuerstellen zum Kochen hatten die Wohnungen nicht; man
versorgte sich auf den Mérkten - eine Erkldrung fiir das groBe Interesse
an Volksfesten.

Als gewerbliche Anlagen sind des Weiteren die zahlreichen Miirkte
(sg. sug) sowie die Markt- und Lagerhallen (sg. gaysarivya) zu nen-
nen, auf bzw. in denen Waren und handwerkliche Leistungen angebo-
ten wurden. Anders als in anderen Stddten der arabischen Welt befan-
den sich in Kairo die meisten Suqs offen langs der groBeren Straen,
insbesondere der Nord-Siid-Durchgangsstrae. Sie waren grundsétzlich
nach Warengruppen bzw. Gewerbezweigen gegliedert. Wer einen
Marktstand hatte, musste dem Grundeigentiimer - meist der Staat, selte-
ner eine Fromme Stiftung - eine Standmiete zahlen. Von 48 Suqs ent-
lang der HauptstraBe und 87 insgesamt in Kairo ist fiir die Mamluken-
periode die Rede.

Zu alledem kamen naturgemiB private Bauten, fiir die allerdings im
Zentrum nur wenig Grundstiicke zur Verfiigung standen. Eindrucksvoll
die Paldste, Villen und Wohnanlagen von Emiren, anderen hohen Be-
amten und Notablen, die sich zwischen die religiésen und profanen 6f-
fentlichen Gebéude dringten. Abgesehen davon hatte Kairo selbstver-
stindlich eine Vielzahl einfacherer Wohnhéuser unterschiedlichster
Art. Sie lagen in einem der Stadtviertel (s. Kap. G. 4.) oder an der Peri-
pherie. Wer nicht zur Oberschicht gehdrte, wohnte in schlichtem eige-
nen Haus. Diese Wohnhéuser trugen dem fiir Araber typischen Wun-
sche nach Abschottung der Privatsphdre Rechnung. Mabel in den Woh-
nungen gab es kaum, denn Holz war Mangelware und teuer. Der Boden

- 167 -




wurde mit Teppichen bedeckt, auf denen man auch schlief. Gegessen
wurde, iibrigens unterschiedslos von allen Schichten, auf dem Boden
sitzend mit den Fingern, obwohl Messer und Gabel bekannt waren.

Am Stadtrand, am FuBe des Mogqattamplateaus, lagen die beiden alten
Hauptfriedhdfe (sg. "qarafa”), heute der norddstlich der Zitadelle gele-
gene irrefithrend "Kalifenfriedhof" und der siidlich der Zitadelle gele-
gene "Mamlukenfriedhof" genannt. Auf beiden Friedhofen findet man
auBer einfachen Grédbern zahlreiche Mausoleen, viele davon aus der
Mamlukenperiode (s. Foto S. 162); z. T. sind sie mit Moscheen, Khan-
kas und anderen religiosen Anlagen verbunden. Oft enthalten die Mau-
soleen Wohnanlagen, die damals fiir Koranleser oder "Hausmeister" be-
stimmt waren. Heute sind diese Friedhofe, ohne an das 6ffentliche Ver-
kehrsnetz angeschlossen zu sein, von Unterschichten eng besiedelt.

3. Die Bevolkerung

3. 1. Thre Herkunft

Was die Herkunft der Agypter der Mamlukenperiode anlangt - auf die
Verinderungen danach kann hier nicht eingegangen werden -, ging die
Stammbevolkerung, also die Landbevolkerung und der iiberwiegende
Teil der Stadtbevélkerung naturgemaB auf das pharaonische Agypten
zuriick. In diesem Zusammenhang die Stammbevdlkerung Agyptens als
"Hamiten" den "Semiten", insbesondere also den Juden und den Ara-
bern des Vorderen Orients gegeniiberzustellen, verbietet sich schon
deshalb, weil die Definition dieser Begriffe gerade in Bezug auf Agyp-
ten zu vage ist. Schon zur Pharaonenzeit kamen immer wieder Fremde
- Hyksos, Perser, Athiopier, Libyer - als Eroberer in das Land ; sie wur-
den gezwungen, das Land wieder zu verlassen. Die sehr wenigen, di¢
blieben, assimilierten sich und hinterliefen keine spiter noch erkennb
ren Spuren. Eher konnten Einfliisse der Griechen auf die Zusammenset
zung der Bevdlkerung vermutet werden, denn nach der Eroberung
Agyptens durch Alexander d. Gr. stellten sie, zumal im Delta mit seinef
neuen Weltstadt Alexandria, fiir nahezu ein Jahrtausend die Ober
schicht. Auch von ihnen verlieBen jedoch die meisten das Land, nach-
dem es in den Jahren 639-42 fiir den Islam erobert worden war, oder
gingen in der einheimischen Bevolkerung auf (s. S. 216f.).




er

die
die
1de
ten
als
\ra-
hon
yp-
nde
yur-
die
1ba-
set-
ung
iner
ber-
ach-
oder

Die Islamisierung Agyptens brachte dann in der Tat einen fundamenta-
len, kulturellen Umbruch. Die Muslime aus Arabien, die neue herr-
schende Klasse, fiihrten mit ihrer arabisch geprigten Religion die von
ihr vorgegebenen islamischen Sitten und Gebrauche ein und setzten die
arabische Sprache durch. Das mag zumindest fiir die Zeit bis zum Un-
tergang des Mamlukerlreiches zu der Fehleinschdtzung einer auch eth-
nischen Arabisierung Agyptens verleiten. Indes, wie schon im Hinblick
auf die frithe islamische Armee ausgefiihrt, stand der enormen Ausdeh-
nung des Islams bis zum Atlantik im Westen und dem Hindukusch im
Osten nur ein bescheidenes arabisches Menschenpotenzial zur Verfii-
gung. Die Araber, die mit der Islamisierung Agyptens oder in den Fol-
gejahren nach Agypten kamen, konnten deshalb der Kopfzahl nach
nicht mehr als eine Minderheit sein. Nach dem Untergang des Abbasi-
denreiches und dem Aufstieg Kairos zum geistigen Zentrum des Islams
kamen Araber aus den von den Mongolen eroberten Gebieten: "Kultur-
triger" (s. 126.), Sufis (s. S. 212f.), aber auch Wirtschafts- und Kultur-
flichtlinge sowie Asylsuchende. Die Familien kamen mit ihnen oder
folgten nach. Insgesamt blieb die Anzahl all dieser Einwanderer jedoch
so, dass hieraus kein gravierender Einfluss auf die ethnische Zusam-
mensetzung der Bevilkerung abgeleitet werden kann. Von einer Arabi-
sierung der Bevolkerung Kairos in ethnischem Sinne kann bis zum En-
de der Mamlukenperiode demnach Alles in Allem nicht die Rede sein.
Es war der Zuzug von Agyptern aus dem niheren und weiterem Um-
land, der das Bevolkerungswachstum der dgyptischen Stédte, insbeson-
dere Kairos néhrte.

Noch heute hért man, die Kopten der dgyptischen Bevolkerung seien
die eigentlichen Nachfahren der Altigypter. Indiz hierfiir ist in der Tat,
dass noch in der Bahri-Zeit die Alltagssprache der zahlreichen Kopten
das Koptische war, das im Altigyptischen wurzelt (die Schrift war in-
zwischen weitgehend hellenisiert). Koptisch gilt als Synonym fur
Agyptisch. Zudem: die Zahl der Griechen, die zu den Kopten konver-
tierten, konnte nur minimal sein, da die allermeisten in das Byzantini-
sche Reich gingen, und Apostaten des Islams kénnen unter den Kopten
nicht angenommen werden, weil Todesstrafe den Ubertritt verhinc.ierIe.
Andererseits: Wegen der bald nach der islamischen Eroberung einset-
zenden zahlreichen Ubertritte der Stammbevélkerung zum Islam waren

- 169 -




entsprechend viele muslimische Agypter alt-dgyptischer Abstammung,

Von Juden, in Agypten im Wesentlichen aus vorislamischer Zeit, wird
nur wenig berichtet. Uber ihre Anzahl liegen keine aussagefdhigen An-
gaben vor; da sie - anders als die Kopten - nicht aus dem Land stamm-
ten, ist sie eher als gering anzusetzen. Die meisten von ihnen lebten in
den Kiistenstidten des Mittelmeers, insbesondere Alexandria (s. S. 50).
[m Zusammenhang mit der Reconquista Spaniens im 15. Jh. flohen vie-
le Juden, sog. Sephardim, nach Agypten. Thre "westliche" Kultur fiihrte
zu Zwistigkeiten mit ihren eingesessenen Glaubensbriidern. Als politi-

scher Faktor sind die Juden in der Mamlukenperiode nicht hervorgetre-
ten.

Die Einwanderung anderer als arabischer Ethnien blieb damals margi-
nal. Als die Fatimiden im 10. Jh. vom Maghreb her Agypten erobert
hatten, brachten sie zahlreiche Berber mit sich; schon Sultan Salah ad-
Din sorgte dafiir, dass kaum welche blieben. Mit den tiirkisch/mongo-
lisch/tscherkessischen Mamluken und ihrem Anhang als Bevolkerungs-
gruppen in Kairo befasst sich Abschnitt 5 unten; hier ist lediglich fest-
zuhalten, dass ihr Einfluss auf die Zusammensetzung der Bevolkerung
vernachlissigt werden kann, weil ihre Anzahl und ihre Regenerations-
rate sehr gering waren; der Kinderreichtum einiger Sultane war unty-
pisch. Die unter den Ayyubiden in groferer Zahl in den #gyptischen
Herrschaftsbereich gelangten kurdischen Krieger (s. S. 29f.) waren sel-
nerzeit in Syrien und Paldstina angesiedelt worden, die wenigen ande-
ren traten in Agypten nicht hervor. Anders die von den Sultanen Bay-
bars und Kitbugha aufgenommenen Mongolen, doch verliert sich auch
von ihnen bald jede Spur. Nicht-Muslimen waren Handel und Gewerbe
nur in den Mittelmeerhafenstiddten erlaubt, sie durften nicht in das Lan-
desinnere; auch aus dieser Richtung ist deshalb kein fremder Einfluss
auf die Zusammensetzung der Bevolkerung anzunehmen. - In diesem
Zusammenhang diirfen allerdings die aus dem mittleren Afrika stam-
menden Zivilsklaven nicht aufier Betracht bleiben; ihre Freilassung Wil
nicht selten und damit der Weg zur Integration in die Stammbevolke:
rung geebnet (s. S. 173). Zahlenangaben hierzu liegen allerdings nicht

VOr.

Innerhalb der (kleinen) auslindischen Bevolkerungsgruppen lebten di¢
heimischen Sitten weiter. Sie behielten ihr auBeres Erscheinungsblld

420~




gl'
ert
ad-
20-
gs-
st
Ing
ns-
1ity-
hen
sel-
\de-
Jay-
uch
orbe
an-
Tuss
Sem
fam-

ylke-
icht

 die
shild

(Frisur, Kleidung) bei, das mitunter auf die anderen ausstrahlte. So
iirernahm die Aristokratie zeitweise mongolische Kleidermoden. Mit
dem zunehmenden Einfluss der Tscherkessen kam das Tragen von Pel-
zen auf; sie wurden auf dem fiir den Sklaventransport genutzten See-
weg iiber das Schwarze Meer importiert (und sollen zur Ubertragung
der Pest beigetragen haben). Fiir die Nachfahren der qiptschakischen
und mongolischen Reitervilker blieb Pferdefleisch beliebtes Nahrungs-
mittel. Es dauerte indessen allenfalls zwei, drei Generationen, dann gin-
gen diese Einwanderer in der Bevélkerung auf. Dass sich aus der unter-
schiedlichen Abstammung der Einwohner Kairos in der Mamlukenpe-
riode soziale Spannungen oder gar (Rassen-)Diskriminierungen mit
Storungen des Zusammenlebens ergeben hitten, wird nirgends erwihnt
und hétte nicht damaliger Einstellung entsprochen. Auf einem anderen
Blatt steht die soziale Distanz der Mamluken zur einheimischen Bevél-
kerung (s. unten Abschn. 5).

3.2. Die Einwohner

Uber die Zahl der Einwohner Agyptens in der Mamlukenperiode, ins-
besondere Kairos, liegen keine verldsslichen Angaben vor. Von den
zeitgendssischen dgyptischen Historikern genannte Zahlen beruhen auf
Hochrechnungen, die von der Anzahl der Toten bestimmter Pestepide-
mien und der damals geschétzten Sterbequote ausgehen. Da schon die
Sterbequoten - die Angaben reichen fiir einzelne Epidemien bis zu ei-
nem oder gar zwei Dritteln - sehr dubios sind, kénnen die daraus abge-
leiteten Zahlen erst recht nicht aussagefiihig sein. Plausibler erscheinen
neuere, auf andere zeitgendssische Daten gestiitzte Schitzungen, wo-
nach Agypten (ohne den Vorderen Orient) in der ersten Hilfte des 14.
Jh., also vor den Pestepidemien, etwa 4,5 bis 5 Mio Einwohner gehabt
habe. Die fiir Kairo genannten Zahlen sind allerdings widerspriichlich;
von zwischen 600.000 und 450.000 wird gesprochen, doch wird auch
¢ine Zahl von nur 250.000 Einwohnern genannt. Nach dem Auftreten
der Pest ging die Einwohnerzahl deutlich zuriick. Nach neueren Schit-
zungen soll Kairo um 1420 nur noch zwischen 150.000 und 200.000
Einwohner gezihlt haben; bis Mitte des 16. Jh. soll ihre Zahl auf
385.000 angestiegen sein. Fiir Ende des 18. Jh., also viel spiter, wird
die Einwohnerzahl Agyptens mit 2,5 Mio. angegeben, davon lebten 2,1
Mio auf dem Lande, 210.000 in Kairo und 150.000 in den anderen

-171-




Stadten.

In der Literatur erwidhnt wird iibrigens auch eine Auswanderung von
Angehorigen der dgyptischen Aristokratie wihrend der Mamlukenpe-
riode; sie beschrinkte sich jedoch auf das Herrschaftsgebiet der Ilkhan-
Mongolen, solange deren Herrschaft andauerte, und blieb auf Einzelfil-

le beschrinkt.

Zahlreiche zeitgendssische Wissenschaftler haben mit abweichenden
Ergebnissen versucht, die Sozialstruktur der Stadtbevolkerung im Kai-
ro der Mamlukenperiode zu schematisieren. Hier sollen fiinf Schichten

genannt werden:

als Oberschicht die Mamluken und die nicht-mamlukischen hohen
Staatsbeamten. Bei den Mamluken lag zwischen den hochrangigen,
wohlhabenden Emiren einerseits und den anderen Emiren sowie den
einfachen Mamluken andererseits eine Kluft, die haufig zu sozialen

Spannungen flihrte;

- die Notablen: Agypter, deren soziale Stellung sich nicht vom Sul-
tan, sondern aus ihrer beruflichen Position ableitete, also "Ulama,
bedeutendere Kaufleute, insbesondere die Karimi (s. unten Abschn.
6. 2.), und andere Wohlhabende;

- als Mittelschicht die vielen Handel- und Gewerbetreibenden, soweit
nicht Notable, sowie die unselbstindig regelméBig Beschiftigten,
die nicht der Unterschicht zugerechnet wurden. Innerhalb dieser
Schicht gab es Abstufungen;

- der Unterschicht: einerseits die Handler gering angesehener Waren,
2. B. alkoholischer Getrinke und Edelmetall (!), sowie die Hand-
werker gering geschitzter Sparten, z. B. Weber, Schuhmacher; auch
Gelegenheitsarbeiter, Dienstboten, Nachtwichter, Wassertrager;

- Schlusslicht bildeten die Masse der Armen und das "Lumpenprole-
tariat", das sich politisch hin und wieder nachhaltig zu Wort melde-_
te oder von der Oberschicht instrumentalisiert wurde, sowie die Kr-

minellen.

Die einzelnen Schichten waren insofern durchléssig, als Aufstieg oder
Abstieg von einer in eine andere moglich war - mit der Einschrankung

17




il-

en
al-
en

len
N

n.

eit

en,

wch

le-
de-
Kri-

oder
ung,

dass niemand aus einer anderen Schicht in die Mamlukenschicht auf-
steigen konnte. Die sich fiir die Mamluken-Nachkommen ergebenden
Probleme sind in Bezug auf die aulad an-nas bereits mehrfach ange-
sprochen worden (s. auch S. 176ff.); als soziale Schicht wurden sie und
ihre Familienangehdrigen, wohl auch wegen ihrer verhéltnismaBig ge-
ringen Anzahl, nicht angesehen. - AuBlerhalb der aufgezeigten Schich-
tung kam den Nachkommen der Familie des Propheten eine privilegier-
te Position zu (s. S. 190).

Die soziale Stellung eines jeden Einwohners kam in der Kleidung zum
Ausdruck. Entsprechend variierten fein abgestuft insbesondere bei der
Oberschicht die Turbane in Material, Gré8e, Form und Akzessoirs. Je
nach Position variierte auch die Robe genau abgestuft in Rockldnge und
Armelweite. Zeitweise wurde um die Armelweite eine Art Glaubens-
krieg gefiihrt und Sultane sahen sich zu einschlégigen, streng strafbe-
wehrten Regelungen veranlasst.

Die zahlreichen Sklaven und Sklavinnen werden im Zusammenhang
mit der soziologischen Klassifizierung nicht erwdhnt. Sie lebten bei ih-
ren Herren. IThm schuldeten sie absoluten Gehorsam, waren aber "Per-
son", wenn auch nicht juristisch und mit geringeren Rechten als die
Freien. Der Schari'a folgend sollten sie "menschlich”" behandelt werden.
Freilassungen, vom Islam als gute Tat beurteilt, waren nicht selten, bei
Sklavinnen, die ihrem Herrn Kinder geboren hatten, sogar haufig.

Der lebhafte Sklavenhandel brachte Sklaven aus aller Herren Lénder
nach Agypten. Anders als fiir die Mamluken gab es keine Herkunftsbe-
schrinkungen. Alle Biirger, die es sich leisten konnten, hielten Sklaven
- vom Sultan, seinen Angehérigen (s. Kap. F. 4. - Harem), den Emiren
und Notablen, die je nach Vermogen Harems nach dem Muster der Sul-
tansharems unterhielten, bis zur Mittelschicht und in die Unterschicht
hinein. Die Sklaven in den Stidten dienten vor allem als Hauspersonal
oder als Hilfskrifte der Handwerker und - seltener - im Handel. Einigen
Tiichtigen gelang es, in vertrauensvolle Positionen aufzusteigen bis hin
zur Vertretung ihres Chefs, bei groBen Handelshdusern konnte dies mit
Auslandsreisen verbunden sein. In der Landwirtschaft stellten die Skla-
ven unentbehrliche Arbeitskrifte; das Phinomen der Massenarbeit auf
den Feldern, das im 9. Jh. in Untermesopotamien zu einem bedrohli-
chen Aufstand gefiihrt hatte, gab es in Agypten aber nicht. Die Weisun-

18-




gen der Schari'a tiber die Behandlung der Sklaven scheinen ihnen allge-
mein ausreichenden Schutz geboten zu haben.

Die Frauen der Agypter, welchen Standes auch immer, lebten, wie im
Islam iiblich, zu Hause bei ihrer Familie. Sie verlieBen es, abgesehen
vom Wasserholen und dem téglichen Einkauf im nahen Suq, nur aus
besonderem Anlass, z. B. um an Familienfesten teilzunehmen oder um
zum Friedhof zu gehen oder um sich im Hammam zu waschen oder
(nur gelegentlich) um nahe wohnende Verwandte oder Freundinnen zu
besuchen. Oder, selten genug, um einer der Frauen offen stehenden Té-
tigkeiten im sozialen, intellektuellen und religidsen Leben nachzugehen
('Abd ar-Raziq, s. Literaturverzeichnis, listet 25 Frauenberufe auf). So
fand man unter ihnen keineswegs nur Ammen, Hebammen und Ehever-
mittlerinnen, sondern auch Lehrerinnen, Dichterinnen, Gelehrte und so-
gar Scheichs (von Ribats/Hospizen, s. S. 165.). Die Mirkte, Hammame
und, besonders in der Nacht von Donnerstag auf Freitag, die Friedhofe
(die natiirlich auch von Ménnern aufgesucht wurden) waren beliebte
Treffpunkte (und boten Gelegenheit, Ehen anzubahnen). Bei den zahl-
reichen, oft als ausschweifend charakterisierten 6ffentlichen Festen (z.
B. 'id al-fitr = Ramadan-Fastenbrechen, 'id al-adha = Opferfest und
maulid = Geburtstag des Propheten oder "Heiliger", s. auBerdem Exk.
Nilfeste S. 218) wurden die Restriktionen weniger beachtet. Dass Frau-
en zu Gebetszeiten die Moschee aufsuchten, war nicht vorgesehen. -
AuBerhalb ihres Hauses waren die Frauen stets verschleiert, mit
schwarzem Netztuch iiber dem Gesicht mit oder ohne Augenausschnitt
oder mit schwarzem oder weiem Tuch bis Augenhdhe.

4. Die Stadtviertel

Von Alters her wohnten in der Stadt die Bevolkerungsgruppen in be-
stimmten engen Bereichen zusammen. Innerhalb, aber auch jenseits der
Stadtmauern entwickelten sich, wie in den anderen wachsenden agypti
schen Stidten, inseldhnlich nachbarschaftliche, solidarisierende Stadt-
viertel (arab. sg. hara). Anfang des 15. Jh. hatte Kairo deren 37, nach
anderen Angaben 53 oder sogar 71. AuBierdem gab es eine Anzahl klei-
nerer Einheiten, z. B. StraBenziige, Alleen. Jedes Stadtviertel bewohn-
ten 200 - 400 Familien. Die Stadtviertel lagen iiber ganz Kairo ver-
streut, belegten aber nur einen Teil des stadtischen Wohngebiets. Si¢
bestanden aus einem Netz von Sackgassen, die untereinander verbun-

-174 -



en
us
m
ler
Zu

en
So
er-
50-
me
Hfe
bte

den waren. Das enge Zusammenleben trug dem Wunsch nach nahem
Kontakt und zugleich dem islamtypischen Bediirfnis nach Abschir-
mung gegeniiber der Offentlichkeit Rechnung.

Die Zusammensetzung der Bewohner der einzelnen Stadtviertel war
entwicklungsbedingt. Die Bewohner gehérten der Mittelschicht, z. T.
aber auch der Unterschicht an. Religion, Volkszugehérigkeit oder Ge-
werbe, bei den der Zahl nach groBeren Identitéten regionale oder ortli-
che Herkunft, Anhédngerschaft einer bestimmten Rechtsschule oder
(weitldufige) Verwandtschaft beeinflussten die Zusammensetzung. Spe-
zielle Viertel fiir Mamluken werden nicht erwihnt, kamen fiir sie als
Oberklasse auch nicht in Betracht; wo ihre Folgegenerationen lebten,
hing primér von den individuellen Lebensverhéltnissen sowie der kultu-
rellen Orientierung ab. Da sich ihre Integration sehr langsam vollzog,
ist davon auszugehen, dass auch von ihnen der natiirlichen Neigung
Rechnung getragen wurde, beieinander zu wohnen.

Was die Christen anlangt, so gibt es noch heute innerhalb der fatimidi-
schen Stadtmauern Uberreste eines Viertels namens harat ar-rum (By-
zanz-Viertel), das auf das 3./4. Jh. zuriickgeht. Dem Alter entsprechend
liegen die Reste seiner kleinen Kirche heute tief unter dem StraBennive-
au. Sonst werden in der Literatur Christenviertel fiir Kairo nicht aus-
driicklich identifiziert. Schon im Hinblick auf die immer wieder ausbre-
chenden Pogrome und das daraus resultierende Schutzbediirfnis ist je-
doch anzunehmen, dass sie es vorzogen, in eigenen Vierteln zu woh-
nen. "Alt-Kairo" (masr al-qadima, zuvor Babylon/Fustat), in das 1260
der Patriarch seine Residenz verlegte und das noch heute hauptsichlich
von Kopten bewohnt wird, war mit seinen z. T. vor der Fatimidenzeit
erbauten alten Kirchen typisches Christenviertel.

Judenviertel werden in der Literatur ebenfalls nicht ausdriicklich ge-
nannt, sind aber aus den gleichen Griinden anzunehmen. "Ghettos" gab
es jedoch offenbar nicht, was sich aus dem friedlichen, prinzipiell unge-
brochenen Verhiltnis der Muslime zu den Anhiéngern der anderen
"Buchreligionen" erklirt.

Die Stadtviertel bildeten Lebenseinheiten. Sie enthielten l-\/Iéirkt.e und
andere fiir das tigliche Leben wichtige Versorgungseinheiten, in den
muslimischen befanden sich auBerdem Moscheen und Koranschulen,

-175-




in den christlichen ihre Kirchen. Der Nachbarschaftscharakter manife-
stierte sich bei Familien- und anderen Festen. Die Viertel waren nicht
fest eingegrenzt. Von Fall zu Fall wurden Barrikaden errichtet, um sich
bei Kampfen mit anderen Vierteln (das gab es auch!) zu schiitzen oder
um marodierende Mamluken abzuwehren. Ob die Stadtviertel damals
durch Mauern gesichert waren, ist unklar. Zumindest nach der Mamlu-
kenperiode muss dies der Fall gewesen sein, denn es wird berichtet,
dass Napoleon derartige Mauern niederreifen lieB. Jedes Viertel hatte
einen Scheich genannten Sprecher. Fiir Gouverneur oder Sultan nahm
er einzelne Ordnungs- und Fithrungsaufgaben wahr. Mitunter wurden

diese Scheichs vom Sultan eingesetzt.

Ungeachtet der Gliederung in Stadtviertel spielte sich das Geschftsle-
ben hauptsichlich in den offenen Miirkten an den groBeren StraBen und
in den Markthallen sowie in den Khanen und Wakalas ab.

5. Die Mamluken in der Stadt

Schon in frilher Mamlukenzeit zogen es einige Mamluken-Emire vor,
wenn moglich Paléste in der Stadt zu beziehen, statt in der Zitadelle zu
wohnen. Fiir dem Hofe nahestehende errichteten Sultane Paldste unter-
halb der Zitadelle. Andere Paléste oder Residenzen lagen verstreut in
oder am Rande Kairos in attraktiven Lagen, auch auBerhalb der Stadt-
mauer, vorzugsweise aber in der Fatimidenstadt oder in der Nihe der
Ibn-Tulun-Moschee. Es war ein buntes Spektakel, wenn Sultane mit
mal mehr, mal weniger grofiem Gefolge, Prunk und Pracht Emire in der
Stadt aufsuchten, um ihnen dadurch ihre Gunst zu zeigen. Mit den
Stadtpaldsten der Emire verbunden waren die Unterkiinfte fur ihre
Truppen und Stallungen. Um die Kasernen in der Zitadelle zu entlasten,
erlaubten einige Sultane auch niedrigerrangigen Mamluken, in der
Stadt zu wohnen (s. auch S. 58). Vor Allem iltere sowie verheiratete
machten von dieser Moglichkeit Gebrauch. Alles in allem blieb jedoch
die Zahl der Mamluken in der Stadt, denen man in diesem Zusammen-
hang ihre Familien hinzurechnen muss, gering. Das #@nderte nichts dar-
an, dass sie als privilegierte Schicht fiir das Stadtleben eine einflussrel
che Rolle spielten.

Die hoherrangigen Emire stellten in der Stadt ihre Macht und ihren
Wohlstand zur Schau, augenfillig durch ihre Paliste und ihre Truppe™

-176 -




e-

ch
ler
als
[u-
et,
ite
hm
len

sle-
und

Die Paldste waren "standesgemdB" mit dem Emirswappen versehen,
aber sonst auBen schlicht. IThr Inneres war nach orientalischer Manier
um einen Hof angelegt. Im Erdgeschoss befanden sich die Reprisenta-
tions- und Wirtschaftsrdume, in den Obergeschossen die privaten
Wohnrdume. Die Paldste der Emire und die Villen der anderen in der
Stadt wohnenden Mamluken - auch bei ihnen durfte natiirlich ein Pfer-
destall nicht fehlen - waren nicht immer ihr Eigentum. Einige waren
vom Sultan, andere von Frommen Stiftungen, wieder andere "privat"
gemietet. - Die Mamluken der Emire traten, da kaserniert, in der Stadt
kaum in Erscheinung - wenn nicht wieder einmal offene Fehden ausge-
tragen wurden oder sonst Unruhe ausbrach.

AuBerlich unterschieden sich die Mamluken von den Einheimischen
durch ihre herkunftsbedingt andere korperliche Statur und ihre ansehn-
lichere Kleidung. Nicht wenige Mamluken waren blaudugig, einige
blond. Waffen zu tragen, war nur Mamluken erlaubt; selbst Mamluken-
sohne, aulad an-nas, waren von diesem Privileg ausgeschlossen, es sei
denn, das Waffentragen folgte aus ihrer Position bei der Halga. Auch
durften nur Mamluken in der Stadt Pferde reiten; Ausnahmen, mal
strenger, mal groBziigiger gehandhabt, gab es fiir hohere Beamte, zeit-
weise auch andere Notable. Als Waffentriiger waren die in der Stadt le-
benden Mamluken geschitzt, weil sie dadurch zur Sicherheit der Ein-
wohner und dem Schutz ihres Eigentums vor Ubergriffen beitragen
konnten. Dieser Gesichtspunkt verlor im Laufe der Jahre an Bedeutung,
weil die Stadt-Mamluken immer weniger in der Lage waren, den auf ih-
ren Sold wartenden oder aus Ubermut marodierenden Mamluken er-
folgreich entgegenzutreten.

Thren Lebensunterhalt bestritten die Sultansmamluken in der Stadt, wie
iiblich, aus ihren Iqta's, aus den sonstigen Leistungen des Sultans und
von Fall zu Fall aus ihrer Kriegsbeute, ergénzt gegebenenfalls aus
selbst angesammeltem Vermdgen. Einige, die nach Tod oder Abset-
zung ihres Herrn keine andere Wahl hatten oder aus anderen Griinden
in Not geraten waren, verschafften sich ihren Lebensunterhalt in Han-
del oder Handwerk.

Soweit fiir alle Muslime geltende Regeln des Islams individggller Ge-
St.a!tung Raum lieBen, lebten die Mamluken nach ihrem j;well!gen tra-
ditionellem Lebensstil. Der Bevolkerung begegneten sie bei Festen

<17




oder religiosen 7usammenkiinften, insbesondere dem Moscheebesuch,
Als Angehorige der herrschenden Klasse fiihlten sie sich den Einheimi-
schen iiberlegen und brachten dies deutlich zum Ausdruck. Die Integra-
tionsbereitschaft war minimal. Sich mit Einheimischen "an einen Tisch
zu setzen", war absolut verpont. Entsprechend blieben ihre Kenntnisse
der Landessprache maBig, die Neigung, sie zu erlernen, war schwach.
Diese Einstellung weichte in der Burdschi-Zeit etwas auf, weil nun die
Anzahl der mamlukischen Familien in der Stadt zunahm und mehr von
ihnen Folgegeneration waren. Bei aller sonstigen Distanz waren im
Ubrigen, dhnlich dem Sultanshof, die Kontakte der Mamluken mit der
Bevolkerung im Alltag vielféltig - vom Hauspersonal (soweit nicht ei-
gene Sklaven) und den militirischen Hilfskréften (z. B. Knappen, Pfer-
depfleger) iiber den Lebensmittel- und sonstigen Wareneinkauf fiir den
taglichen Bedarf bis zur Inanspruchnahme handwerklicher Leistungen.
Bei Emiren mit groBerem Hofstaat waren die wirtschaftlichen Kontakie
mit der Bevolkerung naturgemaf breiter gefichert, die personlichen da-

gegen distanzierter.

Die Mamluken heirateten vorzugsweise Tochter von Mamluken oder
aus ihrem Heimatland stammende Frauen oder Sklavinnen, gelegentlich
- als besondere Ehrung deklariert - solche, die ihnen der Sultan oder ihr
Emir aus seinem Harem andiente. Zur Integration mit der Bevolkerung
trug dies natiirlich nicht bei. Anders, wenn sie Frauen aus den Schich-
ten der 'Ulama, Zivilbeamten oder GroBkaufleute oder wenn Mamluk-
entdchter in diese Kreise hinein heirateten. Mamlukenehen mit Afrika-
nern waren praktisch ausgeschlossen. In der zweiten Generation stelltt
sich eine Auflockerung der Distanz zu den Einheimischen ein, wenn
Mamlukenshne sich einem der fiir sie in Betracht kommenden zivilen
Berufe zuwandten, z. B. als Verwalter von Stiftungen oder als Gelehrt¢;
die in der Verwaltung des Sultans untergekommenen aulad an-nas
blieben naturgemiB den Mamluken néher. - Die Kinderzahl der Manm-
luken war gering. Nach drei Generationen traten die Mamlukenfz
milien, sofern sie iiberhaupt Nachwuchs hatten, in der einheimischen
Bevolkerung nicht mehr als solche in Erscheinung.

Mit den 'Ulama hatten sich die Mamluken stillschweigend auf Distanz
arrangiert, obwohl diese nicht einmal aulad an-nas in ihren Stand auf-
nahmen. So blieb den anderen Schichten der Bevolkerung keine Grund:

78



ch.
ni-
ra-
sch
SSe
ch.
die
von
im
der
el
fer-
den
gen.
akte
 da-

oder
tlich
T ihr
rung
ich-
luk-
rika-
tellte
wenn
vilen
chrte;
-nas
Viam-
enfa-
schen

jstanz
§ auf-
rund-

lage fiir subversive Opposition oder offenen Widerstand gegen die
Mamlukenherrschaft. Einzelne Proteste liefen ins Leere, obwohl gerade
die Unterschichten oft unter heftigen, in der Stadt ausgetragenen Kdmp-
fen der Mamluken gegeneinander zu leiden hatten.

6. Handel und Gewerbe
6. 1. Die Wirtschaft

Das Wirtschaftsleben Kairos mit seinen damals mehreren hunderttau-
send Einwohnern war von Handel und Handwerk fiir den lokalen Kon-
sum geprégt. Eine Giiterproduktion fiir andere Regionen oder fiir den
Export gab es in Kairo nicht. Die in Kairo benétigten Lebensmittel ka-
men aus dem Umland, hauptsdchlich aus dem Nildelta. Die edleren
Textilien - von der Kleidung bis zu Teppichen - lieferten Betriebe im
Delta; Wollwaren kamen mehr aus Oberédgypten (nur dort gab es Schaf-
zucht groBeren Stils). Zahllose Verkaufsstinde und Werkstitten - die
iiberlieferte Zahl von 12.000 ist vielleicht iibertrieben - dridngten sich in
der Stadt. Zeitweise waren 210 Gewerbearten registriert. Auch Emire,
ja sogar Sultane betrieben private Wirtschaftsunternehmen.

Der Fern- und Transithandel, in dem Kairo mit seinen Héfen ein wichti-
ger Umschlagplatz war, trat im Stadtbild weniger in Erscheinung; er
spielte sich mehr an der Peripherie ab. Trotz der Vielzahl der aktiv am
Wirtschaftsleben Teilnehmenden gab es keine stdndische Ordnung. Gil-
den oder Ziinfte, sofern man die wenigen losen gewerblichen Gruppie-
rungen so bezeichnen kann, hatten nur geringen Einfluss. Bei Bedarf
wurde vom Gouverneur aus wichtigen Berufsgruppen ein "Scheich" als
Adressat bestellt. Gelegentlich agierte ein ‘arif (Sachverstandiger) oder
- fiir den Handel - ein kabir at-tudschar (frei: Obmann der Handler) als
Kontaktperson zu Gouverneur oder Behdrden. Die allgemeine Aufsicht
mit Zustindigkeit fiir Ordnung und Steuererhebung oblag dem einfluss-
reichen staatlichen Marktinspektor (muhtasib, s. S. 198£.). Erst ab Mitte
des 15. Jh. gab es AnstoBe zu autonomer Ordnung. Zu einer Art Orga-
nisation Gewerbetreibender fiihrte zeitweise die futuwwa. Thre Mitglie-
der hatten sich nach Vorbildern aus dem Irak der Abbasidenzeit aus re-
ligisser Motivation Tapferkeit, Frommigkeit und gegenseitige Hilfsbe-
reitschaft auf die Fahnen geschrieben; nennenswerte Bedeutung erlang-
te sie in Kairo nicht. - Zur Belebung des Handels trugen die sieben Ta-

-179 -




ge dauernden Festivititen anldsslich des Geburtstages des Propheten
(maulid), spater auch die lokalen (Sufi-)maulids (s. S. 214) bei, die in
gewisser Weise den Charakter von Jahrmérkten annahmen.

Wie immer und iiberall standen Handel und Gewerbe unter dem Ein-
fluss des Auf und Ab der Wirtschaftskonjunktur. Sie wurde nicht nur
vom Nil, genauer von den von ihm abhingigen Ernteertrégen, von der
Steuerlast oder von Pest-Epidemien beeinflusst, sondern - nicht zu un-
terschitzen - auch von der je nach politischer Lage schwankenden Auf-
tragslage fur Kriegsmaterial und Truppenversorgung mit den daran
hingenden Waren- und Finanzstromen. Die Wirtschaftszweige, die
hierauf ausgerichtet waren, prosperierten, wenn Waffen, Ausriistungs-
gegenstéinde und kriegsabhiingige Versorgungsgiiter bendtigt wurden,
und lagen mit Auswirkungen auf das gesamte Wirtschaftsleben darnie-

der, wenn diese langere Zeit nicht gefragt waren.

Exkurs: Zahlungsmittel

Zahlungsmittel waren Miinzen, die fiir das dagyptische Kernland in Kairo und
Alexandria und fiir den Vorderen Orient von vier syrischen Miinzanstalten ge-
prdgt wurden. Einzelheiten wurden vom Wesir, spdter dem "nazir al-khizana" (s.
S. 146) festgelegt. Man unterschied Dinar (Gold), Dirham (Silber) und Fals (pl.
Fulus, Kupfer). Die Miinzen trugen Namen und/oder Emblem des regierenden
Sultans. Die Kupfermiinzen, zeitweise jiberhaupt nicht zugelassen, sonst lokale
Zahlungsmittel, kamen hin und wieder allgemein in Umlauf, wenn andere Miin-
zen knapp wurden, weil den Prigeanstalten das Silber ausgegangen war. Grope
und Gewicht der Miinztypen waren vor allem in der Bahri-Zeit nicht einheitlich,
wurden aber auch sonst immer wieder gedndert. Das Verhaltnis zueinander -
wieviel Dirham einem Dinar entsprachen - wurde staatlich festgelegt und eben-
falls haufig gedndert. Der Nachschub an Gold und Silber spielte dabei eine
wichtige Rolle. So fiihrte die Erschopfung der Goldgruben in Nubien zu einem
empfindlichen Riickgang des Umlaufs an dgyptischen Dinar. Es kann nicht iiber-
raschen, dass auch der Reinheitsgrad des Metalls Schwankungen unterlag. Zu-
mal in den letzten Dekaden der Mamlukenperiode wurde er im Sinne einer Ver-
billigung von Amts wegen oder "unter der Hand" verdndert und verfiihrte zu be-
triigerischen Manipulationen. Auslédndische Miinzen, insbesondere solche der
italienischen Stadistaaten, waren wegen der groferen Vertrauenswiirdigkeil
zahireich in Umlauf. Sie boten den Geldwechslern ein reiches Betctigungsfeld
Nebenher gab es einen "Armee-Dinar" als Recheneinheit fiir Iqta’s, dessen Kurs
von Zeit zu Zeit amtlich fesigesetzt wurde.

Agyptens Binnenhandel wurde durch den immer bedeutenderen Aulien-

- 180 -




2 T

handel ergdnzt. Die Ausbreitung des Islams bis zum Atlantik im West-
en und Zentral- sowie Siidostasien im Osten hatte im Hinblick auf den
Warenaustausch einen deutlichen Globalisierungsschub eingeleitet. Der
[slam verband nun weit auseinanderliegende Liander. Hindler, nicht nur
muslimische, machten sich bald den Abbau von traditionellen Behinde-
rungen des Warenverkehrs iiber die groBen Entfernungen zwischen Ost
und West, Nord und Siid zunutze. Die wichtigen Handelsrouten, in de-
nen Bagdad als die Metropole des Islams einen Knotenpunkt gebildet
hatte, wurden im 13. Jh. durch die Zerstérung der Stadt und die von den
Mongolen verursachten Verdanderungen der politischen Landschaft un-
terbrochen. Dafiir bot sich fiir die Verbindung zwischen dem Indischen
Ozean und dem Mittelmeer eine Alternative iiber das Rote Meer und
den Nil, also Agypten, zum Mittelmeer, wenn auch sie nicht durchgin-
gig fiir die Schifffahrt geeignet war. Dank seiner (neuen) politischen
Bedeutung und wegen seiner - vergleichsweise - stabilen Verhiltnisse
fiel Agypten mit seinen Hafenstidten am Roten Meer und am Mittel-
meer nun eine zentrale Scharnierfunktion zu. Salah ad-Din hatte im Zu-
sammenhang mit seinen Kdmpfen gegen die Kreuzritter, die plétzlich
im Roten Meer aufgetaucht waren, durchgesetzt, es als dgyptisches
Herrschaftsgebiet respektiert wurde. Bis gegen Ende der Mamlukenpe-
riode die Portugiesen auftauchten, blieb es fiir die Schifffahrt der Euro-
pder unzuginglich. Der Handel zwischen Mittelmeer und Indien mit
Siidostasien sowie Ostfrika war deshalb Domine der Agypter. Kairo
und Alexandria kam dabei eine Schliisselposition zu.

6.2. Die Karimi

Unter diesen Umstdnden war es nur natiirlich, dass in der Hauptstadt
Kairo groBe, international agierende Handelshduser entstanden. Man
bezeichnete sie als "Karimi". Ihnen gelang es, eine starke Marktmacht
aufzubauen. Zu Beginn der Mamlukenperiode hatten die &gyptischen
Kopten im internationalen Handel eine bedeutende Rolle gespielt, wur-
den jedoch dann von den betont muslimischen Karimi zuriickgedréngt.
Da der Warentransport iiber das Mittelmeer von den Westeuropdern be-
herrscht wurde, lag der Schwerpunkt der Handelsaktivitéiten der Karimi
auf den muslimischen und den an sie angrenzenden Lindern, also Ost-
afrika sowie Indien und dem Fernen Osten, ohne die Gstliche Mittel-
meerregion ginzlich auszusparen. Begegnungen mit muslimischen

- 181 -




Hindlern in Mekka anlésslich der Pilgerfahrten boten willkommene
Ankniipfungsmoglichkeiten. Vom 15. Jh. an, als der Kaffee populdr
wurde, diirften die neuen Kaffeehduser als Treffpunkte niitzlich gewe-
sen sein - die Kaffeehduser in Mekka waren die ersten, die es gab; man

nannte sie "Schulen der Weisheit".

Zeitweise gab es etwa zweihundert Karimi. Sie betrieben ihre Geschaf-
te in Form von Familienunternehmen. An allen wichtigen Handelssta-
tionen des Auslands unterhielten sie Niederlassungen. Vorzugsweise
besetzten sie sie mit Angehdrigen. Mit Reisen, auch zur Transportbe-
gleitung, betrauten sie in ihrem Unternehmen tatige, einschldgig ver-
sierte Freigelassene oder Sklaven, die ihr Vertrauen genossen.

Die Waren aus Indien, Fernost und Ostafrika wurden zunéchst im jeme-
nitischen Aden angelandet. Von hier wurden sie traditionell mit Kame-
len auf der arabischen Halbinsel nach Dschidda gebracht, das in der
Mamlukenperiode im Herrschaftsbereich Agyptens lag, und von hier
auf der Pilgerroute an die gegeniiberliegende agyptische Kiiste des Ro-
ten Meeres nach Aidhab iibergesetzt, soweit sie nicht direkt per Schiff
von Aden zu diesem Hafen gelangten (dass die Waren nicht generell
von Aden direkt nach Aidhab verschifft wurden, erklart sich wohl aus
einer Abneigung gegen langere Seefahrten auf dem Roten Meer). Nun
ging es iiberland durch Beduinengebiet nach Qus am Nil (Aidhab - Qus
17 Tagesreisen), um von dort per Schiff weiter befordert zu werden.
Aufstandische oder schlicht beutegierige Beduinen storten den Trans-
port durch die Wiiste immer wieder, Grund fiir die Sultane, die Bedui-
nenscheichs durch lukrative Iqta's oder andere GroBziigigkeiten fried-
lich zu stimmen oder mit Gewalt zur Ordnung zu rufen - mit wechseln-
dem Erfolg. Wegen dieser Storungen wurde das niher an Qus liegende
Qusair zu Lasten Aidhabs ausgebaut. Qus war damals Hauptstadt der
Provinz Oberigypten und sein Nilhafen ein bedeutender Handelsum-
schlagplatz. Von Qus wurden die Waren auf dem Nil nach Fustat/Kairo
verschifft und dort, soweit sie nicht im Lande weitergehandelt wurden,
nach Alexandria oder - sekundér - Damiette umgeladen. 36.000 Nil-
schiffe sollen in der Mamlukenperiode zeitweise zwischen dem Nil-Ka-
tarakt bei Assuan und dem Mittelmeeer gefahren sein, die meisten da-
von Eigentum der Sultane. Gelegentlich wurde von Dschidda aus die
bald von den Pilgern bevorzugte Landroute gewihlt.

-182-

— e N A i N

= W N |



. T . g e et

Zahlreiche Khane/Karawansereien sdumten die Transportwege in der
Wiiste und am Nil. Manche Schiffe segelten von Aden direkt bis Suez,
von wo aus die Waren iiberland nach Fustat/Kairo befordert wurden.
Gegen diese Route sprach jedoch, dass der Golf von Suez wegen hédu-
figer Unwetter und geféhrlicher Korallenriffe von den meisten Kapité-
nen gemieden wurde.

Der Warentransport zwischen Agypten und den westlichen Mittelmeer-
lindern wurde iiberwiegend von Venedig und Genua, zu unbedeuten-
den Teilen auch von anderen italienischen, franzdsischen oder katalani-
schen Seestddten iibernommen (s. hierzu auch S. 36 u. 44).

Um welche Waren ging es im Import-/Export-/Transithandel?

Agypten exportierte in die Mittelmeerldnder hauptsdchlich Zucker,
Weizen, Gerste, Flachs und Veredelungsprodukte wie Textilien, ferner
die fiir die Textilbearbeitung wichtigen Mineralien Alaun aus Ober-
agypten und Natron aus der Delta-Region (Wadi Natrun) sowie Koral-
len aus dem Roten Meer. Nicht unbeachtlich auch der Export von Sma-
ragden aus Gruben in Oberdgypten. An Importgiitern aus dem Mittel-
meerraum ist Olivendl zu nennen, auf das Agypten fiir Emahrung und
Gewerbe angewiesen war, denn Olivenbaume gediehen in Agypten
nicht. Westeuropa lieferte Holz fiir den Schiffbau, fiir Hausbau und
Mobel sowie als Brennmaterial, ferner Hiute, Metalle, hauptséchlich
Eisen, sowie Pech, Tuche und Stoffe, insbesondere solche aus Wolle,
spiter zunehmend - zu Lasten der bis dahin beachtlichen agyptischen
Textilproduktion - auch edlere Textilien aus Flandern. Aus dem Norden
kamen die vor allem von der Textilindustrie benétigte Rohseide und
Waren, die auch iiber die Krim gehandelt wurden (s. S. 38).

Die dgyptischen Importe iiber Aden und das Rote Meer, viele mit der
Endbestimmung Europa, betrafen hauptsichlich Pfeffer und andere be-
gehrte Gewiirze - wenn man den Berichten folgt, bildeten sie das Riick-
grat des Ost-Westhandels -, danach Duftkrduter (z. B. Weihrauch) und
Farbpflanzen. Hinzu kamen Seide, Edelsteine und hochwertige kunst-
gewerbliche Giiter (Silberartikel, Porzellan!). Agypten exportierte nach
Osten Kupfer, Quecksilber, Korallen, Rot-Farbemittel und Edeltexti-
lien. Die Sklaveneinfuhr und der damit verbundene Handel werden in
der Literatur in diesem Zusammenhang kaum behandelt; Sklaven wur-

- 183 -




den offenbar nicht als erwidhnenswerter Wirtschaftsfaktor angesehen.
Gezahlt wurde im Ausland in bar (Miinzen oder Gold), doch entwickel-
te sich allmahlich unter den Karimi, wenn auch nach heutigen Begrif-
fen nur rudimentir, ein Verrechnungssystem durch iibertragbare
Schecks, Wechsel und Schuldscheine.

Der internationale Handel war trotz der vielen Risiken sehr lukrativ.
Die Karimi konnten grofle Vermogen ansammeln, so groB, dass sie de-
nen michtiger Emire kaum nachstanden. Diesen nacheifernd griindeten
auch sie Fromme Stiftungen und forderten die Wissenschaften. Da sie
des Schutzes der Sultane bedurften - im Inneren gegen Ubergriffe von
Emiren und marodierenden Mamluken, im Ausland gegen Willkiir
fremder Michte -, lag den Karimi sehr an engen Kontakten zum Sul-
tanshof. So blieb es nicht aus, dass sie auch Sultanen Geld liehen. In ih-
rer Bliitezeit halfen sie ihnen dadurch aus finanziellen Engpéssen, z. B.
dem Sultan an-Nasir Anfang des 14. Jh. zur Finanzierung seiner Feld-
ziige gegen die Ilkhan-Mongolen. Die Rolle einiger Karimi auf dem Fi-
nanzsektor wird mit derjenigen der deutschen Fugger und Welser in der
Renaissance-Epoche verglichen.

6. 3. Staatliche Monopolwirtschaft

Die Sultane lieBen sich die Gelegenheit nicht entgehen, durch Erhebung
von Abgaben an dem internationalen Handel zu partizipieren (s. Exk.
Staatsausgaben S. 135ff.). Das iibliche Versteigerungsverfahren nach
Anlandung von Importgiitern sowie Kontrolle der Beladung der Schiffe
gewihrleistete die steuer- und zolltechnische Erfassung der Importe
und der Exporte. Wegen der anfallenden Zdlle und anderen Abgaben
waren die Erfolge der Karimi fiir die Staatskasse wie allgemein fiir die
agyptische Wirtschaft eminent wichtig und der Einfluss der Karimi auf
die AuBenpolitik entsprechend grof. Sultan Qutuz war im Jahre 1259
mit seiner Steuerschraube so weit gegangen, dass die Geschifte der Ka-
rimi fast zum Erliegen gekommen waren. Sein Nachfolger Baybars hob
diese MaBnahmen auf und 18ste dadurch eine Bliite der #gyptischen
Wirtschaft aus.

Die Bliitezeit hielt mit einigem Auf und Ab an, bis Sultan Barsbey
(1422-38) eine neue Handelspolitik einschlug. In seiner driickenden
Geldnot waren ihm die hohen Einnahmen des Herrschers des Jemen aus

- 184 -




ey
en
us

den Warenumschlédgen in seinem Hafen Aden ein Dorn im Auge. Um
sie in die eigene Tasche umzuleiten, untersagte er den 4gyptischen
Kaufleuten, ihre Frachten in Aden oder anderen jemenitischen Hifen
zu 16schen und verlangte, dass ihre Schiffe stattdessen in Dschidda, und
damit in dem unter seiner Oberhoheit stehenden Hedschas vor Anker
gingen. Als flankierende MaBnahme liefl er Aidhab auf der Dschidda
gegeniiberliegenden Seite des Roten Meeres dem Erdboden gleichma-
chen, nicht zuletzt, um dadurch die den Handel immer wieder stérenden
Beduinen zu treffen. Baybars verlangte auBerdem, dass in Dschidda
und den anderen Zwischenstationen ausschlieBlich seine Lagerhduser
benutzt wiirden.

Gleichzeitig erzwang Sultan Barsbey die Monopolisierung des Gewiirz-
und Duftstoffhandels in staatlicher Hand; die exportwichtige Zucker-
produktion hatte er schon zuvor in Staatshand monopolisiert. Seine
MaBnahmen trafen nicht nur die Karimi, sondern auch die italienischen
Kaufleute, deren Handel mit den anderen Mittelmeerldndern dadurch
schwer beeintrichtigt wurde und auf deren Kooperation die dgyptische
Staatskasse angewiesen war - fiir die Europder Anlass, verstirkt nach
einem Agypten meidenden Seeweg nach Indien zu suchen. Verstirkt
wurde die Misere durch staatliche Wirtschaftsmanipulationen, namlich
das Horten von Lebensmitteln und die Festsetzung von stark iiberhoh-
ten Preisen, sowie - zu allem Ungliick - neue Pestepidemien.

Die Grundlagen der Handelsaktivititen der Karimi wurden durch alles
dies schwer erschiittert. Wenn auch die Restriktionen und Manipulatio-
nen nach und nach gemildert wurden, den Karimi blieb nichts anderes,
als sich mit der Rolle von Agenten der Sultane und entsprechend gerin-
ger Gewinnspanne zu begniigen; ihre Zahl verminderte sich drastisch.
Erst gegen Ende des 15. Jahrhunderts wurde die staatliche Monopol-
wirtschaft weitergehend gelockert; zogernd setzte in Agypten eine Be-
lebung des internationalen Handels ein. Die Prdsenz der italienischen
Handelsstidte an der #gyptischen Mittelmeerkiiste, vor allem in Ale-
xandria nahm wieder zu, zumal die kreuzzugsmotivierten Bedenken
Europas gegen den Handel mit Agypten gegenstandslos geworden wa-
ren. Sein fritheres Volumen konnte der internationale Handel jedoch
nicht wieder erreichen.

Inzwischen zeichneten sich neue Entwicklungen in der Schifffahrt ab.

- 185-




Die neuen Schiffe der Europder wurden immer groBer; sie hatten drei
Decks und konnten 2.000 Passagiere oder entsprechend viel Fracht be-
fordern. Fiir Agypten wichtiger wurde die zunehmende Handelsaktivi-
t4t der Portugiesen, die in die Handelsdominen der Italiener eindran-
gen. Von langfristig grofter Tragweite fur Agypten erwies sich dann
die Entdeckung des Seeweges von Westeuropa nach Indien und Siidost-
asien um Siidafrika durch Vasco da Gama und andere Portugiesen. Die
Nutzung der neuen Route traf das agyptische Monopol des Indien- und
Ostasienhandels empfindlich und damit Agyptens profitable Schliissel-
position im Fernhandel zwischen Asien und Europa. Bis in das Rote
Meer hinein kam es zu Kampfen zwischen der modernen portugiesi-
schen und der veralteten dgyptischen Flotte. Die Osmanen standen den
Agyptern im Kampf gegen die Portugiesen bei. Sie hatten bereits 1422
bei der Belagerung Konstantinopels Feuerwaffen eingesetzt. Nun hal-
fen sie bei der Modernisierung der dgyptischen Marine und unterwiesen
die Seeleute im Gebrauch der neuen Feuerwaffen.

Die mamlukischen Vorurteile gegen die neuen Feuerwaffen hielten sich
dennoch hartnickig; so lieB der Erfolg zu wiinschen iibrig. Der fiir
Agyptens Staatsfinanzen wichtige internationale Handel erlitt aufgrund
der Konkurrenz der Portugiesen deutliche EinbuBen. Die Folgen wur-
den durch die anhaltenden Storungen der Mittelmeer-Seefahrt durch
Seerduberei verscharft. Und das Osmanenreich baute seine eigene Flot-
te aus. Das Blatt lieB sich nicht mehr wenden. Europa bedurfte Agyp-
tens fiir seinen Welthandel immer weniger. Die Rolle, die Agypten bis-
lang im Welthandel gespielt hatte, einer der beiden Pfeiler seines Wohl-

stands und damit seiner Macht, brach zusammen.

7. Die 'Ulama

"Ulama (Gelehrte, Wissende, zu erganzen: des Islams) waren bereits als
eine der drei Kategorien des Regierungsapparats (s. S. 137f.) sowie bei
den Bevolkerungsschichten (s. S. 172) genannt worden. Thre Gelehrt-
heit, auch im Sinne von "Bildung", verdankten sie dem Studium an ei-
ner Madrasa, wenngleich vereinzelt auch Autodidakten als 'Ulama an-
erkannt wurden. Die 'Ulama galten als kundig in allen Fragen des Le-
bens im Hinblick auf die islamische Religion, Ethik und Moral. Auffal-
lend viele 'Ulama im mamlukischen Kairo stammten aus dem Vorderen




-

-

= oy e

o HE =S OV
Gy B s

Orient oder ferneren islamischen Gebieten. Sie hatten dort oder/und in
Agypten studiert.

Allgemeine Aufgabe der 'Ulama war es, auf der Basis der Schari'a fiir
die Beachtung des gottlichen Willens in allen Lebensbereichen zu sor-
gen, die islamische Gemeinschaft zu fordern und religidse sowie ethi-
sche Anleitung zu geben. Wenngleich die Gelehrtheit der 'Ulama fiir
das alle Lebensbereiche umfassende Spektrum des Islams vorausgesetzt
wurde, das zwischen Religion und Staat nicht trennt, praktizierten sie
meist nur in bestimmten Segmenten, z. B. der 6ffentlichen Verwaltung
oder der Justiz oder als Imam. Kennzeichen der 'Ulama war ihr auffalli-
ger Turban.

Die Glaubensgemeinschaft der Muslime, die umma (iibers.: Volk, Ge-
meinde), kennt keine hierarchische Ordnung, also auch kein Oberhaupt
oder eine Personlichkeit mit von ihr allgemein anerkannter Autoritét.
Dass einzelne charismatische "Ulama herausragende Beachtung fanden,
konnte allgemeingiiltige Autoritit nicht ersetzten. Deshalb bildete sich
fiir die 'Ulama keine stindische Organisation. Das Bewusstsein der Ge-
lehrtheit verlieh jedoch jedem 'Ulama das Gefiihl geistiger Unabhingig-
keit, wenn nicht Uberlegenheit gegeniiber den anderen Muslimen. Sei-
ne individuelle Autoritit hing davon ab, dass er als fromme und weise
Personlichkeit des Islams geachtet wurde. Aufgrund ihres Wirkens
standen die 'Ulama in personlichem Kontakt zu allen Schichten der Be-
vlkerung, auch der Mamluken. Da sie auch von Sultan und Emiren ge-
achtet wurden, ohne dass die Bevlkerung sie mit ihnen identifizierte,
waren sie in der Lage, zwischen diesen beiden Lagern zu vermitteln
und ihren Einfluss einzubringen, um ein zu starkes Auseinanderklaffen
der gegenseitigen Interessen abzumildern.

Erwihnenswert in diesem Zusammenhang der syrische 'Ulama Ibn
Taymiyya, der zeitweise dem Sultan an-Nasir nahe stand. Er war Ex-
ponent der hanbalitische Rechtsschule und eine hoch angesehenen Au-
toritiit des damaligen konservativen islamischen Fundamentalismus; ag-
gressiv legte er sich mit anderen islamischen und politischen Gruppie-
rungen an. Die Sufis waren ihm ein Dorn im Auge. Sein Einfluss auf
Sultan an-Nasir war so, dass sich dessen Umgebung veranlasst sah, ihm
dringlich zu mehr Distanz zu raten. Daraufhin wandelte sich Ibn Tay-
miyya zum Wortfiihrer sultansfeindlicher Strémungen; dem unermiidli-

- 187-




chen Fanatiker mit seinen temperamentvoll verbreiteten Thesen trug
dies wiederholt Kerkerstrafen ein.

Prinzipiell blieb die Grundeinstellung der '"Ulama gegeniiber den Mam-
luken distanziert. Obwohl sie sich den Mamluken intellektuell und kul-
turell iiberlegen fiihlten, empfanden sie sich ihnen gegeniiber als ohn-
michtig und veriibelten ihnen deren eigene Justiz (s. Kap. H. 1.). Im
Gegenzug wurden Mamluken mit der Begriindung, sie seien aus dem
Sklavenstand hervorgegangen, in ihren Kreis nicht aufgenommen. Da
Mamluken fiir das Studium an Madrasen aus demselben Grunde nicht
zugelassen wurden, fehlte ihnen ohnehin adiquate Qualifikation. Fami-
liire Verbindungen durch Ehen mit MamlukentSchtern oder Ehen von
Mamluken mit 'Ulama-Tdchtern, ohnehin selten, konnten diese Haltung
nicht generell aufweichen.

Andererseits kamen die 'Ulama nicht umhin, sich mit den Vertretern
der Staatsmacht zu arrangieren. Viele 'Ulama waren auf das Wohlwol-
len von Mamluken angewiesen, z. B. wenn sie staatliche Amter beklei-
deten oder Frommen Stiftungen Amt (und Lohn) verdankten. In sich
waren die 'Ulama aus ethnischen und (wegen der verschiedenen
Rechtsschulen) dogmatischen Griinden sowie aus Neid oder berufli-
chen Eifersiichteleien zerstritten. Die vielen tiirkisch-stimmigen 'Ulama
der hanafitischen Rechtsschule, der viele Mamluken zuneigten, lehnten
die traditionell in der Bevolkerung stérker verwurzelten Kollegen der
schafi'itischen Rechtsschule ab - und vice versa. Nicht nur zwischen ih-
nen, selbst zwischen den Vertretern derselben Rechtsschule, aber ver-
schiedener Madrasen waren Rinke und Zwiste an der Tagesordnung.
Voraussetzungen fiir Gruppensolidaritat fehlten. So blieb auch Interes-
senbiindelung aus. Dass, in der Burdschi-Zeit immer offener, den 'Ula-
ma vorbehaltene Amter kiuflich wurden (was die betroffenen 'Ulama
dann zwang, entsprechende Einkiinfte anzustreben), untergrub ihr An-

sehen.

Die 'Ulama hatten sich, da Islam-Gelehrter zu sein allein keine solide
Einkommensquelle bot, urspriinglich durch Ausiibung sikularer Berufe
- Handel, Handwerk - erndhrt. In der Mamlukenperiode verdienten sie
dann immer ofter ihren Lebensunterhalt als Qadi, Madrasa-Dozent,
Mufti, Notar, Rechtsberater, Anwalt, Vorbeter (imam), Prediger (kha-
tib) oder sonst bei einer Moschee oder betrieben frei geistliche Bera-

- 188 -

S e BRI Cuild - das



e
€
e
1t

tung und Seelsorge. Viele 'Ulama iibten daneben weiterhin séikulare Be-
rufe aus. Fiir die Bevolkerung im téglichen Leben am wichtigsten wa-
ren die 'Ulama als Richter/Qadis oder in anderen juristischen Funktio-
nen (s. auch Kap. H. 3). Von politischer Aktivitdt hielten sich die 'Ula-
ma fern.

Schritt fiir Schritt institutionalisierten die Sultane durch Besoldung und
Aufsicht das Verhiltnis der hauptamtlichen 'Ulama zur Staatsgewalt,
soweit sie nicht ohnehin dem Regierungsapparat angehorten. Fiir die
beachtliche Anzahl derjenigen 'Ulama, die an Madrasen lehrten, ge-
schah dies bereits auf Grund von durch die Stiftungsurkunden festge-
legten Regelungen. Thre Position gegeniiber den Mamluken wurde da-
durch gestiitzt und ermdglichte es ihnen, unter Bezug auf ihre religiose
Qualifikation einen wichtigen Beitrag zur Ordnung des offentlichen Le-
bens zu leisten, dem vom Islam reklamierten Einflussbereich entspre-
chend bis in den privaten Bereich hinein.

Bei alledem bewahrten viele 'Ulama eine gewisse innere Unabhéngig-
keit gegeniiber der Obrigkeit. Das konnte so weit gehen, dass ihre
Loyalitit zu wiinschen iibrig lieB. Brachen unter den Mamluken innere
Fehden und kriegerische Gruppenkdmpfe aus, hatte ihre Abhiéngigkeit
von der Staatsgewalt Opportunismus zur Folge. Bestrebt, jedes Risiko
zu vermeiden, neigten die 'Ulama im Zweifelsfalle schnell dazu, sich
auf die Seite desjenigen zu schlagen, den sie als Sieger erwarteten, und
zogen kraft ihres Einflusses andere mit sich. Das konnte den Ausschlag
geben - oder in Abseits flihren.

Im Zusammenhang mit den 'Ulama sind die Scheichs anzusprechen.
Im Wesentlichen wurden als "Scheich" Ménner in herausragenden reli-
gionsbezogenen Positionen bezeichnet, insbesondere solchen, die Is-
lam-Lehre und Erziehung galten. Deshalb wurde dieser Titel vor Allem
von 'Ulama gefiihrt, die an Madrasen als Lehrer etabliert waren.
Scheich genannt wurden auch die Oberhdupter der Sufi-Bruderschaften
und der (Sufi-)Khankas. Den ersten Rang unter den Sufi-Scheichs
nahm der vom Sultan als GroBscheich (scheikh asch-schuyukh) ernann-
te Vorsteher der Khanka sa'id as-su'ada’, spiter derjenige der Khanka
in Siryaqus ein (mehr hierzu S. 214). Die ebenfalls als Scheichs be-
zeichneten "Sprecher” von Stadtvierteln (s. S. 176) traten als solche we-

- 189 -




niger hervor.

Eine andere prominente Stellung im religiosen Bereich bekleidete der
nagqib al-aschraf. Er war Sekretdr der (losen) Gruppe der Nachkommen
der Prophetenfamilie. Sie genoss traditionell besonderes Ansehen und
Privilegien, z. B. Steuervorteile. Vor allem: Sie wurde mit Einkiinften
aus Frommen Stiftungen bedacht. Dem naqib al-aschraf oblag es, die
Verwandtschaft mit dem Propheten zu priifen und anzuerkennen sowie
spezifische Streitigkeiten zwischen den Angehdrigen der Gruppe zu re-
geln. Auch er galt, z. B. in Zusammenhang mit dem dar al-'adl, als ei-
ner der hohen Wiirdentréager.




H. Recht und Justiz

Exkurs: Zum Rechtssystem

Wie zuvor und danach war die Grundlage von Recht und Justiz im mamlukischen
Agpten der Islam. Geriist des im Prinzip normorientierten Islams ist die "scha-
ri'a". Unter Schari'a wird die Gesamtheit der islamischen Normen Jiir das Han-
deln der Menschen im Verhltnis zu Gott, zum Staat und zu den anderen Men-
schen verstanden.

Hauptquelle der Schari'a ist der Koran. In ihm ist die islamische Offenbarung
niedergeschrieben. Ergdinzend kommt fiir die Jallbezogene oder erginzende Aus-
legung des Korans den zahlreichen (sg.) "hadith”" genannten Berichten iiber
Handlungen und Ausspriiche des Propheten und seiner damaligen néichsten An-
hénger, sofern die korrekte Wiedergabe durch eine verifizierte Tradentenkette
anerkannt ist, grofle kanonische Bedeutung zu. Dariiberhinaus werden Analogie-
schliisse (sg. "qivas") sowie iibereinstimmende Auslegungen durch anerkannte
Gelehrte der Friihzeit (sg. "idschma'") herangezogen. Da hierdurch nicht alle
Rechtsfragen eindeutig beantwortet werden konnten, war es unvermeidlich, hilfs-
weise auf Gewohnheitsrecht zuriickzugreifen und notfalls frei Recht zu finden.

Im 7. Jh. kam es in Zusammenhang mit dem Kalifat des Muhammad-Neffen und
-Schwiegersohns Ali zu Abspaltungen innerhalb der islamischen Gemeinschafft,
die noch heute fortbestehen. Die bedeutendste war (und ist) die sog. Zwolfer-
Schi‘a mit Schwerpunkt in Iran und im Siid-Irak und danach die ebenfalls schi'iti-
sche Isma'ilia, der die Fatimiden zuzurechnen waren, von der zerstreut aber nur
noch Rudimente fortbestehen. Die grofe Mehrheit der Muslime bildeten und bil-
den die, weil sie sich betont auf den Koran und die Hadithe stiitzen, als Traditio-
nalisten bezeichneten Sunniten ("sunna” = Tradition). Als Muslime im Agypten
der Mamlukenperiode werden nur Sunniten erwcihnt,

Den Fragen der Auslegung und Anwendung der Schari'a widmet sich die "figh"
genannte Wissenschaft als Wissenschaft des alle Lebensbereiche umfassenden
Rechts im Verstindnis des Islams. Diejenigen aus dem Kreise der 'Ulama, die
sich ihr speziell widmen, sind die (pl.) "fugaha', unzuldnglich iibersetzt Rechts-
gelehrte, Juristen. Fiir die oft unentbehrliche fallbezogene oder erginzende Aus-
legung und Anwendung der islamischen Normen kommt ihnen eine mapgebliche
Bedeutung zu.

In Bezug auf "figh" hatten sich im 8. Jh. mehrere Rechtsschulen (im Sinne von
Doktrinen) entwickelt. In der Mamlukenperiode und noch heute waren und sind
bei den Sunniten die schafi'itische (in der Mamlukenperiode traditionell dominie-
rend in der dgyptischen Bevilkerung), die hanafitische (mit Schwerpunkt in tiir-
kischen Gebieten, ihnen neigten die Mamluken zu), die malikitische (mit Schwer-

- 191 -




punkt im Maghreb) und die (fundamentalistische) hanbalitische Rechtsschule
(urspriinglich dominierend im Irak) anerkannt. Der Islam-Unterricht in den Ma-
drasen war nach den Rechtsschulen gegliedert. Die im Modell durch Iwane, ei-
nem fiir jede Rechtsschule, bestimmte bauliche Gestaltung der Madrasen (s. S.
159f) erklirt sich hieraus. Die Unterschiede der Rechtsschulen liegen haupt-
sichlich in der Wertung der den Koran ergdnzenden islamischen Hilfsquellen.
Gemeinsam war und ist allen Richtungen des Islams, ob Sunniten, Schi'iten oder
andere, ebenso wie allen Rechtsschulen, dass sie die in der westlichen Welt als
selbstverstindlich erachtete Abgrenzung von Religion und Staat nicht kennen
und nicht anerkennen.

1. Mamluken und Qadis

Oberster Herr des mamlukischen Rechtswesens war der Sultan. Die
Rechtsprechung und unmittelbar schari'a-relevante Funktionen lagen in
den Hinden der von "Qadis" (Richter) reprisentierten Justiz. Die Qadis
standen im Sozialprestige innerhalb der 'Ulama an erster Stelle; sie gal-
ten als "die Stimme der 'Ulama". Was iiber den Einfluss der 'Ulama auf
die dgyptische Gesellschaft in Kap. G. 7. ausgefiihrt wurde, trifft des-
halb auf sie in besonderem Mal3e zu.

Im Prinzip unterwarfen sich auch die Mamluken der Rechtsprechung
der Qadis, allerdings mit der wichtigen Einschréinkung, dass neben dem
reguliren Justizsystem der Qadis auch Kammerherren des Sultanshofs
(sg. hadschib, s. S. 147), also Mamluken, Gerichtsbarkeit ausiibten. Sie
behandelten Streitigkeiten zwischen Mamluken, insbesondere solche,
an denen ein Emir oder ein Khassakiyya-Angehoriger beteiligt war, so-
wie Iqta'-Streitfille. Die Abgrenzung der Zustandigkeit der Hadschibs
gegeniiber den Qadis ist nicht eindeutig; sie unterlag zudem offenbar
Anderungen. Moglicherweise ging es den Mamluken mehr darum, sich
dem Einfluss der 'Ulama zu entziehen. In der Burdschi-Zeit dehnten die
Hadschibs ihre Richtertitigkeit immer weiter aus. Es wird von Be-
schwerden der Qadis berichtet, dass Hadschibs, um sich Einnahmen zu
verschaffen, Fille annahmen, die nach Auffassung der Qadis in ihre
Hénde gehorten. Sultan al-Mu'ayyad Scheikhu (1412-21) versuchte, die
ausufernde Richtertitigkeit der Hadschibs zuriickzufiihren - ohne sicht-
baren Erfolg.

Nicht ganz klar ist auch, nach welchen Rechtsgrundlagen die Ha-
dschibs urteilten. Zeitgendssischen dgyptischen Autoren zufolge soll




dies zumindest in der frilhen Mamlukenperiode im Wesentlichen die
mongolische "GroBle Yasa" gewesen sein. Eine Erkldrung diirfte die ho-
he Wertschiatzung sein, die in diesen Jahren besonders von den Sulta-
nen Baybars, Qalawun und an-Nasir, Qalawuns Sohn von einer Mongo-
lin, allem Mongolischem entgegengebracht wurde. Lange Zeit wurde
angenommen, die Yasa sei eine umfassende vertrauliche Gesetzes-
sammlung Dschingis Khans gewesen, zumindest sei die Yasa zu seiner
Zeit entstanden. Der inzwischen vorherrschenden Meinung zufolge war
die Yasa jedoch eine auf Gewohnheitsrecht beruhende, nicht offiziell
fixierte Fallsammlung von Dschingis Khan-Nachfolgern. Worin die
Abweichungen der Yasa der damals noch nicht muslimischen Mongo-
len von der Schari'a bestanden, ist unklar.

Fiir die spdtere Bahri- und dann die Burdschi-Zeit wird als Rechts-
grundlage der Hadschib-Rechtsprechung mehr die (wortéhnliche) si-
yasa (libers: Politik) genannt. Damit ist offenbar Rechtsprechung nach
freiem Ermessen im unterstellten Sinne des Sultans gemeint. Anschei-
nend wurde sie im Wesentlichen in entwicklungsbedingt neueren
Rechtsbereichen praktiziert, die von der Schari'a nicht erfasst waren,
insbesondere dem Verwaltungsbereich.

2. Die Ge<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>