

## Mohamedanisch=Arabische Kulturperiode

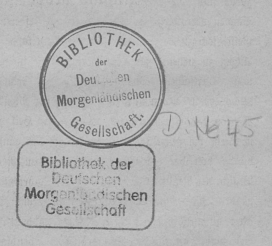
Don

August Bebel

Bweite Auflage



**Huttgart** Verlag von I. H. W. Dieh 1889.



Drud von J. H. Diet in Stuttgart.

## Dorwort.

Wir leben in einer Zeit, in welcher gewisse Leute eifrig wieder daran sind, die Menschheit, die ernsthaft arbeitet, sich aus den Banden verrotteter Ueberlieferungen zu befreien, unter das alte Geistesjoch zu beugen und ihr die Nebelkappe über Ohren und Augen zu ziehen. In einer folchen Zeit ist es nothwendig, ge= wiffe Thatsachen immer wieder in das rechte Licht zu rücken. Man spricht heutzutage so viel von der Menschheit befreienden Mission des Christenthums, welches das Heil gebracht habe und übersieht die gewaltige Kulturlücke, die das ganze Mittelalter hin= durch, von der Zerftörung des römischen Reichs an bis zum Beginn der Renaifsance im fünfzehnten Jahrhundert, uns entgegen gähnt. Man ignorirt, wie das Christenthum das ganze Mittel= alter hindurch mit der alten Kultur verfahren ist, und man ignorirt, woher die Völker des driftlichen Abendlandes die Kultur= mittel bekamen, mit deren Silfe sie sich nach unfäglicher Anstrengung vom Alpbruck bes Mittelalters befreiten.

Um dies nachzuweisen, dazu schien mir eine populäre Darsstellung der mohammedanisch-arabischen Kulturperiode im Orient und in Spanien ein sehr geeignetes Mittel zu sein. Die Darsstellung dieser Epoche zeigt uns aber auch, daß keine Religion

das Privilegium besigt, der Menschheit, die in der Kultur immer weiter sortschreitet, auf die Dauer zu genügen, und daß für jede Religion der Zeitpunkt kommt, in dem sie mit den Kulturbedürf=nissen der Menschheit in Widerspruch geräth, weil sie selbst nur ein vorübergehendes Produkt einer bestimmten Kulturveriode ist.

Für die vorliegende Abhandlung habe ich in Bezug auf die Thatsachen hauptsächlich das Werk v. Cremer's "Austurgeschichte des Orients" benutzt, außerdem die bezüglichen Arbeiten von Weil, Draper, Buckle, Henne am Rhin, Aves-Suydt u. s. w.

A. Bebel.

## Dorgeschichte und Entstehung des Mohammedanismus als Hebel arabischer Macht.

Der Orient ift die Geburtsstätte der Religionen, die für die moderne Kultur vorzugsweise in Betracht kommen. Judenthum, Christenthum, Mohammedanismus gingen nacheinander aus seinem Schoöke hervor, und alle drei entstammen ein und derselben Bölkerrasse, der semitischen. Sine dieser Religionen baute sich auf der andern auf und entsaltete nach den Karaktereigenthümslichkeiten und dem Bildungsgrad der Bölkerschaften, unter denen sie vorzugsweise sich ausdreitete, ihr eigenthümliches Wesen. Daß alle Religionen Menschenwerk sind und aus menschlichen Bedürfznissen hervorgingen, ist in der Geschichte ihrer Entstehung und Entwicklung einer jeden nachzuweisen. Und doch will jede — siehe das Gleichniß Lessing's in "Nathan der Weise" von den drei Kingen — sich als die wahre und unsehlbare Religion angesehen wissen. Das liegt in ihrem Wesen begründet.

Wie nun eine dieser Resigionen aus der andern hervorging, sich auf ihre Vorgängerinnen sozusagen pfropfte, war jede genöthigt, in ihrem Entstehen und ihrer Ausbreitung alle in den Zeitumständen und im Volkszustande liegenden Anschauungen, die das Geistesleben des bezüglichen Volkes beherrschten, in sich aufzunehmen. Darinnen lag die Bedingung ihres Einflusses und ihrer Geltung.

Verfolgt man den Ursprung der drei genannten Religionen weiter zurück, so sindet die südische, als die älteste von den dreien, in der Religion der alten Aegypter, die Moses als einer der Eingeweihten speziell kennen gelernt hatte, und diese wieder in der brahmanischen Religion der alten Inder ihre Quelle. Die eine Reihe der Entwicklung aus der altindischen, als der ältesten aller auf den Monotheismus begründeten Religionen, läuft in den Buddhismus und die Lehren des Zoroaster und des Confuzius

Moh .= arab. Kulturperiode.

(Kon=fut-se) aus. Diese beiden Religionen bestehen noch heute im größten Theile Asiens und beherrschen nahezu die Hälfte des Menschengeschlechts. Die andere Entwicklungsreihe bilden, nächst der untergegangenen altägyptischen Religion, das Judenthum, das Christenthum und der Mohammedanismus. Die beiden letzteren haben sich wieder in verschiedene Bekenntnisse und eine Menge mehr oder weniger untergeordneter Sekten gespalten und erlangten neben einem bedeutenden Theile Asiens und Nordafrikas vorzugs-weise in Europa Ausbreitung, wohingegen in der neuen Welt das Christenthum als allein maßgebende Religion sich verbreitete, und zwar in Folge ihrer Eroberung und Kolonisation durch christlich=europäische Kulturvölfer.

Wenn Klima, Bodenbeschaffenheit und Nahrung auf die physische Entwicklung eines Volkes wesentlich einwirken, so sind es die ökonomischen und sozialen Gestaltungen, die seine geistige Ent= wicklung beeinflussen. Die lettere wird in dem Maße wachsen, wie günftige äußere Umftände ihr zu Hilfe kommen. Dahin ge= hören: nicht allzuschwierige Beschaffung einer auskömmlichen Lebens= weise, eine Natur, die in ihren Erscheinungen und Einwirkungen mehr die Entwicklung des Verstandes als der Phantafie begünftigt, und wo fremde oder alte Kultureinflüsse sich geltend machen, daß diese der Fassungstraft und dem Karakter des neuen Volks ent= sprechen und ihm die Aufnahme alter Austureinflüsse leicht machen. Hingegen fördert alles, was die Phantafie begünstigt, die Religion, und hemmt den geistigen Fortschritt. Dahin gehören insbesondere die unverstandenen Naturerscheinungen. Diese wirken auf das Ge= fühl, sie erregen die Phantasie und begünstigen die Mythenbildung. Je gewaltiger die Naturerscheinungen auftreten, den Menschen, der fie sich nicht zu erklären vermag erschrecken und schädigen, um so mehr wird er von Furcht erfüllt sein und alles versuchen, die wider ihn empörten Mächte, die er sich nicht anders als lebende, mit Willen begabte Wesen vorstellen kann, zu besänftigen und mit sich auszusöhnen.

Die religiösen Vorstellungen hängen mit der Naturerkenntniß auf das innigste zusammen. Diese Vorstellungen werden um so roher sein, je tieser die Naturerkenntniß steht, und diese selbst hängt wieder ab von der Wacht, welche die Natur und der soziale Zustand des Menschen auf die Entwicklung seines Verstandes ausüben.

Eine neue Religion kann nur in so weit auf Anhänger und Ausbreitung rechnen, als ihre Lehren dem Kulturgrad der bezüg= lichen Bölfer entsprechen. Stehen diese Lehren unter demselben, so wird diese Religion ebensowenig auf allgemeine Berbreitung rechnen können, als wenn sie über demselben steht. Im ersteren Falle wird sie günstigsten Falles die rückftändigsten Alassen des Bolkes, im zweiten die vorgeschrittensten befriedigen, sie wird aber weder in dem einen noch in dem andern Falle eine einsschneidende Wirksamkeit erlangen und entweder gänzlich untergehen oder erst nach Jahrhunderten, auf höherer Entwicklungsstufe der Menge, für die sie berechnet war, Eingang und Ausbreitung sinden.

Es wird also keine Religion auf die Dauer bei einem geistig fortschreitenden Bolke in alter Weise erhalten bleiben können, es sei denn, daß sie sich umformt. Damit verliert sie aber ihren alten Karakter, sie hört auf, ehrwürdig zu sein und Befriedigung zu erwecken. Das hat sich z. B. im Protestantismus sehr deut-lich gezeigt.

Die Entwicklung der Religion läuft schließlich in letzter Instanz auf das Aufhören aller Religion, den Atheismus hinaus. Sin solcher Zustand läßt sich aber nicht künstlich, etwa durch gesetzgeberische Atte in einem Zeitalter, wo das religiöse Bedürfniß noch lebendig ist, herbeiführen. Ueber das unsinnige und verkehrte eines solchen Schrittes belehren uns am besten die bezüglichen Atte der französischen Revolution, die wesentlich mit die Kücksehr zur Monzachie herbeisührten.

Die letzte Entwicklungsstufe in Dingen der Religion, der Atheismus, ift dis heute noch von keinem Volke in seiner Gestammtheit erreicht worden; es ist aber unzweiselhaft, daß die vorgeschrittensten Kulturvölker sich dieser letzten Sprosse auf der religiösen Stusenleiter nähern, und für sie das Verschwinden des Kultus nur noch eine Frage der Zeit ist. Als Beweis für diese Aufgassend zunehmende Zahl der Gleichgilkigen unter ihren Angehörigen in ihren Schooß zurückzuschund daß kein neues Religionssystem mehr Aussicht auf größeren Anhang und Bestand hat.

Das Facit unserer bisherigen Erörterungen ist, daß irgend ein Volf in einem beliebigen Zeitpunkt sich ebensowenig für einen beliebigen religiösen als für einen beliebigen sozialen und politischen Zustand eignet. Daher die tägliche Erscheinung bei zum Christensthum neu bekehrten heidnischen Völkern, daß sie, trot aller Aeußerslichkeiten des Christenthums, Wilde bleiben und wo sie Kulturvölker

werben, dies nicht durch die Annahme des Chriftenthums, sondern durch die Anfnahme moderner Kulturmittel geschieht.

Man wird einem Bolfe mit vergleichsweiser Leichtigkeit irgend einen sozialen, politischen und religiösen Zustand aufzwingen können, der von seinem eigenen bisherigen Zustand sich nicht allzusehr unterscheibet, man wird dies aber nicht können, weder nach unten, indem man das Bolf tief unter seinen Kulturgrad herabdrückt, noch nach oben, indem man es plöglich und künstlich über denselben erhebt. Der Abstand zwischen dem Alten und dem Reuen darf kein zu großer sein. Daher der so häusige rasche Riedergang von Religions=, Staaten= und sozialen Gebilden in Ländern und bei Bölkern, wo das künstliche Experiment eines raschen Empor=hebens versucht wurde und eine Zeit lang zu glücken schien. Wir erleben dieses Beispiel in der Gegenwart sehr häufig dei Bölkern wie den Ureinwohnern von Nord= und Südamerika und den Ur=einwohnern anderer Erdtheile, denen die moderne Zivilisation statt

Vortheil den Untergang bringt.

Es kann also kein Zweifel darüber bestehen, daß die religiösen Ideen mit dem gesammten Kulturzustand eines Volks in innigster Beziehung sich befinden. Die Religionen entwickeln sich wie der politische und soziale Zustand einer Gesellschaft nach bestimmten Gesetzen. Religion, Politif und sozialer Zustand stehen in Wechsel= mirkung zu einander, Religion und politischer Zustand werden stets dem sozialen entsprechen. Bon biesem Gesichtspunkt aus ift es auch falsch zu sagen, die Religionsstifter seien nur Betrüger. Eben so falsch ist es allerdings auch, wenn man einer einzelnen Verson einen außergewöhnlichen Einfluß auf eine bestimmte Re= ligionsbildung zuschreibt. Geht man den Vorgängen der Zeiten näher auf den Grund, dann findet man ftets, daß es keines= wegs nur jener Gine war, der einem späteren Zeitalter als der eigentliche Religionsstifter, als der Gründer durch sich selbst, gilt und als folcher verehrt wird, der die von ihm gelehrten Grund= fäße und Anschauungen allein befaß, sondern daß in der Regel sowohl vor ihm wie gleichzeitig mit ihm, eine mehr oder weniger große Zahl von Personen vorhanden war, die sein Fühlen und Denken theilten und in dem gleichen Sinne und Geiste wirkten und theilweise ihm schon vorgearbeitet hatten. Es waren in der Regel besondere zufällige Umstände, welche gerade diesen bestimmten Ginen zur hervorragenden Geltung fommen ließen. Irgend ein Um= stand bätte eben so aut einen Andern an seinen Blat stellen können.

So wäre 3. B. die Reformation des 16. Jahrhunderts ficher auch gekommen, auch wenn Luther nicht auftrat und durch An= schlagen seiner 95 Thesen an die Schloßkirche zu Wittenberg dem Bapftthum den Krieg erflärte. Der Kampf gegen das Bapftthum und die alte Kirche lag in der Zeit und war längst entbrannt. Luther gab durch seine Sandlung dem religiösen Kampf nur eine bestimmte Richtung und wurde dadurch in seiner Berson die Fahne, um welche sich das Heer der Streiter, die im Einzelnen von sehr abweichenden Ansichten beseelt waren, sammelte. Ober glaubt man die moderne soziale Bewegung in Deutschland wäre nicht zum Ausbruch gekommen, wenn Lassalle keine Gelegenheit hatte, sein be= rühmtes Antwortschreiben an das Leipziger Arbeiter=Komité zu verfassen? Die soziale Bewegung lag in der Luft, sie war bereits vorhanden; Lassalle gab der sozialen Bewegung, wie Luther der religiösen, nur die Richtung. Und so wenig der heutige Brote= stantismus noch lutherisch ist, so wenig ist die heutige soziale Be= weauna noch lassallisch.

Die hier ausgesprochenen Ansichten gelten von religiösen Systemgründern in höherem Grade als von wissenschaftlichen, weil wenigstens die Moralsätze, auf denen sich die Religionssysteme aufbauen, eine große Gleichartigkeit in der ganzen Menschheitsentwickslung besitzen, so daß das religiöse System nur die Form für ihre Befolgung schafft. Hingegen werden wissenschaftliche Systeme immer erst durch höhere Grkenntniß, gestützt auf eine große Summe von Grschrungen und Beobachtungen und tiefes Denken erforscht und festgestellt und sie werden deshalb ihrem ganzen Inhalte nach neu sein.

Bestimmte Moralsätze ergeben sich von selbst, wo immer Menschen gesellschaftlich zusammenleben. Ihr Jusammenwirten bedingt, daß sie einen Koder sich geben, der nach ihrem jeweiligen Kulturzustamd in äußere Formeln zusammengesaßt wird. Daß auf gesellschaftliches Zusammenwirten angewiesene Menschen unter sich den Diebstahl, den Todtschlag, den Mord, die offene Uebervortheilung verurtheilen, liegt so sehr im gegenseitigen Interesse, daß ohne diese Schranken jeder gesellschaftliche Verkehr und jedes Zusammenwirken unmöglich wäre. Diese moralischen Grundanschaumgen sind also nichts anderes als Rechtszumdsätze, die das gesellschaftliche Verhältniß erzeugte, und sie bilden daher überall die Basis sür die Kechtszumd keligionsversassung, die beide bei Bölkern, die bereits Privateigenthum besitzen und in Folge dessen gegensätzliche Interessen unter sich bergen, enge miteinander vers

fnüpft sind. Aus dieser Gleichartigkeit sozialer Interessen entsteht bann auch die Gleichartigkeit der fogenannten Moralgrundfätze. Daher wird ein Satz wie der: "was du nicht willst, das man dir thu, das füge auch feinem Andern zu", in jedem menschlichen Gemeinwesen als höchste Rechtsanschauung und erstes Moralgeset angesehen werden, auch wenn dieser Sat nicht fest formulirt bem Einzelnen zur Kenntniß kommt. Gegen diese Auffassung spricht nicht, daß die Staatsgesetze und die sozialen Ginrichtungen weder auf primitivster, noch auf der heutigen höchst erreichten Kulturstufe diesem Gedanken keinen reinen Ausdruck geben. Das ist sehr er= Verfassungen und Gesetze sind stets der Ausdruck der Alasseninteressen, deren Träger im Besitz der Herrschaft sind. Diese werden also der unterdrückten und benachtheiligten Menge stets den Glauben beizubringen und bei ihr zu erhalten suchen, daß der bestehende Rechtszustand auch der Moral und der Religion entspricht, und daß, wo die staatlichen und gesellschaftlichen Gin= richtungen davon abweichen, dies fich durch Alter und Herkommen wie durch die Unmöglichkeit, menschliche Einrichtungen ideal zu gestalten, rechtfertige.

Jebe Herrschaft muß schließlich die Billigung der Mehrzahl für sich haben und selbst der unumschränkteste Despot wäre nicht im Stande, auf die Dauer zu herrschen, wenn er das herrschende Rechtsbewußtsein willkürlich mißachtet. Tief eingewurzelte Moralund Rechtsanschauungen, die in dem sozialen Zustand einer Gesellschaft begründet sind, lassen sich eben so wenig willkürlich außrotten, wie sich religiöse Strömungen nach Belieben erzeugen lassen.

Der ursprünglichste und naheliegendste Moralgrundsat ist jener von der Gleichheit Aller. Daher sinden wir in den ältesten wie in den modernsten Religionssystemen diesen Grundsatz außzgesprochen. Es giebt keinen Moralsatz im Christenthum, welchen der fünschundert Jahre ältere Buddhismus und der noch ältere Brahmaismus nicht auch lehrte. In beiden sindet sich die Lehre von der Gütergemeinschaft, die im Buddhismus in einer der Zeit entsprechenden Weise verwirklicht ward, ehe man an das Christenzthum dachte.

Als eine feststehende, weil häufig konstatirte Thatsache ist anzusehen, daß ein und dieselben Gedanken in den verschiedensten Gehirnen und in den verschiedensten Zeitaltern, ohne daß ihre Träger gegenseitig Kenntniß von einander zu haben brauchen, sich bildeten, voraußgesebt, daß gleichartige Zustände vorhanden sind, welche als= bann bie gleichartigen Gebanken und Ibeen erzeugen. Wäre bem nicht so, man müßte das Christenthum in seinen wesentlichsten Lehren einen Abklatsch des Buddhismus und des Brahmaismus nennen.\*) Nur daß das Christenthum nach den anders gearteten Zuständen und Anschauungen der späteren Zeit, in der es entstand, sich entsprechend modissirte; wie es sich denn trotz aller Kämpfe und Opposition seiner Vertreter, vom ersten Jahrhundert seines Bestehens an dis heute beständig modissirt und der Entwicklung, welche die Kultur annahm, anbequemt hat. Das allein sicherte ihm dis heute seinen Bestand.

Es ift nicht bloßer Zufall, daß unsere hauptsächlich in Betracht kommenden Religionsschsteme dem Orient entsprungen sind und zwar in einem und demselben Gebiete geboren wurden. Die Wiege des Indaismus, des Christianismus und des Mohammedanismus standen geographisch nahe bei einander. Die Gegend, wo Abraham seine Heerden weidete und schließlich begraden worden sein soll und die Orte, wo Wohammed geboren und gestorben ist und hauptsächlich wirkte, sind nicht viele Tagereisen von einander entsernt. Und die Wiege des Christenthums stand wieder in der Heimat des Judenthums.

Der Orient, und zwar hauptsächlich Indien, wird auch als die eigentliche Werbestätte der Menschheit angesehen. Dort, wo die Natur so reich und üppig sich entfaltet, daß der Mensch mit geringster Mühe seinen Lebensunterhalt sich erwerben kann, entwickelte sich vermuthlich zuerft die höhere Kultur, wenigstens stammt von dort die älteste Kultur, die wir kennen, und verbreitete sich in dem Maße wie die Menschen sich vermehrten und neue Wohnplätze suchten, nach den verschiedensten Richtungen, namentlich nach Norden und Westen. Möglich, ja wahrscheinlich, daß schon sehr frühzeitig aus Vorderindien Ansiedler durch das Arabische Meer nach dem füdwestlichen Arabien, dem ungemein fruchtbaren Demen und von dort, durch das Rothe Meer, nach dem nicht minder fruchtbaren und üppigen Nilthal im nordöstlichen Afrika gelangten und sich von hier aus weiter verbreiteten. Neuere Forscher wollen überhaupt das Nilthal als die älteste Kulturstätte angesehen wissen, wohingegen Falb Peru als das Urgebiet des Menschengeschlechts betrachtet.

<sup>\*)</sup> Womit nicht bestritten wird, daß das Christenthum thatsächlich sowohl Anschauungen als Gebräuche zahlreich dem Brahmaismus und Buddhismus entnommen hat.

In der dicht zusammengebrängten Bevölferung des Nilthales, bas auf der einen Seite das Rothe Meer, auf der andern die große Lybische Wüste hat, gestaltete sich ein Staatswesen, das gleich dem indischen in ein starres Kastenwesen ausartete. hingegen war das ungeheure Gebiet des heutigen Arabiens und Spriens, mit seiner Abwechslung von Wüfte und fruchtbaren Landstrichen und seinen weiten Hochebenen ganz darnach angethan, der Bevölkerungszersplitterung Vorschub zu leiften und die starre Unterjochung und kastenartige Abscheidung zu verhindern. bildete sich hier im Laufe der Jahrtausende statt eines strengen, nach Raften abgeschloffenen Staatswesens, ein vielgestaltiges, reich gegliebertes Familien- und Stammesleben aus, das fich auf einen Flächenraum, fünfmal so groß als das Deutsche Reich, verbreitete. Von gleicher Rasse, war die Bevölkerung sehr ungleich in Lebens= weise und Beschäftigung. In dem fruchtbaren Boden des süd= öftlichen Arabiens, und in den Gegenden längs der Meerestüfte entstand frühzeitig eine hohe Kultur, gefördert durch lebhaften Handel und Verkehr; dasselbe war im Norden in Sprien und längs der Küste der Fall, wo das phönizische Reich fich bilbete und durch seinen Reichthum und seine Kultur eine Zeit lang das erste aller Reiche um das Mittelländische Meer wurde.

Im Innern Arabiens, wo Berge und Wälder die Bildung von Feuchtigfeit in Geftalt häufiger Regen begünftigen und in Folge davon auf den mächtig ausgedehnten Hochebenen sich fettsgrafige Beiden bildeten, die zahlreichen Heerden Nahrung boten, entwickelte sich ein nomadisches Hirtenleben mit seiner Einfachheit und Naturwüchsigkeit. Nur wenn im Frühjahr die heftig hereinbrechenden Gewitterregen erhebliche Strecken der angrenzenden Büste unter Wasser setzten und wie mit einem Zauberschlage dem Boden einen üppigen Pflanzenwuchs entlocken, zogen die Hirten auf kurze Zeit hinab in die Gbene. Streit und Zauk der einzelnen Stämme um die besten Weidepläge blieben dabei nicht aus und nicht selten entstanden blutige Kehden.

Andere Stämme, die auf den Dasen immitten der Wüste ober am Saume derselben ihre Wohnplätze aufgeschlagen hatten, trieben neben der Viehzucht mit Vorliebe die Jagd auf Bergs und Wüstenthiere, sie hielten es aber auch, da schon sehr frühzeitig durch die Wüste sich Handelsstraßen zogen, für vortheilhaft, den Handelsstarawanen aufzulauern und sie zu plündern. Diesem Theil des arabischen Volks wurde Jagd, Kampf und Raub sein Lebenss

element. Der Streit um den Raub verfeindete sehr häufig die benachbarten Stämme; einer suchte den andern in den Hinterhalt zu locken und ihm durch den lleberfall die Frauen und die Heerden zu rauben. Fühlte ein Stamm sich zu schwach, dem andern zu widerstehen, suchte er nach Bündnissen und so entstanden Kämpfe, in denen manchmal ganze Stämme ihren Untergang fanden.

Eine solche Lebensweise, viele Jahrhunderte hindurch fort= geführt, muß bestimmte Karaftereigenschaften in hohem Maße ent= wickeln. Da die räumliche Ausdehnung und die Bodengestaltung des Landes die isolirte Abschließung der Stämme mit Leichtiakeit ermöglichte und begünftigte, entwickelte fich ein sehr ausgeprägter Stammes- und Familienstolz. Die Stammes- und Familientradition erlangte eine hohe Bedeutung und die eigene lebhafte Phantasie, gesteigert durch die Sucht, den Nachbarstämmen überlegen zu er= scheinen, trug dazu bei, die Thaten und Tugenden der Vorfahren im günstigsten Lichte darzustellen, die dann durch die Ueberlieferung von Geschlecht zu Geschlecht immer größer und schöner erschienen. Erlangte Vorrechte wurden hoch gehalten und von allen respettirt, da fie meist im Kampf erworben waren und der Kampf die Führerschaft nothwendig macht, aber auch die Unterordnung der Gefährten bedingt. Tapferkeit ward eine der vornehmsten Tugenden, aber auch die Großmuth gegen den bestegten Feind ward gepriesen und genibt. Alls heilig und unverletbar ward die Gaftfreundschaft angesehen. wie bei allen Bölfern auf einer gewissen Kulturstufe, die früh= zeitig den hohen Werth eines sichern Aspls schätzen lernen, wenn fie in fremdem, wenig bevölfertem Lande von allen möglichen Gefahren, die Naturereignisse, wilde Thiere oder feindliche Menschen ihnen stündlich bereiten können, umgeben find. Die Gaftfreund= schaft zu verletzen galt deshalb für eine der schimpflichsten Handlungen.

Dagegen wurden Raub und im Falle des Widerstandes Tödtung, an anderen als den eigenen Stammesangehörigen oder Berbündeten begangen, als durchaus erlaubt und ehrenvoll anzgesehen, vorausgeseht, daß die Handlungen nicht seig und hinter-listig ausgesührt wurden. Auch galt einen Schimpf oder eine Beleidigung im Blute des Gegners zu rächen nicht blos als gerechtsertigt, sondern als Pflicht, wollte der Beleidigte nicht als seig und ehrlos erscheinen.

Unter solchen sozialen Zuständen mußten auch bestimmte religiöse Anschauungen sich bilden, namentlich, wenn man dabei

die klimatischen Verhältnisse und die Beschaffenheit des Landes in Betracht zieht.

Die Naturerscheinungen haben, wie schon hervorgehoben wurde, zu allen Zeiten auf die Anschauungen der Menschen einen großen und entscheidenden Einfluß ausgeübt. Die unverstandenen Naturerscheinungen waren es, welche zuerst zu religiöser Ver= ehrung Veranlassung gaben. Je großartiger und gewaltiger sie erschienen und dekhalb um so lebhafteren Gindruck auf das un= geflärte naturwüchsige Gefühl machten und die Phantasie durch alänzende oder abschreckende und geheimnisvolle Erscheinungen er= reaten, um so lebhafter und phantaftischer mußten die Vorstellungen sein, die sich die Menschen von den Wesen machten, die nach ihrer Meinung die Veranstalter bessen waren, was vor ihren Augen fich zutrug.

Der leuchtende Farbenton, unter dem das Hähliche wie das Schöne im Morgenlande unter einem fast immer heitern Simmel erscheint, wirft in hohem Grade nervenanregend. Das heiße Alima macht die Menschen leidenschaftlicher, sie sind Hallucinationen und epileptischen Anfällen leichter ausgesetzt als der Nordländer; die Phantasie entfaltet sich bei der Großartiakeit der Natur= erscheinungen üppiger und erlangt deshalb leichter die Herrschaft über den Verstand. Daraus erklärt sich die größere Neigung zu religiösen Schwärmereien, wie die Liebhaberei für alle Künfte, welche die Phantasie und die Gefühle besonders befriedigen: Dicht= funst, Gesang, Musik, die Freude an Märchen und an phantastischen

Erzählungen.

Unter die wirfungsvollsten Naturerscheinungen im Orient muß besonders der Eindruck gerechnet werden, den die Wüste auf den Wanderer wie auf den in ihr Lebenden macht. Die Wüste wirft durch ihre scheinbare Unendlichkeit, durch das blenbende Lichtmeer, das am Tage über sie ausgegossen ift, und die feier= liche Ruhe und Stille, die alsbann in ihr herrschen und alles Leben in ihr wie erstorben erscheinen lassen, mächtig auf den Menschen ein. Er fühlt sich klein und doch wieder gehoben in dieser starren Unendlichkeit und fühlt andachtsvolle Schauer und eine gewisse Kurcht vor dem Wesen, das, nach seinen Begriffen, sie geschaffen haben muß. Schauer und Furcht werden gesteigert durch die Reichen der Gefahr und der Vergänglichkeit, die ihm fast auf Schritt und Tritt begegnen. Menschliche und thierische Gebeine fieht er überall zerstreut umherliegen, deren einstige Träger ent=

weber im Kampfe mit einander oder in Folge plötzlich eingetretener Naturereignisse, wie Wolkenbrüche und Wüstensandstürme, ihren Tod gefunden oder in der weiten, unterscheidungslosen Gbene verirrt,

burch Hunger und Durft elend zu Grunde gingen.

Aehnlich in der Wirkung, doch im Sinneneindruck ganz anders, ftellt sich die Nacht in der Wifte dar. Ohne wesentlichen Ueber= gang bon bem hellsten Lichte in die tieffte Schwärze, bricht die Nacht herein. An dem tiefschwarz scheinenden Himmel leuchtet ein Seer von Simmelskörvern in fo intenfivem Glanze, wie felten unter gleichen Breitegraden, weil anderen Ländern die durchsichtige Luft fehlt, welche fast das ganze Jahr, unbeweglich erscheinend, über den weiten und heißen Klächen Arabiens steht. ber hereinbrechenden Nacht beginnt das Leben in der Wifte. Auf allen Seiten regt fich die Thierwelt. Laute der verschiedenften, der geheimnisvollsten und der schauerlichsten Art machen sich überall vernehmlich, um so lauter, da die Dinne und Reinheit der Luft bie Entfernungen nahezu aufhebt. Kein Wunder, bag bas er= regte Gemüth und die lebhaft geweckte Phantasie überall Gefahren herannahen fieht oder geheimnisvolle Geister erblickt, die jest in ber Stille ber Nacht ihr geschäftiges Wesen treiben und ben Menschen überall necken und schädigen. Daher ift der Glaube an Geister, Ginnen und Ghulen bei den Arabern von uralter Zeit sehr verbreitet. Diese Geister spielen selbst im Koran ihre Rolle, ebenso wie ber semitische Teufel, der nach der Bibel dem chriftlichen Religionsstifter bezeichnender Weise ebenfalls in der Wüste erschien.

Juden und Araber, zu berselben Rasse gehörig, fast auf ein und demselben Boden sich entwickelnd, hatten von uralter Zeit in ihren religiösen Anschauungen vieles mit einander gemein. Beide führen ihre Abstammung auf Abraham zurück, nur daß die Bewohner des mittleren Arabiens sich speziell als die Nachstommen Jömaels, des Sohnes der von Abraham in die Wüste verstößenen Hagar anschen, die Südaraber sich als Nachstommen Jostans betrachten. Der Sage nach kam Jömael mit seiner Mutter auf seiner Wüstenwanderung in die Nähe von Westa, wo er vom furchtbarsten Durste gequält wurde. Angstvoll lief die Mutter ein wüstes Thal auf und ab, um irgendwo eine Duelle zu ersspähen; da, in der höchsten Roth und in Folge der wiederholten Anrusung ihres Gottes, sprang unter den Füßen des kleinen Ismael eine Quelle hervor, die das verzweifelt gesuchte Naß in reichlichstem Maße spendete. Dieser Brunnen, in unmittelbarer Nähe der heiligen

Kaaba in Mekka gelegen, wird noch heute hoch verehrt und gehört zu ben heiligsten Oertern des Zentralpunkts der islamitischen Religions-genossen. Auch haben noch heutigen Tages die vielen tausende von Pilgern, die alljährlich von allen Enden Afrikas und Wosigern, die alljährlich von allen Enden Afrikas und wo sonst die mohammedanische Glaubensgenossenschaft An-hänger zählt, nach Mekka wallfahren, unter den Wallfahrtssobliegenheiten siebenmal die Hauptstraße Mekkas auf- und abzuslaufen, um so das angstvolle Suchen der Hagar nach Wasser anzubenten.

Wie jener Brunnen, heute der Zamzambrunnen genannt, an Abraham-Hamael erinnert, so auch der berühmte schwarze Stein, den die Kaaba birgt und der eigentliche Gegenstand der Berehrung ift. Nach ber einen Berfion foll dieser Stein ein ge= fallener Engel sein, den Gott wegen eines Bergehens aus bem Baradies auf die Erde ftieg und in einen Stein verwandelte. Aber am jüngsten Tage wird er wieder ein Engel werden und wird dann dem Herrn berichten, wer ihn mahrend feines Stein= daseins auf Erden verehrte und wird zu Gunften der Gläubigen Nach der anderen Version hat Abraham den Stein schneeweiß aus dem Paradieje mitgebracht und wurde er all= mälig durch die Aufnahme der Sünden der Gläubigen schwarz. Auch sollen nach der Sage Abraham und Ismael die erste Kaaba. die aus einem vieredigen Steinhaufen bestand, auf bessen Spite ber heilige Stein lag, errichtet und der allgemeinen Verehrung empfohlen haben.

Das wahrscheinlichste ist, daß der Stein ein Aerolith (Meteorstein), der in uralter Zeit unter Geräusch und Leuchten zur Erde siel, von in der Nähe weidenden Hirten gesehen und gefunden und nun als himmlischen Ursprungs verehrt wurde. Die Zeit und das Interesse verbreiteten dann den Wunders und Sagenkreis um ihn, welcher schon sehr frühzeitig und in wachssendem Maße die Angehörigen der verschiedensten semitischen Stämme dis weit aus Asien her zur Wallfahrt nach der Kaaba veranlaßte. Angenommen wird, daß die Berehrung heiliger Steine (Nörolithen) in uralter Zeit dei allen semitischen Stämmen vorshanden war und die erste Form ihrer Götterverehrung bildete.

Wie es nun auch heute noch geschieht, bildete sich bald in der Nähe solch' eines heiligen, vielbesuchten Ortes eine Stadt, deren Bevölferung an dem Besuch dieser Wallfahrten sehr interessirt war und nun ihrerseits alles aufbot, den Ruhm des Bunderortes immer weiter zu verbreiten und seine Anziehungsfraft zu erhöhen. Der fromme Betrug ging mit der frommen Einfalt Hand in Hand. Und wenn im Mittelalter in der Christenheit das Biswort gang und gäbe war: Ze näher bei Rom, um so weiter vom Papst, so konnte man schon sehr frühzeitig von Mekka und den Mekkanen etwas ganz Aehnliches sagen. Mekka war von allen Städten des späteren mohammedanischen Reichs diesenige, wo der geringste Glaube herrschte und die lockeren Sitten und die ausschweisende Lebensweise am meisten herrschten, ja Mekka galt lange Zeit im Kalisenreich nebst der Schwesterstadt Medina als die Hochschule sinnlichen Raffinements. Sodom und Comorrha in's Arabische übersest.

Meffa, die "heilige Stadt", liegt fechs Meilen vom Rothen Meer, in einem unwirthlichen, mit spärlicher Begetation bedeckten Thale, beffen Seitenwände wild zerriffene Steinabhänge bilben. Un beiben Enden des Thales beginnt die vegetationslose Wifte. Da aber die Stadt von frühester Zeit eine Hauptstation der von Sprien durch die Wüfte nach und von dem Lande Demen kom= menden Handelskarawanen bildete und alliährlich von zahlreichen Vilgern und Vilgerkarawanen besucht wurde, war sie ein leb= hafter Verfehrs= und Sandelsplat. Dieje Umftände machten fie auch zum Sitz verschiedener arabischer Stämme, die gegen einen entsprechenden Tribut den Schutz der Karawanen gegen die An= ariffe verwandter räuberischer Stämme in ber Wifte übernahmen. Unter diesen in Mekka ihren Sitz habenden Stämmen war es dann wieder derjenige der Koraischiten, der die Auszeichnung genoß, die Tempelwache und die religiösen Dienstleistungen in ber Kaaba zu versehen. Die Kaaba, früher ein einfacher Stein= haufen, wurde später ein umfassender Steinbau, in dessen füd= öftlicher Ecke im Innern der "heilige Stein" wenige Fuß hoch vom Boben eingemauert wurde. Diefer Stein, ber ungefähr fieben Zoll im Durchmeffer hat und ein wellenförmiges Oval bilbet, wurde bann mit einer Einfassung in Silber versehen. Unmittel= bar an die Kaaba wurde später die Moschee gebaut, in welcher die Gebete und Predigten gehalten werden. Weiter befindet sich einige Meilen von Mekka das Thal, in welchem noch heute. ganz wie bei den alten Israeliten, die Opferung der Thiere stattfindet, deren Zahl im eigentlichen Wallfahrtsmonate so groß ift, daß ihre Radaver die Luft verpesten und häufig zu pestartigen Krankheiten die Veranlassung geben.

Bur Zeit des römischen Reichs hatten Aegypten, Palästina, Sprien und auch ein Theil Arabiens in verschiedener Zeitdauer unter römischer Herschaft gestanden und dessen Kultur hatte sich in allen diesen Ländern verbreitet. Als das römische Reich zerssiel und gleichzeitig das Christenthum immer weitere Ausdehnung erlangte, dis es im oftrömischen Neiche endlich Staatsreligion wurde, gab es auch zahlreiche Christen in diesen Ländern, die aber fast alle mit den beiden Hauptrichtungen in der Christensheit, die der Bischof zu Kom und der Bischof zu Konstantinopel vertraten, zerfallen waren. Neben diesen Christen und inmitten der übrigen Bevölkerung lebten zersprengt zahlreiche Juden.

Bis zwei Jahrhunderte vor dem Beginn des mohamme= danischen Reichs war Alexandrien in Aegypten der Sammelplat und das Zentrum für die ganze antife Bildung. Hier war der Sitz der neu-platonischen Philosophie, die als heidnisch von den chriftlichen Wortführern beftig bekämpft und angegriffen wurde, obgleich ober auch gerade weil das Chriftenthum, wie ein Blick in Plato's "Staat" uns zeigt, auf Sokratisch=Plato'sche Philo= sophie sich stütt und von ihr erfüllt wurde. In Alexandrien waren ferner die literarischen Schätze Griechenlands und Roms und der Bölker bes Alterthums aufgespeichert. Seine Bibliothek und seine Sammlungen von mathematischen, aftronomischen und physikalischen Inftrumenten waren die größten und vollkommensten der damaligen Reit. Gin solcher Brennpunkt geiftigen Lebens mußte auch noch lange nach seiner Zerstörung von Ginfluß auf seine weitere Um= gebung sein, und in der That gab es zahlreiche Häupter der chriftlichen Sekten, die sich, im Berein mit jüdischen Rabbinern, ben von Alexandrien ausgegangenen philosophischen und natur= wissenschaftlichen Lehren mit Gifer hingaben und eine ganz eigen= artige geiftige Atmosphäre erzeugten.

Solche Jahrhunderte dauernde Geistessftrömungen bleiben nothwendig nicht ohne Einfluß auf weitere Volkskreise und wirken bestimmend auf die religiösen Anschauungen ein; heidnische, jüdische, griechisch-römisch-philosophische und christliche Ideen wogten durch einander. In dieser geistigen Atmosphäre wurde am 1. April 571 unserer Zeitrechnung Nohammed als Sohn eines Elternpaares aus dem Stamme der Koraischiten zu Wekka geboren.

Mohammed's Verhältnisse waren keine günstigen. Der Bater starb kurz vor oder balb nach seiner Geburt, seine Mutter starb, als er kaum sechs Jahre alt war; so wurde der Knabe, ben sein Oheim Abu Talib in Pflege nahm, frühzeitig selbständig. Schon mit dem zwölsten Jahre unternahm er eine Reise nach dem entfernten Bassa (Bassora) an der Grenze von Irak. Dort machte er mit einem christlichen Mönche Namens Bahira (Dschardis) Bekanntschaft, ebenso hatte er in seiner Heimet einen getausten jüdischen Gelehrten, einen Better mütterlicherseits, mit dem er Berkehr pflegte. So entstand ein Gemisch von Ideenströmungen, die ihn später beherrschten und in seinen religiösen Lehren Ausdruck fanden.

Mohammed zeichnete sich durch Gewandtheit aus. Nach der Heimat zurückgekehrt, bekleidete er abwechselnd die Stelle eines Hirten und eines Kameeltreibers und machte in letzterer Eigenschaft wiederholt Reisen nach Sprien und Irak. Fünfundzwanzig Jahre alt, trat er in den Dienst einer Kaufmannswitwe Namens Chadibscha, der er bald so gesiel, daß sie ihm, obgleich an Jahren weit voraus, ihre Hand andot. Mohammed willigte ein, sicher weniger aus Liebe als aus materiellen Gründen. Er hatte aber mit seinen geschäftlichen Unternehmungen kein sonderliches Glück, denn als seine Frau nach langjähriger Ehe starb, war er keineswegs in glänzenden Berhältnissen.

Bu jener Zeit herrschte in weiten Kreisen der grabischen Bevölkerung eine lebhafte geiftige Erregung. Gin bestimmt aus= geprägtes religiöses System besaßen die Araber bamals nicht. Es traten häufig religiöfe Schwärmer auf, die sich als Propheten dem Bolke darstellten, ohne sonderlichen Anhang zu finden. Aehnlich war es ja auch zur Zeit Jesu in Palästina. die Römer unterdrückt und unterjocht, seiner nationalen Selbständig= feit beraubt, waren unter bem erregten jüdischen Bolke ebenfalls zahlreich religiöse Schwärmer erstanden, die, auf die alten Weis= sagungen von einem kommenden Meffias geftütt, die religiösen, nationalen und sozialen Inftinkte und Leidenschaften der Massen erregten. Insbesondere war es die Sekte der Essener, die durch die strengste Astese — Chelosigkeit, Selbstverstümmelung und Kafteiungen aller Art — ben Fanatismus entfesselten. Aus ihr gingen Johannes der Täufer — die Taufe ist eine Zeremonie. die auch die alte ägyptische Religion besaß — und Jesu hervor. Johannes, anfangs der kühnere, revolutionärere, von der Menge bejubelt, ward durch Herodes als Unruhestifter geköpft. Jest trat Jesu an seine Stelle und die Umstände begünstigten ihn, ber Schöpfer einer neuen Religion zu werden.

Mohammed erging es ähnlich. Er verfiel ziemlich spät,

nahe dem vierzigsten Lebensjahre, in religiöse Visionen. Möglich, daß folgender Umstand einen starken Eindruck auf ihn gemacht hatte. Zu seiner Zeit fand der Umban der Kaaba statt, nun entstand aber Streit, wer das Amt der Ginmanerung des heiligen Steines verrichten solle. Endlich kann man überein, sich zurückzuziehen und demjenigen das Amt zu übertragen, der an einem bestimmten Tage in frühester Stunde der erste in der Kaaba sein werde. Dieser Glückliche war Wohammed und er verrichtete das Amt zu aller Zufriedenheit.

Religiöse Bisionen sind die Folge sehr nervösen Temperaments und sind in der Regel von epileptischen Anfällen begleitet. Beides war bei Mohammed der Fall. In Folge religiöser Grübeleien steigerten sich mit den Jahren die epileptischen Anfälle und Bissionen. Sie erweckten in ihm den Glauben, daß er der berusenen Kendegründer der dem Abraham von Gott offenbarten Religion sei. Anfangs fanden seine Gesichte und Weissgagungen wenig Gläubige, selbst nicht bei seinen nächsten Angehörigen. Aber mit ihrer dauernden Wiederschr verschwanden allmälig die Bedenken und eine Person nach der andern aus seiner Umgebung sing an, ihn für einen Propheten zu halten. Doch betrug nach Verlauf von drei Jahren seine Anhängerzahl erst vierzig.

Um schlechtesten waren seine eigenen Stammesgenoffen, die Koraischiten, auf ihn zu sprechen und zwar aus ähnlichen Gründen wie die Schriftgelehrten Judäas auf Jesu. "Kein Prophet gilt in seinem Baterlande". Die Koraischiten, als die berufenen Kaabahüter, ein Amt, das ihnen Ansehen und große materielle Vortheile verschaffte, waren dem Auftommen einer neuen Religion feindlich, weil sie ihr Ansehen und ihre Ginnahmen zu schmälern drohte. Es fam zu heftigen Auseinandersetzungen mit Mohammed. Die Verfolgungen wurden schließlich so, daß selbst sein Leben in Gefahr kam. Er entfloh in eine mehrere Meilen von Mekka entfernte Höhle, wo ihn sein Oheim, Abu Talib, der ihn auch in der Stadt nach Kräften beschützt hatte, mit Lebensmitteln unterhielt. Als dieser aber bald darauf starb, sah sich Mohammed genöthigt, weiter zu fliehen. Er eilte mit seinen Anhängern nach dem nicht sehr entfernten Medina, wo er, namentlich schon aus Eifersucht gegen die Mekkaner, günstige Aufnahme und viele An= hänger fand. Bon diesem Zeitpunkte an, dem 15. Juli des Jahres 622 unserer Zeit, wurde später die neue Zeitrechnung der Moham= medaner, die Hedschra, das Jahr der Flucht, datirt.

In Meding begann Mohammed fein religibles Suftem weiter zu entwickeln, das sich aus jüdischen und christlichen Anschauungen und Gebräuchen, vermischt mit alten heidnischen Anschauungen der Araber, bildete. Mohammed betrachtete sich als den ersten Propheten Gottes, doch war er weit entfernt, Moses und Christus zu verleugnen; auch diese erfannte er als Propheten, aber nur als Vorläufer von ihm an. Die chriftliche Dreieinigkeit verwarf er als Vielaötterei und darum heidnisch, dagegen lehrte er den ftrenasten Monotheismus (Eingottalaube). "Es ist kein Gott außer Gott und Mohammed ist sein Prophet". Das war der Grundspruch und das Glaubensbekenntniß des Islam und ist es geblieben. Aus den Offenbarungsaussprüchen, die er nach seinen Visionen kundgab, entstand der Koran. Er ging dabei als praktischer Mann zu Werke. Kam ein Fall vor, für den bisher noch kein passender Ausspruch vorhanden war, so wartete er seine nächste Vision ab, und der dann zu Tage geförderte Spruch wurde als endailtig und heilig von allen Gläubigen anerkannt. Diese Aus= spriiche, die vielfach von gesunder Moral und humaner Anschanung Renaniß ablegen, bildeten die Grundlage des religios-sozialen Gesetzes; sie entsprachen den Sitten und dem Karakter des Volks und seiner Zeit. Hierdurch wurden sie das vorzüglichste Binde= mittel, welches die bis dahin zersplitterten, jedes gemeinsamen Bandes baaren Stämme vereinigte.

Mohammed lehrte, es gelte, den neuen Glauben mit allen Mitteln auszubreiten, die Ungläubigen sollten bekämpft oder dem wahren Glauben gewonnen werden. Doch machte er zwischen ben Ungläubigen einen Unterschied. So weit es sich um arabische Stammesgenossen handelte, sollten diese, sobald sie besiegt und den neuen Glauben angenommen, als vollständig Gleichberechtigte anerkannt werden. Waren es hingegen Ungläubige fremder Abstammung, so sollten diese, wenn sie sich unterwarfen bevor man sie geschlagen und ihr Land erobert hatte, als Schutgenossen (Alienten) angesehen werden. In diesem Falle sollten fie ihren Grund und Boden als Gigenthum behalten, sie waren aber ae= halten, eine bestimmte Kopf= und Grundsteuer zu entrichten, die in den Schatz des Propheten und später in den seiner Nachfolger, der Kalifen, floß und von diesen nach bestimmten Regeln unter die Gläubigen und Stammesgenossen vertheilt werden mußte. Dasselbe geschah mit der Kriegsbeute, die nach Abzug eines Fünftels für den Schatz unter die Gläubigen vertheilt wurde.

Moh.=arab. Kulturperiode.

Diese Jedem einseuchtenden materiellen Vortheile aus der Berbindung mit religiösen Ueberzeugungen, konnten ihre Wirkung auf die tapferen, aber auch beute= und geldgierigen Söhne Arabiens nicht verfehlen. Diesem Grunde, sowie dem Umstande, daß die unter= worfenen Ungläubigen mit einer im Orient bis dahin unbekannten Milbe behandelt wurden und mit verhältnißmäßiger Leichtigkeit sich ein gewisses Maß von Freiheit und Unabhängigkeit erkaufen konnten, ist die sehr rasche Ausbehnung des Islams zuzuschreiben. In scharfem Gegensatz zu den heute in Guropa noch weitver= breiteten Anschauungen, als sei der Mohammedanismus von fanatischer Undulbsamkeit gegen Andersgläubige beseelt gewesen, muß das Gegentheil konftatirt werden. Chriften, Juden und Andersgläubige überhaupt haben unter dem Mohammedanismus vom ersten Tage seines Entstehens an mit einer Ruhe und Sicher= heit gelebt, wie sie Andersdenkenden im gleichzeitigen driftlichen Guropa nirgends zu Theil wurde. Größere Berfolgungen famen erst vor, als vom 11. bis zum Ende des 13. Jahrhunderts das christliche Abendland unter dem Namen der Kreuzzüge seine Raub= und Groberungszüge nach dem Morgenlande unternahm und durch feine Bebereien und Barbareien auch den mufelmännischen Fana= tismus auf die Spitze trieb. Und felbst in dieser Zeit haben mohammedanische Kriegsführer driftliche Fürsten und Edelleute häufig durch Edelmuth beschämt.

Juden und Chriften haben in der Blüthezeit des Islam und noch viel später, ja selbst bis in unsere Tage, die höchsten Ehrenstellen im mohammedanischen Staatswesen bekleidet; die Juden speziell genossen Rechte und nahmen Ghrenstellen ein, die ihnen heute vielfach noch im chriftlichen Abendland versagt werden. Jahrhunderte lang waren 3. B. die Steuerämter im Reich fast ausschließlich in den Händen von Christen und Juden. Christen und Juden bekleideten hohe Würden bei Hofe und waren häufig Bertrauenspersonen der Kalifen. Chriften und Juden bildeten insbesondere den im Morgenlande hoch angesehenen Stand der Aerzte und waren öfter Leibärzte der Kalifen. Endlich waren christliche Kirchen und Klöster und jüdische Synagogen vor und nach Mohammed sehr zahlreich über das weite Reich zerftreut, und erfreuten sich die Angehörigen dieser Religionen der voll= fommensten Religionsfreiheit innerhalb ihrer Kirchen und der vollsten Selbstverwaltung ihrer zum Theil sehr großen Bermögen und ihrer religiösen Angelegenheiten. Ferner standen

chriftliche und jüdische Gelehrte mit den mohammedanischen in freundschaftlichstem Berkehr; religiöse, philosophische, juristische, medizinische und naturwissenschaftliche Thematas wurden mit einer Freiheit und Ungenirtheit öffentlich erörtert, die in den meisten chriftlichen Staaten bis in die neuere Zeit unerhört war.

So geschah es, daß schon frühzeitig und zu einer Zeit, wo das christliche Abendland noch in tiefster Barbarei lag und die wildeste Berfolgung gegen jeden in's Werk seize, der da wagte, an den Kirchendogmen zu zweifeln, oder der Studien oblag, welche in ihren Erfolgen die Glaubenssätze anzutasten drohten, das mohammedanische Reich eines hohen Maßes von Geistesfreiheit und Kultur sich erfreute, und der Orient es war, der dem in sinsterer Glaubensnacht versunkenen Abendland die Leuchte der Erkenntniß überreichte. Das wird die weitere Darlegung noch beweisen.

Diese manchem unglaublich scheinende Toleranz war im Grunde sehr natürlich. Wie schon dargelegt, lebten Juden, Christen und Anhänger aller Religionen und Anschauungen der alten Welt Jahrhunderte lang in friedlichem Berkehr in den Ländern, in denen der Jölam zunächst sich ausdreitete. Der Jölam selbst war nur ein Gemisch aus wesentlichen Bestandtheilen dieser versichiedenen Religionen, endlich stand Wohammed selbst mit Anshängern dieser Religionen in freundschaftlichem Verkehr, dasselbe war mehr oder weniger mit seinen unter denselben Verhältnissen aufgewachsenen Nachfolgern der Fall. Wie konnte da ein brustaler Fanatismus und eine blinde Verfolgungswuth Platz greifen? Die einfachsten Gebote der Alugheit empfahlen die Toleranz und die bisherigen Sitten bedingten sie.

Wenn es später zeitweilig anders wurde, so trug, wie schon angeführt, das christliche Abendland ganz wesentlich die Schuld; auch muß hervorgehoben werden, daß in späteren Jahrhunderten eine korrumpirte Mischrasse mehr und mehr das Kuber in die Hand bekam, das schließlich gänzlich in die Hände eines berzberischen Volks, der seldschut'schen Türken, überging, deren Wildeheit dem Abendland jetzt als der Ausdruck des mohammedanischen Geistes erscheinen mußte. Es ist übrigens sehr die Frage, ob selbst die heutigen christlichen Staaten einer größeren Zahl von Wohammedanern in ihrer Witte diesenigen Freiheiten einräumen würden, die — allem Zeitungsgeschwätz zum Trotz — die Christen bei den Wohammedanern heute noch thatsächlich genießen.

II.

Weitere Entwicklung mohammedanischer Macht unter Mohammed und den nachfolgenden Kalifen. Die religiösmilitärische und steuer-politische Organisation des Reichs.

In Medina wohnten die Stämme Aus und Chazrag, die Mohammed nach seiner Flucht günftig aufgenommen hatten. Ihnen ertheilte er deshalb den Ehrennamen die Hilfsgenossen (Ansar); die mit ihm aus Mekka Geklohenen erhielten den Namen die Fluchtgenossen (Wohagir). Die Nachkommen dieser Stämme stehen noch heute in hohem Ansehn im Orient. Damals gab aber ihre bevorzugte Stellung Anlaß zu den ersten Kämpken zwischen ihnen und den Mekkanern, die, nach Wohammed's Tode, schwere Spalztungen verursachten.

In Medina begann Mohammed mit der Organisirung seines religiös-politisch-sozialen Staatswesens. Er mochte die Erfahrung gemacht haben, welch großen und mächtigen Einsluß auf den Einzelnen das massenhafte Zusammenwirken dei religiösen Uedungen nach bestimmten Borschriften ausübt. Bei allen Massenzusammenstünften zu gemeinsamem Zweck fühlt jeder Einzelne sich mächtig gehoben; seine Kräfte scheinen ihm vervielsacht, sein Vertrauen wächst; es entsteht eine phosphoreszirende Wirtung, die jeden über sich selbst erhebt und ihn zu Thaten beseelt, deren er als Vereinzelter unfähig ist.

Jebe Massenassammlung für irgend einen Zweck liefert hiersfür den Beweis. Auch der Redner in der Volksversammlung spricht mit um so größerem Fener, je dichter die Massen sind, die ihn umstehen, sein eigenes Fener überträgt sich auf die Zushörer und so erzeugt sich aus dem gegenseitigen Auseinanderwirken jenes enthusiassischen Wogen und jene tiefe Gefühlserregung, der Keiner sich entziehen kann. Ebenso ist die Gleichartigkeit äußerslicher Zeichen und Formen, unter welchen bestimmten Gefühlen Ausdruck gegeben wird, von großem erzieherischem Werth sür bestimmte Zwecke. Namentlich wenn es sich um Wassen handelt, die nach ihrem geistigen Standpunkt mehr durch Aeußerlichseiten als durch Gedankenentwicklung gesesselt werden können. Dem Einssusse über von früher Jugend ab betriebenen Abrichtung im

Formelwesen kann sich selbst der geistig Starke schwer entziehen.

Bei den Arabern aber war ein solches auf Disziplin und Zussammenwirken berechnetes religiöses Formelwesen um so nöthiger, da sie einen ausgeprägt separatistischen Stammesgeist besaßen.

Dieses klar erkennend organisirte Mohammed in erster Linie einen streng gegliederten Ritus; er ordnete tägliche fünfmalige Waschungen und Gebete an, wobei alle Bewegungen mit minutiöser Genauigkeit vorgeschrieden wurden und legte namentlich großes Gewicht auf das gemeinsame Massengebet, dem er stets persönlich selbst vorstand und dem er eine fünfundzwanzigsach

arökere Wirkung als dem Einzelgebet zuschrieb.

Stammesgenoffen.

Auf diese Art schuf Mohammed eine religiös-militärische Disziplin, die von den besten Folgen für das von ihm zu grünsdende Reich werden mußte. Es war ein Staatswesen, das den politischen, sozialen und religiösen Instinkten und Interessen der Araber die vollkommenste Rechnung trug, dem sie in Folge davon mit Begeisterung anhingen. Wohammed selbst ging seinen Stammesgenossen in Allem mit gutem Beispiel voran. Unermüdlich thätig, ertheilte er sedem Nathschläge und Histe, der sich ihm nahte; dabei lebte er außerordentlich einfach und genügsam und unterschied sich in Alenzerlichseiten in nichts von seinen

Der Kampf für Ausbreitung des neuen Glaubens und des neuen Reichs begann mit der Unterwerfung einiger benachbarter arabischer und jüdischer Stämme. Der glückliche Ueberfall mehrerer großen Karawanen, der reiche Beute einbrachte, ward weiter als ein gutes Omen für den neuen Propheten ausgelegt und breitete seine Anhängerschaft in dem Maße aus, wie sein Name an Glanz und Ruhm gewann. Innerhalb weniger Jahre hatte er sich alle Stämme in Mittel= und Sübarabien, namentlich auch das reiche Land Demen, unterworfen. Jetzt zog er auch gegen seine ihm immer noch feindlich gesinnte Vaterstadt Mekka, um auch diese sich zu unterwerfen. Er schlug die Mekkaner und machte eine Anzahl ihrer hervorragendsten Häupter zu Gefangenen, er behandelte sie aber sehr milde und entließ sie zum Theil mit reichen Geschenken versehen. Sein Anhang, der namentlich in der ärmeren Volksklasse in Mekka schon vorhanden war, ward burch diesen klugen Schritt nur vermehrt. In der Stadt fing man an zu begreifen, daß man auf die Dauer der Macht des neuen Propheten nicht zu widerstehen vermöge und es klüger sei, fich in Gutem zu verftändigen, um das Ansehen der Stadt zu

retten. Und als man erfannte, daß Mohammed nichts ferner lag, als den Kaabakultus, auf dem das Ansehen und der Wohlstand der Stadt beruhte, wie man befürchtete, zu bekämpfen, Mohammed vielmehr entschlossen war, diesen Kultus in seinem Relisgionssystem aufrecht zu erhalten, um dessen Anhänger sich zu Freunden zu machen, da sank der Widerstand und die Stadt unterwarf sich. Das geschah im Jahre 8 der Hedschra (630 unserer Zeit).

Aber die Gesundheit des Propheten fing an bedenklich zu werden. Die fortwährenden visionären und epileptischen Ansfälle, die sich mit den Jahren steigerten und ihn regelmäßig in tiesen Schweiß versetzen, die Mühen und Anstrengungen des Kampfes und der Organisirung des neuen Staatswesens, endlich die starken geschlechtlichen Genüsse, denen er sich in vorgeschritztenen Alter dei seinen neun Franen hingab, untergruben seine Gesundheit. Im Jahre 10 der Hedschar unternahm er, schon schwer krank, die letzte Wallsahrt nach Mekka und regelte hierbei endgiltig das Zeremoniell des Wallsahrt nach merke, das von da ab dis auf den heutigen Tag beibehalten wurde.

Am 8. Juni 632 unserer Zeit verschied im Schooße seiner Lieblingsgattin Arscha der Mann, dessen Name von da ab die Welt erfüllte. "Der größte Mann, den Afien je hervorgebracht und einer der größten, den die Welt je gesehen", wie das Zengniß lautet, das Buckle Mohammed ausstellt.

Nach seinem Tobe entstand zwischen den Mohagirs und Ansars Streit über die Nachfolge. Da entschied Omar, einer der Fluchtgenossen Mohammed's, den Streit, indem er auf Abu Bakr, den Schwiegervater des Propheten und an Jahren wie an Anhänglichkeit einer der ersten seiner Genossen, zueilte und ihm das Zeichen der Wahl, den Handschlag gab. Die Uebrigen folgten seinem Beispiel und der Streit war entschieden.

Abu Bakr ordnete einen Eroberungszug nach Shrien an, den schon Mohammed geplant. Der Erfolg war durchschlagend; ganz Shrien wurde erobert und unterworfen. Aber nach kaum zweijährigem Kalifat starb Abu Bakr und jest folgte ihm Omax im Amte, derselbe, der durch sein rasches Eingreifen die Wahl Abu Bakr's entschieden hatte. Trot der Erfahrung, Umsicht und Tapferkeit, die Omar besaß, wie allgemein anerkannt wurde, fand seine Nachfolge bei den Anfars in Medina Widerstand, die einen der Schwiegersöhne Wohammed's, Alh, als Kalif sehen wollten.

Aber bei der außerordentlichen Popularität Omar's wagte man nicht offen gegen ihn vorzugehen. Omar gelang es, das Reich über ganz Arabien, Shrien und Frak (Perfien) bis an das Kaspische Weer, und westwärts über Aegupten und Nordsfrika auszudehnen. Omar's Kuhm stieg gewaltig, aber er selbst blied im extremen Gegensatz zu den späteren Kalisen, höchst einfach, und verschmähte es nicht, eines Tages ein von der Staatsheerde verirrtes Kameelsüllen im glühendsten Sommenbrande und baars hänptig der Heerde zuzutreiben.

Es ift hier an der Zeit, auf das Steuer= und Militär= shstem näher einzugehen, das Mohammed begründete und seine Nachfolger, insbesondere der energische Omar, weiter ausbildeten.

Arabien war und ist bis auf den heutigen Taa vorzuas= weise ein Hirten= und Ackerbauerland, soweit beides nicht die Wüste unmöglich macht. Ein lebhafter Sandel und Verkehr hatte fich nur im Suben, im Lande Demen, gebildet. Die wenigen Städte im Innern des Landes aalten nur als Ruhe= und Durchgangspunkte für die Karawanen, das Gewerbe war wenig entwickelt. Bei so gearteten Kulturzuständen bestand der Haupt= reichthum des Landes in seinen Heerden und war von jeher das vornehmste Nutthier des Arabers das Kameel. Es lieferte ihm nicht nur Milch und Fleisch für den Haushalt, es diente ihm auch namentlich als sicherster Führer und ungemein ausdauernder und anspruchsloser Lastträger in der Wüste. Das Kameel ver= mag nicht blos schwere Lasten zu tragen, es vermag auch Tage lang bei dem dürftigsten Futter und ohne Wasser — eine in der wasserarmen Wüste unschätbare Gigenschaft — auszuhalten. Dabei besitzt es einen ungemein scharfen Geruchs= und Ortssinn. so daß es auf Meilen Entfernung eine Quelle ober Wasserlache ausfindig macht und in der dunkelsten Nacht in der pfadlosen Wüste den Weg nach seinem Ziele findet. Ferner wittert es schon lange Zeit zuvor die zwar selten, aber dann in der Regel sehr plöglich und mit ungeheuren Wassergüssen hereinbrechenden Gewitter und ebenso jene beißen Wüstenorkane, den gefürchteten Samum, der unter seinen ungeheuren Sandmaffen Mensch und Thier und alles Lebende begräbt.

Alles das machte von Alters her das Kameel dem Araber äußerst werthvoll; es war für ihn der Werthmesser, an dem er seinen Reichthum und den Tauschwerth alles dessen, was er besaß und besitzen wollte, abschätzte.

Die Abschätzung nach Kameelen war die Taxe, wonach Mohammed die Beiträge für die Armenstener und den Staats= schatz bemaß.

Aus dem Ertrag der Steuern wurden bestritten: 1) die Unterstützung der mittellosen Gläubigen — Mohammed hielt streng darauf, daß die Armen reichlich bedacht wurden und das wandte ihm ihre Sympathieen zu; — 2) die Besoldung der Steuerbeamten; 3) die Ausrüftung unbemittelter Krieger.

Die Kriegsbeute ward derart vertheilt, daß ein Fünftel dem Propheten, später dem Kalifen, zufiel und von diesem unter die Stammesgenossen des Propheten vertheilt wurde; die übrigen vier Fünftel wurden unter die anderen Stämme vertheilt, wobei anfangs der Verwandtschaftsgrad zum Stamm und zur Familie des Propheten Verücksichtigung fand. Stämme, die sich in einem Kampfe besonders hervorgethan, erhielten auch einen größeren Untheil an der Beute, auch wurde ihnen manchmal der Grund und Boden nen eroberter Gebiete zur Vertheilung unter sich überlassen.

Die Steuern: die Armentage und der Zehent, wurden in folgender Weise berechnet, ohne Rücksicht, ob es sich um Grund und Boden, Thiere, Geld oder Schmuckgegenstände handelte. Wer nicht mehr als vier Kameele oder deren Werth besaß, war steuerfrei, außer er gab freiwillig. Von 5—24 Kameelen war zu geben ein Kameelschaf, von 25—35 ein weibliches Kameelssüllen, das im zweiten Jahre stand, von 36—45 ein dreijähriges, von 46—60 ein vierjähriges Kameel und so fort.

Kühe waren bis 29 Stück, Schafe bis 39 Stück steuerfrei; von 30-39 Kühen war ein einjähriges Kalb, von 40 und mehr eine dreijährige Kuh zu geben und so fort. Von Schafen mußte von 40-120 ein Stück, von 121-200 zwei Stück u. s. w. gesteuert werden.

Um den Steuererhebern wie den Reichsangehörigen die Umzrechnung zu erleichtern, war der Werth der Kameele auch in Kühe und Schafe und in Geld eingeschätzt. Die Steuererheber waren angewiesen, dem Gigenthümer nicht seine besten Thiere wegzunehmen, doch sollten sie auch nicht zu alte annehmen. Für die auf solche Weise dem Staate zugehenden lebenden Steuerzohiefte gab es große Staatsweiden in den verschiedenen Territorien, auf welchen die Thiere unterhalten wurden. Wit der Entzwicklung des Staatswesens aus patriarchalischen Zuständen in

ein bespotisches Regiment mit erheblichem Handel und Verkehr und ausgeprägter Geldwirthschaft wurden die Steuern mehr in Geldform eingetrieben, nur der Zehent und die Grundsteuer wurden in Naturallieferungen forterhoben.

Pferde, auf die bekanntlich der Araber einen hohen Werth legt, die er mit besonderer Sorgfalt hegt und pflegt, und bis zu einer sehr hohen Stufe der Veredelung gebracht hat, waren fteuerfrei. Gbenfo Sklaven, wenn biefe zum eigenen Dienfte ge= braucht wurden. Wurden sie hingegen vermiethet, oder leisteten fie ihren Herren gewiffe Abgaben, wofür fie fich frei beschäftigen konnten, so wurden die Erträge wie das übrige Gelbeinkommen zur Steuer herangezogen. Dasselbe galt auch von dem Erträg= niß der Wohnungsvermiethungen. Gelbeinkommen war bis zu 20 Dynar — ber Dynar gleich 11 Dirham, ber Dirham gleich 80 Pfennige — also bis zu 160 Mark steuerfrei; alsbann wurde ein Viertel des Zehnten, zwei und ein halb von Hundert, erhoben. Diefelbe Steuer mußte vom Goldschmuck geleiftet werden und vom Ertrag der Minen und Bergwerke. Von Schätzen, die in der Erde gefunden wurden, beaufpruchte der Staat ein Künftel.

Gleich den Pferden waren auch sonstige Hausthiere — Ziegen, Geslügel — steuerfrei. Von den Bodenprodukten wurde der Zehnt erhoben und dieser ergab namentlich in dem fruchtbaren Südwesten Arabiens — in Pemen — sehr bedeutende Erträge. Dort giebt der Boden Alles in reichster Fülle. Weizen, Gerste, die Durra, Reis, Datteln und Wein wachsen im Uebersstuß. Ferner wurden Melonen, Gursen, indische Feigen, Bananen, Oliven- und Eitronenbäume und zahlreiche Sträucher und Bäume, die kostdare Harze und Balsame lieferten — die Alse, das Olibanum, der Tamarinden-, Balsam- und Weihrauchbaum — ansgebaut. Akazienarten lieferten das arabische Gummi, die Kaffeestanden den Kaffee.

Doch waren die meisten dieser Erzengnisse zehntenfrei, nur Körnerfrüchte, Gemüse, Datteln und Oliven waren dem Zehnt unterworfen. Auf Körnerfrüchte setzte Omar später die Steuer auf die Hälfte herab.

Die Schutbefohlenen (Klienten), also diejenigen, die sich vor der Eroberung oder durch Kapitulation unterworfen hatten, leisteten außerdem die Kopf= und Grundstener. Für die Kopsstener gab es drei Klassen. Die erste für die Reichen mit 4 Opnar pro Jahr (32 Mark), die zweite für die mittlere Schicht mit 2 Dynar (16 Mark), die dritte für die Minderbemittelten mit 1 Dynar (8 Mark). Als Steuerquittung wurden Bleimarken ausgegeben, die der Steuernde sichtbar an einer Schnur um den Hals zu tragen hatte.

In einer höchst praktischen und für den Besteuerten gerechten Weise war die Grundsteuer auferlegt. Diese wurde nach genauer Ausmeisung des Landes nach der Größe, der Fruchtbarkeit und nach der Art der Bebauung des Bodens bemessen. So zahlte z. B. ein Garyb Boden (1169,68 qm) mit Zuderrohr bepflanzt 6 Dirham, das gleiche Feld mit Weizen bebaut 4 Dirham, mit Gerste 2 Dirham. Sing die Ernte ohne Verschulden des Besitzers zu Erunde, so war keine Steuer zu entrichten, trug der Staat die Schuld, indem z. B. durch Dammbrüche lleberschwemmungen entstanden, so war dieser verpflichtet, auf seine Kosten den Schaden ausbessern zu lassen.

Da das Gesetz bestimmte, daß zum Islam Uebergetretene von der Grund= und Kopfsteuer befreit sein sollten und, wie der echte Moslem, nur den Zehnten und die Armentare zu geben hätten, so war dies ein mächtiger Antrieb, die Bekehrung zu be= schleunigen. Die materiellen Vortheile haben zu allen Reiten und unter allen Zonen auf die größte Mehrzahl der Menschen weit eindrucksvoller gewirkt, als alle noch so schönen Glaubens= fätze und Dogmen. Die Bekehrungen wurden in Folge deffen mit der Zeit so massenhaft, daß die Staatseinkunfte bedeutend geschmälert wurden und spätere Kalifen sich veranlakt sahen! diese Brämien aufzuheben, d. h. die Steuern fortbestehen zu laffen. Welcher Unterschied gegen das Chriftenthum. Letteres hatte, so bald es ein andergläubiges Volk unterworfen, nichts eiligeres zu thun, als die Unterworfenen mit Gewalt zum chriftlichen Glauben zu zwingen, den Mohammedanern war dieser Glaubens= wechsel gleichgiltig, wenn er der Staatskaffe Schaben brachte.

Man muß nun allerdings festhalten, daß die geschilberten Einrichtungen im Laufe der Zeit, ohne daß sich der Zeitpunkt genan in jedem einzelnen Falle nachweisen läßt, bedeutenden Aenderungen unterworfen wurden. Nahm doch das ganze Staatswesen mit der Zeit wesentlich andere Gestalt an, denn das Reich gewann in weniger als zwei Jahrhunderten eine Ausdehnung, die selbst jene des großen römischen Weltreichs übertraf und es fonnte schließlich unmöglich noch von einem Zentralpunkt aus

beherrscht werden.

Den großen Umfang, den das Reich schon zu Omar's Zeit erlangte, veranlaßte diesen, Einrichtungen zu treffen, respektive seinem Nachfolger zu empfehlen, welche jede Araftzersplitterung vermeiden und namentlich verhindern sollten, daß das eigentlich herrschende Bolf, die Araber, sich in der Masse der Beherrschten verliere und aufgesogen würde.

Omar und seine Nachfolger errichteten nämlich in den verschiedenen Provinzen des weiten Reichs große militärische Standslager, in welche die Araber mit ihren Familien versetzt wurden. Das war auf lange ein sehr zweckmäßiges Mittel, die Zersplitzterung und das Erdrücktwerden des herrschenden Volkes unter den übrigen beherrschten Völkern zu verhüten.

Diese militärischen Standquartiere, die strategisch und geographisch günstig lagen, entwickelten sich in kurzer Zeit zu mächtigen Städten, so z. B. Kusa und Bassora. Der untersworsenen Bevölkerung war die Verpflichtung auferlegt, die Naturalslieferungen für diese Heere zu leisten, außerdem erhielten sie aus dem Staatsschatz reichliche Besoldungen und beides bemaß sich nach der Kopfzahl der Familienmitglieder. Diese Maßeregel war also darauf berechnet, die rasche Vermehrung des herrschenden Volks, von der sein danernder Einfluß abhing, zu befördern und sie wurde noch mehr dadurch begünstigt, daß Sitte und Geset die Annahme mehrerer Frauen gestattete.

Allein in diesem letteren, anfangs so günstig wirkenden Umstande lag zugleich auch eine große Gefahr. Die Araber konnten die nöthige Zahl der Frauen nicht aus dem eigenen Bolse entnehmen; sie nahmen also die Frauen der besiegten und unterworsenen Bölser an und damit begann die Blutsvermischung und Karakterverderbniß, die später so unheilvoll wirkte.

Anfangs freilich waren die separistischen Neigungen noch so stark, daß selbst in diesen militärischen Standlagern die Stämme sich unter einander abschieden und jeder Stamm sein besonderes Zeltlager hatte, und die einzelnen Viertel in den Städten sogar durch Mauern und Pforten geschieden waren.

Omar, mit diesen Maßregeln noch nicht zufrieden, ordnete ferner an, daß die Araber in den eroberten Ländern von allem Grundbesitz ausgeschlossen sein sollten. Er wollte deren Seß-haftigkeit verhindern. Er sagte sich, daß, sobald sein Volk durch Seßhaftigkeit an einen bestimmten Boden gesesseltzsein die kriegerische Lust, wie das Volks und Stammesbewußtsein empfindlich

geschwächt würden, eine Menge anderer Interessen sich erzeugten und der Staatsgewalt die beliebige Versügung über die Kräfte verloren gehen müßten. Allein die Staatsflugheit ward schließlich durch die stärker wirkenden sozialen Faktoren besiegt. In dem Maße wie die arabische Sprache die allgemeine Umgangs= und Verkehrssprache im ganzen Reiche wurde, die Araber im Genuß verweichslichten, die Vermischung mit den anderen Völkern, namentlich durch die Frauen, zunahm, hörte die klüglich ersonnene Abgeschlossenheit auf, dem Verschmelzungsprozeß war kein Einhalt mehr zu thun. Die schlimmen Einwirkungen der unter alten Kulturen zu Erunde gegangenen Aegypter, Perser u. s. w. überwogen die günstigen Karaktereigenschaften der naturwüchsigen Araber.

Omar starb im Jahre 644; ihm folgte Osman, ein Tochter= mann Mohammed's, im Kalifat. Alh's Anhänger wurden durch diese abermalige Zurückbrängung ihres Kandibaten gegenüber dem ziemlich unbedeutenden Osman auf's äußerste gereizt. 656 ward Osman, 82 Jahre alt, in der Moschee ermordet und zwar, wie feine Anhänger behaupteten, auf Anstiften Alh's und seines An= hangs. Es kam zu offener Spaltung und Kampf. Die eine Seite wählte Alh, die andere den Vetter Osman's, Moawija, Statthalter von Sprien, zum Kalifen. Die Anhänger des letteren nannten sich Sunniten, jene Alh's Schitten. Anfangs war Alh gegen Moawija im Vortheil, aber er wurde im Jahre 660 er= mordet, wohingegen ein gleichzeitig unternommener Mordversuch auf Moawija mißlang. So behauptete dieser das Keld. Doch währte der Kampf zwischen Schitten und Sunniten durch die ganze Geschichte des Islams fort und besteht heute noch. So sind 3. B. in Versien die Anhänger Alh's besonders stark vertreten.

Moawija legte die Residenz der Kalisen von dem schiitisch gesinnten Medina nach Damaskus, das von nun an dis zum Jahre 128 der Hehidenz seiner Jett) die Residenz seiner Nachfolger, der Omajjaden, blieb. Mit Moawija und den Omajjaden kam die mekkanische Ariskokratie im Reich zu Macht und Sinkluß.

Es kann nicht der Zweck dieser Darstellung sein, die Regierungsweise der einzelnen Kalifen zu schildern; es genügt, sie kurz der Reihe nach aufzuführen. Meist regierten sie nur kurze Zeit, da der Kalifenthron ein gefährlicher Plat wurde, um dessen Besetung sich die nächsten Verwandten in eifersüchtigen Kämpfen

stritten, weil jeder den Glanz und die Macht genießen wollte. Ein ererbtes Anrecht gab's nicht, die Wahl sollte entscheiden. So blieben Palast= und Landesrevolutionen nicht aus und waren Mordthaten und blutige innere Kriege nichts seltenes.

Auf Moawija, der von 660-680 am Ruber war, folgte Jazyd I., der bis 683 das Kalifat inne hatte: ihm folgte Moawija II., der noch in demselben Jahre verschwand und Merwan Plat machte, der aber auch nur bis 685 regierte. Abdulmalik, der nun an die Reihe kam, regierte volle zwanzig Jahre, bis 705, worauf Walnd I. von 705—715 das Kalifat besetze, unter dem das Reich wiederum eine gewaltige Ausdehnung erlangte, indem 707 Turkestan, 710 Galatien und 711 Spanien erobert wurde. Unter Suleiman, der von 715-717 herrschte. wurde Georgien erobert; Omar II. folgte von 717-720, darauf Jand II. von 720-724, Hyscham von 724-743, unter dem die Omajjaden-Dynastie ihren höchsten Glanz entfaltete, in dessen Regierungszeit aber auch zwei gewaltige Niederlagen der grabischen Heere fielen, die bis an die Loire im mittleren Frankreich von Spanien aus vorgedrungen waren. Dies waren die Niederlagen bei Tours 732 und bei Narbonne 736 durch Karl Martell, wodurch die Araber für immer vom frankischen Boden zurück= gewiesen wurden.

Die Hauptmacht des Reichs, der es seine räumliche Größe zu verdanken hatte, war nach dem bisher schon Ausgeführten das Es bestand die ausgedehnteste allgemeine Wehrpflicht; jeder waffenfähige Mann war verpflichtet, wenn das Aufgebot an feinen Stamm erging, bem Rufe Folge zu leiften. Zwangs= maßregeln bedurfte es dazu nicht. Der friegerische Geift der Araber und die Aussicht auf Ruhm, Ehre und Beute waren Triebfebern, die keine Aneiferung nöthig machten. Mit den irdischen Vortheilen verbanden sich himmlische. Mohammed hatte dem im Kampfe für die heilige Religion fallenden Krieger das fünftige Leben so verlockend dargestellt, daß dieses ihm nur als eine Fortsetzung der höchsten Genüsse erschien, die er sich hier auf Erden durch den Kampf erwerben konnte. Der Araber, höchst einfach in seinen Ansprüchen und in seiner Lebensweise, ist nur im Buntte der Liebe äußerst empfänglich und schwer zu befrie-Eine schöne Frau steht ihm über allem; für sie sett er jeden Augenblick sein Leben ein. Nun, nach der Lehre Mohammed's

fehlte es ihm im Baradiese an schönen Frauen nicht. Schwarzäugige Huris von blendender Weiße der Haut und den herrlichsten Formen erwarteten ihn dort, um ihm die höchste Seligkeit zu Auch alle andern Genüffe, Tanz und Musit, die präch= tigsten Baläste und Gärten wurden ihm dort in Aussicht gestellt. Vor Mohammed kannte ber Araber kein Fortleben nach bem Tode, so wenig als dies in der Vorzeit die Juden kannten. Die Lehre vom fünftigen Leben entnahm augenscheinlich Mohammed bem Christenthum, nur daß er biefes künftige Leben in seiner Weise und nach dem Geschmack seines Volks ausmalte. die Chriften haben Jahrhunderte lang fich diefes künftige Reich Gottes nicht anders als in fehr materieller Geftalt, ausgestattet mit den höchsten irdischen Genüffen, vorstellen können. follte der Araber, nachdem er schon hienieden sein Theil an irdischen Genüffen gekoftet, nicht auch die himmlischen, die so sehr seinen schönsten Träumen entsprachen, mit in den Kauf nehmen? Der Mensch ist Egoist; er begreift nicht, warum die Welt da ist, wenn sie nicht seinetwegen da sein soll, folglich fann und darf fein Leben auch kein Ende haben, damit er die Welt gründlich genießen kann. Geht das in diesem Leben nicht, so schafft er sich die Aussicht auf das künftige. Diese einfache Logik ist so einleuchtend und vom menschlich-egoistischen Standpunkt aus so natürlich, daß man sich nicht wundern darf, wenn solche Lehren leicht Gläubige finden. Im Grunde genommen ift die Spekulation auf das transzendente künftige Leben nur die Umschreibung des sehr egoistischen Wunsches, ewig zu leben. Die transzendenten Idealisten sind die gröbsten Materialisten.

In den ersten Jahrhunderten sehlte es dem Araberreich nicht an Kriegern; die Frauen halfen sogar bei der Ausriftung eifrig mit. Aber in dem Maße, wie die Kultur stieg und das Wohlsleben um sich griff, verlor der kriegerische Geist an Stärke und die späteren Kalisen waren genöthigt, Söldnerheere aufzustellen. Unter den letzten Omajjaden betrug deren Stärke 60 000 Mann, unter dem Abbassiben Harun al Raschid sogar 135 000 Mann. Das Fußvolk bestand zu einem Theil aus Bogenschützen, zu denen man besonders gern die nubischen Stännne Afrikas nahm, weil sie außerordentlich slink und gewandt und im Bogenschießen sehr geübt waren; der andere Theil war mit kurzem und langem Speer, einem graden Säbel und einem kleinen runden Schild zum Auffangen der Speerwürfe oder Schwerthiebe bewassnet.

Streitärte waren ebenfalls im Gebrauch. Fußgänger und Reiter trugen einen lebernen Helm und letztere frumme Säbel. Der Fußjoldat erhielt jährlich wenigstens 600 Dirham gleich 480 Mark, der Reiter das Doppelte an Sold, ohne die Natural-lieferungen.

Als die Gewerbe sich entwickelten und der Reichthum der Herrschenden in's Riesenhafte wuchs, steigerte sich auch die Prachtliebe an den Waffen und Ausrüftungsgegenständen. Die Helme und Harnische, die Säbelscheiden und Wehrgehänge, wie das Sattelzeng der Pferde und die Beschirrung der Kameele wurden in fünstlerischester Weise aus den besten Stoffen und Metallen gefertigt und häufig mit edlen Metallen und Steinen verziert und ausgelegt. Zur Kleidung wählte man glänzend helle und farbige Stoffe.

In der Waffenfabrikation zeichnete sich anfangs Yemen aus, das aber später von Damaskus überflügelt wurde. Die Damas

szener Klingen erwarben sich einen Weltruf.

Das Kameel wurde auch im Kriege als Lastthier gebraucht; es trug die Zelte, die Kriegsmaschinen zum Einrennen der Manern und Thore und den Proviant. Galt es hingegen, größere Truppenmassen rasch fortzuschaffen, so dienten die Kameele als Keitthiere für die Fußtruppen, ebenso nahm dei kürzeren aber raschen Märschen jeder Reiter einen Fußsoldaten hinter sich auf Ferd. So ausgerüstet wurden die Araber die ersten Solsden der Welt, deren bloger Name Angst und Schrecken versamtete versamteten versamtete versamteten versamtete versamtete versamteten versamtet

breitete und die lange für unbesiegbar galten.

Auch im Schiffsbauwesen bilbeten sich die Araber rasch aus. Es sehlte ihnen weber an Geschick für den Schiffsbau, noch an Muth für das Seegesecht. Die Schiffe wurden vermittelst Ruber in Bewegung gesetzt und es gab solche, die 200 Mann faßten, von denen 50 ruderten, die andern bewaffnet auf einem erhöhten Berdeck standen und von hier aus das seindliche Schiff angriffen. Im Jahre 32 der Hedichra (654 unserer Zeit) besaßen sie bereits 200 Schiffe und schlugen in diesem Jahre die 600 Schiffe zählende Flotte des griechischen Kaisers an der lytischen Küste und eroberten oder vernichteten sie zum größten Theil. Der Kaiser selbst entging nur mit genauer Noth der Gesangenschaft. Sinige Jahre zudor hatten sie bereits die Insel Chpern besetzt und dem Reiche einverleibt. In der letzten Hälfte des neunten Jahrhunderts setzten sie nach Sizilien über und eroberten es, wie

fie hundertundfünfzig Jahre früher über die Straße von Gibraltar nach Spanien übergesetzt waren und dort ein glänzendes Reich gegründet hatten. Ihre Schiffahrt dehnte sich bald über das ganze Mittelländische Meer und einen Theil des Atlantischen Ozeans auß, wohingegen sie von der süblichen Seite Arabiens und von Iraf auß den Indischen Ozean und das Chinesische Meer befuhren, die Kisten Indiens, Chinas und Japans, die Ostsüfte Afrikas und die Inseln des Indischen und theilweise des Stillen Ozeans desuchten. Ausdrücke wie Admiral, Arsenal, Kabel, Korvette, sind auß der arabischen Sprache in die abendländischen Sprachen übergegangen. Um den Eifer der Seetruppen anzuseuern, waren ihnen vier Fünftel der Beute zugesprochen. Durch solche Außsichten angeeisert, geschah es, daß die arabischen Krieger zur See bald ebenso gesürchtet wurden, als jene zu Lande.

Neben dem regulären Heere gab es Freiwillige: Beduinen, Bauern und Städter. Doch erhielten diese keine Besoldung, sondern bezogen aus dem sogenannten Sodakahfond eine Unterstützung für Reise und Ausrüstung, und erhielten aus der Beute ihren Antheil. Berlor der Krieger im Kampse seine Wassen oder seine Thier, so bekam er beides ersetz, es sei denn, daß er mit der ausdrücklichen Bedingung eingetreten war, für Alles selbst aufzukommen. Witwen und Waisen der Gefallenen oder Gestorbenen hatten Anspruch auf Staatsunterstützung, auch mußte den Hinterlassenen der rückständige Sold ausbezahlt werden.

Als Kriegsregel galt, daß Geiseln nicht getödtet werden durften, auch wenn der gegnerische Theil sein Wort brach. Die ersten und bedeutendsten Juristen stellten den Grundsatz auf: es sei ehrenvoller, den Bertragsbruch zu erseiden, als Verrath mit Verrath zu vergelten. Sobald der Krieg ausbrach, sollten die Geiseln entlassen werden. Daß solche Bestimmungen nicht immer gehalten wurden, ist sicher; aber es zeugt von einem hohen und humanen Geiste, daß solche Rechtsregeln überhaupt gelehrt und staatlich anerkannt wurden. Wie häusig werden auch heute noch bei uns anerkannte Rechtsregeln mit Füßen getreten und wir sind tausend Jahre weiter.

Den gefangenen Feind durfte der Arieger tödten, einerlei ob er ihn auf dem Schlachtfeld oder später vernichtete; sobald er gegen den Moslimen gefämpft, hatte er sein Leben verwirkt. Dagegen war es verboten, Frauen, Kinder, Dienstleute, Sklaven zu tödten. Auch sollte der Feind nicht gemartet oder lebend vers

brannt oder die Leiche verstümmelt werden. Nahm dagegen der unglänbige Feind, und sei es selbst auf dem Schlachtfeld, den Islam an, so erward er für sich und seine Angehörigen volle Sicherheit und Schuß. Ward der Feind überwunden und gefangen genommen, so gehörte er wie seine gefangenen Angehörigen dem Sieger an. Die Gefangenen, Männer wie Franen, wurden als Sslawen betrachtet und öfter verkauft. Doch konnte der Sieger auch ein Lösegelb annehmen oder ihnen freiwillig die Freiheit geben. Die Heerführer dursten Gefangene nur mit Zustimmung ihrer Soldaten freigeben, da sie diesen als Beutezantheil verfallen waren. Kinder sollten nicht von ihrer Mutter in der Sslawerei getrennt werden und sollte kein Moslimen eine Fran zum Weibe nehmen, wenn der Mann gleichzeitig mit ihr in Gefangenschaft gerathen war.

Bei Beginn der Schlacht geschah es in der Regel, daß hervorragende Krieger vor die Front ritten und mit lauter Stimme ebenbirtige Gegner zum Zweikampfe herausforderten. Blieb eine solche Herausforderung unbeantwortet, so galt dies für die gegnerische Vartei als der härteste und größte Schimpf und als sicheres Vorzeichen ihrer Niederlage. Weigerte sich ein Krieger zu fechten, so verlor er den Sold und jeden Ansbruch auf die Beute. Diese nach den heutigen militärischen Auffassungen außerordentlich milde Strafe scheint ihre Milde nur dem Umftand perdanft zu haben, daß sie überhaupt nicht angewandt zu werden brauchte, weil ein solcher Fall unerhört war; sicher so lange, als es sich um arabische Krieger handelte. Wahrscheinlich ift, daß diese Bestimmung hauptsächlich für solche galt, welche auf Seite der Moslimen fochten, aber in einem Kriege gegen ihre eigenen nächsten Angehörigen und Glaubensgenossen nicht zu kämpfen verpflichtet sein sollten.

Bei Anlegung der schon erwähnten militärischen Standlager wählte man nicht nur strategisch wichtige Punkte, sondern sah auch darauf, daß dieselben gesund und in unmittelbarer Rähe fruchtbaren Bodens und entsprechenden Wasserreichthums lagen. Neben Kufa und Bassora in Irak waren Damaskus, Filiskun und Tiberias in Sprien und Palästina, Askar-Mokram in Schuzistan, Schiraz in Farsistan, Mansura in Sind, Marw in Transoranien, Fostat (Kairo) und Alexandrien in Legypten, Barka und Kairawan in Nordafrika solche Standlager. Kufa und Bassora stellten allein je 20000 Mann in's Feld.

Moh .= arab. Kulturperiobe.

Obgleich man sich lange sträubte, den Soldaten den Ackerban zu gestatten, so zwang in späterer Zeit, ganz abgesehen von noch andern Ursachen, die Noth dazu. Die Gelder gingen nicht mehr in der disher gewohnten und benöthigten Weise ein, wozu eine ganze Reihe von Umständen mitwirkte. Man war jetzt genöthigt, ihnen statt des Soldes Ländereien in Andau zu geben, die sie aber Ansangs nicht selbst bebauen dursten, sondern in Pacht geben mußten.

Mit ber fich verändernden politischen Organisation des Staats= wesens, in Folge seines gewaltigen Umfanges, änderten sich noch weiter bie militärischen Ginrichtungen. Die Ralifen waren genöthigt, da fie unmöglich Alles felbst feben und leiten konnten, über die einzelnen Länder und Territorien Statthalter ju feten. Diese waren die Heerführer in den betreffenden Provinzen. Die Bollmachten dieser Statthalter waren fehr ausgebehnt, und eine der vornehmiten war, wenn es Statthalter mit unbeschränkter Bollmacht betraf, die gefammte Leitung und Dragnifirung des Militärwesens in ber Hand zu haben. Sie konnten die Truppen stationiren und vertheilen, wie fie es für nothwendig hielten, fie waren Führer in den Kriegen, die mit benachbarten Feinden ausbrachen und vertheilten bemgemäß den Sold und die Beute, nachbem sie das dem Staate zukommende Fünftel zurückbehalten hatten. Kür die Statthalter lag die Versuchung nahe, ihre Stellung bauernd und, wenn es fein mußte, gegen ben Willen des Ralifen in Händen zu behalten, und für einen folchen Zweck war eine gefügige Armee das geeignetste Mittel. Deren Gunft sich zu erhalten wurde also ihre Hauptsorge. Und da an dem Befinden eines Landes feine eigenen Ginwohner junächst bas lebhaftefte Intereffe haben, so war bamit für bie Statthalter ber Wink gegeben, ihre Armeen möglichst aus Ginheimischen zu refrutiren. Auf diese Art entstanden allmälig Territorialarmeen, aus benen das arabische Element mehr und mehr verdrängt wurde.

Aber auch am Kalifenhof veränderte sich mit der Zeit die Situation. Die ewigen Gifersüchteleien, die offenen und geheimen Kämpfe, wo ein Familienglied das andere mit jedem zum Ziele führenden Mittel zu beseitigen suchte, ließen es jedem Kalifen als höchst wünschenswerth erscheinen, sich mit einer Schutzwache zu umgeben, auf deren unbedingte Unterstützung er glaubte zählen zu dürfen. Anfangs versuchte man die Praxis, verschiedene Stämme in die Residen zu legen, deren gegenseitige Eifersucht

man nährte, um keinen zu mächtig werden zu lassen. Alber als es vorkam, daß die Kalifen selbst oftmals kein reines Arabersblut mehr in ihren Abern hatten und an persischen Wesen und raffinirten wollüstigen persischen Sitten übermäßig Geschmack fanden und verweichlichten, war dieses Mittel zu gefährlich. Schon unter den ersten Abbasiden, die von 750 an das Kalifat von Bagdad inne hatten, war die Leibgarde wesentlich aus Berbern gebildet, bereits standen aber auch schon seldschutziche Türken und Tataren in ihrem Dienst.

Zulett war es fast Regel, daß die Kalifen irgend eine schöne Stlavin zur Mutter hatten, deren Einfluß sie den Thron verdankten. Daraus entstanden aber Rivalen in Menge. Sede Sflavin, die von einem Kalifen oder einem Bringen einen Sohn besaß, hielt diesen eben so berechtigt für den Thron, wie den Sohn der Nebenbuhlerin. Verschwörungen und Palastrevolutionen drängten einander; in einer ergebenen Leibgarde erschien den bedrohten Kalifen der einzige Schutz. Türken, von ihren eigenen Offizieren kommandirt, von den Kalifen mit Ehren überschüttet und verhätschelt, bildeten diese zulet ausschließlich. Aber diese Leibgarde wurde ftatt eines Schutzes später auch eine Gefahr. Jeder, der nach der Macht trachtete, suchte sich derselben durch Bestechungen und Versprechungen zu versichern. Die auf viele tausend Köpfe sich belaufende Leibgarde wurde, ganz wie im römischen Reich die Prätorianer, eine käufliche Horde, die Kalifen ein= und absetzte. Der Zerfall des Reichs war offenbar.

#### III.

## Staatsverwaltung und Gesehgebung.

Mohammed und die ersten Kalifen waren alles in einer Person: Kriegsherren, Hohepriester, Hinanzenverwalter und Richter. Handelte es sich um wichtige Angelegenheiten, so wurden die Erschrensten zusammenberusen und mit ihnen gemeinsam berathschlagt. Doch die rasche Ausdehnung des Reiches machte diesem patriarchalischen Zustand bald ein Ende. Omar I. war schon genöthigt, eine Rechnungskanzlei einzurichten, die das Steuersund Finanzwesen unter sich hatte. Woawija gründete auch eine Staatskanzlei, welche die Korrespondenz mit den Statthaltern und

ben Beerführern zu besorgen hatte, denn bereits hatte fich Omar genöthigt gegeben, in ben einzelnen Brovingen Statthalter gu er= nennen. Der Umfang und Sit diefer Statthaltereien wie die Machtbefugnisse berselben wechselten häufig. Jeder Kalife nahm ihm gutdünkende Aenderungen vor und oft hatten diese keine andere Veranlassung, als rein personliche Rücksichten auf ben, der eben den Losten inne hatte. Laune, Gunft und Frauen=

einfluß spielten bei Besetzung der Bosten ihre Rolle.

Die Statthalterschaft theilte sich in die beschränkte und unbeschränkte. Die unbeschränkte erlaubte bem Statthalter, nach Belieben in seinem Territorium zu schalten und zu walten; er war nur verpflichtet, den lleberschuß der Staatseinnahmen an die Raffe des Ralifen abzuliefern. Welche Willfür hierbei möglich war, braucht nicht hervorgehoben zu werden. Neben der obersten Leitung bes gesammten Militär= und Kriegswesens, lag bem Statthalter die Aufficht über die Rechtspflege und die Ernennung ber Richter (Radi) ob; er ernannte ferner die Steuerbeamten, fchrieb die Steuern aus und ordnete die Art ihrer Erhebung an. Die öffentliche Sicherheitspflege (Polizei) war ihm unterstellt und ebenio galt er als der Beschützer der Religion und hatte das offizielle Freitagsgebet und die Predigt in der Moschee zu halten. Der Mohammedaner feiert den Freitag als heiligen Tag der Woche, wie der Jude den Samstag, der Chrift den Sonntag. Ferner hatte er die Ordmungen für die jährliche große Bilger= farawane nach Mekka zu treffen und für ihre Sicherheit und glückliche Rückfehr zu forgen. Die beschränkte Statthalterschaft unterschied sich von der ersteren dadurch, daß sie alle diese amtlichen Funktionen nach den Weisungen der Kalifen auszu= führen hatte. Die einzelnen Statthalter ernannten häufig wieber Unterstatthalter, die sich nach ihren Weisungen zu richten hatten und in allem von ihnen abhingen. Starb der Statthalter ober verlor er aus irgend einem Grunde seinen Posten, so waren auch alle diejenigen ihres Postens verluftig, die ihm ihre Gr= nennung verdankten, es sei denn, daß der Nachfolger sie in ihrem Amte bestätigte. Auch fam ber Migbrauch auf, daß sich Höf= linge mit einer Statthalterschaft belehnen ließen, selbst aber ben Boften nicht versahen, sondern ihn durch einen Bevollmächtigten verwalten ließen, der ihnen eine bestimmte Ginnahme sicherte.

Da trok dieser Dezentralisation der Verwaltung die Geschäfte an dem Zentralfit fich so häuften, daß der Kalif allein fie nicht übersehen fonnte, dieser auch nicht selten zu unfähig oder zu träge dazu war, und es vorzog, seinen Bergnügungen und Schwelgereien obzuliegen, so entstand unter den Abbasiden das Wezyrat. Der Wezhr war nach unsern heutigen Begriffen eine Art Reichskanzler, der, wenn er im Besig des undeschränkten Wezyrats sich besand, ganz wie der Herscher selbst alles ansordnen konnte, mit Ausnahme der Thronfolge, die zu bestimmen allerdings auch nicht in den Händen der Kalifen lag, denn in den seltensten Fällen folgte ihnen ein Sohn in der Regierung nach. Grundsätlich hing das Kalifat von der Wahl der Stämme ab; aber dazu kam es später nie. Das Parteiwesen, der glücksliche Zufall oder die Entschlossenkeit eines Bewerbers und seines

Anhangs gaben in der Regel den Ausschlag.

Der unbeschränkte Wegur, auch Großwegur genannt, hatte über seine Handlungen einfach dem Kalifen Bericht zu erstatten; boch mußte er darauf bedacht sein, sich die Gunst seines Herrn, der in der Regel sehr launenhaft war, zu erhalten. Daher konnten nur Männer mit Aussicht auf Erfolg einen solchen Bosten bekleiden, die es verstanden, sich in allen Lagen des Hoflebens zurechtzufinden und allen Intriguen die Spite zu bieten, andrer= seits durch Geschäftskenntniß sich auszeichneten. Von einem tüchtigen Wezhr erwartete man, daß er Geift und Wit habe, ein angenehmer Gesellschafter und ein schlagfertiger Redner sei, auch sich auf die damals üblichen gesellschaftlichen Vergnügungen und Spiele verstehe und namentlich in den vornehmsten Wissen= schaften, in der Grammatik und Mathematik, der Medizin und Geschichte, und in Poesie und Astrologie einigermaßen bewandert sei. Und doch retteten ihn oftmals alle diese Tugenden nicht vor einem plötlichen Sturz, bei dem nicht nur sein Leben bedroht war, sondern in der Regel auch sein Vermögen zum Besten des Schakes des Kalifen konfiszirt wurde. Ja, bei einigen der Kalifen war es Prinzip, jedem abgesetzten Beamten das Ber= mögen einzuziehen. Auch verführte der Umstand, daß viele der höheren Beamten es verstanden, in furzer Zeit riefige Vermögen zu erpressen, die Kalifen zu ihrer Amtsentsebung und Vermögens= einziehung, um den eigenen leer gewordenen Schat für eine Weile zu füllen.

Der gewöhnliche, mit beschränkter Vollmacht versehene Wezhr, bilbete die Mittelsperson zwischen dem Kalifen und den übrigen Staatsorganen. Er bedurfte zu allen wesentlichen Amtshandlungen ber Zustimmung des Kalisen, wie er ihm über alle vorkommenden Angelegenheiten Bericht zu erstatten hatte. Zu diesem Wezyr= posten gelangten sogar Christen und Juden, sehr zum Aerger der strenggläubigen Moslimen, die in einem Falle, der einen Juden betraf, sich in folgendem Gedichte Lust machten:

Die Juden unserer Zeiten erreichten Das Ziel ihres Sehnens und kamen zur Herrschaft, Ihrer ist das Ansehen, ihrer ist das Geld! Aus ihnen macht man Staatsräthe und Prinzen; D Volk Aegyptens! ich gebe dir den Nath, Werde jüdisch, denn der Himmel selbst ist jüdisch geworden.

Man sieht, der Antisemitismus unserer Tage ist nicht neuen Ursprungs.

Bei dem Verfall des Reichs waren die Kalifen manchmal genöthigt, Statthalter wider ihren Willen anzuerkennen, wenn diese mit Waffengewalt sich in den Besitz eines Territoriums gebracht hatten. Man gab ihnen die Bestätigung, um nicht den Tribut aus dem bezüglichen Lande gänzlich zu verlieren.

Mit den Ginnahmen sah es freilich später schlimm aus. Um das Jahr 780 flossen jährlich 410 Millionen Dirham, gleich 328 Millionen Mark in den Schatz. Um 820 waren diese auf 371 Millionen gesunken und sie betrugen 894 nur noch 293 Millionen, aber 915 soll der Schatz nur noch 24 Millionen empfangen haben. Harun al Raschid hinterließ im Jahre 809 im Schatz 900 Millionen Dirham, die aber seine Nachfolger bald alle machten.

Beständige Kriege nach außen, die Ackerban und Gewerben die Arbeitskräfte entzogen, Bürgerkriege und inmere Unruhen, die ganze Provinzen verwüsteten und die Wasserleitungen, jene Lebenssquellen für die Begetation im Orient, zerstörten, das Loslösen großer Territorien unter sich selbstständig machenden Fürsten, Weigerung der Statthalter, die üblichen Tribute abzusühren, endlich maßlose Aussaugungen und Bedrückungen seitens der Kalisen und Statthalter, Hand in Hand gehend mit unsinniger Bersichwendung, das waren in der Hauptsache die Ursachen, welche die Berminderung der Staatseinnahmen erzeugten.

In der guten Zeit des Reichs fehlte es nicht an zum Theil ganz vortrefflichen Staatseinrichtungen. In allen Provinzen gab es Postmeister, die neben der Leitung und Neberwachung des Postwesens die Kontrole über die Statthalter übten, und alle ihre Beobachtungen und Wahrnehmungen über beren Verhalten und ihre Maßnahmen direkt dem Kalifen sandten. Die Berichte dieser Postmeister umfaßten den Zustand des Militärwesens, der Staatsdomänen, die finanzielle Lage, das Minzwesen, den Zustand der Herichterstraßen und die Lage der Bevölkerung. Sin solcher General-Berichterstatter war für die Zentralregierung äußerst wichtig, sein Posten war aber gegenüber gewaltthätigen Provinzials beamten nicht immer ungefährlich.

Das Postwesen war im Kalifenreich sehr frühzeitig und verhältnißmäßig vollkommen organisirt und wurden dafür be-

beutende Ausgaben aus der Staatskaffe gemacht.

Inter dem Kalifen Mutanid (870—892) gab es im ganzen Reich 930 Poftstationen und betrugen die Ausgaben mancher Provinzen für das Postwesen, z. B. von Jrak, dis vier Millionen Dirham jährlich. In der Hauptstadt des Reiches bestand eine eigene Oberpostbehörde mit einem Vorsteher, einer Art Generalspostmeister an der Spize, durch dessen Haube die an den Kalifen gerichteten Aktenstücke und Sendungen gingen, namentlich die Berichte der Postmeister der einzelnen Provinzen, die er dem Kalifen vorzutragen hatte. Diesem Generalpostmeister lag die Ernennung der Beamten ob, und hatte er die Gehaltsauszahlungen wie den Gang der Verwaltung zu überwachen.

Bei der Gründlichkeit und Systematik, womit die Araber überall in ihren Organisationen zu Werke gingen, und wodurch sie in vielen Dingen gar manchem späteren sogenannten Kulturstaat als nachahmenswerthe Nuster gelten können, hatten sie auch die Abfassung besonderer Postreisebücher mit entsprechenden Karten vorgenommen, in denen Station für Station mit genauer Angabe der Entsernungen und der Lage aufgeführt war. Die Postsendungen wurden in verschiedener Art, durch Fußboten und Wagen, befördert; dringliche Sendungen aber vermittelst Poststourieren, die, bei einem gut geordneten Pferderelaisssystem mit vorzüglichen Thieren, weite Entsernungen in ungemein kurzer Zeit zurücklegten. Auch die Taubenpost war den Arabern schon bekannt.

In allen vorgeschrittenen Staaten bilbet ein geordnetes Minzwesen eine der Hauptbedingungen einer geordneten Staatsund Privatwirthschaft. Minzen gab es in dem aus so vielen Bölkern zusammengesetzen Reich in Menge, die sich aber oft schwer in ein richtiges Verhältniß zu einander bringen ließen, den Verkehr hemmten und der Fälschung Thür und Thor öffneten. Daher mußte es eine Hauptsorge der Kalifen sein, ein einheitliches Münzinstem zu schaffen, das denn auch der Kalif Abdulmalik (685—705) durchführte. Gbenso wurde ein gleiches Maß und Gewicht durch das ganze Reich eingeführt und für das Münz= wie das Maß= und Gewichtswesen eine Zentralbehörde eingesett.

Gine hochwichtige Einrichtung, von der im heißen Morgen= lande das Wohl und Wehe der Bevölkerung fehr wesentlich abhängt, ift das Bewäfferungswesen. Lorderasien und Arabien find zum größten Theil an Wäldern arm, daher der Mangel an Feuchtigkeit, die künstlich herbeigeschafft werden muß, dann aber auch dem sandigsten Boden die reichsten Erträge entlockt. Da diese Bewässerung oft durch großartige Wasserbauten erzeugt werden muß, die forgfältig zu überwachen und im Stand zu halten find, so erklärt sich die manchem überraschend erscheinende Thatsache, daß weite Länderstrecken Afiens, die ehemals in üppiger Begetation prangten, und einer dichten Bevölferung Nahrung und Lebens= unterhalt gaben, heute dem Reifenden nichts als burre Sandebenen mit spärlicher Begetation und kaum erkennbaren Ruinen ehemaliger menschlicher Wohnstätten darbieten. Wohingegen dort, wo Dämme die Ueberfluthungen verhindern follten, wie an den Mündungen des Guphrat und Tigris, mächtige Sumpfe, die giftige Miasmen ausströmen, vorhanden find. Wenige Jahr= zehnte allgemeiner Vernachläffigung dieser Leitungen reichen hin, die Spuren ehemaliger Begetation zu vertilgen. Da ferner die menschlichen Wohnungen und felbst die großartigften Bauten aus wenig bauerhaftem Material gefertigt wurden, so erflärt sich, daß heute selbst von manchen Riesenstädten nur kümmerliche Spuren vorhanden sind. —

Es ift eine der traurigsten Wahrnehmungen, aber auch das sprechendste Zeichen von dem allgemeinen Verfall morgenländischer Staats und Gesellschaftsverfassung, daß sogar noch heute die Unfruchtbarwerdung der Orientländer immer weiter vorschreitet, indem die Wissen von Jahrzehnt zu Jahrzehnt mehr Boden gewinnen, weil die heute dort eriftirenden Menschen und Regierungen unfähig sind, dem allgemeinen Versandungsprozeß des Landes und dem Verfall des Volks und Staatslebens Sinhalt zu thun. Erst wenn die abendländischen Völker bei sich selbst eine neue und besser Ordnung der Dinge geschaffen haben, werden sie auch

ausreichend Mittel und Wege und Zeit finden, den Ländern des Orients ihre Aufmerksamkeit zu schenken, um dort dauernd einen Kulturzustand zu erzeugen, der tausend Millionen Menschen Nahrung

und Lebensgenuß in reichlichster Fülle bietet.

So lange das Kalifenreich noch in seiner Jugendkraft da= stand, hatten Volk und Regierungen die Wichtigkeit des Be= und Entwässerungssystems sehr wohl begriffen, weshalb sie unter großem Aufwand von Staatsmitteln, namentlich im Gebiet des Euphrat und Tigris, in Sprien, Aegypten und Spanien ein aus= gedehntes Kanal= und Bewäfferungssyftem in's Leben riefen, oder aus früherer Zeit vorhandene Anlagen vervollkommneten. wurde ein Net von Kanälen gegraben, Dämme wurden gegen Ueberschwemmungen aufgeführt, Wasserräder und Schöpfwerke gebaut, die das Waffer in die Nebenkanäle und auf die Felder zu treiben hatten. Ginen größeren Theil diefer Bauten bestritt das Reich aus eigenen Mitteln, andere wurden auf Provinzial= und Brivatkosten gemeinschaftlich hergestellt. Bewässerungs-Genossenschaften waren allenthalben vorhanden und sie bildeten die wich= tigste soziale Organisation im Reich. Um die Thätigkeit der Privaten anzuspornen, wurde der Ausbildung des Wasserrechts besondere Aufmerksamkeit gewidmet. Es wurde bestimmt, daß diejenigen, die Kanäle und Bewässerungen auf eigene Kosten angelegt, frei darüber verfügen und jedem Anderen die Mitbe= nutung verbieten oder erlauben konnten. Hatten mehrere zusammen genossenschaftlich Bewässerungen vorgenommen, so wurden sie ohne weiteres als juristische Verson anerkannt und konnten die Anlagen follektiv bewirthschaften; der Ginzelne durfte nur unter Zustimmung der Gesammtheit Aenderungen daran vor= nehmen. Andere gesetliche Bestimmungen regelten das Recht an den Brunnen. Wurde ein Brunnen verlassen, so wurde er Ge= meingut des Bezirks, in dem er lag. Wer einen Brunnen auf Brachland grub, durfte ihn mit einer 40-50 Ellen weiten Um= zäunung versehen und Brunnen und Terrain verblieben sein Eigenthum. Wer eine Quelle ausfindig machte, hatte das Recht, fie mit einer bis zu 500 Ellen weiten Umzäunung zu umgeben und durfte Quelle und eingezäuntes Land als sein Gigenthum betrachten. Man bezweckte durch folche Magregeln die Bewäfferung und die Nachforschung nach Waffer zu befördern. Alehnlich verhielt es sich mit der Urbarmachung von Brachland. als welches unbebautes und unbewäffertes Land galt. Wer die

Urbarmachung übernahm, war Gigenthümer des urbar gemachten Bodens. Dagegen durfte urbar gemachtes Feld nicht unbebaut liegen bleiben; wer dies that, ward gezwungen, es zu verpachten oder zu verfaufen. Man ging also von der ganz richtigen Aufsfassung aus, daß der Ginzelne mit seinem Grund und Boden nicht machen könne, was ihm beliebe, wenn durch seine Handlungs-

weise die Allgemeinheit geschädigt werde.

Der Instandhaltung ber Ströme, Kanäle und Schleusen für die Schiffahrt wurde gleichfalls große Aufmerksamkeit ge= schenkt. Es gab eine besondere Wafferpolizei, welche alle nöthigen Maknahmen zu treffen und das Wasserwesen zu überwachen hatte. Bauten und Reparaturen bei Strömen, Kanälen und Schleufen für die Schiffahrt waren ausschließlich Staatssache. Da ferner in dem wiiften westlichen und nordwestlichen Theile Arabiens nicht selten Sungersnöthe ausbrachen, so ließen die Ralifen einen bereits von den Ptolemäern gegrabenen Kanal zwischen Suez am Rothen Meer und dem Nil, der im Laufe ber Jahrhunderte, wo sich Niemand um ihn gekümmert, durch Versandung fast wieder verschwunden war, von neuem ausgraben. Dadurch wurde es möglich, aus dem Innern Alegyptens zu Wasser der arabischen Büstenbevölkerung billig Nahrungsmittel zuzuführen, auch biente diefe neue Wafferstraße nun als wichtiges handelspolitisches Berbindungsmittel, indem sie auf einem Umweg durch den Nil ver= mittelte, was heute ber Suezfanal leiftet, fie ftellte die Verbindung des Mittelmeeres mit dem Rothen Meere und dem Indischen Ozean her.

Für den Verkehr zu Lande wurde in der Weise gesorgt, daß auf den Heerstraßen in gewissen Entfernungen auf Staatsfosten Untersunftshäuser für Wenschen und Thiere, sog. Karawansereien, errichtet wurden, in deren unmittelbarer Nähe sich Brunnen oder Insternen befanden. Auch in den Städten gab es öffentliche und unentgeltliche Herbergen für mittellose Reisende und empfingen diese auch lange Zeit Geldmittel aus der Staatsfasse und zwar aus dem Sabakahfond.

Gine dem Kalifenreiche eigenthümliche Erscheinung war eine fast unbegrenzte Selbstverwaltung der Gemeinden, die noch bis heute wesentlich im Trient vorhanden ist. Nur wurde die Benutzung der öffentlichen Straßen und Pläze zur Errichtung von Berkaufsständen und Bazaren als Staatssache betrachtet und flossen die Einnahmen hieraus in den Staatssäckel. Die ganze

übrige Verwaltung war den Gemeindemitgliedern überlassen. Die Andersgläubigen genossen dabei das Recht, ihre religiösen und Erziehungsangelegenheiten ganz selbständig zu ordnen und zu verwalten, auch war ihnen die Rechtsprechung in Streitigkeiten unter sich überlassen. Nur wenn ein Moslimen dabei betheiligt war, kam die Sache vor den Kadi.

Mit dem Verfall des Kalifenreichs stieg der materielle Druck. Schon unter den Abbasiden war die Liste der Steuern ansehnlich Es zeigte sich auch hier, daß stets die Machthaber verstehen, wenn sie Geld brauchen, auch Steuerobiekte ausfindia Früher waren im Kalifenreich Konfumsteuern un= befannt, diese wurden jest in ausgedehntem Maße erhoben. Die Steuer von den Bergwerken und Weidegründen war bis auf ein Fünftel ihres Ertrags gestiegen und es kam vor, daß die ver= schiedenen Steuern mehr als die Hälfte des Bodenertrags oder des Einkommens verschlangen. In den ersten zwei Jahrhunderten des Kalifenreichs bestand überall Freizügigkeit, es gab innerhalb des weiten Reiches keinerlei Roll= und Steuerschranken; als aber die einzelnen Statthalterschaften sich unabhängig machten und den Ralifen nur noch formell anerkannten, änderte sich dies. einzelnen Territorien schlossen sich gegeneinander ab. Im zehnten Jahrhundert, dem vierten der Hedschra, als die Staatseinkünfte immer schmäler wurden, aber die verschwenderischen Kalifen und ihr Hofftaat mehr als früher verbrauchten, entstand bei diesen der Gedanke, die Staatseinnahmen ganzer Provinzen an einzelne Häuptlinge oder Günstlinge in Vacht zu geben. Ja der Kalif Muftadir (908—931) übertrug sogar die Verwaltung des ganzen Staatswesens an seinen Wegnr, der die Kosten besselben bestritt und dem Kalifen eine bestimmte Summe ablieferte, dabei aber natürlich sein sehr autes Auskommen fand. Unterschlagungen, Erpressungen, Bestechungen, namentlich auch bei dem Rechtsuchen, denn die Kadis genossen durchschnittlich keinen auten Ruf, Brand= schabungen, Steuererhöhungen und Auflage neuer Steuern famen auf die Tagesordnung und brachten die Bevölkerung rasch im Wohlstand herunter.

In der Mitte des vierten Jahrhunderts der Helschra war die Macht der Kalifen fast nur noch auf Bagdad und Umgegend beschränkt, alle Provinzen des Reichs befanden sich in den Händen selbständiger Machthaber oder fremder Eroberer. Besonders waren es türkische Bolksstämme und Fürsten, die um diese Zeit

das Reich bedrängten und schließlich das Kalifat ganz in die Hand befamen. Um's Jahr Tausend gab es drei Kalifate und zwar in Bagdad, in Kairo in Aegypten und in Cordova in Spanien. Im Kalifat Cordova herrschte ein Zweig der Omajjaden. In Bagdad hatten zwar formell noch die Abbasiden das Kalifat in Händen, thatsächlich herrschten die Seldschuken'schen Türken. Diese aber bekamen so weit die Gewalt in die Hände, daß sie dem Kalifen die Summen auszahlten, mit denen er auskommen mußte, dis sie schließlich die Erbschaft ganz antraten und ihre Sultane vom Jahre 1538 an, fünfzehn Jahr vor der Eroberung Konstantinopels, auch den Kalifentitel annahmen.

### IV.

## Soziale Entwicklung.

Die Araber waren, als fie ihre Eroberungen unter ber Kahne bes Jslam begannen, ein echtes Naturvolf. Stolzen und unabhängigen aber auch herrschfüchtigen Sinnes, vermischten sie fich schwer mit den unterworfenen Bölkerschaften. Derfelbe Stolz, ber bie Angehörigen eines älteren ober berühmteren Stammes auf die jüngeren und weniger berühmten herabsehen ließ, be= stimmte sie allesammt auf die unterworfenen Nationalitäten als Bölfer geringerer Qualität herabzublicken. Nur schwer konnte sich der Araber an die Lehre des Islam gewöhnen, der ihm aebot, auch in dem Besiegten den Gleichen anzuerkennen, wenn dieser benselben Glauben mit ihm theilte. Den Arabern erleichterte ihre Eroberungen neben ihrer vortrefflichen Heeresorganisation und Tapferkeit wesentlich der Umstand, daß außer= halb Arabiens ichon früh und zu verschiedenen Zeiten arabische Stämme fich angefiedelt hatten, die ihren Stammesgenoffen mit Sympathie entgegenfamen und den Widerstand der Völker, unter denen sie lebten, schwächten. Solche Stämme, die hauptsächlich sich mit Ackerbau und Biehzucht beschäftigten, gab es in Aegypten, Balästina, Sprien, Mesopotamien und Frat.

Die Politik der Omajjaden, die dahin ging, in allen Provinzen des Reichs die Häuptlinge der Stämme zu Statthaltern und Unterstatthaltern zu ernennen, gab dem Reiche eine große Ginsheitlichkeit und Gleichmäßigkeit in der Organisation und Bers

waltung. Arabische Sprache und arabischer Geist wurden im gauzen Reiche tonangebend; die naturwüchsige Kraft des neuen Volks übte den günftigsten Einfluß auf die zwar verweichlichten und niedergedrückten, aber vergleichsweise hoch entwickelten alten Aulturelemente, die in allen Provinzen des großen Reiches vor= handen waren. Urwüchsiges Naturell und Kraftgefühl verband sich mit physisch geschwächten, in raffinirtem Sinnenreiz und in überfeinerter Kultur versunkenen Elementen. Anfangs behielt die günstige Seite dieser Vermischung die Oberhand und daraus entstand der großartige geistige und materielle Aufschwung auf allen Gebieten des Staats= und Gesellschaftswesens. Allmälig aber erhielten, begünstigt durch ein erschlaffendes Klima, die rasche Zunahme des Reichthums und die große Zahl fremder Frauen, die sinnlichen Ausschweifungen und die Verweichlichung die Oberhand, und nun trat eben so rasch der Zerfall ein, als früher der Aufschwung. Vor allem aber verhinderten die un= freien sozialen Zustände ein Emporkommen der unteren Klassen. von welchen unter anderen Verhältnissen allein eine Regeneration von Reich und Gesellschaft hätte ausgehen können. Das Kalifen= reich ift einem glänzenden Kometen zu vergleichen, der plößlich am Himmel erscheint, in aufsteigender Bahn durch seinen intensiven Glanz alle Welt überrascht und blendet, dann aber rasch sich ab= wärts wendet und bald nur einen Dunstschweif hinterläßt.

Indem die Araber als herrschendes Volk die Staatsgewalt besaken, die Begünftigung in fast allen Dingen von ihnen aus= ging und abhing, ihre Sprache die offizielle Verkehrssprache bilbete. die höhere und freiere Stellung der Unterworfenen aber von der Annahme des Jelam abhing, für deffen richtiges Verständniß wieder die Kenntniß der arabischen Sprache nothwendig war, so fand dieselbe in allen Kreisen der Bevölkerung des weiten Reichs rasche Verbreitung. Damit war die Grundlage zur Verständigung für Alle, die auf höhere Bildung Anspruch machten, geschaffen. Die Macht der Interessen hatte das Araberthum auf seiner Seite, und da es diese geschickt auszumützen verstand, wurde es der Mittelpunkt im Reich, um den sich alles drehte. Dazu kam. daß die Araber zwar ein naturwüchsiges und rohes, aber ein fräftiges und geistig gut veranlagtes Volk waren, gierig sich die höhere Kultur anzueignen, welche die von ihnen unterworfenen Völker zum Theil besaßen. Ihre tüchtigsten Köpfe warfen sich mit großer Energie auf alle Wissenszweige und nun entstand zwischen ihnen und den von ihnen Beherrschten ein Wettkampf, wie ihn die Welt nicht oft gesehen.

Es begannen grammatikalische, juristische, theologische, philo= sophische und naturwissenschaftliche Studien fast gleichzeitig an allen Enden bes Reichs. Zahlreiche Gelehrte aus den unter= jochten Bölkern gingen fräftig vor den Kalifen daran, die vor= handenen alten Schriften und Werke in die arabische Sprache zu übersetzen, so daß diese in weniger als zwei Jahrhunderten einen staunenswerthen literarischen Schatz zugeführt erhielt. Die leichte Zugänglichkeit, die diese Bildungsmittel dadurch erhielten, daß sie in der gleichen Sprache über das ganze gewaltige Reich ver= breitet wurden, war von den größten Erfolgen begleitet. Sprachen, Sitten, Gewohnheiten begannen im mohammedanischen Reich sich mit einer Gleichmäßigkeit über die verschiedenen Nationalitäten und Glaubensbekenner zu verbreiten, daß mehrmals die Kalifen verordneten, die ihrem Glauben treu gebliebenen Christen und Juden follten besondere Kennzeichen an der Kleidung tragen, da= mit man sie von den wirklichen Moslimen unterscheiden könne.

So wirkte auch auf die alten Kulturelemente befruchtend und auregend der Umstand, daß ein mit neuen aber mit nicht gänzlich fremdartigen religiösen, politischen und sozialen Ideen erfülltes und von Muth und Begeisterung getragenes Volk auf die Weltbühne trat.

Die Unterdrückung hat nicht selten das Gute, daß sie noch nicht ganz erschlaffte Naturen anspornt, alle Hebel anzusetzen, um sich aus der Unterdrückung zu befreien. Das war den physisch und militärisch überlegenen Arabern gegenüber nur möglich, wenn man sich ihnen geistig überlegen zeigte, also durch eifrige Vermehrung und Anwendung des verschiedenen Wissens und daß man durch höhere praktische Fertigkeiten sich ihnen unentbehrlich machte.

Beachtet man nun weiter, daß die geschieste Zusammensfassung weiter Ländergebiete in ein einziges Reich den Wettkampf unter den verschiedenen Bölkerschaften dadurch hervorrief, daß zwar alle hemmenden Schranken zwischen ihnen beseitigt waren, aber nationale und religiöse Gigenthümlichseiten möglichst geschont wurden, daß in vielen Fällen der lastende Druck den unterworfenen Bevölkerungen nicht so schwer erschien, als der früher unter den eigenen Regierungen erduldete, daß ferner die Kalisen zahlereiche Maßregeln in's Leben riesen, um Ackerdan und Gewerbe,

Berkehr und Bildung zu heben, so hat man die Hauptursachen beisammen, welche den großartigen geistigen und sozialen Aufschwung im Kalisenreich erklären.

Bei der außerordentlichen Fruchtbarkeit und der Mannigfaltigkeit der Bodenschäße (edle und unedle Metalle, edle Steine 2c.), die große Gebiete des Morgenlandes auszeichnen, ist unter einer leidlich vernünftigen Staatsverwaltung ein rascher Zuwachs von Reichthum das sichere Resultat für die Herrschenden. Leichte Gewinnung des Reichthums wirkt aber auch wieder auf seine leichte Verausgabung für die verschiedensten Zwecke und wirkte also weiter auregend auf Handel, Künste und Gewerbe.

Nun verlief allerdings diese Entwicklung nicht ohne lebhafte Widerstände, auch fehlte es nicht an zahlreichen Ausschreitungen und Gewaltthaten der verschiedensten Art. Möglichst mühelos zu erwerben und zu genießen ist ein der Menschennatur tief ein= geprägter Zug. Der Herrschende findet die Ausbeutung des Beherrschten so natürlich, daß er gar nicht begreift, daß es anders fein könne, und er ift geneigt, felbst das durch Sitte und Be= wohnheit bestimmte Maß zu überschreiten, wenn er glaubt, dies ohne Gefahr zu können. Liefert sogar noch die heutige Zeit fast jeden Tag uns solche Beispiele, so ist es nur natür= lich, daß in jenen Zeiten unter weit rückständigeren Anschanungen und einem zum Theil auf Sklaverei beruhenden Produktionsspiftem Raub= und Ausbeutungsatte noch weit öfter vorkamen. In Folge davon entstanden zahlreiche Streitigkeiten und Aufstände der Alienten gegen ihre Beherrscher. Die driftlichen Sekten im Libanon und Antilibanon, die Sekte der Kopten in Aegypten, die Berberstämme in Nordafrika machten verschiedene Empörungs= versuche und manchmal kostete es Mühe, sie niederzuschlagen. Da nun die Sitte herrschte, daß die Besiegten die Sklaven der Sieger wurden, gelangten unter anderen die durch ihre Schönheit sich auszeichnenden männlichen und weiblichen Berber zahlreich in die Sklaverei. Lettere füllten die Harems der Reichen. wurden aus Spanien Sklaven in Menge eingeführt. Die letteren standen namentlich hoch im Preise, für sie wurde das sechs= und achtfache des Preises bezahlt, den man beispielsweise für türkische Sklaven gab. Das chriftliche Venedig wie überhaupt Italien betheiligten sich lebhaft an diesem Menschenhandel. Much ist notorisch, daß selbst die römischen Bapfte und Geiftlichen dabei ihre Hand im Spiele hatten und an diesem sehr unchriftlichen Geschäft burch die Ungläubigen viel Geld verdienten, indem sie Kinder ihrer Leibeigenen als Sklaven an die Araber verstauften. So bestand in Rom, dem Sitz des Papstes, des Vaters der Christenheit, noch dis zum Jahre 748 ein offener Sklavensmarkt, er wurde zu jener Zeit unterdrückt, ohne daß deshalb aber der Menschenhandel aufhörte.

In jedem Lande bildet der Zustand des Ackerbaues einen Maßstab für die gesammte Kulturentwicklung. Dieser erlangte in den ersten zwei Jahrhunderten des Kalisenreichs einen dis dahin nicht gekannten Aufschwung. Man baute nicht nur die Artikel des gewöhnlichen Lebensunterhalts an, sondern hauptsächlich auch für das Gewerbe benöthigte Produkte. Dahin gehörten z. B. zahlreiche Farbestoffe. Auch wurde neben dem Flachs der Andau der Baumwolle betrieben, die damals in Europa noch gänzlich unbekannt war. Sehr ausgedehnt war ferner die Seidenraupenzucht, welche die Grundlage für eine sehr bedeutende und hochsentwickelte Seidenfabrikation bildete.

Die Farbestoffe verdankten ihre Kultivirung dem Geschmack des Morgenländers an hellen, glänzenden und leuchtenden Farben. und diese Farbestoffe wurden in großen Mengen gebraucht, weil der Aleiderlurus und die Freude an buntfarbigen Tüchern und Teppichen von jeher eine Leidenschaft der Drientalen war. die geschätzteste Farbe galt der Saffran, deffen Kultur eine sehr ausgebehnte war, ferner der Safflor und das Wars, beffen Heimat Südarabien ift. Sehr bedeutend war ferner der Bedarf an Krapp, beffen Anbau nebst jenem des Saffrans auch in Spanien eingeführt wurde und von dort weiter in Europa ein= drang. Ein sehr geschätztes Toilettemittel ist noch heute im Orient die Henna, die man zum Färben bes Haares und Bartes und der Finger= und Fußzehennägel verwendet. Und da die Henna nach der abergläubischen Vorstellung der Orientalen auch gegen den sogenannten bösen Blick schützen soll, verwendete man sie zum Färben der Pferde und Kameele, die damit an gewiffen Stellen bestrichen wurden.

In der Gartenkultur erreichten die Araber eine erstaunliche Bervollkommnung. Obstbäume und Gemüse, Blumen und Zierstauden erlangten eine dis dahin nicht gekannte Mannigfaltigkeit und Pracht, wie sie unter europäischem Himmel nur ganz ausnahmseweise zu erreichen ist. Die Schilberungen von den Gärten der Großen, ihrem buntfarbigen Blumenflor und Duft, der Ueppigs

feit der Zierstanden und Schlingpflanzen, der Fruchtbarkeit der Obstbäume und Reben, Resultate, die ganz wesentlich durch ein außerordentlich praktisch und sinnreich angelegtes Bewässerungsschstem erzielt wurden, erscheinen uns als Märchen.

Gine sehr große Zahl von Obstbäumen, Blumen, Zierstanden und Nutpflanzen verdankt das christliche Abenbland den Mohammedanern, so unter andern die Orange, Aprikose und Pfirsische, die Myrthe, verschiedene Birnen-, Aepfel- und Tranbensorten, den Olivenbaum, den Rhododendron und Granatapfelstrauch u. s. w. In der Kunst des Pfropsens und Pflanzens der Bäume, Sträucher und Blumen waren die Araber Meister und sind heute wohl kaum darin erreicht. Namentlich waren es Rosen, Mandelbäume und Reben, an denen sie ihre Kunst anwandten. Auch verstanden sie die heute noch unerreichte Kunst, den Tranben den Geschmack beliebiger Gewürze beizubringen. Die Zucht der Blumen in den prächtigsten und verschiedenartigsten Farben war bei ihnen hoch entwickelt. In der Gemüsezucht verdankt Europa unter vielen anderen Gemüsen den Arabern den Anban des Spargels.

Auch im Konserviren des Obstes und der Gemüse erreichten sie einen hohen Grad der Vollkommenheit. Die Kenntniß dieser Kunst schulden ebenfalls die Europäer den Arabern.

In diesen wie in vielen anderen Dingen war für die spätere europäische Kultur von großer Wichtigkeit, daß die Araber Jahr= hunderte lang in Spanien und auf Sizilien lebten und wirkten und durch die direkte Verbindung mit Angehörigen der verschie= beniten europäischen Länder ihr Wiffen, ihre Kenntnisse und ihre Ginrichtungen erlernt und übertragen wurden. Rein Zweifel, daß auch die Kreuzzüge sehr wesentlich dazu beitrugen, die Kenntniß von morgenländischer Sitte und Kultur in Europa be= fannt zu machen, allein diese hatten im Veraleich zu der Wirkung Jahrhunderte langer Herrschaft in den erwähnten südeuropäischen Ländern nur geringe Bebeutung. Zudem wurden diese Kriege durch fanatisirte Haufen geführt, die in der Zerstörung moham= medanischer Kultur ein wohlthätiges, gottgefälliges Werk erblickten, und darum wohl ebenso wenig günstige und dauernde Einwirkung auf die Kämpfenden ausübten, wie auf die Jahrhunderte lang gegen die Araberherrschaft fämpfenden Spanier.

Dagegen fanden sich massenhaft abenbländische Laien und Geistliche, Ablige und Fürsten an den maurischen Höfen und Bildungsstätten ein, welche unter der Herrschaft der Araber in

Moh =arab. Kulturperiobe.

Spanien und Sizilien errichtet worden waren. Hier lernten sie eine im Vergleich zu der des Abendlandes hohe Zivilisation kennen und schägen. Diesem Sinkluß verdankte auch Kaiser Friedrich II., unzweiselhaft der gebildetste und freigeistigste Kaiser, den Deutschsland dis auf Joseph II. je besessen, seine hohe Vildung. Er ließ sich sogar, was damals für unerhört galt, zu einem friedslichen Verkehr mit dem Sarazenen-Sultan herbei. Dies wie seine ganze unkirchliche Deuts und Lebensweise brachten ihn denn auch dei seinen beschränkten Zeitgenossen in üblen Geruch und zogen ihm schließlich den Vannsluch des Vapstes zu.

Ja es unterliegt keinem Zweifel, daß als nach kaft tausendjähriger Herschaft des Christenthums Europa nach geistiger Erlöfung rang, es die innige Berührung mit den arabischen Kulturbestrebungen in Italien und Spanien war, welche das Zeitalter der Wiedergeburt, die Renaissance, erstehen ließ und nach mancherlei Kückschägen schließlich ganz Europa auf die Bahn des Fortschritts drängte. Es war nicht der Einfluß des Christenthums, der sich in jener Zeit vielmehr den menschlichen Fortschritten überall entgegenstemmte und sie mit Feuer und Schwert bekämpste, sondern antichristlicher, heidnischer Einfluß, der den Ausschwung des Geisteslebens und die Aera der Reformen in Europa hervorrief.

Die Anregung zu ben großen Fortschritten in der Aunst des Ackerbaues verdankten die Araber wesentlich der sorgfältigen Beachtung der alten Literatur, die sie bei den unterjochten Bölkern vorfanden und in's Arabische übersetzen; also auch hier ein hervorragendes Zeichen ihrer Austurentwicklung.

In der Gewinnung und Zubereitung von wohlriechenden Wassern, Delen und Balsamen, sowie in der Herstellung des Käucherwerks machte das Araberthum ebenfalls große Fortschritte. Diese Erzeugnisse sind von Alters her dei Männern und Frauen im Orient sehr beliedt. Da gab es neben Rosen, Beilchen- und Levkohenöl, Jasmin-, Citronen- und Weidenöl, Kandul- und Lilienöl, Palmblüthen- und Mandelblüthen-, Saffran- und Kaisum- wasser und duzende andere wohlriechende Dele und Wasser.

Die Seidenzucht wurde vorzugsweise in Persien betrieben. Die Anpflanzung der Baumwolle war zunächst in Südarabien heimisch, wohin sie wohl aus Indien gekommen war. Aus der Baumwolle wurden nicht nur Kleiderstoffe, sondern auch Papier versertigt, was die Büchers und Schriftenerzeugung sehr begünsstigte, eine Wohlthat, zu der Europa erst im 15. Jahrhundert

gelangte. Sehr ausgebehnt war der Flachsbau und damit in Verbindung die Fabrikation der Leinenstoffe. Aus dem Hanf wurde das narkotische Gift, der Haschisch, gewonnen, der mehr als in Europa der Branntwein, auf die Kulturentwicklung des Morgenlandes verhängnisvoll einwirkte. Eng verbunden mit Ackerdau und Gartenkultur ist die Vienen= und die Geslügelzucht; auch auf diesen beiden Gebieten leisteten die Araber Vorzügliches.

Die Zubereitung der vielen wohlriechenden Dele, Waffer, Balfame, Bommaden und Räucherstoffe, sowie der Farbstoffe gab einem größeren Theil der Bevölkerung eine bezügliche gewerbliche Beschäftigung. Dazu kam der Handel mit diesen Gegenständen im Inland und nach dem Ausland. Der Wäsche= und Kleiderlurus erforderte die verschiedensten gewerblichen Bethätigungen, wie spinnen, weben, appretiren, nähen und schneibern. Der Kleiber= lurus wurde besonders durch die Kalifen begünftigt, deren Ge= pflogenheit es war, Großen des Reichs, Dichtern, Sängern und Sängerinnen, ihren Frauen und Lieblingsiflaven und -Stlavinnen, ober wem immer sie eine Gunft bezeugen wollten, diese vorzugs= weise durch die Schenkung einer großen Zahl kostbarer Gewänder zu bethätigen. Die Reichen und Vornehmen ahmten ihrerseits dieses Beispiel nach. Zu den Kleidern wurden enorme Mengen von Stoffen verbraucht, da Klima und Sitte dieselben möglichst weit und bauschig vorschrieben, wozu dann die Mode noch ungeheure Schleppen fügte, in die selbst die Beinkleider der Damen — die im Orient die Frauen früher trugen als die Männer — endigten.

Gine echt semitisch=orientalische Sitte — durch die sich selbst noch die jüdischen Franen unserer Zeit in Europa vor ihren christlichen Rivalinnen vielfach auszeichnen — ist die Liebhaberei für glänzenden Schnuck, die häusig in Ueberladung damit auszartet. Ringe und Reisen für Ohren, Finger und Fußzehen, Arme und Knöchel, Halsdänder, Stirnbänder und Diademe, alles aus den edelsten Metallen gesertigt und mit kostbaren Perlen und Gelsteinen besetzt, besaß jede Fran von Stande, nicht minder die Lieblingsstlavinnen, Sängerinnen und Gauklerinnen in Hülle und Fülle. Dazu kamen Gürtel, Kopftücher und Schleier, Pantoffeln und kostbare Kleiderkoffe mit Gold oder Silber, Perlen und Gelsteinen durchwirkt. Bei den Männern waren namentlich die Wassen und Wassengehänge, insbesondere bei dem nie fehlenden Schwert, das selbst der Prediger an der Seite trug, wenn er den Predigtsuhl betrat, auf's reichste geschmickt und ausgestattet.

Mit der Pracht der Kleidung und des Schmuckes rivalisirte die häusliche Einrichtung der Reichen und Vornehmen. Kostbare Teppiche mit den wundervollsten Arabesken, mit Jagd= und Thier= stücken, Städtebildern oder Naturszenerien durchwirft, bedeckten die Fußböden der Gemächer; schwere seidene Vorhänge hingen an Thuren und Fenftern; golddurchwirkte Stoffe bedeckten die Wände, wohingegen die Zimmerdecken mit farbenreichen Orna= menten und Malereien versehen waren. Die Ruhebetten und Möbel waren aus seltenem wohlriechenden Holze gefertigt, mit Perlmutter, Gold und Silber eingelegt und mit koftbaren Stoffen überzogen. Goldene und filberne Armleuchter, chinefische Bafen, Lack= und Glasgegenstände füllten die Zimmer, während Ampeln von edlem Metall oder Kriftallglas von der Decke hingen. Die Höfe der Häuser waren mit Marmor und Mosaik gepflastert und mit fünftlerisch geformten Springbrunnen versehen, die Rühlung verbreiteten und die hinter den Wohnungen hinziehenden prächtigen Gärten bewäffern halfen. Säulenhallen und Laubgänge aus Ranken von Wein und üppigen Schlingpflanzen in Höfen und Gärten schützten die verweichlichten Bewohner vor Sonne und Site. Gine folche Lebensgestaltung mußte auf die verschiedenften Gewerbe= und Bethätigungsarten anregend wirken.

Gigenthümlich jedem Volke von eigenartiger Kultur ist ein besonderer Bauftil. Auch diesen entwickelten die Araber bei dem Bau zahlreicher, reich und glänzend eingerichteter Moscheen und bei ben Ansprüchen, die Fürsten, Vornehme und Reiche an den Bau und die Ausstattung ihrer Baläste und Brivatwohnungen stellten. Die Grundsormen ihres Bauftils entnahmen sie theils den Bnzantinern, theils den Indern, entwickelten fie aber felb= ständig weiter. In der Anwendung und Ausschmückung des Bogens erlangten fie eine besondere Meisterschaft; sie wendeten hauptfächlich den Hufeisen=, Spitz= und Kielbogen an mit viel= fach verschlungenen Linien. Sie erfanden ferner eigenthümlich geformte Wölbungen, nischenartige Gewölbklippen, die, in der Berspektive konsolenartig vortretend, sich zu einem bunt bewegten Ganzen zusammenschloffen. Daneben fand der Säulenbau die verschiedenartigste und meisterlichste Anwendung. Endlich ift jene eigenthümlich geartete, seltsam verschlungene, eine unerschöpfliche Menge der verschiedensten Formen bildende Ornamentik die Arabesten, ihr Geistesproduft, das von ihnen ben Namen trägt.

Neben den verschiedensten Handelsgeschäften aller Art ent=

ftanden die Gewerbe der Weber, Schneider, Gerber, Färber, Sattler, Seidenweber, Teppichwirfer, Glasmacher, Schmiede, Waffenverfertiger, Töpfer, Wollfrämpler, der Papiers und Büchers macher, die verschiedenen Baus und Kunstgewerbe: Maurer, Zimsmerer, Steinmehen, Tischler, Maler, Bergolder, Architekten, Goldsund Silberschmiede, Edelsteinschmeider 2c.

Die einzelnen Gewerbe waren ähnlich wie im alten Kom und im chriftlichen Mittelalter in Handwerksgenossenschaften (Zünfte) organisirt und hatten auf bestimmten Straßen und Plätzen der Städte ihre Arbeits- und Verkaufsstellen. In Orten, wo einzelne Gewerbe zu schwach waren, eine Genossenschaft zu bilden, vereinigten sie sich mit andern. Der Sinn für solche abgeschlossenen Verbindungen war so stark, daß selbst Possenreizer und Gaukler ihre Genossenschaft hatten. Isede Genossenschaft regelte in vollster Selbstverwaltung ihre Angelegenheiten und entschied in eintretenden Streitigkeiten ihrer Mitglieder unter sich. Hür Verbrechen und Vergehen eines ihrer Mitglieder haftete die Genossenschaft solidarisch gegenüber der Staatsgewalt.

Gewisse Gewerbszweige entstanden in einzelnen Städten in besonders großem Umfang. So die Papier= und Glasfabrikation, die Töpferei und Binsenmatten-Manufaktur in Sammora; Kufa und Baffora besaßen viele Webereien, Baffora verfertigte außer= dem die berühmten frummen Säbel; Tostar (Kairo) zeichnete sich durch prachtvolle Brokate aus, Sus durch Seidenzeuge und Teppiche, auch gab es in beiden Städten große Goldstickereien, die in der Regel den Kalifen oder Großen des Reichs gehörten. Damiette lieferte feine Möbelstoffe; Tinnn: Gaze und Goldstoffe; Bassina: Vorhänge; Tyb: Seidengürtel; Schiniz, Gennaba, Kazerun und Tawwen verfertigten hauptsächlich Leinen, ferner Brokate, Mäntel und Teppiche. Baadad war berühmt wegen seiner seidenen und baumwollenen Kleiderstoffe — die letteren waren zu jener Zeit sehr theuer — und galt als Hauptsitz der eigentlichen Kunst= gewerbe. Nahr=Thra genoß den Ruf, die Bagdader Stoffe nach= zuahmen und nach Bagdad zur Appretur zu schicken, von wo sie burch Händler, versehen mit gefälschter Fabrikationsmarke, für echt in ben Sandel kamen. Dasfelbe geschah mit Baffinger Bor= hängen, die man ebenfalls in Nahr-Thra nachahmte. In Isfahan war neben der Seiden= und Damast=Industrie die Baumwollen= Industrie hauptsächlich zu Hause. Damaskus fertigte Damast= ftoffe, Teppiche und Waffen. Ferghana war Sitz der Eisen=

Industrie, Banun für Kopfschleier und Turbane; in den Provinzen Oman und Demen in Südarabien war neben ausgedehnter Brotat-, Seiden- und Leinenstoff-Industrie, die Waffen- und kunftvolle Panzer= und Panzerhemden=Fabrifation zu Hause, in welch letteren Artikeln sich auch Graf und Bahrain anszeichneten. Ginen erheb= lichen Erwerbszweig bilbete auch die Anfertigung von Zelten, die im Morgenlande eine jo große und wichtige Bedeutung haben, und die es in allen Größen und von den einfachsten bis zu den glänzenoft ausgestatteten gab. In der zweckmäßigen Unfertigung und Ginrichtung derfelben wurde ein hoher Grad der Boll= fommenheit erreicht, denn dieselben mußten sich rasch und leicht auf= und abschlagen lassen und dabei allen Witterungsverhält= nissen und ben Bequemlichkeitsansprüchen der Reichen und ihrer Frauen Rechnung tragen. Gin ganz besonderer Glanz in den Zeltbauten wurde bei den jährlich stattfindenden großen Bilger= farawanen nach Meffa, beren Mittelpunkt entweder der Kalife selbst oder sonstige Große des Reiches bildeten, entfaltet. Endlich förderte der ausgebehnte Seehandel das Schiffsbauwesen, obgleich das Holz dazu meist aus überseeischen Gegenden herbeigeschafft werden mußte.

Metalle und werthvolle Mineralien, wie Eisen, Kupfer, Queckfilber, Blei, Alaun u. s. w. gab es in verschiedenen Propinzen des Reiches. Und welch' hohe Bollendung die Eisenbearbeitung erreichte, geht daraus hervor, daß man Spiegel aus polirtem Stahl ansertigte. — Da die Araber auch großen Fleiß auf die Ausbildung der Medizin verwandten, wurde die Ansfertigung von Medikamenten und Droguen emfig betrieben.

Handelspläge für den Seeverfehr waren Bagdad und Obolla am Tigris, Baffora an der Mündung des Euphrat und Tigris, Syraf am perfischen Meer. Alexandrien übermittelte vorzugsweise den Handel zur See nach Europa. Die Kreuz und die Ouere durch das mächtige Keich zogen sich über alle Hauptsorte große Karawanenstraßen. So ging eine Straße von Bagdad über Damaskus durch die sprische Wüste über Suez nach Kairo und von dort längs der nordafrikanischen Küste nach Tanger, Gibsraltar gegenüber, von wo die Waaren über die Straße von Gibsraltar nach Spanien transportirt wurden. Andere Straßen sührten von Bagdad nach Jsfahan, Schiraz und dem Sind (dem westzlichen Theile Indiens); nach Kah, Corasan und dem Kaspischen See; nach Antiochien und Aleppo, woselbst man mit dem griechische

byzantinischen Reich in nächster Berührung, aber auch in fast forts gesetzter Feindseligkeit stand. Die Pilger-Karawanenstraße von Bagdad nach Medina und Mekka war zugleich die Handelsstraße

nach dem südwestlichen Arabien, nach Demen.

Es wurde schon hervorgehoben, wie rasch und günstig sich bas Seefriegsmesen ber Araber entwickelte und wie fie bie weit ältere, geschultere und breimal größere Flotte des byzantinischen Raifers bereits im Jahre 734 befiegten. Der praftische Sinn und die praktische Gründlichkeit, womit die Araber alles angriffen, gaben auch ihrem Seehandel bald eine hohe Bedeutung. Indien und China war das nächste Ziel ihrer Wünsche. Im 8. Jahr= hundert gingen drei grabische Erveditionen nach Ching, um die Verkehrs= und Handelsbeziehungen zu ordnen. An den Küsten Oftindiens und der Oftkufte Afrikas bilbeten fich eine Menge Rolonien mit grabischer Bevölferung, die theilweise eine bedeutende Seelenzahl erlangten. In Oftindien gab es einige Orte, beren mohammedanische Bevölkerung bis auf 20 000 Köpfe stieg. Auf der Infel Censon bestand schon zu Ende des siebenten Jahr= hunderts eine grabische Kolonie, und 758 griff sogar eine gra= bische Flotte Canton an. Im Mittelmeer standen fie mit allen Rüftenländern desselben im Berkehr, und burch ihre Bermittlung ging ber Sandel mit indischen Produkten. Durch die Straße von Gibraltar jegelten fie in den atlantischen Dzean und erreichten die Azoren und Kanarischen Inseln, welche damals den Guro= päern ganz unbefannt waren. Auch wird von einigen Geschichts= ichreibern behauptet, daß fie bereits Afrika umichifften, boch ift biefes keineswegs gewiß. Dagegen ift sicher, daß sie längs ber Oftkufte bis zur Umschiffung des Kaps der guten Hoffnung ge= langten, und ihnen ein großer Theil der Westküste Afrikas von Norden her bis nach Guinea befannt war.

So kannten die Araber im neunten Jahrhundert Seewege und Länder, und standen mit Völkern in ausgedehnten Handelsbeziehungen, welche das christliche Europa damals nur vom Hörenssagen und zwar nur durch die Araber kannte, und die es zu Ende des fünfzehnten und im sechszehnten Jahrhundert erst neu entdecken mußte. Es gab kein Gediet menschlicher Thätigkeit in Ackerbau, Handel und Verkehrswesen, Gewerbe, Kunst und Wissenschaft, Militär= und Kriegswesen, auf dem zu jener Zeit die Araber den Europäern nicht voraus waren, und auf welchem sie den Letzteren nicht die Anregung gaben und sehr oft die Lehrmeister machten.

In einem Staats= und Gesellschaftszustand, wie jenem des arabischen Neichs, mußten nothwendig auch starke soziale Gegensätze vorhanden sein. Es gab Grundherren, die dis 3u 50000 Klienten (Schutzenossen) besaßen, welchen sie einen im ganzen vielleicht zweiselhaften Schutz gewährten, welchen sie aber ein nicht zweiselhaftes sehr hohes Ginkommen verdankten. Sin großer Theil der erwähnten Manufakturen — denn Fabriken im mobernen Sinn des Wortes gab es natürlich nicht — war Gigensthum solcher Grundherren und Würdenträger des Reichs oder der Kalifen selbst. Hunderte und Tausende mußten schwer arbeiten, um einen Ginzelnen im leberfluß zu erhalten. Die sozialen Gegensäße waren in Folge davon sehr zugespitzte und waren Aufstände in den großen Städten nichts seltenes.

Gine der lutrativsten Beschäftigungen, die zugleich am wenig= ften Mühe verursacht, ift zu allen Zeiten und bei allen Bölkern der Handel gewesen. Die Handeltreibenden übten daher auch überall und zu allen Zeiten einen großen Ginfluß aus. In Bagdad, Baffora, Spraf, Bothara, Damastus, Kairo, Fez und den andern großen Handelsplätzen des Reichs gab es Kaufleute, beren Bermögen man bis zu 30, 40, 50, ja 60 Millionen Dirham schätte. Städte wie Bagdad und Kairo, die in ihrer böchften Blüte bis zu einer Million Ginwohner befaßen, Damasfus, Rufa, Baffora und andere, die Hunderttaufende von Ginwohnern hatten, zählten natürlich darunter auch viele von mittlerem Reich= thum und in wohlhabenden Berhältniffen. In allen biefen Städten lebten ferner gahlreiche Würdenträger, hohe Beamte bes Reichs und Großgrundbesiter, die dort ihren Reichthum verzehrten. Es entwickelte sich baber ein fehr ausgeprägtes, geselliges Leben, das in gar mancher Beziehung an das Leben unserer modernen Großstädte erinnert.

Seiner Lage nach war Damaskus eine der reizendsten Städte bes Araberreichs und es wurde denn auch eine der schönsten als Omawija, der zweite Kalif aus der Omajjaden-Familie, es zu seiner Residenz erkor. Damaskus liegt in einer sehr fruchtbaren Ebene, durch die sich Wälber von Platanen, Silberpappeln und Wallnußdäumen ziehen. Aprikosen-, Feigen- und Olivenbäume bilden ganze Haine, üppige Rebgelände und buntblumige Schlingspslanzen zieren die Gärten. Auf der einen Seite zeigt sich in der Ferne der in der Sonne schimmernde gelbe Sandboden der sprischen Wüste, auf der andern schließen die wild zerrissenen

Formen bes Antilibanon ben Hintergrund ab. In dieser Stadt und ihrer prächtigen Umgebung errichteten die Omajjaden ihre glänzenden Paläste und ihnen schlossen sich viele Reiche-und Großen des Reiches an, so daß Paläste, Luftschlösser, Villen, Moschen und Grabmonumente, in den buntesten Farben und eigenthümslichsten Baustilen ausgeführt, das üppige Grün der Gbene untersbrachen. Sine großartige Wasserleitung, die einer der Omajjaden anlegen ließ, gab den Springbrunnen und Gärten das nöthige

Wasser und steigerte die Vegetation auf das höchste.

In folder Umgebung ging die alte Einfachheit des ara= bischen Lebens rapid zu Grunde. Man legte nach dem Vorbilde des driftlich-byzantinischen Hofes große Harems an, die man mit den schönsten Sklavinnen füllte und durch Eunuchen über= machen ließ. Alle die Sinne kitelnden Genüffe: Wolluft, Ge= fang, Mufik, und Dichtkunft, Tafelfreuden und Zechgelage fanden am Kalifenhofe und bei den Großen des Reichs ihre förderlichste Stätte. Mit Sängern und Sängerinnen, Musikern, Dichtern, Rümftlern und Kümftlerinnen aller Art wurde zulet ein in Wahn= finn ausartender Kultus getrieben. Wer durch ein Lied ober ein Gedicht den Beifall eines Kalifen oder eines Großen erlangte, konnte auf fürstliche Belohnung rechnen. Alle Formen der Schwelgerei wurden, den religiösen Vorschriften zum Trot, im Uebermaß geübt. Der Wein und das Spiel, beibe burch bie Sunna als "Abscheulichkeiten und Werke des Satans" bezeichnet, wurden von manchem Kalifen so leidenschaftlich geliebt, daß sie sich um den Verstand tranken, zu jeder Regierungshandlung un= fähig wurden und ihr Schatz an beständiger Ebbe litt.

Das Leben in Damaskus wurde später von den Abbasiden in Bagdad womöglich noch übertroffen. Bagdad wurde im Jahre 762 unserer Zeit von ihnen begründet und so wurde es von vornherein in seiner ganzen Anlage eine Stadt, die nach jeder Richtung einem verschwenderischen und prunkliebendem Hofe entsprach. Nur ein Staatswesen, das despotisch über ungezählte Hände und ungeheure Summen versügen konnte, vermochte eine so glänzende Stadt und in so kurzer Zeit herzustellen. Bagdad ward in einer der kruchtbarkten Gegenden am Tigris, also in dem Lande, in dem einst die Riesenstädte Bachson und Kinive standen, erbaut. Es erhielt eine kreisförmige Gestalt und hatte schon in der ersten Anlage mehrere Stunden Umfang. Sin Riesenwerk war allein die aus Ziegeln, Schilf und Erdpech aufs

geführte Stadtmauer, die am Fuße 90 Ellen, an der Krone 20—25 Ellen start und 60 Ellen hoch war. In einiger Entfernung von dieser Mauer befand sich ein mit Bastionen versehener Ball, und vor diesem ein breiter und tief außgemauerter Graben, der jeden Augenblick mit dem Basser des Tigris gefüllt werden sonnte. Die ganze Umwallung besaß in einer Entsernung von je fünstausend Ellen vier hohe Thore, deren jedes mit einem mächtigen Kuppelbau gefrönt war. Die Stadt war in regelsmäßige Viertel eingetheilt, die von bestimmten Bevölkerungsklassen bewohnt wurden. Die Regierungsgebäude bildeten einen besonderen Stadtsheil und waren nebst dem Kalisenpalast, seinem Harem, seinen Dienstwohnungen und Stallungen und den prächtigen Hößen und Gärten durch besondere Mauern von der übrigen Stadt getrennt. Man wollte sich gegen Volksaufstände sichern.

Rahlreiche Brücken über den Tigris vermittelten den Ber= fehr der verschiedenen Stadttheile. Gine mächtige Wasserleitung führte in offenen, gemanerten Kinnsalen das Wasser durch alle Straßen der Stadt und fpeiste gahlreiche öffentliche Bäder. Biele Hunderte von Schiffen in allen Formen und den verschiedensten Bölfern gehörig ankerten in stundenlanger Strecke an den ge= mauerten Quais und Kanälen des Tigris. Auf der einen Seite desfelben erhoben fich die ftolzen Paläfte und Luftschlöffer der Reichen in romantischer Umgebung, auf der andern bedeckten die Wohnungen der Handwerker- und Arbeiterbevölkerung weite Flächen. Ganz wie heute in unferen Großstädten wohnten koloj= faler Reichthum und raffinirter Lurus neben maffenhaften Armen, die im tiefften Elend lebten dicht beieinander. Berarmte Klienten, bie von ihren Grundherren an den Bettelftab gebracht, Stlaven, die einem harten Herrn entronnen, mittellose Fremde, Bettler und fatilinarische Eristenzen aller Art suchten im Gedränge und Geschiebe der Kalifenresidenz ein Unterfommen und einen Schlupf= winfel, und nährten sich wie der Tag es mit sich brachte. Der im despotisch regierten Staatswesen so häufige Sturz zuvor mäch= tiger Großer in Berbannung und Armuth, der immer eine An= zahl von dem Geftürzten abhängiger Griftenzen mit sich in's Glend reifit, vermehrte das fatilinarische und unzufriedene Gle= ment. Dazu famen Zeiten harter, äußerer Bedrängniß, Sungersnöthe, Anzettelungen und Verschwörungen durch Chrgeiziae, fanatische Seften, die über das Sündenleben am Kalifenhofe empört

waren, alles dieses schaffte reichen Stoff zur Erregung und Unzufriedenheit und führte zeitweilig zu Bolksaufständen. Ab und zu suchten die Kalifen oder auch reiche Große die Unzufriedenheit der Masse durch große Volksabfütterungen, ganz wie im alten Kom, zu stillen. Der Groll über diese Zustände machte sich auch in dichterischen Ergüssen Luft, an welchen die arabische Literatur sür alle Vorgänge im Leben so reich ist. Sin solcher lautete in Bezug auf Bagdad:

Gott segne Bagdad, das irdische Paradies, Das für die Menschen eine Seelenwonne ist, Obgleich es nur für die Reichen Genuß bietet, Kür die Armen aber nur Bekünmerniß.

Als schließlich über das Schwelgen und Lotterleben am Hofe, das jährlich Hunderte von Millionen verschlang, wie über das immer stärkere Heranziehen ausländischer Söldlinge, namentlich der seldschut'schen Türken, die Volksstimmung immer gereizter wurde, entschloß sich der Kalif Motassim Billahi Bagdad zu verlassen und gründete seine Residenz Samorra, die er binnen wenig Jahren so zu sagen aus dem Boden stampste. Sein Nachsfolger Motawakil verwendete auf dieselbe allein 300 Millionen Dirham für Bauten.

Das grenzenlose tolle und ausschweifende Leben führte bei den Großen zu häusiger Geisteszerrüttung. Gine an Verrücktheit grenzende Großmuth, und Ueberhäufung mit kostspieligen Gunstbezeugungen, wechselte ab mit der Lust an barbarischen Strasen und Grausankeiten. Die Abgeschlossenheit des Hauswesens, das keinem Underusenen den geringsten Ginblick gestattete und in dem Maße immer strenger wurde, wie das Harensleben an Boden gewann und zunahm, begünstigte den brutalsten Hausdespotismus. Nichts wirkt demoralisirender auf die Menschen als das Gefühl, undeschränkt über andere verfügen zu können. Tritt dann noch Verweichlichung und Nervenüberreizung dei den Herrsschenden hinzu, mit ihrem Rückschlag der Erschlaffung, auf welche wieder die Anwendung von Stimulanzien folgt, so erreichen Laune und Willsür ihren höchsten Grad.

Das Zusammenleben zahlreicher junger Leute von beiden Geschlechtern, die als Sklaven in den Häusern der Reichen lebten und bei ihrer Menge ein ziemlich müssiges Leben führten — denn nach der Menge der Sklaven wurde der Reichthum geschätzt — mußte hinter dem Kücken der Herren zu allerlei Verbindungen

und Intriguen führen. Solche erweckten ganz besonders den Jorn der Herren, sobald sie ihre männlichen oder weiblichen Lieblinge betrafen und führten dann zu graufamen Bestrafungen. Denn über den Sslaven stand dem Herrn die undeschränkte Macht zu strasen zu. Um so größere Schwäche zeigten sie dafür gegen- über Schauspielerinnen, Sängerinnen und dergleichen, die sich, ähnlich gar manchen unserer heutigen Künstlerinnen, auf die Coquetterie und das Aupfen reicher Gimpel gründlich verstanden. Sine Schilderung der damals angewandten Künste würde sich vollkommen mit denen unserer Zeit decken. Die Leidenschaften der Menschen und ihre Thorheiten sind sich überall gleich.

Gegenüber schönen Künftlerinnen und Sflavinnen traten die Ghefrauen — von welchen der Koran bis zu vier gestattet immer mehr in den Hintergrund. Mekka und Meding, die beiden heiligsten Städte des Orients, waren die Hochschulen für die Ausbildung gefälliger Frauen; beide Städte standen wegen der Ausbildung leichtfertiger Künstlerinnen nicht minder in Ruf, als wegen ihrer historischen und religiösen Traditionen. iährlich dorthin stattfindenden Massenwallfahrten, bei denen auch noch heute geschlechtliche Ausschweifungen aller Art häufig por= kommen, legten den Grund zu den lockeren Sitten und fehr weltlichen Anstalten dieser heiligen Städte. Deffentliche Frauen= häuser gab es schon zu Mohammed's Zeiten in Mekka; er unter= drückte zwar dieselben, aber fie bestanden heimlich fort. Aehnliche Häuser existirten in allen Städten des arabischen Reichs. ber Regel waren fie mit Spielhallen verbunden, benn bem Spiel wurde in verderblichster wie in harmlosester Gestalt mit Vorliebe Das Schachspiel, das Domino und Ballipiel sind orientalischen Ursprungs, auch gab es Hunde= und Hahnenkämpfe und Wettrennen. Deffentliche Possenmacher und Zotenreißer fanden ebenfalls ftets ihr Männerpublikum.

Auch die unnatürlichen Laster, die im Orient ihre eigentliche Heimat haben, gewannen unter dem allgemeinen Sittenverfall an Berbreitung. Man steckte schöne Knaden und junge Männer in weibliche Kleidung, sie ahmten weibliche Manieren nach und affektirten weibisches Wesen. Zu diesen Ausschweifungen kam ferner das Laster start narkotischer Genüffe, das Opium und das Haschisch und zerstörte, was geschlechtliche Ausschweifung, verweichlichte Lebensweise und Trunksucht den Herrschenden an Verstand noch übrig gelassen hatte.

Gegen biefes geiftige, phyfische und moralische Verfinken ber Oberen war in ber Maffe ber Bevölferung fein Gegengewicht Der Orientale ift fleißig, nüchtern und genügsam, aber biefe Genügsamkeit ift fein Berberben. Er begnügt fich mit bem Nothbürftigsten, bulbet jede Unterdrückung und fieht ruhig zu, wie seine Despoten ihm den Ertrag der Arbeit rauben. In Folge der Wirkungen des Klimas meift energielos und zum Denken wenig angeregt, burch eine lange Folge von Generationen seit alter Zeit an den Despotismus gewöhnt, sieht er ihn wie eine unabwendbare Naturgewalt, als etwas Selbstverständliches an, gegen das er machtlos ift. Aus diefem allgemeinen Karakter des Orientalen erklärt sich auch die allgemein anerkannte That= sache, daß in keinem Lande der Welt ein energischer und scharf denkender Kopf so leicht zur höchsten Macht und zu den höchsten Chrenftellen sich aufzuschwingen vermag, als in den Ländern des Mohammed ift der einzige Mann des Orients, ber, Bur Macht gelangt, von feiner Energie und feiner Gewalt einen vernünftigen Gebrauch zu machen wußte, indem er seinem militärisch= religiösen Staatsinftem einen Karafter verlieh, burch ben bie guten Karaftereigenschaften seines Bolfes ausgenützt wurden. Daher sein Erfolg, der von weit größerer Nachhaltigkeit gewesen wäre, wenn die Möglichkeit bestand, daß in einer langen Reihenfolge ähnliche Männer wie er und die ersten Kalifen waren, sich folgten und ihren erzieherischen Ginfluß ausübten. Das war aber wiber bie Natur ber Dinge. Schwächlinge folgten, die üblen Ginfluffe und Eigenschaften überwogen und gewannen wieder die Ober= hand bei ber Bevölferung; jo war das Schickfal des Reichs besiegelt.

#### V.

# Die Rechtsentwicklung und die Rechtsinstitutionen.

Bei der Doppelrolle, die Mohammed als Stifter einer neuen Religion und als Gründer eines neuen Staatswesens spielte, mußten religiöse Glaubenssäße und politische Rechtsgrundsäße auf's engste mit einander verbunden sein. Der Koran, der die Aussprüche Mohammed's über die verschiedensten und heterogensten Dinge in bunter Reihenfolge enthält, ist das religiösspolitische

Gesethuch der Mohammedaner. Die Aussprüche Mohammed's im Koran gelten als göttliche Offenbarungen; sie betreffen neben rein religiösen Weisungen und Moralgrundsätzen alle Verhältnisse des gewöhnlichen Lebens. Sie ergehen sich über die Ordnung der ehelichen Verhältnisse, enthalten Vorschriften über die Lebense weise, Speisen-Ge- und Verdote, Anordnungen über die täglichen Waschungen, verdunden mit Gebeten. Auch regeln sie das Vershältniss zu Andersgläubigen, wobei Christen und Juden, weil im Besitz von Offenbarungsreligionen, als dem Islam Näherstehende anerkannt und darum größerer Nachsicht empsohlen werden.

Indem der Koran alle Mohammedaner als Gleichberechtigte und Brüder anzusehen befahl, wirkte er ben Stammesrivalitäten entgegen und verhinderte, weil er die Gleichheit aller Moslimen burch die Grundfätze seines Staatswesens anerkannte und durch= führte, die Bildung einer eigentlichen Aristokratie. Das Erbrecht für Stellen und Würden kennt der Koran nicht; die Stellen und Würden sollen stets nur die Würdigsten einnehmen und fie sollen durch Wahl der Gläubigen besetzt werden. Daher auch das Kalifat nie als erblich anerkannt wurde. Wohl besaken die Stämme, die Mohammed bei seinem ersten Auftreten freundlich aufgenommen und ihn unterftütten, im Reich ein großes Ansehen und man räumte ihnen beshalb den Vorrang in der Besetzung ber wichtigsten Aemter ein, aber ein Recht besagen sie barauf nicht. So ging burch den Jolam ein ftark demokratischer Zug; für jede Person war ohne Rücksicht auf ihren Stand die Er= langung der wichtigsten und einflugreichsten Staatsamter offen und wir sahen, daß selbst Anhänger anderer Religionen dazu gelangen konnten. Gin zu jener Zeit im chriftlichen Abendlande gang unerhörtes Ereigniß.

Mohammed selbst betrachtete sich zwar als den auserwählten Propheten Gottes, aber doch als einen einfachen sterblichen Menschen. Gegen die Auffassung des Christenthums, daß Zesu Gottes Sohn sei, sprach er sich auf das schärste aus; die Dreiseingkeitslehre betrachtete er als Vielgötterei und bezeichnete sie als Herabseung Gottes. Der im fünsten und sechsten Jahrshundert in der Christenheit emporgekommene Heiligens und Bilderdienst erschien ihm als Greuel. Von Jesu fagte er, daß er zwar auch ein Prophet gewesen, aber von einem gewöhnlichen Weibe und nicht als Gottes Sohn geboren sei. Die christliche Lehre, daß Jesu Tod das Erlösungswerk für die sündige Menscheit

bebeute, bezeichnete er als der Gerechtigkeit Gottes zuwider, der keinen Menschen für die Sünden Anderer büßen ließe.

Bekanntlich erklärt sich das Neue Testament zu Gunften der Stlaverei, wie das für die Zeit, in der es entstand, nicht anders sein konnte, weil Stlavenarbeit die Grundlage der Pro= duktion bildete. Mohammed spricht sich für Milderung des Looses der Sklaven und ihre Freigabe aus. "Wer einem rechtgläubigen Sklaven die Freiheit schenkt, erwirdt sich vor Allah ein großes Berdienst" und bestimmte, daß ein Theil der Erträgnisse der Armentage für die Lostaufung von Sklaven verwendet werde. Sich für absolute Aufhebung der Stlaverei auszusprechen, war für ihn unmöglich. Die Sklaverei bildete zu jener Zeit noch eben so wie in den ersten acht bis neun Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in Europa die öfonomische Grundlage der damaligen Gesellschaft. Sie abschaffen wollen hieße die ganze soziale Ordnung beseitigen wollen, was für damals eben so unmöglich war, als es heute ware, durch ein staatliches Machtgebiet den Sozialismus an Stelle der bürgerlichen Gesellschaft setzen zu wollen. was möglich war und Mohammed zu erreichen suchte, war, das Loos der Sklaven nach Kräften zu mildern.

Dementsprechend verordnete er weiter, daß Kinder einer Stlavin, von einem Freien gezeugt, frei sein sollten; eine Aufsfassung, die jener um jene Zeit in Deutschland herrschenden direkt widersprach: dort war ein solches Kind unsrei. Auch durfte die Mutter eines solchen Kindes weber verkauft noch verschenkt werden. Von den meisten Kulturhistorikern wird zugestanden, daß die Behandlung der Sklaven durchschnittlich eine milde und menschliche war, und in die Gefangenschaft gerathene

christliche Frauen nicht ungern in die Serails gingen.

Die im Abendlande viel verbreitete Auffassung, der Koran lehre, man brauche Ketzern nicht Wort zu halten, ist falsch. Diese Ansicht wurde im christlichen Mittelalter praktisch gehandbabt, z. B. als Kaiser Sigismund Huß das gegebene Versprechen auf sicheres Geleit brach mit der Erklärung: Ketzern brauche man nicht Wort zu halten. Der Koran lehrt diese Auffassung nicht. Wie sichon angeführt wurde, waren arabische Kechtsgelehrte der Ansicht: Geiseln seien frei zu geben, auch wenn die andere Partei den Vertrag breche; es sei besser Unrecht zu seiden, als Unrecht zu thun. "Sollte ein Götzendiener Schutz bei dir suchen, so versage ihm denselben nicht, damit er Gelegenheit habe, das Wort

Gottes zu hören, und wenn er sich von der Wahrheit der Religion nicht überzeugen läßt, so gieb ihm sicheres Geleit nach der Heimat", heißt es in Bezug hierauf im Koran.

Gin eigentliches Priefterthum beftand nicht, der Prediger wurde gewählt; es gab bestimmte politische Posten, mit welchen das Predigtamt meist verknüpft war. Selbst der Kalise ward mehr als weltliches, denn als religiöses Oberhaupt angesehen. Das Mönchswesen (Derwischthum) entstand erst, als das Reich in Verfall gerieth, dem Araberthum war es fremb.

Wer vom Jslam absiel, sollte getöbtet und das nach seinem Absall erworbene Vermögen konfiszirt werden. Dagegen sollte man Sekten dulden, wenn sie sich der Ernennung besonderer Behörden enthielten. So entstanden nach und nach nicht weniger als zweiundsiebenzig, die theilweise kommunistischen Erundsätzen hulbigten.

Neben dem Koran befteht im Islam als wichtigste religios= politische Schriftensammlung die Sunna, welche die Sammlung ber Ueberlieferungen über ben Lebenslauf und die Handlungsweise bes Bropheten und die Entscheidungen seiner nächsten Nachfolger enthält. Obgleich diese bald nach Mohammed's Tode veranstaltet wurde, also zu einer Zeit, als noch manche aus seiner Umgebung und namentlich seine Lieblingsgattin Arscha lebten, und obgleich fie auch mit Gründlichkeit vorgenommen wurde, enthält sie boch manches Unwahrscheinliche. Sier zeigt sich die große Schwierig= feit der wahrheitsgemäßen Feststellung mündlicher leberlieferungen, und sie wurde doch nur wenige Jahrzehnte nach Mohammed's Tode vorgenommen. Das Chriftenthum stellte die lleberlieferungen über seinen Religionsstifter befanntlich erft nach mehreren Jahr= hunderten zusammen, nachdem die langen und schweren Kämpfe mit den alten religiösen Anschauungen und die wüthendsten Ber= folgungen gegen die neue Lehre stattgefunden hatten, Vorgänge, welche Mithen und Legendenbilbungen so fehr begünftigen.

Die Sammlung der Neberlieferungen, die als "Sunna" veröffentlicht wurde, ist um deswillen von großem kulturhistorischem Werthe, weil sie einen Einblick in die Beziehungen und die Entwicklung des Mohammedanismus im ersten Jahrhundert seines Bestehens giebt. Aber der Fleiß und die Gründlichkeit, mit der die Sammlung dieser Neberlieferungen vorgenommen wurde, schützte sie nicht vor der semitischen Kritik. "Das erste absolute Ersorderniß der Erkenntniß ist der Zweisel" lautet der

Ausspruch eines ber bebeutenbsten arabischen Gelehrten jener Zeit mit Bezug auf bie Sunna.

Die Kritif und der Aweifel wurden am schärfsten unter den gahlreichen Settirern geübt, die der Mohammedanismus er= zeugte. Diese religiösen Kämpfe führten hier wie überall, wo fie im Mittelalter auftraten, auch zu politischen Unruhen, benn in der Geschichte ift feine religiose Sekte aufgetreten, die nicht auch ihre bestimmten politischen und sozialen Riele verfolate. Die Menschen können sich auch in ihren transzendenten Bestrebungen von der Erde nicht loslösen, sie tragen auch im religiösen Fana= tismus den irdischen Dingen mehr Rechnung, als ihnen selbst bewußt ift. Diese Settenbildung förderten ganz besonders die überall unter den Mohammedanern zerftrent lebenden Chriften und Juden, die oft nur aus Zweckmäßigkeitsgründen zum Mohammedanismus übergetreten waren und also ihren alten Ueber= zeugungen nicht entsagt hatten. Menschen, die leicht den Glauben wechseln, glauben in der Regel sehr wenig. Diese Elemente bildeten den geiftigen Sauerteig. Da beschäftigte man sich in Schriften, in Büchern und in öffentlichen Disputationen mit philosophischer Bründlichkeit und Umftändlichkeit mit den Fragen über das eigent= liche Wesen und die Attribute Gottes, über die vermuthliche Be= schaffenheit der Hölle und die Art der Höllenstrafen, über die Vorherbestimmung und die menschliche Willensfreiheit, über den Ursprung des Guten und Bosen, ja die Vorgeschrittensten gingen bis zur Antastung aller Glaubensfäte. Das interessanteste bei diesen Kämpfen war, daß die Anhänger aller Religionen und Meinungen in öffentlichen Redeschlachten einander gegenüber traten und im Zungenkampf sich zu besiegen trachteten, und bas geschah lange Zeit ohne den geringften Gingriff ber Staatsgewalt in die Freiheit der Rede und Ber= fammluna.

Erft wenn solche Streitigkeiten, was manchmal geschah, in Thätlichkeiten ausarteten, weil schließlich jede Partei einen greifsbaren Erfolg sehen wollte, wobei es dann vorfam, daß der Kampfich auf die Straße erstreckte und zu Aufständen führte, schritt die Staatsgewalt ein und es folgten scharfe Bestrafungen. Namentlich waren es die Priester der verschiedenen Religionen, die am meisten zu solchen gewaltthätigen Ausbrüchen beitrugen und harte Verfolgungen vrovozirten.

Diese Streitigkeiten und Disputationen hatten aber unter Moh.-arab. Kulturveriode. allen Umftänden den Vortheil, daß sie zur Entwicklung der arabischen Sprache ungemein beitrugen, daß die Zahl der in's Arabische übertragenen Schriften sich gewaltig vermehrte und den Sifer für die Gründung jener großen öffentlichen Bibliotheken erweckten, welche später jede Stadt besaß. Weiter beförderten sie das philosophische Denken, jeder suchte seinen Gegner mit Auswand des größten Scharssiuns zu bekämpfen und zu widerslegen, und so wirkten sie defruchtend auf andere Wissenszweige ein. Endlich erweckten sie den Zweifel, denn indem man sich gegenseitig in seinen Ueberzeugungen erschütterte, gab es unbefangene Männer genug, die schließlich die letzen Konsequenzen zogen und offen Atheisfen wurden.

Wie die mohammedanische Religion vielfach christliche und jüdische Anschauungen in sich aufgenommen, so lagen den Rechts= anschauungen Ueberlieferungen des römischen Rechts zu Grunde. Arabien war ja von Ländern umgeben, die Sahrhunderte lang römisches Recht besessen hatten, wenn dieses auch den patriarchalischen Zuständen Arabiens fremd war. Anfangs war auch für Mohammed und seine ersten Nachfolger kein Grund vorhanden, römische Rechtsbegriffe in ihr Staatssnstem aufzunehmen. änderte sich aber, als Länder höherer Kultur mit vorgeschritteneren Sozialzuständen, die mehr oder weniger auf römischem und bnzantinischem Recht bafirten, unterworfen wurden. Im allgemeinen verfolgten die Araber bei all ihren Eroberungen die vernünftige Taktik, sich nicht in Rechts= und Gemeindeordnungen einzumischen. wenn nicht das Staatsintereffe, in erster Linie also ihre Steuer= und Militärverfassung dies erforderte, andererseits verfolgten sie die Taktik, fremde Staats= und Rechtseinrichtungen willig auf= zunehmen und entsprechend zu gestalten, sobald ihr eigenes Staats= interesse es ihnen gebot.

Ihr Rechtsspstem entwickelte sich eben so rasch wie das Reich selbst zu einem fest gegliederten und wohl geordneten Bau. Die Araber waren geborene Systematiser und besäßen großes organisatorisches Talent. Alles, was sie anfaßten, nahm unter ihren Händen eine feste und wohl geordnete Gestalt an, weil sie dem Hang zum starren Festhalten nicht versielen. Es kann hier nicht die Absicht sein, das Rechtsspstem in seinen Ginzelheiten zu versfolgen. Es genügt hervorzuheben, daß die Araber das einzige Bolt im ganzen Mittelalter waren, die ein wissenschaftlich besarbeitetes Rechtsspstem besäßen. Sie wurden auch die Begründer

des Wechselrechts. Wie ihre Gelehrten sich bemühten, die Ueber= Lieferungen Mohammed's und seiner ersten Nachfolger gewifsen= haft zu sammeln und zu ordnen und kritisch zu beleuchten, so fuhren sie fort, alle Gebiete des Staats= und öffentlichen Lebens gewissenhaft zu untersuchen und überall Rechtsnormen aufzustellen. Dadurch bilbeten sich sehr frühzeitig juristische Schulen und Lehr= fusteme, die entweder nach den Orten, von denen sie ausgingen, ihren Namen entlehnten, wie z. B. die Rechtsschule von Medina, oder sich nach ihren hervorragenosten Begründern nannten, wie 3. B. das hannfatische Rechtssnstem nach Abu Hannfa, seinem berühmten Gründer, genannt wurde. Auch bildete sich ein Staats= recht, in dem sprafältig die Pflichten und die Rechte des Herrschers und die Art seiner Ernennung, die Rechtsverbindlichkeiten, die das Volk gegen ihn hatte und im gegebenen Fall auch zurück= nehmen konnte, erörtert wurden, und zwar mit einer Freiheit der Meinungsäußerung, die auf unseren heutigen Universitäten nicht arößer sein kann. Den Fürsten zu tödten oder abzusetzen, wenn er schlecht regiere, war ein allgemein anerkannter öffent= licher Lehrsatz.

Es entstanden ferner das Gherecht, Klienten= und Stlavenrecht, das Vertragsrecht, in dem der Ackerbauvertrag besonders
berücksichtigt wurde, das Wasserrecht und das schon erwähnte
Wechselrecht. Gine arabische Originalleistung ist das Erbrecht. Wichtige Gebiete von der Staatsrechtspslege waren das Kriegsund Militärrecht, das Steuerrecht, Strafrecht, Verwaltungs- und
Polizeirecht. All' diese Rechtsabhandlungen nahmen auf das
religiöse Geses, den Koran, Bezug und trugen die bezüglichen
Stellen an ihrer Svike.

Gine ber wichtigsten sozialen Institutionen ist die Ehe. Das arabische Eherecht kurz zu erörtern ist wichtig, weil viel falsche Ansichten darüber verbreitet sind. Vorausgeschickt sei, daß die Frauen zu Mohammed's Zeit eine weit höhere soziale Stellung besaßen, als später im Orient. Namentlich ist türkischer und persischer Einfluß verhängnißvoll gewesen, besonders die Einführung des Harends. So war z. B. in den ersten hundert Jahren des Islams das Verschleiern der Frauen und ihre Fernhaltung von anderen als ihren Chemännern nicht Sitte. Hervorragende arabische Rechtsgelehrte, wie der schon genannte Abu Hanhfa, vertraten sogar die Ansicht, daß die Frau zum Kichteramt zuzulassen sei. Auch gab es lange Zeit Frauen, die sich mit

wissenschaftlichen Studien befaßten und öffentlich Vorlesungen hielten; als Dichterinnen traten sie namentlich am Hofe von Cordova auf, wo sie ein sehr freies und ungebundenes Leben führten.

Die Polhgamie ist im Orient eine uralte Sitte, die auch befanntlich ehemals bei den Juden bestand, sie brauchte also durch Mohammed nicht erst eingeführt zu werden. Thatsächlich bestand sie von jeher nur für die Wohlhabenden, sie verbot sich für die größte Zahl der Männer aus zwei sehr durchschlagenden Gründen von selbst. Erstens ist die Zahl der Franen selten größer als jene der Männer, zweitens sehlen den meisten Männern die Mittel, mehrere Franen und ihre Kinder zu erhalten. Für die Araber gestaltete sich die Möglichkeit der Polhgamie insofern günstig, indem sie als das siegende, herrschende Volk, dem die Beute zusiel, den Bessegen, wenn sie Glaubensseinde waren, die Franen nahmen oder auch von fremden Völkern kauften. Wo aber mehrere legitime Franen in einem Haussstand waren, galt eine als die erste, sie war die eigentliche Gattin.

Das arabische Cherecht bestimmte, daß eine Che giltig fei, wenn die Brantleute in Gegenwart zweier Zeugen freien Standes und mohammedanischen Glaubens eine diesbezügliche Erklärung abgaben. Der Moslim konnte eine giltige Che mit jeder Frau schließen, die einer geoffenbarten Religion (Christenthum, Juden= thum) anhing, nur mit Frauen, welche der Religion der Feuer= anbeter und Götzendiener huldigten, war die Ehe verboten. Man bemerke den großen Unterschied zwischen mohammedanischer und chriftlicher Auffassung. Ghen mit Juden eingehen zu bürfen, ist 3. B. in Deutschland erst eine Errungenschaft der neuesten Keine Jungfrau durfte wider ihren Willen zur Heirat gezwungen werden; war sie mündig, so konnte sie ohne Gin= willigung der Eltern heiraten und genügte eine entsprechende Erklärung vor zwei giltigen Zeugen. Seiratete ein Moslim eine Judin oder Chriftin, so wurden auch Zeugen von beren Religion als giltig zugelaffen. Der Priefter ober irgend ein Staatsbeamter hatte mit der Cheschließung absolut nichts zu thun. Stellte die Frau vor der Che dem Manne die Bedingung, daß er keine zweite Frau neben ihr heirate, ober sie gegen ihren Willen nicht von ihrem Geburts= oder Wohnort in die Fremde führe, so war der Mann an diese Bedingungen gebunden. Brach er den Vertrag, so hatte er der Frau das bedungene Heirats= gut zu verabfolgen und die Che war gelöft.

Gin freier Mann durfte bis vier legitime Frauen heiraten, einerlei ob freie Frauen oder Stlavinnen; der Stlave nur zwei und bedurfte er dazu der Ginwilligung feines Herrn. Nahe Verswandtschaftsgrade verboten die Ghe; so durfte kein Mann Schwestern zugleich zu Frauen haben.

In Bezug auf die Ghescheidung war die Frau gegen den Mann sehr im Nachtheil. Der Mann konnte jederzeit die Ghe auflösen unter der Voraussehung, daß er der Frau das Heirats= gut herausgab, doch mußte er ihr während der sogenannten Idda= zeit, die drei Monate nach Kündigung des Vertrags währte, Kost,

Wohnung und Unterhalt gewähren.

Wollte die Frau die Che lösen, so mußte sie ein körpersliches Gebrechen des Mannes nachweisen und hatte dann der Richter zu entscheiden; oder sie mußte ihn des Chebruchs zeihen und diese Beschuldigung durch vier glaubwürdige Zeugen beschwören lassen können. Sine sehr schwere Möglichkeit. Auch konnte sie in Folge häuslicher Zwistigkeiten loskommen, wenn sie sich loskaufte oder das Heiratsgut preisgab. Für eine Witwe war die Iddazeit, während welcher sie nicht heiraten durste, vier Monate und zehn Tage, und im Falle ihrer Schwangerschaft endigte diese vierzig Tage nach der Entbindung.

Im Todesfall des Mannes konnte die erste Fran auf die Hälfte, die andere auf ein Viertel des Nachlasses Anspruch machen, wenn nicht direkte Leibeserben vorhanden waren. Gab es solche, so erhielt die erste Fran ein Viertel, die andere ein Achtel. Töchter hatten wie die Söhne auf die Hälfte des Nachlasses Anspruch und

ebenso beren birefte Leibeserben (Enfel).

Die Bestimmungen des Erbrechts verbesserten die Stellung der arabischen Frauen, die vordem kein Erbrecht besessen, wesent= lich und machten sie dem Islam geneigt.

Die Richter (Kadis) wurden vom Kalifen oder seinen Bertetern, den Wezyrs und den Statthaltern, ernannt. Ein Richter (Kadi) mußte mündigen Alters, im vollen Besitz seiner geistigen Fähigkeiten, von freiem Stande und unbescholten sein. Er mußte serner sich zum Islam bekennen und die nöthige Kenntniß der Gesetze besitzen. Der Kadi mußte zu seiner Ernemung seine Zustimmung geben und mußte sich verpslichten, gerecht und unparteissch zu richten.

Es gab Kadis mit beschränkter und unbeschränkter Bollmacht. In letzterem Falle hatten sie noch allerlei Nebenverrichtungen zu erfüllen; sie sollten die Berehelichung der Witwen mit tüchtigen Männern betreiben; sie hatten die Straßen= und Baupolizei und die Verwaltung der Stiftungen ihres Sprengels. Häufig kassirten sie auch die Armentage und versahen die Funktionen des Borsbeters und Bredigers bei dem Freitagsgebet.

Geschenke anzunehmen war ihnen verboten, auch durften sie zu Gunsten ihrer nächsten Verwandten weder urtheilen noch Zeugniß abslegen; dennoch waren die Klagen über ihre Parteilichkeit sehr häufig.

Alls oberste Instanz in allen Rechts= und Beschwerdesachen des Reichs galt der Kalife oder sein Stellvertreter. Es waren bestimmte Tage angesetz; wo Jedermann seine Klagen und Beschwerden vorbringen konnte, und wurden in der Regel Rechtsegelehrte und Verwaltungsbeamte nebst ihren Schreibern zu den Gesrichtssitzungen zugezogen. Die Verhandlungen vollzogen sich in vollster Deffentlichkeit, gewöhnlich vor der Eingangsthüre zur Moschee.

Das Amt des Polizeivogts in den Städten war über die Marktordnung, richtiges Maß und Gewicht zu wachen und gegen fäumige Schuldner einzuschreiten. Er hatte ferner die öffentliche Moral und die Beachtung der religiösen Vorschriften zu überwachen, die Laterschaftsklagen zu untersuchen, Sklaven und Diensteleute vor Mißhandlungen zu schüßen und den öffentlichen Verkauf von Wein zu bestrafen.

Durch das ganze Rechtsschstem des Islam zog sich der Grundsatz, daß der Moslimen doppelt so hoch zu bestrafen sei, als der Ungläubige, weil letzterer tiefer stehe als er, Vergehen, die er sich zu Schulden kommen lasse, also weit weniger zu verzeihen und stärker zu ahnden seien.

Die Sühne für Vergehen und Verbrechen war sorgfältig abgestuft und das Strasmaß genau bemessen. Bei Körperverslezungen galt in des Wortes vollster Bebeutung der alttestamenstarische Satz: "Auge um Auge, Jahn um Jahn". Verzichtete der Verletzte auf die physische Bestrasung seines Widerparts, was er konnte, dann hatte dieser ein entsprechendes Sühnegeld zu erlegen. Haftstasen wurden milde gehandhabt, Unterssuchungshaft sollte über einen Monat nicht ausgedehnt werden können. Freilich gestaltete sich in der Praxis manches anders, als der Gesetzgeber es gewollt. Aber das ist besanntlich nicht blos im Orient der Fall.

#### VI.

# Willenschaftliche Entwicklung der Dichtkunst.

Die wissenschaftlich gebildeten Araber und Orientalen des Kalifenreichs unterschieden sich in einem wesentlichen Lunkt von benen des Abendlandes. Es waren feine Fach- oder Brotgelehrten, die sich ausschließlich nur mit ihrer Wissenschaft beschäftigten, son= dern Männer des praktischen Lebens: Kaufleute, Händler, Hand= werker und Beamte. Das war kein Fehler. Diese Männer warfen sich aus innerem Antrieb auf das wissenschaftliche Studium und weil mitten im strömenden, praktischen Leben stehend, ver= fielen sie nicht den Einseitiakeiten des Stubengelehrtenthums. Die gelehrten Araber studirten und verglichen das Studirte mit dem praktischen Leben und wandten, wo sie konnten, es darauf an. Dies gab den wissenschaftlichen Studien eine sehr populäre Rich= tung, Erfahrungen und Beobachtungen erlangten eine hohe Anerkennung, und so kamen namentlich verschiedene Zweige der Naturwissenschaften zu hoher Entwicklung.

Im Abendland besteht noch heute meist zwischen Gelehrten und Bolf eine weite Aluft, als seien beide Wesen ganz ber= schiedener Gattung und gingen sich gegenseitig nichts an. Unsere Gelehrten verstehen vom praktischen Leben in der Regel blut= wenig, sie laufen darin wie Fremde umher und haben darum auf das Volk sehr wenig Einfluß, gegen das sie im ganzen eine ziemliche Verachtung begen; sie kennen seine Kräfte nicht und wissen es nicht zu schäten. Anders der Araber. Um ein wissen= schaftliches Werk zu schreiben genügte nicht dem arabischen Ge= lehrten vorhandene Werke zu studiren, er wollte auch möglichst selbst sehen und hören und darnach urtheilen. So sehen wir benn viele dieser Männer, die sich mit Naturkunde, Geschichte, Geographie, Rechtskunde, Religion u. f. w. befaßten, den Wander= stab in die Hand nehmen, oft viele Jahre lang das weite Reich von einem Ende bis zum andern, und zwar vornehmlich zu Fuß, durchwandern. Sie durchkosten alle Lebenslagen, sehen, hören, fragen, studiren und notiren das Wahrgenommene forgfältig und gewiffenhaft und verarbeiten, zu Hause angekommen, Studirtes und Erlebtes zu mächtigen Werken. Daher kommt es, daß, feit= dem es in Europa Sitte wurde, die arabische Literatur zu studiren — leiber haben mongolische Barbarei und chriftlicher Fanatismus während der Areuzzüge in Vorderasien und Palästina und nach der Vertreibung der Araber auß Spanien hunderttausende arabischer Schriftwerke zerftört — wir über die Zustände im mohammedanischen Weltreich besser unterrichtet sind, als über diesjenigen in unseren europäischen Kulturländern im Wittelalter.

Der Unterschied zwischen Mohammebanismus und Christenthum war der: Die Araber sammelten bei ihren Groberungen sorgfältig alle Werke, die ihnen zum Studium und zur Belehrung über die besiegten Völker und Länder dienen und Autzen stiften konnten; die Christen zerstörten bei der Ausbreitung ihrer Lehre alle dergleichen Aukurdenkmäler als Werke des Satans und heidnische Greuel, die ein guter Christ so rasch als möglich vernichten müsse.

Von Mohammed wird ein Ausspruch in Bezug auf die Wiffenschaft mitgetheilt, welcher lautet: "Wer sein Saus verläßt, um der Wifsenschaft nachzuforschen, der wandelt auf dem Pfade Gottes bis zu seiner Heimert". Und in einem andern seiner Aussprüche sagt er: "Wer eine Reise macht, um der Wiffenschaft nachzugehen, dem erleichtert Gott auch den Weg zum Baradiese". Der Kalife Aln äußerte: "Der größte Schmuck eines Mannes ift Bildung. Auszeichnung im Biffen ift die höchfte aller Ehren. Derjenige stirbt nicht, welcher sein Leben der Wiffenschaft weiht." Mit andern Worten, er lebt in seinen Werken unfterblich. Neunhundert Jahre später predigte der große Reformator Luther, von dessen Auftreten viele eine neue Aera für die Geistesfreiheit Europas ableiten, gegen "die ver= fluchte Sure Vernunft" und forderte die Zenfur für alle Schriften und die Verfolgung aller in religiöfen Dingen bon ihm Ahmeichenden.

Im driftlichen Nittelalter wurde jeder Gelehrte, der wagte den leisesten Zweisel über die Wahrheit der Kirchendogmen zu äußern, als Kezer verfolgt und womöglich dem Scheiterhausen überliesert; dagegen bot der Kalise Almaimon dem byzantinischen Kaiser Theophilus einen Zentner Gold und ein ewiges Bündniß zum Frieden, wenn er ihm den Philosophen Leo auf einige Zeit zur Belehrung senden wollte. Und er setze diesem Anerdieten hinzu: "Laß nicht Verschiedenheit der Religion oder des Landes Dich bewegen, meine Vitte zu verweigern. Thue, was Freundschaft einem Freunde zugestehen würde." Der hochmüthige Byzans

tiner hatte auf dieses entgegenkommende und ehrende Anerbieten nur die feindselige Antwort: "Die Gelehrsamkeit, welche den römischen Namen verherrlicht, soll nie einem Barbaren mitgetheilt Noch einige andere Thatsachen seien angeführt, in denen der gewaltige Unterschied zwischen dem Mohammedanismus und dem chriftlichen Abendland in jener Zeit grell zu Tage tritt. Im siebenzehnten Jahrhundert verbot noch die französische hugenottische Geiftlichkeit, also Protestanten, ihren Anhängern ftreng, ihre Kinder auf katholische Inmnasien zu senden oder fie von einem katholischen Lehrer unterrichten zu lassen, hingegen sette schon im neunten Jahrhundert der Kalife Harun al Raschid das Oberhaupt der driftlichen Sette der Restorianer jum oberften Leiter bes gesammten Schul= und Bilbungswefens feines Reichs ein und gab ihm feine Rinder zur Erziehung. So ftart waren die Gegenfäte zwischen Chriftenthum und Mohammedanismus.

Während im driftlichen Abendland der Wunder= und Keliquienschwindel bei Hoch und Niedrig in üppigster Blüthe stand, niemand vom Wesen des menschlichen Körpers und der menschlichen Krankheiten und Heilung genauere Kenntniß hatte, betrieben die Araber eifrig das Studium der Medizin, gab es bei ihnen hochgeschiefte männliche und weibliche Aerzte und gestatteten sie jedem, ohne Unterschied des Glaubens, sich dieser nüglichen Wissen-

schaft zu widmen und ihre Lehranstalten zu besuchen.

Diesen offenkundigen Thatsachen gegenüber ift es 3. B. schwer begreiflich, daß noch bis heute zahlreiche europäische Schriftsteller behaupten, die große Bibliothet im Serapeum zu Megandrien sei durch mohammedanische Barbarei, und zwar bei der Eroberung Megandriens durch Omar, der seine Bäder mit den Schriftwerken geheizt habe, zerstört worden. Die Wahrheit ift, daß sie dem Fanatismus der Chriften unter Führung ihres Bischofs, des heiligen Theophilus, im Jahre 391 mit all ihren aftronomischen. physikalischen und mathematischen Instrumenten zum Opfer fiel und vernichtet ward. 410 folgte dann der heilige Cyrill dem Beispiel seines Vorgängers, daß er die lette Vertretung aleran= drinischer Gelehrsamkeit, die schöne aber heidnische Supatia, auf's grausamste ermorden ließ. Mit ber Vernichtung bes Serapeums war die letzte Stätte antiker Gelehrsamkeit zerstört. Das Wiffen floh in die Wüfte und in die Ginsamkeit, wo verfolgte Juden und Sektirer ihm beimlich eine Stätte bereiteten, bis nach mehr als zwei Jahrhunderten die Gründung des Araberreichs die Wiffenschaft wieder aufathmen ließ und sie zu neuem und höherem Glanze gelangte.

In der Medizin waren es besonders die Juden, zu denen die Araber in die Lehre gingen. Ausgezeichnet als Arzt war Maser alsawah, der die Stelle des Leidarztes bei dem Kalisen Moawija bekleidete und auch als Dichter und Philosoph einen großen Ruf besaß. Harun, ein jüdischer Arzt in Alerandrien, schrieb die erste Abhandlung über die Kinderblattern, die aber verloren ging. Der später lebende arabische Arzt Khazes (Rhazh) verfaßte eine noch vorhandene werthvolle Abhandlung über die Menschenblattern. Mansur schried in zehn Büchern eine Abhandlung über das ganze Gebiet der Medizin, und bildete dieses Wert später auf europäischen Universitäten das Hauptlehrbuch sür den medizinischen Unterricht. Aber der berühmteste von allen arabischen Aerzten war Avicenna, dessen System der Heilfunde während des ganzen Mittelalters Europa beherrschte.

Gine Anzahl Medikamente, die heute noch bei uns in Gebrauch sind, skammen von den Arabern. Es gab wohlausgerüftete Apotheken und große enchclopädische Werke, die das Studium der Medizin erleichterten.

Viele Kalifen wetteiferten theils aus wirklichem wissenschaftslichem Interesse, theils aus Auhmbegier und Ehrgeiz in der Unterstützung aller dieser Bestrebungen, namentlich besörderten sie die Uebersetzung tausender von altägyptischen, indischen, persischen und griechischen Schriftwerfen, die dadurch erst dem übrigen Europa zugänglich gemacht wurden. So wurden die Werke des Aristoteles dem Abendland erst durch die Araber bekannt und war der berühmte Averrhoös zu Cordova sein Hauptsommentator. Bekanntlich bildete Aristoteles die Hauptstüge für die scholastische Whilosophie des Mittelasters.

Dieses ganze geistige Leben konzentrirte sich in den großen Städten des Reichs. Hier wurden mächtige öffentliche Bibliotheken gegründet, deren Bagdad zur Zeit seiner Eroberung durch die Mongolen allein zwanzig gehabt haben soll, und diese Bisbliotheken wurden mit Gelehrtenschulen verbunden. Den Wissensburstigen wurde durch die Eründung von Herbergen, die für ein Billiges ein bequemes Unterkommen gewährten, unter die Arme gegriffen. Kalifen, hohe Würdenträger und reiche Private wettseiserten in solchen Silfsleiftungen, stifteten große Vermächtnisse

und Stipendien. Auch legten Private sich häufig Büchersamm= lungen mit koftbaren Ginbänden an, und erzielten seicher Bücher enorme Preise. Es sind Fälle bekannt, wo bis zu 1500 Dirham für ein Werk bezahlt wurden.

In den Naturwissenschaften waren die Araber in verschiebener Richtung bahnbrechend. Die Aftronomie wurde schon der Aftrologie halber start gepflegt. Der Glaube an Sternbeutung ist ein uralter und es ist bekannt, daß selbst bedeutende Männer der Neuzeit ihr noch huldigten, so Wallenstein und Napoleon. Mit der Aftronomie gehen Wathematik und Physik Hand in Hand und in beiden Wissenschaften wurden ebenfalls namhafte Fortschritte erzielt. Auf dem Observatorium zu Bagdad wurde

die Schiefe der Efliptik (Sonnenbahn) festgestellt.

Diese ward innerhalb dreier Jahrhunderte fünfmal berechnet und stimmen die arabischen Berechnungen mit den unseren ziem= lich genau überein, sie verhalten sich wie 23° 35' zu 23° 27' 30". Die Araber führten ferner die Messung eines Grades des Meri= bians aus, was die genaue Kenntniß der Augelgestalt der Erde voraussest, wahrscheinlich durch die Werke des Ptolemäus. Die indischen astronomischen Tafeln übersetzten sie in's arabische, ebenso die Tafeln des Ptolemäns, die sie einer Revision und Berich= tigung unterwarfen. Sie besaßen Fernrohre mit Ofular= und Objektivdioptern von hoher Vollkommenheit, auch sollen sie bereits die Sonnenflecke bemerkt haben. Der Aftronom Abderahman Sufis suchte die Lichtmessung der Sterne zu verbessern; der Mathematiker Alhazan berechnete die Zeit durch Vendelschwing= ungen, wie denn bekanntlich der Kalife Harun al Raschid schon Rarl dem Großen eine kostbar gearbeitete Wasseruhr verehrte, die als ein Wunder der Mechanif und künstlerischer Arbeit an= gestaunt wurde. Ueber das Appgäum — den Bunkt in der Bahn des Mondes, in welchem diefer am weitesten von der Erde absteht — machte der Aftronom Alzarkal eine Menge Beobach= tungen und berechnete dasselbe auf  $49^{1/2}$  bis 50, während es jest auf 50.1 berechnet worden ist.

Die Algebra verdankt Europa den Arabern, ebenso große Fortschritte in der Geometrie und Trigonometrie. Die Werke des Euklid und Archimedes wurden von ihnen übersest. In der Optik stellte Alhazen eine Theorie des Sehens auf, von der heute noch vieles als richtig anerkannt wird, auch entwarf er Tabellen über die spezissische Schwere der Körper, die richtiger

find, als jene der im vorigen Jahrhundert bei uns berechneten. Alhazen stellte ferner bemerkenswerthe Theorien über die Schwere der Luft und die Gleichgewichtslehre auf, auch versuchte er die Höhe der Erdatmosphäre zu messen. Der Gravitationstheorie,

die später Newton entbeckte, kam er sehr nahe.

Unfere Zahlen find arabischen Ursprungs, boch entnahmen fie die Araber den Indiern. Die Chemie entwickelte fich bei den Arabern, wie später in Europa, aus der Alchemie. Man wollte die Kunft, Gold zu machen, lernen und das Lebenselerir erfinden, das alle Krantheiten heilen follte. Man erfand weber das eine noch das andere, aber man machte Erfindungen, welche der Welt nütlicher waren. So entbeckte der Chemiker Djafar schon gegen Ende des 8. Jahrhunderts die Salpeterfäure und das Könias= waffer, also die Möglichkeit, Gold aufzulösen. Bon ihm find auch Beschreibungen über verschiedene chemische Brozesse und Apparate vorhanden. Der Arzt Rhazes beichreibt die Gewinnung des Alfohols und ber Salpeterfäure; Achilt Berhil entdeckte die Ru= bereitung des Phosphors. Das Bulver wurde schon gegen Ende des 8. Jahrhunderts bei den Arabern erfunden, das fie aus Schwefel, Holzkohle und Salpeter bereiteten, doch scheint es zu Kriegszwecken erft sehr viel später angewandt worden zu sein. Die künstliche Gisbereitung, die Europa erst im 16. Jahrhundert fennen lernte, war ihnen gleichfalls befannt. Aus ben Schriften Gebers (Gerbert, eines driftlichen Beiftlichen, ber bei den Arabern in Spanien seine Studien gemacht, später Erzbischof von Rheims wurde und um's Jahr 1000 sogar den päpstlichen Stuhl als Sylvester II. bestieg) geht hervor, daß ihnen eine Menge von Chemifalien, als Bitriol, Alaun, Salmiak, Soba, Alkali u. f. w. bekannt waren.

Angeführt sei hier, daß Papst Sylvester II. (Gerbert) bereits 1004 an Gift starb, und noch lange nach seinem Tode in der Christenheit die schauerlichsten Gerüchte von seinen geheimnisvollen Künsten umgingen, die er bei den Ungläubigen, durch einen Pakt mit dem Teufel, der ihn auch schließlich geholt, erlernt habe.

In der Zoologie, Botanik und Mineralogie waren die Ur=

beiten der Araber nicht bedeutend.

In der Zoologie hielten sie sich ganz an Aristoteles, das gegen leisteten sie in der Botanik bessers. Die geschlechtliche Verschiedenheit der Pflanzen war ihnen bekannt, auch die Eigenschaften des Saftes und der Zeitperioden. In der Mineralogie

war es hauptsächlich Byrunn, der Untersuchungen über die Natur und Dichtigkeit der Minerale und Metalle anstellte und vermittelst einer von ihm konstruirten Wasserwage Wägungen vornahm, die fast ganz mit unseren heutigen Resultaten übereinstimmen. Für das Entstehen der Edelsteine hatten sie eine eigene Theorie, man suchte sie sich als aus den Metallen entstanden zu erklären und zwar vermittelst eines Prozesses, in dem Hige und Feuchtigkeit

und ihre Gegenfäße, Kälte und Trockenheit, wirkten.

Das Interesse der Araber von Alters her für die Geschichte ihrer Abstammung und Entwicklung und die Thaten des Stammes. dem sie angehörten, mußte, sobald sie Herren eines großen mäch= tigen Reiches waren. den Wunsch bei ihnen erwecken, auch die Geschichte dieses Reiches genau niederzuschreiben und die Geschichte der einzelnen Provinzen und Länder ihres Reiches fennen zu lernen. Mit der Sammlung der Ueberlieferungen des Propheten und seiner nächsten Nachfolger begann auch eine genaue Auf= zeichnung der geschichtlichen Thaten und Greignisse. Große um= fängliche Geschichtswerke entstanden, in denen man, an die bib= lische Sage von der Entstehung der Welt anknüpfend, die ganze Entwicklungsgeschichte der Araber und der mit ihnen in Berührung gekommenen Völker darstellte. An den Kalifenhöfen felbst wurde einer genauen Aufzeichnung aller wichtigeren Vorgänge große Wichtigkeit beigelegt; es gab ständige Chronisten, die mit diesen Aufzeichnungen betraut wurden, deren Werke man herbeibrachte und nachschlug, wenn es galt, irgend eine That eines früheren Kalifen ober ein geschichtliches Greianik festzu= stellen. Auch wurden große Geschichtskompendien, alphabetisch wohl geordnet, zusammengestellt, aus denen die Abstammung und Bergangenheit der hervorragenderen Familien und der einzelnen Stämme, die geschichtlichen Greignisse und alles auf den Bropheten und seine Familie bezughabende zu ersehen war.

Von einem der frühesten und berühmtesten Geschichtssichreiber, Handann, ist ein Werk vorhanden, das nicht blos eine Geschichte der südarabischen Stämme enthält, sondern auch wichtige Aufschlüsse über die Topographie des Landes, seine Alterthümer, die alte Sprache und ihre Schriftbenkmale giebt. Von einem anderen Gelehrten, Masudy, liegt ein Werk vor, worin dieser in naturgetreuer Schilderung ein Vild von den Ländern und Völkern und ihren Zuständen entrollt, die er auf seinen langen und weiten Reisen in Persien, Indien, auf Geylon und Mada-

gaskar, ferner in den Ländern des Kalifenreichs vom Kaspischen bis zum Rothen Meer kennen lernte. Bon Bhrunh existirt ein werthvolles Werk über Chronologie und ein anderes über Indien, wie denn dieser Gelehrte sich auch durch seine sehr bedeutenden geographischen und aftronomischen Kenntnisse und Berechnungen auszeichnete.

In der geographischen Literatur ist ein Werk Jstachry's, das eine genaue Beschreibung Persiens mit Bezugnahme auf Handel, Produkte, Gewerbe und Bewölkerungs-Verhältnisse entshält, von höchstem Werth. Sin anderes großes geographisches Werk ist das des Mokkadsh aus dem neunten Jahrhundert, welcher das ganze Kalifenreich mit Ausnahme von Sind und Spanien bereiste, überall sich aufhielt, studirte und die genaueste Beschreibung des Erlebten giebt. Doktor Sprenger, einer der eifrigsten Forscher in der arabischen Literatur, versichert, daß es nach seiner Ansicht nie einen Geographen gegeben, der so viel gereist, so scharf beobachtet, und zugleich das Gesammelte so planmäßig verarbeitet habe. Solcher wandernder Gelehrter gab es viele, die sammelten und beobachteten und über das Erlebte in umfänglichen Werken berichteten.

Auch geologische Studien wurden von den Arabern in's Werk gesetz, und ist es namentlich der berühmte Avicenna, der schon die Ideen über Bulkanismus und Neptunismus entwickelte, Ideen, die umsere Naturforscher dis in die neueste Zeit in Athem und in zwei getrennte Lager gehalten haben.

Bei solch geistiger Regsamkeit auf fast allen Gebieten menschlichen Wissens konnte auch die eigentliche spekulative Wissensschaft, die Philosophie, nicht zurückbleiben. Der semitische Geist ist seinem Wesen nach sehr zum Zweisel und zur Kritik geneigt, der Zweisel ist aber alles Wissens und Forschens nothwendige Voraussezung. Es wurde schon berichtet, wie arabische Gelehrte bei den Untersuchungen über den Koran und die Sunna den Zweisel als unumgängliche Voraussezung für eine wahrheitszemäße Feststellung bezeichneten, wie ferner die Anhänger der verschiedenen Religionen und Sekten sich zusammensanden, um über die wichtigsten philosophischen und religiösen Streitfragen zu disputiren. Da ist num ergöglich zu lesen eine Schilberung, die ein orthodoger Mohammedaner aus Spanien, von einer Reise nach Bagdad zurückgekehrt, über den Besuch einiger solcher Disputationen seinen Bekannten giebt. Er erzählt: "Ich war zweisputationen seinen Bekannten giebt. Er erzählt: "Ich war zweisp

mal bei ihren Zusammenkunften, aber ich hütete mich, zum britten Male hinzugehen. Warum? — Stellt Guch vor, bei der ersten Versammlung waren nicht blos Mohammedaner von allen Sekten anwesend. Orthodore und Heterodore, sondern auch Keueranbeter (Barsen), Materialisten, Atheisten, Juden und Christen, kurzum Ungläubige jeder Art. Jede dieser Sekten hatte ihren Sprecher, der ihre Ansichten vertheidigen mußte. Trat einer dieser Bartei= häuptlinge in den Saal, so erhoben sich Alle ehrerbietig und Niemand sette sich, ehe er Blat genommen hatte. Als der Saal nahezu angefüllt war, nahm einer der Ungläubigen das Wort und sprach: "Wir haben uns versammelt, um zu disputiren; Ihr Alle kennt die Vorbedingungen; Ihr Mohammedaner dürft uns nicht mit Beweisgründen bekännten, die aus Gurer Schrift geschöpft sind, oder auf die Reden Eures Bropheten sich stüten; benn wir alauben weder an dieses Buch noch an Euren Bropheten. Jeder der Anwesenden darf sich nur auf Gründe berufen, die aus der menschlichen Vernunft entnommen sind." Diese Worte wurden allgemein bejubelt und Ihr werdet begreifen, daß ich, nachdem ich solche Reden gehört hatte, keine Luft fühlte, diesen Versammlungen weiter beizuwohnen. Man beredete mich doch noch, eine andere Zusammenkunft zu besuchen und ich ging auch; es war aber berfelbe Standal."

Welch ein gewaltiger Unterschied zwischen dieser Blüthezeit des Filam und dem Christenthum dis in unser Jahrhundert. Sine solche Sprache auf den Kathedern unserer Universitäten gestührt, wie sie in jenen Disputationen gesührt wurde, würde vor nicht langer Zeit dem Sprecher Amt und Stellung gekostet haben, und noch heute sindet kein Professor Amstellung, wenn man von vornherein von ihm weiß, daß er nicht gewillt ist, seine freisgeistige Meinung möglichst zu verbergen. Die unverständliche Sprache unserer älteren deutschen Philosophen ist hauptsächlich dem Umstand geschuldet, daß sie den Regierungen gegenüber nicht wagen dursten, offen mit der Sprache herauszugehen, ohne die sichere Aussicht, gemaßregelt zu werden. Sie mußten, bevor noch Talleyrand seinen berühmt gewordenen Ausspruch gethan, die Sprache benuben, um ihre Gedanken zu verbergen.

Es bildeten sich in Folge dieser philosophischen Kämpfe und Untersuchungen rationalistische Schulen, die schließlich in ihren Schlüssen kühn dis zu den letzten Konsequenzen gingen. Gine dieser rationalistischen Schulen waren die Motaziliten (Dissidenten),

welche die Prädestination, die Lehre von der Borherbestimmung und Gnadenwahl, wie sie im Koran in Uebereinstimmung mit der chriftlichen Lehre des heiligen Augustin und Calvin's gelehrt wurde — verwarfen und die menschliche Willensfreiheit vertraten. Die menschliche Vernunft sei allein entscheidend, der Koran als Menschenwerf enthalte nur die Lehren eines gottbegeisterten Mannes. Die mohammedanischen Orthodoren bemühten sich nämlich später, ähnlich wie es die chriftlichen Giferer mit der Bibel machen, den Koran als von Gott selbst kommend, als unerschaffenes Werk darzustellen, und in diesen Lehren fanden sie an den Motaziliten die heftigsten Gegner. Ihre diffidentischen Lehren herrschten lange Zeit auf dem Kalifenthrone, einige Kalifen bekannten sich sogar zum vollkommensten Atheismus. Bom Dichter Abul Ala rührt der Ausspruch: "Die Menschen bestehen aus zwei Klassen: die Ginen haben Berftand, aber feinen Glauben, die Anderen haben ben Glauben, aber keinen Berftand".

Maarry und Averroes lehrten einen vollkommenen Pantheismus; sie bekämpften namentlich, als auf Egoismus beruhend und auf Untergrabung wahrer Sittlichkeit ausgehend, die Ansicht, daß man das Gute thun und tugendhaft leben solle, um später als Belohnung die Glücfeligkeit zu erlangen. Die Tugend, lehrten sie, müsse ihrer selbst wegen geübt werden, da dies allein das wahre Glücfgebe. Nach ihrer Auffassung war die menschliche Seele ein Theil der Allseele, welche das Universum durchdringe, in welche die menschliche Seele nach dem Tode des Körpers zurücksehre.

Die Dahriten gingen noch weiter, sie waren reine Materialisten. Sie lehrten die Anfangslosigseit und die Ewigkeit der Welt, behauptend, daß sie keine Anfangsursache und keinen Schöpfer habe. Nichts könne in der Welt zu Grunde gehen; die äußere Form der Körper und ihre Stoffe änderten sich und seinen ewig Umgestaltungen und Mischungen unterworsen, aber die Materie selbst bleibe. Als Ursache aller Neugestaltungen der rrachteten sie die Kreisschwingung der Sphären; diese Kreisschwingung sei anfangslos und habe ihren Ursik in dem anfangslosund bestäther. Da haben wir den modernen Materialismus in seinem wesentlichsten Inhalt. Man kann sich wohl vorstellen, welchen Schrecken solche Lehren in den gläubigen Kreisen erweckten. Auch die weltliche Macht begriff allmälig, welche Gefahr für sie vorhanden sei, wenn diese Lehren, welche die Autorität und allen Glauben untergruben, im Lolke Boden fänden. Die

orthodore Richtung bekam allmälig Oberwasser und die strengsten Berbote erfolgten gegen die Beröffentlichung solcher Lehren. Eine Zeit lang wütheten auch im Orient die Ketzerversolgungen; man verbot den Berkauf von Büchern philosophischen und polemischen Inhalts, der fanatische Kalif Kadir erließ sogar förmliche Prossiritions-Editte gegen die Freidenker.

Doch mehr als diese Verfolgungen sorgte der unfreie soziale und geistige Zustand der Masse der Bevölkerung dafür, daß diese Ansichten und Lehren zu keiner ernsten Gefahr für den Bestand

der Dinge wurden.

Für die geistige Entwicklung hatten diese Verfolgungen und die Neigung zum Wohlleben die Wirkung, daß die Studien mehr und mehr verslachten. Es bildete sich ein zahlreiches literarisches Proletariat — eine Art fahrender Veisteskünstler — die mit Zitaten, Versen und Philologenwisen gut ausgestattet, von Ort zu Ort zogen und ihre Künste zum Besten gaben, wo ein schönzgeistiger Kreis darnach Verlangen trug. Da dies eine andere Art des Sinnenkisels war und die Schmeichelkünste diesen literarischen Zigennern nicht mangelten, welche sie den dafür sehr empfänglichen Großen und Reichen anwandten, so sehlte es ihnen nicht an Unterstützung und Verdienst, bis lebermaß und leberzahl von selbst die Abstumpfung und das endliche Aufhören dieser geistigen Alfrodatenkünste herbeissührten.

Begünftigt wurde die Vermehrung dieser gänzlich mittellosen Literatoren aller Art hauptsächlich durch die zahlreichen Freistellen, Stipendien und sonstigen Unterstützungen der höheren Schulen. In dieser Richtung bestand ein wahrer Wetteiser unter den Bessitzenden, der, wie der Ersolg zeigte, neben seinen guten auch seine schlimmen Seiten hatte.

Schon frühzeitig ward neben der rein wissenschaftlichen Literatur auch das Fachschriftenwesen für Gewerbe und Kunstefertigkeiten entwickelt. Die Literatur über den Ackerdau ist bereits erwähnt worden. So entstanden auch Fachschriften über die Wassenschriften und das Kriegswesen, über die Fenerwerksefunst, die verschiedenen Spezereien, die Porzellane und Stahlsfabrikation, Taschenspielerkunst und Gauklerei u. s. w. Dies in Kürze die Stizze von der wissenschaftlichen und literarischen Entwicklung der Araber. Wir kommen zur Dichtkunst.

Die arabische Dichtkunst ist von hohem poetischen und historischen Werthe; sie spiegelt getreu in einfacher, aber äußerst

Moh .= arab. Kulturperiode.

ausdrucksvoller Sprache Stimmungen, Gefinnungen und Auschauungen des Volks in allen Lebenslagen und auf seinen berschiedenen Kulturstufen wieder und giebt ein klares Vild seiner Entwicklung.

Die Empfänglichseit des Arabers für sinnliche Eindrücke ist eine sehr große und eine Folge der hellen, heiteren Natur, in der er lebt. Am Tage genießt er die fast stetig strahlende Sonne mit ihrem Lichtmeer, die Reinheit der Luft, die dem Blick in die weiteste Ferne zu schweisen gestattet, die Abwechslung in der Szenerie des Landes; in der Nacht wird seine Phantasie durch den glänzenden Sternenhimmel erregt und genährt. Im Ganzen begünstigt die Natur seines Landes Gesundheit und körpersliches Wohldesinden, Frende am Lebensgenuß, Muth und Selbstwertrauen und eine poetische Sinnlichseit. Daher liebt der Araber von den frühesten Zeiten an die Dichtung und die Erzählung, ja als das Kalisenreich schon in hoher Blüthe stand und sich das Wesen des Arabers und sein Geschmack durch seine versänderte Lage wesentlich mit verändert hatte, blieb der Hang, den Dichtern und Märchenerzählern zu lauschen, ungeschwächt.

Die Dichtung der Araber durchlief wie ihre Kulturentwicklung drei Stufen. Die erste entspricht dem Zeitalter, wo noch die alten patriarchalischen Einrichtungen vorhanden waren oder überswogen; sie ist reine aber tief empfundene Naturpoesie. Sie ergeht sich in Schilderungen des Wüstens, Hirtens und Ackerbaulebens; sie schildert die Abenteuer der Jagd und den Raubzug und des schreibt mit Vorliebe die simnlichen Reize schöner Frauen, die der Araber mit voller südlicher Gluth zu schößen wußte.

Die zweite Stufe der Dichtung wurde erreicht, als das große Reich sich konsolidirte und städtisches Leben den entscheisdenden Ginfluß errang. Sie schildert das Leben und die Gesellschaft in dem neuen Reich. Diese Periode umfaßt neben Rriegs- und Schlachtgesängen, das Lob kriegerischer Großthaten und die Lage in der Gefangenschaft, aber auch am Feinde geübte ritterliche Großmuth; sie umfaßt ferner die Schilderung prächtiger Wohnräume und Gärten, Zechgelage und Liebesabenteuer, städtisches Treiben und Gedränge; dann enthält sie Spotts und Schmähgedichte, die sich gegen hohe Beamte wie Private richten und die Schwächen von Personen und Ständen bloßstellen und geißeln. Endlich umfaßt diese Periode die Gedichte sinnlicher und frivoler Gattung, die dem Geschlechtsleben und Treiben der höheren Stände zur Reizung dienten.

Die britte Dichtungsstufe endlich ward erreicht in der Blüthezeit des Reichs und bei dem Beginn seines Berfalls; sie bezieht sich auf die höheren geistigen Bestrebungen, die im Liede besungen, kritisirt und angegriffen oder verherrlicht wurden. Sie betreffen hauptsächlich die Religion und Unsterblichkeit. Im Gebichte wird philosophirt über Welt- und Menschenwerden und Wergehen, über das Wesen Gottes und den Zweck der Welt. Pantheismus, Atheismus und Materialismus, und schließlich auch der Pessimismus sinden im Gedichte ihre Vertreter und zwar Vertreter ersten Kanges.

So machte die arabische Dichtung alle Entwicklungsphasen durch, welche die ersten Kulturvölker Europas dis heute ebenfalls durchlaufen haben oder noch zu durchlaufen im Begriff stehen.

Einige Proben dieser verschiedenen Gedichtsgattungen, die dem vortrefflichen, auf Quellenstudium und genauer Kenntniß von Land und Leuten beruhenden Werke des Herrn v. Kremer\*) entsnommen sind, mögen hier ihre Stelle sinden. Ein Gedicht, das einen Nachtzug durch die Wüste schildert, lautet:

Ein Durchstreifer unablässig bin ich ber felsigen Schluchten, Der von Straußen, dem Gezische der Ginnen und den Ghulen besuchten. Es war eine Nacht von tiesster Schwärze gleich einem Rappen, Bedeckt mit der pechschwarzen Schabrake weiten Lappen; Ich durchwachte sie, doch meine Gefährten, die nickten, besiegt Bom Schlaße, wie die Chirwablume die Krone wiegt. Und, wenn auch die Finsterniß wie die Meersluth entgegen mir dräut, Und eine Wisse, unendlich, mit Gesahren, die jeder scheut, Wo das Käuzchen schreit und der Führer sogar sich ververt Und dem Wand'rer die Angst den Blick verwirrt.

Dieses Gedicht giebt besser als Seiten lange prosaische Abshandlungen einen Begriff von der schauerlichen Großartigkeit der Nacht in der Wüste. Imra' alkais, einer der bedeutendsten der älteren Dichter, schildert einen Regenguß, wie er wolkenbruchartig plöglich hereinbricht in einem Lande, das selten Regen bekommt und nie genug davon hat. Dieses lautet:

Sine Wolfe mit gedehntem Schoof, Erdumfangend, stand sie still und groß, Ließ den Zeltpflock sichtbar, wenn sie nachließ Und bedeckt ihn, wenn sie reichlich floß.

<sup>\*)</sup> Kulturgeschichte des Orients unter ben Kalisen. Wien, 1875. Wilhelm Braumüller.

Eidechsen sahst du, kund'ge, leichte, Mit den Tagen rudern, bodenlos. Büsche ragten aus der Fluth wie Köpse, Abgehau'ne, die ein Schleier umfloß.

Zog der Wilftenaraber auf Raub, so hatte er die Gewohnsheit, erst während der Nacht aufzubrechen und sich auf Ums und Schleichwegen in aller Stille dem Orte zu nähern, dem sein Besuch galt. Er drach dann in frühester Morgenstunde, wenn alles sich sorglos der Ruhe überließ, plößlich wie der Sturmswind auß seinem Hinterhalte hervor, raubte Pferde, Kameele, Deerden, Franen und jagte mit der Beute so rasch, als er gestommen, davon. Diese Art Raub gehörte zu den Gepflogensheiten, deren jeder Stamm, der mit einem anderen in Feindschaft lebte, sich zu versehen hatte. Es war an ihm, entweder den Räuber gebührend heimzuschießen oder Gleiches mit Gleichem zu vergelten. Daher sang der Araber von sich selbst:

Ich komme am Morgen bann hervor nach einem kargen Mahle, Als wie ein falber, hag'rer Wolf, der streift von Thal zu Thale, Der nüchtern ist am Morgen und dem Wind' entgegenschnaubt, Sich in der Berge Schluchten stürzt und suchet, was er raubt.

Ein Anderer schildert seine Landwirthschaft und man sieht aus jeder Zeile die behaaliche und doch fo bescheidene Zufrieden= heit. Einfach und niichtern in der Lebensweise, bedurfte es keines großen Reichthums, um ihn glücklich und zufrieden zu machen, ihm waren noch das städtische Leben und seine Genüsse fremd. Hören wir, wie er sein Glück preist: "Wohlan, sind's nicht Rameele, die du haft, so sei mit Ziegen zufrieden, Ziegen, deren alte Böcke Hörner wie Stäbe haben; sie beziehen von Sitar bis nach Ghist hin die Frühjahrsweide unter dem reichlichen Guffe des Landregens; kommt der Hirt sie zu melken, so meckern fie, als ware in der Heerde einer, dem ihr Klaglied gilt; fie gehen mit ihren vollen Gutern so wacklig, daß man meint, sie hätten zur Trauerbezeigung an den Weichen sich volle Brunneneimer angehängt. Mir füllen sie das Haus mit Sahne und Butter und mit diesem Reichthum sei zufrieden, denn er genügt für Hunger und Durft."

Die heitere, leichte Lebens- und Liebesluft des Arabers schilbert das folgende Gedicht: "Genieße das Leben, denn du bist bestimmt zu vergehen; schwelge, sei es in heiteren Gelagen, sei es bei schönen Weibern, die weiß sind wie junge Antilopen

oder bräunlich wie eherne Gögenbilder; gleichviel, ob sie nun von den Züchtigen seien oder den ausgelassenen Dirnen." In den letzten Worten zeigt sich schon die Kenntniß von Zuständen, wie sie bereits zu Mohammed's Zeit in den Städten bestanden, die käufliche Liebe gewisser Schönen.

Gefänge, in benen Schlachten und Siege besungen wurden und der Einzelne seine eigenen Thaten wie die des ganzen Stammes verherrlichte, gab es unzählige und die zahlreichen Schlachten und Kämpfe, durch welche die Herrschaft des Islam immer weiter ausgebehnt wurde, gaben dazu reichliche Veranlassung. Aber die Heere wurden später auch mit Elementen gefüllt, die weniger Freude am Kriege hatten und das ruhige philistriöse Stillleben vorgezogen hätten und nur gezwungen den Marsch nach fremden, fernen Ländern machten, von denen man sich, wie z. B. von Indien, allerlei fabelhafte und ungehenerliche Dinge erzählte. Solcher Stimmung gaben die Dichter in sehr ergötlicher Weise ebenfalls Ausdruck.

Die religiöse Dichtung ist in der patriarchalischen Periode nirgends zu sinden, der alte Araber glaubte wenig; sie fand erst später Boden. Der alte Stolz und Trop der Araber wich in dem Maße, wie sie in der höheren Zivilization der Städte verweichlichten. Auch in den Liebesliedern zeigt sich später mehr ein sentimentaler Zug, der gegen die frühere kecke Sprache sehr absticht. So singt Waddah, der durch seine Liebeslieder berühmt wurde, als betrachte er seine eigenen Liebeslieder bei dem Gebanken an die Zukunft als Frevel:

D Waddah, warum nur Liebesgefänge läßt du erschallen, Fürchtest du nicht den Tod, der bestimmt den Menschen allen? Berehr' im Gebet den Höchsten und strebe den Schritt dir zu stärken, Der retten dich soll am Tage, wo Gott urtheilt nach den Werken.

Solchen Strömungen standen andere allerdings schnurstracks entgegen. Die höheren Kreise, die an maßloser Genußsucht, an außgelassenen Zechgelagen, Liebesabenteuern und Orgien aller Art sich ergößten, welche die religiösen Gebräuche und den Glauben der Menge verlachten, von Vergnügen zu Vergnügen eilten und nicht beachteten, daß die von ihnen verschwelgten Summen Tausenden von Armen außgepreßt waren, diese verlangten nach anderer poetischer Kost. Sie fanden in Abn Nowas, einem Vorläufer Heine's, mit dem v. Kremer ihn vergleicht, ihren Dichter, der mit geistreichen

Liebern und Versen, in benen er bis zur äußersten Grenze bes Frivolen ging, die vornehme Welt ergötzte und in diesen Kreisen ber geseiertste Mann war.

Gleichzeitig mit Abu Nowas und mit ihm befreundet sebte Abul-atahija in Kufa als Juhaber eines Töpferwaarenhandels — eine Art arabischer Hans Sachs — ber als der dichterische Repräsentant der Stinunungen und Gesinnungen des Bolkes, insbesondere des kleinen Mittelstandes, angesehen werden darf. Unter seinen vielen dichterischen Arbeiten besindet sich auch ein großes Lehrgedicht, in bessen Sinnsprüchen die moralischen Anssichten bei dem Bolke jener Zeit Ausdruck erlangten. Da heißt es z. B.:

Mit dem täglichen Brot sei, Bruder, zufrieden: Es genügt; denn es stirbt ein jeder hienieden.

Der Berstand giebt dem Menschen weisen Rath: Der schönfte Erwerb ift eine edle That.

Jugend, Müßiggang und lleberfluß Sind verderblich und wecken den lleberdruß.

Am besten vor Sünde schützt das Berzichten, Der Berstand muß sich nach dem Zweisel richten.

Rochst du je wie der Geiz riecht? Einen häßlicheren Geruch fenne ich nicht.

In anderen Dichtern verkörperte sich die Opposition gegen das verschwenderische und leichtfertige Leben der höheren Stände. Ihre Gedichte und Sinnsprüche zeigen uns, wie auch im Kalisenzeich der soziale Gegensat ansing, den Massen zum Bewußtsein zu kommen, wenn sie auch eben so wenig wie ihre Leidensgenossen im späteren christlichen Mittelalter eine klare Auffassung und Kenntniß besaßen, wie dem Treiben der höheren Stände Ginhalt gethan und ihre Lage gebessert werden könne. Die Wissenschaft von den ökonomischen Geseßen, welche die Gesellschaft beherrschen, war dem Araberthum eben so fremd, wie dem christlichen Mittelzalter; die ökonomische Wissenschaft ist ein Kind der Neuzeit, sie bedurfte ganz anderer sozialer Bedingungen, als jene, die das Araberreich bot, ehe sie ihre Geburt und Entwicklung seiern konnte.

Der im zehnten Jahrhundert unserer Zeit, im vierten der Hedschra, auftretende Abn Firas ist einer der bedeutendsten Dichter

bes arabischen Reichs. In fürstlichem Stande geboren, repräsentirte er den Jbealismus jener Zeit; religiös, tapfer, edel, sand er an den Schwelgereien und dem wüsten Leben der meisten Großen keinen Gefallen. Bon ihm existiren Gedichte, die an Gefühlssinnigkeit und plastischem Ausdruck des Gedankens hinter der besten Dichtung keines Bolks zurückstehen. Seinen Karakter zeigen gut folgende zwei kurze Gedichte:

Holbe Freundin, laß die Klage, Jedem sind ja gemessen die Lebenstage. D'rum Geduld, o Gesiebte, und mit Muth Was den Freund dir raubt ertrage. Den Bater, der start, den beweine Du immer in deines Schleiers Hülle, Aber russt du nich und ich bleibe stille, Weil im Grab ich siege, dann sage: Abu Firas, du Jüngling voll Ruhm und Tugend!

Und das zweite, im Gegensatz zu dem ersten, in kedem Geifte:

Nimmer vergeß ich der Mädchen Rede: Dieser Lanzenstich entstellt sein Gesicht! Doch meine Holbe sagte erzürnt: Bergönnt ihr mir seine Liebe nicht? Mir gefällt der Ritter erst recht, Wenn er die Narbe trägt im Gesicht!

Der letzte wirkliche, aber auch bebeutendste Dichter des bereits im Verfall begriffenen Reiches war der 973 unserer Zeit geborene Maarry, eigentlich Abul' ala von Maarra. Maarry ift der König unter den arabischen Dichtern, wie Shakesspeare unter den engslischen, Goethe unter den deutschen; er hat vom gläubigen Deisten zum Atheisten und Materialisten sich durchgerungen und wardschließlich Pessmist. Er repräsentirt also die vorgeschrittenste Richtung, die der philosophische Geist erreichte. Maarry hatte seine Studien in Bagdad gemacht, das um das Jahr 1000 seine glänzendste Periode bergab gehen sah, und war dort mit allen Geistessftrömungen im Mohammedanismus bekannt geworden.

Ueber Tod und Schlaf sagt er:

Der Tod ist ein langer Schlaf, der nicht endet, Der Schlaf ist ein kurzer Tod, der aber wieder sich wendet. Ueber die Auferstehung äußert er:

Wenn die Vernunft meine Seele begleitet nachdem sie entwich, Dann sürwahr hast du Recht zu verwundern dich; Doch wenn sie im weiten Lustmeer der Himmelshöhe, Wie in der Erde Körper vergeht, ja dann: o wehe!

Sein Pessimismus findet den ftarksten Ausdruck in folgenbem Gedicht:

Der Erzeuger trägt die Schuld dafür,
daß in's Leben treten die Kinder,
Und wären sie Sewalthaber in den Städten,
die Schuld sie trisst sie nicht minder.
Nur erhöhen kann's dir die Entsprendung
von deinen Leibessprossen,
Und erhöhen ihren Groll gegen dich, wenn sie sind
von den Edlen und Geistesgroßen;
Denn sie sehen den Bater, der sie
schuldlos hinausgejagt
In das Wirrsal des Lebens, welches
kein Weiser zu lösen gewagt.

Dieser seiner Lehre gemäß starb der Dichter unverheiratet und ohne Kinder, auf seinen Grabstein verordnete er die Inschrift zu seinen:

Das hat mein Vater an mir gefündigt, Ich aber versündige mich an niemand.

So hatte die Geistesentwicklung im Araberreich ihre letzte mögliche Phase erreicht. Der Pessimismus ist eine Geistesrichtung, die noch in allen geschichtlichen Epochen sich gezeigt, wo eine Kulturperiode ihrem Untergang entgegen ging. Glaubt man nicht, in diesen letzen Aussprüchen Maarry's unsere modernen Pessimisten, die Schopenhauer, Hartmann, Mainländer zu hören? Hier ist wiederum bewiesen, wie in gewissen ähnlichen Kulturzuständen sich ähnliche Ideen erzeugen, ohne daß die Lebenden einer späteren Periode und in einem ganz anderen Lande, von jenen ihnen gleich gestimmten und gleich gesinnten Borgängern die mindeste Kenntniß zu haben brauchen. Uebersättigte, mit sich und der Welf fertig gewordene oder an dem weiteren Fortschreiten der Menscheit verzweiselnde Geister suchen die Erlösung im — Richts. Da haben wir das Rirwana des Buddha.

### VII.

## Die Entwicklung arabilder Kultur in Spanien.

Das heutige Spanien nimmt, obgleich es zu den schönsten und fruchtbarsten Ländern Europas gehört und frühzeitig kultivirt wurde, unter den modernen Kulturstaaten so ziemlich eine der letzten Stellen ein.

Dies war nicht immer so.

In der Zeit, wo Spanien Provinz des römischen Reichs war — es wurde von 206 vor Christo, zu welcher Zeit einen Theil von ihm die Karthager besaßen, dis 19 vor Christo allsmälig ganz durch die Kömer erobert — gehörte es zu den reichsten und einträglichsten Provinzen des römischen Reichs. Zahlreiche Kolonien von Griechen und Kömern brachten frühzeitig die Kultur jener Völker nach Spanien. Die römische Herrschaft ward zu Anfang des 5. Jahrhunderts u. Z. durch Vandalen und Sueven verdrägt und das Land arg verwüstet. Dann folgten im Strom der Völkerwanderung die Westgothen, welche die Vandalen nach Nordafrika vertrieben und allmälig das ganze Land eroberten.

Im sechsten Jahrhundert traten die dis dahin christlichs arianischen Westgothen, von den Franken bedrängt, zum trinistatischen (athanasianischen) Glaubensbekenntniß über, wodurch sie die Franken als Feinde los wurden, nunmehr aber unter das geistliche Joch des Bischofs von Rom geriethen. Für die Besvölkerung war nichts gewonnen. Die Westgothen hatten nach ihrer Niederlassung zwei Drittel des Bodens in Besitz genommen, das letzte Drittel überließen sie den Eingeborenen, die sie in Sklaverei und Leibeigenschaft hielten und die so geknechtet wurden, wie es in jener Zeit allgemein üblich war.

Kaum hatte die Geiftlichkeit sich eingenistet, so begann sie mit der fanatischen Verfolgung der dem arianischen Glaubenssbefenntniß treugebliebenen Bekenner. Dann wandte sie sich in grimmiger Verfolgung gegen die zahlreichen, schon seit der Kömersherrschaft im Lande wohnenden Juden, die man vielfach ihres Vermögens beraubte, ihnen die Kinder nahm, diese zwangsweise tauste und im Christenthum erziehen ließ. Wit dem Wachsen der Wacht des Abels und der Geistlichkeit stieg die Armuth des Volkes. Die Könige, durch ewige Familienzwistigkeiten in ihrer

Macht geschwächt und von dem übermächtigen Abel in ihrer Herrschaft bedroht, warfen sich der Geiftlichkeit in die Arme. Diese nutzte die Lage auß; sie half mit ihrem Ginfluß den Königen gegen den Abel, bekam dafür aber erstere auch ganz in ihre Gewalt. Buchstäblich lagen die Könige der Geistlichkeit als ihrer höheren Nacht zu Füßen, so einer derselben im Jahre 633 vor den versammelten Bischösen zu Toledo. Jahrhunderte versgingen, ehe die Käpste zu Kom einen ähnlichen Triumph errangen.

Zu Anfang des 8. Jahrhunderts ward der ungefügige König Witiza mit Hilfe der Geiftlichkeit gestürzt und Roderich (Rodrigo) bestieg den Thron. Zum Dank dafür gab er der Geistlichkeit die Juden preis, von denen in wenig Jahren 90000 mit Gewalt zu Christen getauft wurden. Die Rache und Vergeltung

blieb nicht aus.

Roberich, ein Wüstling, that der Tochter des Gouverneurs von Ceuta, die in Toledo erzogen wurde, Gewalt an. Vater erfuhr diesen Schimpf und schwur sich zu rächen. Er sette sich mit Tarif, dem Unterfeldherrn des Emirs Musa, der Namens des Kalifen die Broving Nordafrika verwaltete, in Verbindung und lud diesen zum Einfall in Spanien ein. Tarik sette, im Ginverständniß mit Musa, im Sahre 711 an jener Stelle nach Spanien über, die nach ihm Dschebel al Tarik (Gibraltar) benannt wurde. Bei Xeres de la Frontera kam es zwischen ihm und Roberich zu einer mehrtägigen Schlacht, in welcher die Araber, trot chriftlicher Ueberzahl, aber mit Hilfe von Verrath, Sieger blieben und Roberich selbst das Leben verlor. Tarif rückte im Fluge erobernd vor. Voll Gifersucht und Neid folgte ihm Musa, setzte sich an die Spitze des Heeres und er= oberte bis auf den gebirgigen nordwestlichen Theil: Cantabrien, Affurien und Galizien, ganz Spanien. So kam das chriftliche Spanien unter arabische Herrschaft. Musa, der Tarik eingekerkert und mikhandelt hatte, wurde dem Kalifen denunzirt, als strebe er nach Unabhängigkeit. Dieser ließ ihn im südlichen Frankreich, bis wohin er bereits gedrungen war, im Angesicht seines Heeres verhaften, auspeitschen, in's Gefängniß werfen und um 200 000 Dynar strafen. Arm ging der Groberer Spaniens zu Grunde.

Die Araber ober Mauren (eine Ableitung von Mohren, beren sie viele in ihrem Heere hatten) begannen ihre Herrschaft damit, daß sie Christen und Juden die freieste Ausübung ihrer Religion gestatteten, so daß die Christen 3. B. ihre Kirchenglocken

behalten und ihre Prozessionen veranstalten durften. Der Grund und Boden verblieb unter den schon oben hervorgehobenen Beftimmungen im Besitz seiner früheren Gigenthümer, soweit er nicht herrenlos geworden war. Dagegen wurde arabische Sprache und arabische Staatsgesetzgebung in Spanien eingeführt. Das Land athmete auf. In wenigen Jahrzehnten war es wie umgewandelt. Arabischer Ackerban und arabische Gartenkultur hatten in Verbindung mit großartigen Bewäfferungsanlagen, deren Refte theil= weise noch heute vorhanden und im Gebrauch sind, ganze Provinzen in blühende Gärten verwandelt. Die Thäler des Guadiana und des Guadalquivir prangten in einem Reichthum und einer Kultur, wie sie Spanien seitdem nie wieder gesehen und im Vergleich zu dem heutigen Auftand des Landes märchenhaft klingt. Die Bevölkerung nahm gewaltig zu und es heißt, daß allein im Flußgebiet des Guadalquivir nicht weniger als 12000 Städte und Ortschaften sich befanden, darunter große glänzende Städte wie Granada, Sevilla und Cordova, lettere damals die Hauptstadt des Landes. Gewerbe, Manufakturen, Handel und Verkehr, begünstigt durch vortreffliche Straßen und Häfen entwickelten sich großartig und soll Spanien, nach dem Zeugniß verschiedener arabischer Schriftsteller, in Künsten und Gewerben, sich sehr rühmlich selbst vor dem übrigen Reich ausgezeichnet haben. Die Städte wuchsen aus dem Boden und vorhandene vergrößerten sich in einer Weise, daß ihr heutiger Zustand nur ein Schatten ihrer ehemaligen Größe ift.

Cordova wetteiferte an Glanz und Größe mit Bagdad. Es besaß nicht weniger als achtundzwanzig Vorstädte, über hunderttansend Häuser und mehr als eine Million Einwohner, von denen sich allein 130 000 von Seidenweberei nährten. Die Straßen waren gut gepflastert und Abends mit zahllosen Laternen ersteuchtet und konnte man Stunden weit an den Ufern des Guadalquivir im Lampenschein spazieren gehen. Siebenhundert Jahre später gab es in London noch nicht eine Straßenlaterne und um dieselbe Zeit mußte man in Paris dei ungünstiger Witterung im tiessten Kothe waten, Berlin aber war zu jener Zeit ein kleines

unansehnliches, schmuziges Fischerdorf.

Unter den zahlreichen Moscheen, meist prächtigen Bauwerken, befand sich eine, die nicht weniger als 19 Schiffe zählte; sie wird noch heute bewundert und dient als christliche Kathedrale. Glänzende Paläste und Privathäuser mit orientalischem Glanz

und Luxus erbaut und ausgestattet, gab es in allen größeren Städten in Menge. Auch von ihnen sind bis heute Reste ershalten; das großartigste Bauwerk von allen ist die Alhambra in

Granada, ein noch heute angestaunter Bau.

Gine Sitte namentlich zeichnete die Araber vor ihren chrift= lichen Zeitgenoffen fehr vortheilhaft aus: der Sinn für Reinlich= feit. Wo Araber sich niederließen, war die Einrichtung öffent= licher Bäder eine ihrer erften Handlungen, wohingegen damals im Christenthum Schmuzigkeit und ekelhafte Ausschläge als Zeichen besonderer Gotteswohlgefälligkeit angesehen wurden, die chriftlichen Heiligen und Märthrer durch Schmutz und Ungeziefer sich her= vorzuthun suchten, oft wie das Bieh lebten, auf allen Vieren krochen und nicht selten sich von Gras nährten. Waschungen und Kleiderwechsel galten als weltliches Bestreben und darum als unheilig. War doch im ganzen Mittelalter ben Nonnen ftreng verboten, sich anders als Gesicht und Hände zu waschen und nur mit einer Hand. War es doch ferner der besondere Ruf der heil. Silvania, bis zu ihrem 60. Lebensjahr weder Geficht noch Hände, noch irgend einen andern Theil des Körpers je gewaschen zu haben, ausgenommen die Fingerspitzen, wenn sie zur Kommunion ging. Die "englische Regel" von Tabenna verbot das Waschen als heidnisch. Umgekehrt schrieb der Koran als Pflicht jedem Muselmann tägliche Waschungen und Reinlich= keit vor. Das ist ein sehr wichtiges Kulturmoment, das zu Gunften der Araber spricht und demgemäß besaß Cordova 900 öffentliche Bäder, eine Zahl, die kaum je eine andere Großstadt erreichte.

Bon den größeren Städten erlangten Granada und Sevilla je 400 000, Toledo 200 000 Einwohner, und gab es der Städte so viele, daß man, wie ein Reisender erzählt, in einem Tage dis zu drei erreichen konnte. Auch lebte man überall mit einer Besquemlichkeit und einem Luxus, der zu den gleichzeitigen Zuständen des übrigen Europas im stärksten Kontraste stand. In letzterem wohnten um jene Zeit selbst die Fürsten in elenden Holzs und Lehmbauten, ohne Fenster und Schornsteine, die eine in der Mitte des Daches gelassene Deffnung ersetze.

Und während im übrigen Guropa kaum eine Bibliothek beftand, die diesen Namen verdiente, und es nur zwei Universitäten gab, die als solche angesehen werden durften, besaß Spanien nicht weniger als siebenzig große öffentliche Bibliotheken, worunter

die von Cordova über 600 000 Nummern aufwies, und bestanden nicht weniger als siebenzehn Hochschulen, auf denen Christen und Juden mit Arabern friedlich studirten und um die Wette lehrten und lernten. Sogar Volksschulen wurden in größerer Zahl ges gründet und soll selten ein Araber zu treffen gewesen sein, der nicht hätte schreiben und lesen können.

Dieser geistige Aufschwung war insbesondere der hohen christlichen Geistlichkeit ein Dorn im Auge. Schon im neunten Jahrhundert beschwerten sie sich ditter, daß die jungen Christen die heiligen Schriften und die Kirchenväter verschmähten und die lateinische Sprache vernachlässigten, hingegen mit Begeisterung dem Studium des Arabischen sich zuwendeten und die arabische Literatur verschlangen. Die Reichen, klagten sie, legten sich mit großen Kosten Bibliotheken an, in denen man nur arabische Bücher fände, wohingegen sie die christlichen als werth- und inhaltslos bei Seite legten; sie schrieden und sprächen nur arabisch und drückten sich mit einer Gleganz auch in der Dichtung aus, die jene der Araber noch überträfe.

Aus allen Ländern des Abendlandes strömten die jungen Leute nach Spanien, um dort Wissen und Bildung und rittersliche Galanterie sich anzueignen, denn auch in letzerem Punkte genoß der Hof von Cordova eines großen Aufs. Der Minnebienst, die Verherrlichung schöner Frauen durch Dichtkunst, Musik und Gesang erreichte dort seinen Gipfelpunkt und wurde erst von hier aus nach Frankreich, Deutschland u. s. w. übertragen. Die Frauen betheiligten sich an Studien und Künsten, sie genossen wesen sehr freie Stellung und sie kamen wegen ihres allzufreien Bes

nehmens theilweise in Verruf.

Unter den Studien waren es besonders die medizinischen, durch die sich die Spanier besonders auszeichneten. Den zahlereichen Christen und Juden, die sich diesem Studium widmeten, standen nicht die religiösen Hindernisse im Weg, welche den Arabern die Anatomie verboten. Die spanischen Aerzte erlangten auch als geschickte Operateure einen großen Ruf und gab es zu jener Zeit auch weibliche Aerzte und Operateure. Als aber im 17. Jahrhundert ganz Spanien wieder dem Christenthum unterworsen war, gehörten die spanischen Aerzte zu den unwissendsten, die man in Europa sinden konnte.

Auch Aftronomie und Chemie, Botanik und Mineralogie, die grammatikalischen, mathematischen, geschichtlichen, philosophis

schen und juristischen Studien wurden an den spanischen Hochsichulen gepflegt, wie irgendwo im Araberreich und nahm insbesondere das Vergwerks und Schiffsbauwesen einen Aufschwung, wie er seither in Spanien nicht wieder erreicht wurde.

An wohlsten befanden sich in Spanien die Juden im Gegensatz zu den Zeiten ihrer Verfolgung und Unterdrückung durch die Christen; sie erwiesen sich den Arabern sehr dankbar und wurden die eifrigsten Versechter der neuen Ordnung der Dinge. Ihre Zahl und ihr Reichthum nahm gewaltig zu, willkommene Beute bei den später wiederkehrenden Verfolgungen, als das christsliche Kreuz wieder gesieat hatte.

Dagegen konnte die chriftliche Geiftlichkeit die alten guten Zeiten nicht vergessen und sie hetze und schürte den Fanatisnuns der unteren Klassen, wo sie nur konnte. Daß man mit Ketzern denselben Boden theilen, neben der christlichen Kirche die Mosche und die Synagoge dulden sollte, das schien ihr unerträglich. Dazu kam die entgegengesetze Auffassung des Lebens. Der Araber war heiter und lebenslustig, seiner Sinnlichkeit legte seine Kelizion nur geringe Zügel an, er liebte die Bildung und das Wissen, war in religiösen Dingen tolerant und steckte mit alledem die Christenjugend an.

Ganz entgegengesett trat das Christenthum auf, das die Berachtung der Welt, die Kreuzigung des Fleisches und die Untersbrückung der sinnlichen Begierden predigte. Daneben war es Feind der Bildungs= und Aufklärungsbestrebungen und intolerant. Nimmt man dazu noch, daß die Araber einer fremden Kasse ans gehörten und Sindringlinge und Eroberer waren, so ist ein schärferer Gegensat nicht denkbar. Keibungen und Streitigkeiten hörten nicht auf, und sie wurden christlicherseits beständig provozirt.

Junächst machte die christliche Geststlichkeit, an ihrer Spize der heilige Eulogius als einer der schlimmsten, alle möglichen Anstrengungen, unter den Mohammedanern Proseliten zu wecken, wobei sie den mohammedanischen Glauben angriff und herabsetzte und dadurch zu Feindseligkeiten aufstachelte. Ihr Haß und ihre Bekehrungswuth wurden um so größer, als sie sah, daß Tausende von Christen in Folge mohammedanischer Toleranz gegen ihren eigenen Glauben kälter wurden. Man hetzte ferner die und wissenden Massen gegen die Mohammedaner auf und verhöhnte und verspottete ihre religiösen Gebräuche. Ja man ging noch weiter. Man drang in die Moscheen und Gerichtsfäle ein und

störte durch Beschimpfungen und Lästerungen die Handlungen. Auf einem solchen Verbrechen stand Todesstrase. Aber die fanatisirten Christen ließen willig und standhaft die Strasen über sich ergehen, wurden sie doch Märthrer ihres Glaubens. Als dieses wüste Treiben immer schlimmer wurde, drangen die Einsticktigen auf die Verufung einer bischösslichen Synode, um diesen Provofationen Ginhalt zu thun. Die Fanatiker schrien jetz über Verrath und Vestechung. Die Masse des niederen Volkes, vollständig in den Händen der Geistlichseit, das sie als seine wahren Interessenvertreter ansah, schenkte solchen Anklagen bereitwillig Glauben und fuhr in seinen Angriffen fort. Es kam zu blutigen Insammenstößen, die an Erbitterung in dem Maße zunahmen, als es den aus dem Nordwesten des Landes vordringenden spanischen Heeren und ihren Fürsten gelang, Schritt vor Schritt das Land wieder zu erobern und die Araber zurückzudrängen.

Allmälig hatten sich auch unter der Kalifenherrschaft in Spanien die Dinge geändert. Das Streben mohammedanischer Großer, sich vom Kalifat zu Bagdad unabhängig zu machen, hatte auch die Statthalter in Spanien ergriffen, und einer der= selben erklärte sich um 756 für unabhängig und warf sich selbst zum Kalifen auf. Nun entstanden aber in Spanien, ganz wie im Orient, Streitigkeiten unter ben Großen um die Besehung des Kalifats. Dies führte zu inneren Bürgerkriegen, die damit endeten, daß sich nach und nach in Saragossa, Toledo, Balenzia und Sevilla unabhängige maurische Fürstenthümer bildeten und das Kalifat auf Cordova und das obere Flukaebiet des Guadalquivir beschränkt ward. So wurde es ben chriftlichen Spaniern möglich, die Araber zu besiegen; doch kam das 16. Jahrhundert heran, ehe sie das Land völlig in ihre Gewalt bekamen. Das prächtige Granada war das lette maurische Bollwerk, das 1492 fiel. Toledo hatten fie zu Anfang des 12. Jahrhunderts, Badajoz und Merida 1231, Valenzia 1238, Murcia 1241, Jaen 1246, Carmona und Sevilla 1248, Malaga 1487 zurückerobert. Einfall, den schon Karl der Große im Jahre 777 in Spanien aemacht hatte, brachte diesen damals so in die Verlegenheit, daß er froh war, durch einen Aufstand der Sachsen abberufen zu merben.

Sobald die spanischen Christen wieder Herren eines zuvor arabischen Gebiets geworden waren, begannen gegen Moriskos und Juden die blutigsten Verfolgungen. — Die Kapitulations-

bedingungen wurden ihnen nicht gehalten, die Moscheen wurden zerstört, taufende wurden niedergemetelt ober durch Gewaltmittel jeder Art zum chriftlichen Glauben gezwungen. Millionen Gin= wohner wanderten nach Afrika aus, die volkreichsten Städte zer= fielen; vorher dichtbevölkerte Gegenden wurden von Menschen leer; der Ackerbau und die Gartenkunft, Sandel und Berkehr gingen rapid zurück, die Bevölkerung verfiel in Armuth und Glend. Mit gang befonderem Gifer richtete fich die Zerfförungs= wuth gegen die Lehr= und Bildungsstätten. Die Sochschulen wurden aufgehoben, die Bibliothefen mit ihren unschätbaren Werfen zerftört, indem man die Bücher den Flammen übergab und die wissenschaftlichen Instrumente zerschlug und vernichtete. Der Kardinal Ximenes rühmte sich, die Vernichtung einer Million Bände angeordnet zu haben. Dagegen erstand jest eine drift= liche Literatur, in welcher der wüthendste Zelotismus gepredigt und hunderterlei Mittel angegeben und erörtert wurden, wie man am raschesten den entweihten Boden Spaniens von den Un= gläubigen reinigen, Juden und Mohammedaner in Chriften per= wandeln könnte. Mohammedaner und Juden, die sich nicht wollten taufen laffen, wurden ihres Vermögens beraubt und außer Landes verwiesen, tausende hingerichtet oder verbrannt. Wie groß die Bahl der Vertriebenen war, ift schwer festzustellen, da die Angaben zwischen 160 000 und 800 000 schwanken.

Diefe Verfolgungen bauerten nicht blos Jahrzehnte, fie währten Jahrhunderte und wurden immer von neuem durch fana= tische Herrscher oder Briefter begonnen und stets mit den groß= artigsten Mitteln in's Werk gesett. Durch die wiederholten Verordnungen, daß ber heilige Boden Spaniens durch den Juß keines Ungläubigen mehr entweiht werden dürfe und jeder sich taufen laffen müffe, bei Strafe des Verluftes feines Vermögens und der Austreibung aus dem Lande, wurde es endlich dahin ge= bracht, daß um 1526 kein Ketzer mehr, soweit es sich um äußer= liche Annahme des Glaubens handelte, auf spanischem Boden lebte. Philipp II., jenes fönigliche Schenfal, verordnete ferner, daß die Mauren auch äußerlich alles aufgeben follten, was im Entferntesten an ihren Glauben und ihre Vergangenheit erinnere. Unter Androhung der härtesten Strafen wurde ihnen anbefohlen, Spanisch zu lernen, alle arabischen Bücher zu vernichten, in ihrer Muttersprache weder zu lesen, noch zu schreiben, oder im Innern des Haufes darin zu sprechen. Maurische Kleidung, Spiele und

Bergnügungen und die alten Höflichkeitsformen wurden verboten, die Frauen sollten unverschleiert gehen, und, da Baden eine heidnische Sitte sei, angeordnet, daß alle öffentlichen Bäder zerstört werden sollten.

Durch solche Gewaltmittel zum Aeußersten gebracht, erhoben sich die Moristos noch einmal 1568 mit Waffengewalt, und abermals wütheten Hinrichtungen, Scheiterhausen, Konfiskationen und Austreibungen.

"So lange noch ein Morisko (Maure) auf spanischem Boben lebe, sei der Triumph des Christenthums nicht vollkommen", erskärten die spanischen Geistlichen. Philipp II. war ihnen noch zu milbe. "Man müsse jedem Morisko die Kehle abschneiden, da man nicht wissen könne, ob seine Bekehrung aufrichtig sei, und es besser wäre, alle zu töbten und es Gott zu überlassen, die Seinen aussindig zu machen und zu belohnen", rief der Dominikaner Bleda aus.

Das fanatische Geschrei fand Gehör. 1609 erließ Phistipp III. das Edift, daß alle Bewohner Spaniens von maurischer Abstammung sofort das Land zu verlassen hätten. Abermals wurden eine Million der fleißigsten, gebildetsten und betriebsamsten Bewohner wie Thiere gebetzt, ihres Eigenthums beraubt und des Landes vertrieben. Viele der Flüchtlinge wurden noch auf den Schiffen von der spanischen Besatzung mit den greulichsten Gewaltkätigkeiten verfolgt: Männer getödtet, Franen entehrt, Kinder in's Meer geworfen. Gervantes, der berühmt gewordene Berfasser des Don Quirote, heulte diesen Maßregeln seinen Beifall zu, so fanatisch waren die Ersten unter den Spaniern geworden.

Und was waren schließlich die Folgen dieser unsinnigen Gewaltakte? Sevilla, das noch im 16. Jahrhundert 16 000 Webstühle beschäftigte, besaß im siedenzehnten nur noch 3000 und war dis auf den vierten Theil seiner früheren Ginwohnerzahl gesunken. Toledo, das früher fünfzig große Wollmanusakturen besaß, die 40 000 Wenschen ernährten, hatte im 17. Jahrhundert nur noch dreizehn; das Geschäft war durch die Mauren nach Tunis übergegangen. Alehnlich erging es allen Städten des Landes ohne Ausnahme. Auf dem Lande und in den Städten versielen die Wasselreitungen, weite Landstrecken blieben unbebaut, die öffentlichen Straßen gingen zu Grunde und in einer großen Zahl von Städten und Dörfern lagen bis zu zwei Drittel und

Moh.=arab. Kulturperiode.

mehr der Häuser in Trümmer. Dagegen nahm die Zahl der Bettler, der Mönche und Nonnen enorm zu und große Räubersbanden sammelten sich in den Gebirgen und Wälbern.

Mit dem Verfall von Handel und Verfehr sanken auch die Schiffahrt und der Schiffsbau, die so hoch standen, gänzlich darwieder. Wie es den Vildungsstätten und den Wissenschaften erzging, ist schon hervorgehoben worden. Noch im 18. Jahrhundert besa Madrid, die Hauptstadt des Landes, nicht eine öffentliche Vibliothek, nirgends gab es Schulen noch Lehrer, keine Vücher wissenschaftlichen Inhalts, im ganzen Lande keine Professur des öffentlichen Nechts, der Votanik, Physik oder Anatomie. Die früher so hoch gestandenen mathematischen Wissenschaften verskümmerten und der Universität Salamanka wurden die Entdechungen Newton's und Harven's zu lehren verboten.

Um 1760 wurde in Madrid der Vorschlag gemacht, die Straßen von ihrem bergehohen Unrath zu reinigen, aber auf Befragen erklärten die madrider Aerzte sich gegen diesen Vorsschlag. "Der Unrath solle bleiben, da sein Geruch höchst wahrsscheinlich gesund sei und der scharfen und schneidenden Luft der Hochebene ihre schädlichen Eigenschaften nehme."

Dies sind, in Kürze dargelegt, die Wandlungen, die ein Land, das unter arabisch-mohammedanischer Herrschaft stand und unter driftliche gelangte, erlebte; sie sind sehr lehrreich und dezeugen auf's Neue, was es mit dem zivilisatorischen Einfluß des Christenthums für eine Bewandtniß hat.

Die Darlegungen im Schlußabschnitt werden dies noch weiter darthun.

# Schluß.

Wenn der vorhergehende Abschnitt die Folgen der Arabersherrschaft in Spanien behandelte, könnte jest ein Abschnitt folgen, der die Wirkungen ihrer Herrschaft über Sizilien schildert. Allein dies würde vielkach nur eine Wiederholung sein. Sizilien wurde bekanntlich 272 vor unserer Zeit eine römische Provinz, nachdem es zuvor unter griechischer Herrschaft gestanden. Sizilien galt als die Kornkammer Koms. Aber während des Verfalls des römischen Reiches brachten Kriege und Aufstände das ehemals so reiche Land herunter. 476 kam es unter oftgothische, 550

unter byzantinische Herrschaft und diese wurde in der zweiten Sälfte des neunten Jahrhunderts von jener der Araber verdrängt. Deren Herrschaft, die bis gegen Ende des 11. Jahrhunderts währte, zu welcher Zeit die Normannen Besitz von der Insel nahmen, hatte auf den materiellen und geistigen Aufschwung von Sizilien genau dieselbe Wirkung als auf Spanien. Aderbau, Gewerbe, Sandel und Verkehr, Bildungs= und Städtewesen er= reichten eine Söhe wie kaum zuvor, nie nachher. Die Gin= wirkung dieses Rustandes auf das Sizilien gegenüber liegende Italien, dieses alte Kulturland, war von den allerbesten Folgen. Die Blüthezeit, die in Italien in der zweiten Sälfte des zwölften Jahrhunderts begann und von Italien nach Deutschland, Frankreich. England übertragen wurde und als das Zeitalter der Re= naissance (Wiedergeburt) bezeichnet wird, war das Resultat jener Einwirkung arabischer Kultur.

Zu jener Zeit war in Europa die Literatur der Alten nahezu unbekannt, und wenn sich je in die dunklen Gewölbe irgend eines christlichen Alosters eine Schrift der Alten verirrt hatte, so ward sie entweder nicht gelesen, oder, wenn gelesen, verborgen gehalten. Dagegen wuchs die Zahl der kirchendäterslichen Abhandlungen und heiligen Legenden in's Ungemessene, und zählte man deren nicht weniger als 25 000 verschiedene.

Gegen die alten heidnischen Schriften und Werke war das Christenthum vom Anfang seines Bestehens an in der seindlichsten Weise vorgegangen. Entsprungen aus einer von jüdischem Fanatismus belebten, der strengsten Askese sich widmenden Sekte; an die jüdisch-patriotischen Traditionen und den Kömern seindlichen Instinkte appellirend, hatte es in den unter der Kömerherrschaft bedrückten Massen seine Hauptverbreitung erlangt. Die römische Zivilisation verachtend, weil es in den Trägern dieser Zivilisation seine Feinde sah, die in wüsten Ausschweifungen verpraßten, was die Millionen Unterdrückter aus aller Herren Länder mühselig erzeugt, trat es, sobald es größere Ausbreitung und Macht erlangt hatte, wie gegen die heidnischen Götter, so auch gegen den römischen Staat, seine Gesetze und seine Machthaber seindlich und gewaltthätig auf.

Die Verbreitung des Chriftenthums nahm gewaltig zu unter den Millionen und aber Millionen, die unter der römischen Gewaltherrschaft seufzten, namentlich als es durch den Ginfluß des durch neuplatonische philosophische Ideen angekränkelten Baulus seinen spezifisch jüdisch-nationalen Karafter abstreifte und als international auftrat. Die Jdeen und Lehren des Christenthums wurden lange nicht blos als religiöse, sondern als eminent soziale und politische von der Wasse aufgefaßt; es erschien als die Fahne, um die sich alle Armen und Elenden schaarten, um sich aus der römischen Stlaverei zu befreien. Die Armen sind gar sehr betrogen worden.

Mit ihrem Wachsthum an Jahl wuchs den Chriften natürzlich auch der Muth. Die Führer reizten ihre Anhänger in den Heeren zur Verweigerung des Gehorfams auf, zettelten Aufftände und Verschwörungen au; sie beschinnpften die alten Götter, stürmten die Tempel, zerstörten und schändeten sie, oder zersichlugen die Bildwerfe und Statuen, ohne Kücksicht auf deren künftlerischen Werth.

Sie wurden als Hochverräther und Tempelschänder gewaltsam verfolgt. Aber ihre Begeisterung ließ sie alle Verfolgungen, auch die härtesten, standhaft ertragen; sie wurden Märtyrer ihrer lleberzeugungen und das schaffte ihnen immer neuen Anhang. Die Jämmerlichkeit der Zeiten, der Verfall des Reichs, verbunden mit ihrem Gifer, brachte auch viele der geringen und manchen angesehenen Kömer, namentlich viele römische Frauen, auf ihre Seite; sie wurden eine große einflußreiche Macht,

Der oftrömische Kaiser Konstantin begriff dies; um sie als Werkzeuge seiner Macht benußen zu können, trat er zum Christenthum über. Obgleich ein rücksichtsloser Despot und großer Verbrecher, brachte ihm diese kluge That den Namen des Großen ein. Aber das Christenthum selbst sing an sich zu spaken. Ob der Sohn mit Gottvater gleich oder nachgeboren sei, ob die Maria als Jungfrau geboren habe, der heilige Geist als dritter im Bunde Vater und Sohn gleich und alse drei wieder als eins zu erachten seien, das waren die Kardinalfragen, über die sich die Parteien in die Haare geriethen und schwertern bekännsten.

lleber diesen inneren Kämpfen vergaß man aber nicht die Zerstörung des Heibenthums. Nachdem man die Staatsgewalt auf der Seite hatte, konnte sie noch weit wirksamer betrieben werden. Was von heidnischen Tempeln und Bildsäulen übrig blieb, ward in chriftliche verwandelt und wie die Bildsäulen, heiter genug, mit Namen chriftlicher Heiliger und Märtyrer belegt. Man sing also an praktisch zu werden Lagsgen fanden die

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft heidnischen Schriften keine Gnade und wetteiserten Kirchenväter und Bischöfe in Verkluchung derselben und in Anordnungen, sie zu zerstören und zu verbrennen und, so weit man dies nicht erreichen konnte, ihr Studium zu verbieten. So gingen große Schäte der späteren Kultur verloren. Daneben betrieb man die gewaltsame Bekehrung und die ebenso gewaltsame Vertilgung der Nichtbekehrten. Die einst Unterdrückten wurden Unterdrücker und Verfolger.

Da der Hinweis auf ältere Thaten und frühere glorreiche historische Vorgänge bei jedem Bekehrungswerk immer eine wichtige Rolle spielt, so begannen die christlichen Schriftsteller — fast ohne Ausnahme Geiftliche — die Urkunden und geschichtlichen Vorgänge früherer Zeiten sustematisch zu fälschen, indem man sie mit ben Thaten ber Apostel und ersten Chriften, ber Heiligen und Kirchenväter in llebereinstimmung brachte, oder als deren Thaten und Anordnungen geschehen ließ. Das wurde 3. B. vom heiligen Eusebius ganz offen eingestanden. Solche Braktiken wurden bei allen Völkern, die später dem Christenthum erobert wurden, an= gewandt; so bei den Galliern, den Wallisern, den Angelsachsen, den Frländern, den Slaven und Finnen. Märthrer= und Heiligengeschichten, die Erzählung und Beschreibung von Gr= scheinungen, Träumen und seltsamen Zeichen nahm dafür eine immer größere Ausbehnung an und trugen dazu bei, die un= wissenden Bölker zu erschrecken und in Angst zu halten, um sie so um so besser in der Gewalt zu haben.

Wären uns nicht einige Bruchftücke alter römischer Schriftsteller über die früheren Zustände unserer Vorsahren und einiger nordischer Völker erhalten geblieben, wir lebten darüber in dickster Unwissenheit, da die zahllosen christlichen Missionäre und Mönche hierüber nichts aufgezeichnet und niedergeschrieben haben. Daher ist es gekommen, daß die frühere Geschichte der meisten europäischen Völker für uns in vollständiges Dunkel gehüllt ist und die geringen lleberreste alter Literatur verdanken wir dem Zufall oder den Arabern. Befahl doch um's Jahr 600 Papst Gregor der Große (!), alle noch vorhandenen Schriften des Cicero, Livius und Tacitus zu verdrennen. Der heilige Laktantius und der heilige Augustinus — letzterer wohl nach Paulus das größte Kirchenlicht — verspotteten die Lehre des Ptolemäus von der Kugelgestalt der Erde und lehrten, sie sei eine Scheibe, und Sonne, Mond und Sterne am Gewölbe des Himmels befestigt.

Und nach mehr als tausend Jahren später galten die Lehren von Kopernifus. Galilei und Newton als Kebereien.

Nach all diesen dargelegten Thatsachen leuchtet ein, welch eine große Bedeutung die arabisch=mohammedanische Kultur=periode für die gesammte Wenschheitsentwicklung hat. Ohne diese Kulturepoche wäre das ganze lange Wittelalter eine unsgeheure Geistesöde, ein kaum zu überwindender Kückschlag in die Barbarei geworden.

Die Ursachen, die den Zerfall der mohammedanisch-arabischen Kultur herbeisührten, sind zur Genüge erörtert worden. Die schließlichen Spaltungen und inneren Kriege hatten große Ländersverwisstungen, häusige Hungersnöthe und pestartige Krankheiten im Gesolge. Ganze Ländergebiete wurden menschenleer; eine wirkliche Kultur ist aber ohne eine dichte Bevölkerung unmöglich. Gine solche Bevölkerung muß aber auch Initiative, Thatkraft und Ginsicht besitzen, um schädliche Ginsküsse zu beseitigen, günstige ausungen zu können, dazu sind aber weder die klimatischen Ginsküsse des Orients, noch die Jahrtausende langen Sitten und Gewohnheiten der Afiaten geschaffen. Das Bolk, das jene Gigensschaften besaß, wurde von den ungünstigen Ginwirkungen überswunden, so war der Verfall unausbleiblich.

Das Reich und seine Kultur zerfiel, aber was es einft gesschaffen, kam den europäischen Völkern, die nunmehr die Führung im Kampse für den menschlichen Fortschritt übernahmen, zu Gute.

Das Schlußrefultat dieser Darlegungen ift:

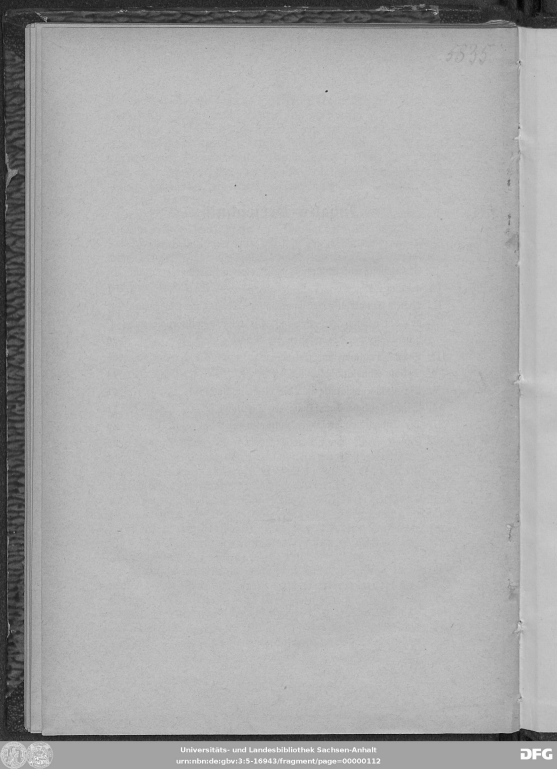
Die mohammedanisch=arabische Kulturperiode ist bas Verbindungsglied zwischen der untergegangenen griechisch=römischen und der alten Kultur überhaupt, und der seit dem Renaissancezeitalter aufgeblühten europäischen Kultur. Die letztere hätte ohne dieses Bindeglied schwerlich so bald ihre heutige Höhe erreicht. Das Christenthum stand dieser ganzen Kultur=Entwick= lung feindlich gegenüber.

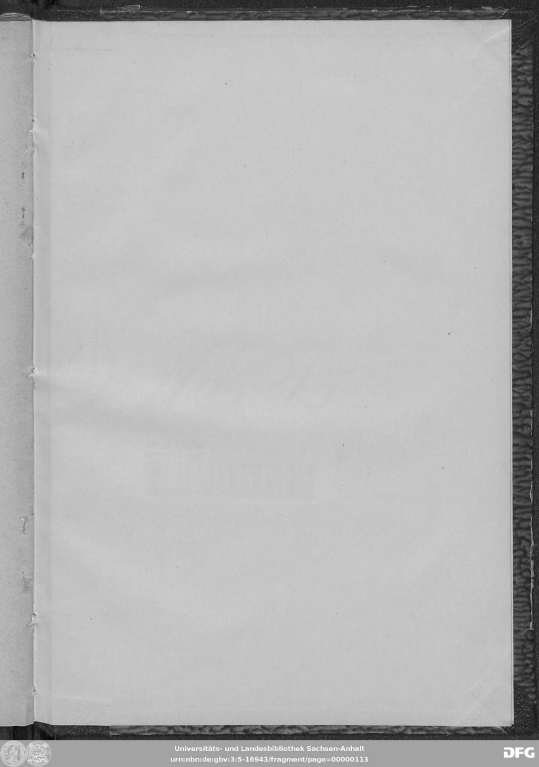
Und so kann man denn mit Fug und Recht sagen: die moderne Kultur ist eine antichristliche Kultur. Darin stimmen die vorgeschrittensten Geister unserer Zeit mit den rückftändigsten überein.

Les extrêmes se touchent. Die Extreme berühren sich, weil sie — nichts zu vertuschen haben.

# Inhalts-Derzeichniß.

| Vorgeschichte und Entstehung des Mohammedanisn    | nus              | 3 al             | SS               | 5eb              | el               |                                                                             |
|---------------------------------------------------|------------------|------------------|------------------|------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| arabischer Macht                                  | •                |                  |                  |                  |                  | 1                                                                           |
| Weitere Entwicklung mohammedanischer Macht unte   | er D             | Mol              | han              | ımı              | 20               |                                                                             |
| und den nachfolgenden Kalifen. Die religiös=mi    | litä             | ris              | he               | ur               | tb               |                                                                             |
| steuer=politische Organisation des Reichs         |                  | •                |                  |                  | •                | 20                                                                          |
| Staatsverwaltung und Gesetzgebung                 | •                |                  |                  | •                | •                | 35                                                                          |
| Soziale Entwicklung                               | •                |                  |                  |                  |                  | 44                                                                          |
| Die Rechtsentwicklung und die Rechtsinstitutionen |                  |                  | •                |                  |                  | 61                                                                          |
| Wissenschaftliche Entwicklung der Dichtkunst .    |                  | •                |                  |                  |                  | 71                                                                          |
| Die Entwicklung arabischer Kultur in Spanien      |                  |                  |                  |                  |                  | 89                                                                          |
|                                                   |                  |                  |                  |                  |                  |                                                                             |
|                                                   | arabischer Macht | Borgeschichte und Entstehung des Mohammedanismus als Hebel arabischer Macht |







D/16 75

**ULB Halle** 3/1 000 851 345



